
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: Aus der Botschaft des Propheten Sacharja

Autor: Brunner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


AUS DER BOTSCHAFT DES
PROPHETEN SACHARJA

Von Robert Brunner, Zürich

Bei den Myrten in der Tiefe: Kap. 1, 7-17

Drei Monate nach seiner ersten Rede an sein Volk wird Sacharja
als Schauender und Hörender einbezogen in die Gegenwart Gottes.

Augen und Ohren werden ihm in unvorstellbarer Weise aufgetan
für Vorgänge in der Himrnelswelt, die den menschlichen Sinnen
normalerweise verschlossen ist. Er wird so unfreiwilliger Zeuge von
Ereignissen in der nächsten Umgebung Gottes, die das, was auf
Erden in Bälde geschehen soll, vorbereiten. Noch mehr: der
Prophet ist nicht dazu verurteilt, an diesen Ereignissen in der Welt
der Unsichtbaren als stummer Zeuge teilzunehmen; er darf sich
selber auch mit Fragen in das Geschehen einschalten, wenn er
etwas nicht versteht, oder er muß als Gefragter Antwort geben.

Alle sieben sogenannten Gesichte sind dem Propheten im Laufe
einer Nacht gegeben. Nicht daß er geträumt hätte! Er befand sich
vielmehr in einem außerordentlichen Zustand des Hellwachseins.
Alles, was er in diesem Zustande erlebte, die ganze Kette dieser

denkwürdigen Gesichte einer Nacht, gibt Bericht darüber, wie
Sacharja das Gotteswort empfing, das zu vertreten er unter seinen

Zeitgenossen berufen ist. Es wäre eine unzulässige Vereinfachung,
zu sagen, der Prophet beschreibe im folgenden eine Reihe von
Träumen, die er gehabt habe und die er ausdeute. Sacharja ist
kein Traumdeuter, er ist ein Seher. Man wird gut tun, den Zustand,
in dem er sich in jener Nacht nach seinem eigenen Zeugnis befand,
zum Geheimnis des Wortempfanges eines Propheten zu rechnen,
dem mit unseren psychologischen Begriffen nicht beizukommen ist.
Auch die mehrfach gestellte Frage, ob die Gesichte des Sacharja
echt seien und nicht etwa nachträgliche Erfindungen des Propheten,
dazu bestimmt, das empfangene Gotteswort möglichst anschaulich
und interessant vorzutragen, bringt nichts ein, es wäre denn, daß

129



sie dazu beiträgt, das prophetische Wort auch in der Sache nicht
ganz ernst zu nehmen.

7. Am vierundzwanzigsten Tage des elften Monats — das ist der Monat
Sebat —, im zweiten Jahre des Darius, erging an den Propheten Saeharja,
den Sohn Berechjas, des Sohnes Iddos, das Wort des Herrn :

Vers 1, 7 darf als Überschrift gelten für alle Nachtgesichte.
Diese sind nicht an sich von Interesse, sondern allein dadurch,
daß in ihnen und durch sie das Wort des Herrn zum Propheten
kommt. Man soll sie also auf die Botschaft hin lesen, die sie
enthalten.

Am 24. Tag des 11. Monats, im Monat Sebat, im zweiten Jahr
des Darius, empfing Saeharja das Wort des Herrn in nächtlichen
Gesichten. Der Monat Sebat bezieht sich auf Februar-März in
unserem Kalender. Sebat oder besser: Schewat, gehört zu den

späthebräischen Monatsnamen, die im Exil aus dem babylonischen
Kalender entnommen wurden. Auch Ezechiel 1, 1; 8, 1; 20, 1

datiert nach diesem späthebräischen Kalender, ebenso Haggai 1, 1.15;
2, 1 ; auch das 2. Buch der Könige 25, 1.27. Der heute bei den Juden
übliche Kalender stammt im wesentlichen vom berühmten Rabbi
Hillel II. (350—365 Patriarch) und weist eine andere Zählung der
Monate auf.

Seit Sacharjas Appell zur Umkehr vom Weg der Väter, die das

Prophetenwort verachtet haben zu ihrem eigenen und des ganzen
Volkes Schaden, sind etwa drei Monate vergangen. In dieser Zeit
hat der Prophet Haggai mit zwei eindrücklichen Botschaften den

Heimgekehrten tröstlich und ermahnend zugesprochen. Mißernten
und der überall fühlbare Druck der Fremdherrschaft hemmten den

begonnenen Wiederaufbau und ließ viele Kräfte erlahmen. Vor
allem der im Neubau stehende Tempel schien eine große Enttäuschung

zu werden für die Patrioten, die nach äußerer Größe der
Nation Ausschau hielten. Einem Vergleich mit dem zerstörten
salomonischen Tempel vermochte er eben bei weitem nicht
standzuhalten. Da ruft Haggai seinen Landsleuten zu: «Sei getrost,
Sérubbabel, spricht der Herr; sei getrost, Hoherpriester Josua,
Sohn Jozadaks; sei getrost, du ganzes Volk des Landes, spricht der
Herr, und arbeitet! Denn ich bin mit euch, spricht der Herr der
Heerscharen, und mein Geist bleibt mitten unter euch; fürchtet

130



euch nicht! Denn so spricht der Herr der Heerscharen: Nur eine
Meine Weile noch, und ich erschüttere die Erde, das Meer und das

Land, und ich erschüttere alle Völker, und dann werden die
Kostbarkeiten aller Völker kommen, und ich werde dieses Haus mit
Pracht erfüllen, spricht der Herr der Heerscharen» (Haggai 2, 4-7).
Auf diesen Ton ist auch die Botschaft Sacharjas im ersten Nachtgesicht

gestimmt.

Bei den Myrten in der Tiefe
8. Diese Nacht schaute ich ein Gesicht: ein Mann, der auf rotbraunem

Rosse saß, hielt zwischen den Myrtenbäumen, die in der Tiefe stehen, und
hinter ihm hielten rotbraune, fuchsrote und weiße Rosse. 9. Da sprach ich:
Mein Herr, was bedeuten diese? Und der Engel, der mit mir redete, sagte zu
mir: Ich will dich schauen lassen, was sie bedeuten. 10. Darauf antwortete
der Mann, der zwischen den Myrtenbäumen hielt, und sprach: Das sind die,
welche der Herr gesandt hat, die Erde zu durchziehen. 11. Und sie hoben an
und sprachen zu dem Engel des Herrn, der zwischen den Myrtenbäumen
hielt: Wir haben die Erde durchzogen, und siehe, die ganze Erde ist ruhig
und stille. 12. Da erwiderte der Engel des Herrn und sprach: O Herr der
Heerscharen, wie lange noch willst du Jerusalem und den Städten Judas
dein Erbarmen entziehen, denen du nun schon siebzig Jahre lang zürnst?
13. Da gab der Herr dem Engel, der mit mir redete, freundliche, tröstliche
Antwort. 14. Und der Engel, der mit mir redete, sprach zu mir : Verkündige
dieses: So spricht der Herr der Heerscharen: Ich bin voll glühenden Eifers
für Jerusalem und für Zion, 15. doch voll gewaltigen Zorns wider die
trotzigsicheren Heiden, daß sie, da ich ein wenig erzürnt war, zum Unglück halfen.
16. Darum spricht der Herr also: Ich wende mich in Erbarmen Jerusalem
wiederum zu: mein Haus soll darin wieder gebaut und die Meßschnur über
Jerusalem ausgespannt werden, spricht der Herr der Heerscharen. 17. Weiter
verkündige dieses : So spricht der Herr der Heerscharen : Meine Städte werden

noch von Segen überfließen, und der Herr wird Zion noch trösten und
Jerusalem wieder erwählen.

Die erste Frage, die sich hier stellt, betrifft den Schauplatz des

Geschehens. Was war das für ein Ort, an welchem Sacharja als
Schauender in die Sphäre jenseitiger Wirklichkeit geriet? Der
Prophet selber sagt nur, es sei «zwischen den Myrten in der Tiefe»

gewesen, oder vielleicht muß man mit der griechischen Version,
der Septuaginta, übersetzen: «zwischen den Myrten im Schattengrund».

So oder anders reicht diese Beschreibung natürlich nie

aus, um diesen Ort auf der Landkarte zu bestimmen. Trotzdem
glauben manche Ausleger, feststellen zu dürfen, es müsse sich um

131



einen Ort in nächster Nähe Jerusalems handeln, möglicherweise um
eine der Schluchten am Fuße des Tempelberges (Orelli). Das Kidrontal

im Osten des Tempels wird genannt (Karl Marti). Andere sind
der Ansicht, es stehe keine irdische Örtlichkeit in Frage, es sei an
das Himmelstor gedacht, über dessen Vorhandensein man
damals landläufige Vorstellungen gehabt habe (Kurt Elliger).
Die Myrten würden als Heiliger Hain das Tor der Unterwelt

beschatten, liest man in einer neueren Erklärung des

Sacharjabuches (Hellmuth Frey). Alle diese Erläuterungen dürfen
sich auf Beobachtungen am Texte berufen, die an sich richtig sind.
Trotzdem wird es sich empfehlen, aus der kargen Ortsbestimmung,
die Sacharja gibt, nicht mehr herausholen zu wollen als sie enthält.

Als einigermaßen gesichert darf man annehmen, daß der Ort
«zwischen den Myrten in der Tiefe» den Menschen, an die der
Prophet sich wendet, bekannt oder sogar vertraut gewesen ist.
Nicht in irgendeinem Myrtenhain am Rande der Welt ist er
gewesen, sondern bei «den Myrten in der Tiefe». Was das anbelangt,
mögen alle die recht haben, welche diesen Ort in der Umgebung
Jerusalems suchen.

Daß für Sacharja ein Ort in vertrauter Nähe zum Eingang in
die verborgene Welt des Herrn der Heerscharen geworden ist, das

ist bereits eine Aussage von erheblichem Gewicht. Nehmen wir
an, der Geist hätte ihn erst meilenweit über Berge und Länder
davongetragen — der Prophet Ezechiel hat bekanntlich so etwas
erlebt —, um ihn in die Nähe des Herrn der Welt zu bringen;
nehmen wir an, er hätte zum Beispiel in die Residenz des

allgewaltigen Darius versetzt werden müssen, um in das Hauptquartier
des Herrn der Heerscharen zu gelangen, dann wäre auch das eine
bedeutsame Aussage gewesen. Es hätte bedeutet, daß Gott seinem
Volke Israel ferne ist, daß er dort gesucht werden muß, wo die
stärksten Armeen ihre Befehle beziehen und die größten Reichtümer
der Welt gestapelt liegen.

Nun hat aber Sacharja eben keine solche Reise unternehmen
müssen. An einem ihm und allen Heimkehrern vertrauten Ort ist
er zur Residenz des unsichtbaren Gottes geführt worden. Der Ort
«zwischen den Myrten in der Tiefe» ist ihm zur Himmelspforte
geworden. So sehr ist Gott, obzwar der Herr aller Völker, ein

132



Gott Israels, daß er bei Israel zu finden war auch jetzt, wo man die
Jahre nach dem Perserkönig Darius zählt.

Für die kleine Schar jener, die das Israel verheißene Land wieder
einnehmen und aufbauen wollten, war diese Nachricht Trost und
Ermunterung, eine Quelle der Kraft. Für die andern aber, die in
und außerhalb Israels auch an Gott zu glauben meinten, war sie

eine deutliche Anfrage : Was ist es für ein Gott, an den ihr glaubt
und dem ihr dienen wollt, ist es der Herr der Heerscharen, der auf
jeden Fall in Israel sein Hauptquartier hat, auch wenn dieses

Israel ein von ihm gestraftes, gedemütigtes und schon wieder ein
auf dem fatalen Weg der Väter befindliches Israel ist?

Eigentlich müßte es überflüssig sein, nun noch festzustellen, daß
Jesus Christus sich von keinem andern Gott gesandt wußte und
daß er auch keinen andern verkündete als eben den Herrn Zebaoth,
dessen Knecht Sacharja gewesen ist.

Die «Myrten in der Tiefe» haben auch Anlaß zu allegorischen
Erklärungsversuchen gegeben. Es wurde gesagt, unter den Myrten
sei das Volk Israel in seiner damaligen Niedrigkeit zu verstehen.
Die Myrte sei ein niedriger Strauch, und es liege ein besonderer
Sinn darin, daß Sacharja das Volk Israel nicht mit der stolzen
Zeder oder der urwüchsig kräftigen Eiche vergleiche. Aber — so

führte man dann den Gedanken tröstlich fort — der Herr Zebaoth
habe seine Reiter bei den niedrigen Myrten.

Zugegeben: in der Botschaft trifft diese Allegorese das, was der

Prophet zum Ausdruck bringen will. Und wenn zudem jeder
Bibelerklärer, der sich der Allegorese bedient, sich damit in bester
Gesellschaft befindet — der Apostel Paulus und die Kirchenväter
haben diese Methode der Schrifterklärung angewandt —, so wird
man an dieser Stelle trotzdem besser auf jede Allegorisierung
verzichten, und zwar aus folgenden zwei Gründen: Einmal ist die

Myrte zwar gewiß kein Baum, und man sollte eigentlich nie mit
der Zürcherbibel von «Myrtenbäumen» sprechen. Die Myrte ist in
jedem Fall ein stammloser Strauch. Aber so niedrig ist dieser
Strauch eben auch wieder nicht. Eine im Mittelmeerklima weit
verbreitete Myrtenart erreicht die respektable Höhe von vier
Metern. Schon diese Tatsache nimmt der allegorischen Deutung,
bei der alles auf das Attribut der Niedrigkeit ankommt, viel von

133



ihrer Überzeugungskraft. Und dann ist die Myrte an den zwei
Stellen, wo sie außer Sacharja 1, 8 noch erwähnt wird (Jes. 41, 19

und 55, 13) mit einem erlösten Israel in Verbindung gebracht, und
um ihrer Blüte willen ist sie im Judentum schon sehr früh zum
Sinnbild der Tugend und der Gerechtigkeit geworden. Das alles

paßt erst recht nicht in ein Prophetenwort hinein, das nur einige
Wochen nach dem ernsten Bußruf: Kehret um! gesprochen wurde.
Darum steht hier — wie gesagt — die allegorische Deutung auf
schwachen Füßen.

Bei den Myrten in der Tiefe hat Sacharja folgendes gesehen:
einen Mann, der auf rotbraunem Rosse saß, und hinter ihm
befanden sich Pferde verschiedener Farbe. Man muß annehmen, daß

auf diesen Pferden ebenfalls Reiter saßen, selbst wenn Sacharja
dies nicht ausdrücklich sagt (vgl. V. 11: «Und sie hoben an und
sprachen zu dem Engel des Herrn»), Ob die unterschiedlichen
Farben dieser Rosse —- es waren «rotbraune, fuchsrote und weiße»

(Zürcherbibel); es waren «rote, braune und weiße» (Lutherbibel);
es waren «rote, stargraue, scheckige und weiße» (Septuaginta) —
eine tiefere Bedeutung haben? Manche Ausleger sind davon
überzeugt. Sie meinen, die jeweilige Farbe der Rosse weise auf deren
besondere Aufgabe und Funktion hin, und um diese näher zu
bestimmen, greifen sie gern zum Mittel der Allegorese. Das Resultat
ist nicht sehr überzeugend, weil die Übersetzung der die Farben
bezeichnenden hebräischen Worte Zweifel zulassen und eben auch
— wie die Septuaginta zeigt — der als verbindlich angesehene
hebräische Bibeltext nicht ganz gesichert ist. Immerhin kann die

Ungewißheit, die bezüglich der Farbe der von Sacharja geschauten
Rosse besteht und bis in den Urtext der biblischen Handschriften
hineinreicht, als ein Zeichen dafür genommen werden, daß schon
sehr früh über einen tieferen Sinn dieser Farben nachgedacht
wurde. Aber es dürfte heute kaum möglich sein, diesen Sinn wieder
aufzufinden. Ganz gewiß handelt es sich bei allen nicht um
Postpferde, wie unter Hinweis auf die persische Reichspost eine Zeitlang

behauptet worden ist, sondern eindeutig um Kriegsrosse.
Der Mann auf dem roten Pferd wird Sacharja bald bekannt als

der Engel des Herrn, der malach Jahwe. Er ist — das ergibt sich
aus dem weiteren Verlauf des Berichtes -— sicher nicht der An-

134



führer der Reiterschar, die sich hinter ihm aufgestellt hat. Er
handelt als der Stellvertreter des Herrn der Heerscharen, der zwar
gegenwärtig, aber jedenfalls für Sacharja unsichtbar ist. Dem
Propheten ist ein besonderer Engel in dieser ihm wenig vertrauten
Umgebung der Himmlischen zur Seite gestellt. Sacharja beschreibt
ihn stets ein wenig umständlich als malach dober bi: der Engel,
der zu mir redete. Diesem Engel fällt es zu, dem Menschen Sacharja
als Führer und Interpret zu dienen in dieser anderen Welt der
Unsichtbaren. Ihm stellt Sacharja seine Fragen, und durch diesen

malach dober bi redet auch Gott zu ihm. Für gebührende Distanz
zwischen Gott und Mensch ist auf diese Weise gesorgt.

Die Handlung, die nun abrollt im Beisein des schauenden

Propheten, erinnert in manchem an den bekannten Prolog des

Buches Hiob, wo Gott seine Diener, die himmlischen Kräfte und
Gewalten, zum Rapport versammelt, und wo dann auch einer da

ist, der die Erde durchstreift hat und weiß, was unter den Menschen

vorgeht. Auch hier geht es um einen Rapport, allerdings.in einer

ganz anderen Atmosphäre. Die Mächte, die sich hier versammeln,
sind Reiter. Sie bleiben in den Sätteln und steigen nicht ab. Es
ist ein Rapport im Felde. Der Herr der Heerscharen hat ihn befohlen,

und an seiner Stelle nimmt sein erster Untergebener, der Engel
Jahwes, die Berichte entgegen. Nun tritt Sacharja dazu, sieht den
Mann auf dem roten Roß und hinter ihm die Reiter, aufgestellt
in guter Ordnung, und sogleich fragt er : Wer sind die, mein Herr
Es stand also gleich einer neben ihm, den er so fragen konnte : der

Dolmetscherengel, der malach dober bi. Dieser antwortet: Ich will
dich schauen lassen, was sie bedeuten. — Arecha, ganz genau heißt
das : ich will machen, daß du siehst, was sie bedeuten Ob er etwas
machte und was, wird nicht erzählt. Ob er den malach Jahwe,
dem Engel des Herrn, ein Zeichen gab Jedenfalls fängt dieser nun
an zu reden und rückt mit der Erklärung heraus: «Das sind die,
welche der Herr gesandt hat, die Erde zu durchziehen.» Ob der
Dolmetscherengel nun wieder etwas machte, das auch nicht erzählt
ist, ob er nun den Reitern ein Zeichen gab? Jedenfalls erheben nun
auch sie ihre Stimmen und sagen zum Engel des Herrn, der auf
dem Roß zwischen den Myrtenbäumen war: «Wir haben die Erde
durchzogen, und siehe, die ganze Erde ist ruhig und stille.»

135



Diese Meldung quittiert der malach Jahwe mit einer spontan
aufbrechenden Klage: «0 Herr der Heerscharen, wie lange noch
willst du Jerusalem und den Städten Judas dein Erbarmen
entziehen, denen du schon siebzig Jahre lang zürnst? —.»

Diese überraschende, beinahe anklagende Frage aus Engelsmund

ist wohl im ganzen Geschehen bei den Myrten in der Tiefe
das eigentliche Ereignis. Sacharja mag solche und ähnliche Fragen
oft auf Erden gehört haben unter den Verbannten des Volkes, aber
gewiß auch unter den Heimgekehrten. Und nun darf er jedermann,
dem dies ein Trost ist, sagen, daß dieselbe Klage auch im Himmel,
in der nächsten Umgebung Gottes, laut geworden ist; daß der
Herr der Heerscharen sie gehört hat, und daß der Engel, der sie

vorbrachte, sich damit nicht etwa einen Ordnungsruf zugezogen
hat. Der Herr hat die Klage angenommen.

Man darf auf dieser Linie in der Auswertung des vom Propheten
Geschauten und Gehörten vielleicht noch einen Schritt weiter gehen.
Der Engel Jahwes, der in Stellvertretung Gottes jeweilen in
Erscheinung tritt in Augenblicken göttlicher Offenbarung, ist schon

von den Kirchenvätern Augustin, Hieronymus und Gregor dem
Großen, auf Grund ihrer Beobachtungen an der Schrift, so sehr
mit Gott selbst identifiziert worden, daß sie in seinen Worten und
Taten stets die Worte und Taten Gottes erkannten (vgl. Apg. 12, 7

und 12, 17). Von hier aus könnte man also sagen, daß der malach
Jahwe mit seiner Klage das zum Ausdruck bringt, was im Herzen
Gottes vorhanden ist. Der Herr der Heerscharen empfindet es

selber als eine fast unerträgliche Not, daß sein Volk und dessen

Land noch immer unter Strafe steht. Sicher ist auf jeden Fall, daß
der malach Jahwe hier nicht etwa mit Hiob zu vergleichen ist,
der in seinen begreiflichen Klagen sich sich bis an die Grenze der
Auflehnung von Gott entfernte. Der Engel des Herrn steht in
keiner inneren Spannung zu Gott. Er ist der Engel, der Gott
offenbart.

Aus der klagenden Frage dieses Engels wird aber noch etwas
anderes ganz klar, daß nämlich die himmlischen Reiter um des

Volkes Israel und seines Landes willen spähend die Erde durchzogen

haben. Manche Ausleger bringen den Auftrag dieser
himmlischen Kundschafter in Zusammenhang mit der Ankündigung des

136



Propheten Haggai (2, 4—7), daß nun bald die Erde in Bewegung
geraten werde zur Befreiung und Wiederherstellung Israels (Keil).
Auf jeden Fall hielten jene Schwadrone himmlischer Reiter auf
ihren Streifzügen über die Erde Ausschau nach Ereignissen und
Taten in den Völkern und Nationen, die geeignet gewesen wären,
eine baldige und gründliche Wende im Schicksal des Volkes Israel
einzuleiten.

Bas ist eine sehr bedeutsame Feststellung. Ist doch damit
gesagt, daß Gott wissen will, wie sich die Völker der Erde Israel,
dem Volk seiner Wahl, gegenüber verhalten. Und wissen will er
das, weil er die Völker gerade an diesem Verhalten prüft.

Der Bericht der göttlichen Späher: die ganze Erde ist ruhig
und stille — ist im Himmel keineswegs rühmlich für die Menschen.
Im Gegenteil! Dieser Bericht wird in Gottes nächster Umgebung
so verstanden, daß auf Erden offenbar niemand zu finden ist, der
an der Erniedrigung des Volkes, das in besonderer Weise Gottes

Eigentum ist, Anstoß nimmt. Dieser Bericht ist im Himmel geradezu
ein Beweis dafür, daß die Menschen aller Rassen und Sprachen es

als selbstverständlich hinnehmen, daß ein Mann, der so viele
Soldaten aufbietet, so viele Rosse und Kriegswagen hat wie der

König Darius, auch das Volk, das geschaffen ist, um auf Erden
den Namen Gottes groß zu machen und Gottes Herrschaftswillen
über alle Völker zu bezeugen, in Botmäßigkeit niederhält und sein

Land annektiert. Dieser Bericht ist den Engeln im Himmel eine

Bestätigung mehr, daß die Menschen auf Erden zwar ihre religiösen
Gefühle pflegen, von Gott schön reden und zu seinen Ehren Altäre
anzünden, daß sie aber ganz in der Weise der Väter in Israel wenig
Respekt vor ihm und den Legionen seiner unsichtbaren Heere
haben, und daß sie darum von seiner Herrschaft über ihr Leben
schon gar nichts wissen wollen. Dieser Bericht sagt den Engeln
klipp und klar, daß die Völker und Nationen sich gegen den Herrn
und Gott auflehnen, der sich in dieser Welt ein Volk auserkoren
hat und ihm ein Land gegeben, um auf diese Weise seinen Herrscheranspruch

über alle Völker und alle Länder anzumelden und auf
Erden ein Reich aufzurichten, das die ganze Welt umfassen soll,
sein Reich, das Reich der Himmel.

Wenn das wahr ist, dann ist auch das Folgende an den Fingern

137



einer Hand abzuzählen, daß nämlich dann alle Völker und
Nationen der Erde ein heimliches oder erklärtes Interesse daran haben
müssen, Israel am Boden liegen zu sehen, daß sie alle ohne Unterschied

Israel offen oder insgeheim hassen, daß sie erst ihre Ruhe
haben, wenn Israel eindeutig unten ist. Ein Gottesvolk das floriert,
das muß ihnen unheimlich sein, weil es den menschlichen Anspruch,
auf Erden selber an der Macht zu sein, gefährdet.

Nun war ja Israel sehr tief unten, als man die Jahre nach dem

Perserkönig Darius zählte. Es war vor aller Welt erniedrigt, wie
kaum je zuvor in seiner Geschichte. Die Welt hatte den Darius-
frieden, garantiert und aufrechterhalten durch die militärische
Macht dieses Mannes. Bei den Himmlischen aber heißt ein solcher
Eriede auf Erden nicht Friede. Sie nennen ihn — Sacharja vernahm
es mit eigenen Ohren — Stille Und warum nennen sie diesen Frieden

so Etwa darum, weil in Dariuszeiten auf Erden immer etwas
zum Stillstand kommt: jene Bewegung nämlich, die mit der
Erwählung des Ahrahamsvolkes und des Heiligen Landes von Gott
ausging, und die — wie gesagt — auf die Errichtung seines Reiches
in dieser Welt abzielt, auf die Schaffung eines Friedens unter den

Erdenvölkern, der durch keine irdische Militärmacht, sondern allein
durch die unsichtbaren Heerscharen des Herrn Zebaoth aufrechterhalten

und garantiert ist? Über solche Friedenszeiten herrscht
im Himmel Trauer, und zwar eine Trauer, die an Verzweiflung
grenzen kann, wie dies in der Klage des malach Jahwe zum
Ausdruck kommt.

Immerhin, unter den Himmlischen ist bekannt, was man auf
Erden gewöhnlich nicht weiß. Es ist den Engeln völlig klar, weshalb
Darius oben und Israel unten ist. Das ist nicht etwa deshalb so,
weil Darius die besseren Krieger und stärkeren Heere hat als der
Herr der Heerscharen, sondern einzig und allein darum, weil Gott
Ursache hatte, seinem Volk zu zürnen, und weil er ihm nun schon
nahezu siebzig Jahre lang gezürnt hat. Im Jahre 587 wurde durch
Nebukadnezar, den Babylonier, der Tempel zu Jerusalem in
Schutt und Asche gelegt, und nun stand man im zweiten Jahr des

Königs Darius, also im Jahre 520. Gott hatte Jerusalem — so

klagte es des Herrn Engel —und auch den Städten Judas sein
Erbarmen entzogen. Er hatte es den Weltmächten ausgeliefert, und

138



es war den himmlischen Heerscharen verwehrt, zu Israels Gunsten
auf Erden einzugreifen. Darin bestand der Zorn Gottes über sein
Volk. Jerusalem und die Städte Judas können also ohne dieses

freie, unverdiente Erbarmen Gottes nicht leben. Das Erbarmen
Gottes ist die Luft, die sie atmen müssen, ist ihre ganze Kraft.
Wenn Jerusalem und die Städte Judas einmal mehr waren als in
den Zeiten des Sacharja, dann verdankten sie dies nicht den
menschlichen Vorzügen ihrer Bewohner, sondern allein dem
Erbarmen, allein des Herrn Zebaoth, dem es gefiel, diese Städte
dem Machtschutz seiner unsichtbaren Heerscharen anzuvertrauen.
Die Väter haben dieses Erbarmen verscherzt. Aber der göttliche

Zorn währt nun schon an die siebzig Jahre. Und das

bedeutet, daß man jetzt am Ende der Strafe steht, die Gott Israel
auferlegt hat, daß man bereits sagen kann, die Stille auf Erden
sei eine Stille vor dem Sturm.

Sacharja kann zwar nicht verstehen, was der Herr antwortete
auf die klagende Frage seines ihn vertretenden Engels. Die Antwort

ergeht auch nicht an diesen, sondern an den Engel, der
bestimmt ist, mit dem Propheten zu reden. Sie ergeht an ihn, weil
nach dem Willen Gottes nun auch auf Erden und vor allem in
Israel bekannt werden soll, was im Himmel beschlossen ist.
Sacharja merkt, daß es freundliche und tröstliche Worte sind, die
sein Engel ihm sagen soll.

Verkündige dieses! — befiehlt der Engel dem Propheten, und
der nun folgende Verkündigungsauftrag faßt all das in Worte
zusammen, was Sacharja bei den Myrten gesehen hat, nachdem der
Engel zu ihm gesagt hatte: areka — ich will machen, daß du siehst
(V. 9). Diese Zusammenfassung ist so treffend, daß die Behauptung,
diese Ausmünzung des Geschauten in Worte gehöre nicht hieher
und sei als spätere Sprucheinschaltung besonders zu datieren, von
geringerer Überzeugungskraft ist.

Vor allem soll Sacharja den Heimkehrern aus der babylonischen
Gefangenschaft die Liebe Gottes verkünden, und zwar nicht im
Sinne einer allgemeinen Menschenliebe. Er soll ihnen vielmehr
sagen, daß Gott ein Gott ist, der eine ganz besondere Liebe für
Jerusalem und für Zion, den Berg des Tempels hat. Für Zion und
für Jerusalem sei er voll glühendem Lebenseifer. Selbst die Zer-

139



Störung der Stadt und die Vernichtung des Tempels und alles, was
dem Wiederaufbau beider hindernd im Wege steht, vermögen nie
und nimmer das Gegenteil zu beweisen. Hinter allem stand und
steht der Liebeseifer Gottes. Darum hat er auch einen gewaltigen
Zorn in seinem Herzen gegen die «Heiden», das heißt gegen die
Völker, die Israel umgeben und die nicht Israel sind. In seinem
Liebeseifer wollte er Israel strafen, um es dadurch auf bessere

Wege zu führen und zu dem zu machen, was es nach seinem Willen
sein sollte: ein Volk, das ihm allein gehört und sich von ihm
regieren läßt, ein Gottesvolk auf Erden. Aber die Nationen, denen

er sein Volk auslieferte in seinem Zorn, die wollten es aus der Welt
schaffen, sie wollten es nicht nur strafen, sondern umbringen.
Darum war das, was der Herr seinem Volk angetan hat, als er ihm
sein Erbarmen und den Machtschutz seiner himmlischen
Heerseharen entzog, bei weitem nicht das, was die Nationen ihm an
Leid zugefügt haben, die zum Unglück halfen. Er hat zwar den
Vätern schwer gezürnt (1, 1), denen die Propheten umsonst
gepredigt haben, aber im Vergleich mit dem, was die Nationen sich
Israel gegenüber herausgenommen haben, zürnte er nur ein wenig.

Die Zeit der Strafe Israels ist also für die Völker außer ihm zu
einer Art von Testzeit geworden. Und getestet wurden sie allesamt
am Judenvolk. Indem Gott sein Volk in ihre Hände gab, stellte
er an sie auch eine Forderung: daß sie ihren Judenhaß in die
Schranken weisen und daß sie, was immer sie diesem Volk an Leid und
Leiden zuzufügen gedachten, Maß halten sollten. Das Maß aber,
das sie halten sollten, hatte er selbst festgesetzt. Auf die Frage,
wie das geschehen sei, darf man mit Paulus wohl antworten, Gott
habe die Gebote, die er seinem Volk auf steinernen Tafeln geben
ließ, den Völkern ins Herz geschrieben. Die Gebote der Menschlichkeit

jedenfalls begrenzten dieses Maß.
Die Nationen haben nach allem, was Sacharja bei den Myrten

in der Tiefe erfährt, schlecht abgeschnitten, als sie in dieser Weise

getestet wurden. Sie haben sich allesamt als trotzigsicher erwiesen
und Gottes gewaltigen Zorn auf sich gezogen. Wenn sie sich über
Israel überhaupt tiefergehende Gedanken machten, dann dachten
sie, daß diese Juden eben auch ihren Gott haben wie alle anderen
Völker, einen nationalen Gott. Daß aber Israels Gott allein Gott

140



sein sollte und die Götter der Völker samt und sonders erfundene
Götzen und Nichtse, das lehnten sie entschieden ab. Daß der Gott,
der sich so ganz und gar zum Bundesgenossen Israels gemacht hat,
auch ihr Herr und Gott sein sollte, das ging ihnen allzusehr wider
das eigene Fleisch und Blut. Dagegen lehnten sie sich mit ganzer
Seele auf. Das war ihr Trotz in ihrem Verhalten gegen Israel.
Und das ist der Trotz der Nationen Israel gegenüber immer
gewesen. Und nicht selten wurde gerade dieser Trotz die verborgen
treibende Kraft, die die Völker dahin brachte, bei der Verfolgung
der Juden jegliches Maß zu verlieren. Die Tatsache aber, daß es

immer wieder möglich war, die Juden mit genau denselben Mitteln
zu knechten, die sich auch andern Völkern gegenüber bewährten,
das hat die Nationen in ihrem Trotz sicher gemacht. Es war für
sie der greifbare Beweis, daß der Gott, der mit Israel im Bunde

war, so viel und so wenig taugte, wie die Götter anderer Völker,
die mit denselben kamen und gingen, auf- und auch abstiegen.
Und dieser Beweis war zu Sacharjas Zeit scheinbar erbracht. Er
lag vor aller Augen, als man auch in Israel die Jahre nach Darius
zählte. Es war nur zu gut gelungen damals, die jüdische Nation
zu zerstören und ihre Städte dem Erdboden gleichzumachen.

Aber so wahr der Gott Israels allein Gott ist: solches Gelingen
kann nie von Dauer §ein, selbst wenn es einmal nicht nur für siebzig,

sondern für zweitausend Jahre gelingen sollte. Es bleibt dabei:
Gott ist voll gewaltigen Zorns wider die trotzigsicheren Heiden.
Dieser gewaltige Zorn Gottes hat die Waffen, die Israel schlugen,
noch stets zu einem Bumerang gemacht, und das Volk, das Israel
schlug, ist selbst geschlagen worden.

So soll denn Sacharja seinen nach Jerusalem zurückgekehrten
Landsleuten ferner sagen, daß es Gottes unumstößlicher Wille ist,
Jerusalem wieder zu bauen, und nicht zuletzt auch sein Haus,
den Tempel in ihr. Auch die Städte Judas sollen gebaut .werden.
Aber es wird Sacharja auch gesagt, wozu all dies geschehen soll:
damit der Segen Gottes von hier aus überfließe auf die Nationen.
«Meine Städte werden noch von Segen überfließen», spricht der
Herr der Heerscharen. Und so soll Zion noch getröstet werden,
daß es durch all das erduldete Leid noch zum Segen werden soll
für die ganze Welt.

141



Das Perserreich ist zerfallen. Dreißig Jahre nachdem Sacharja
dies alles gesehen und gehört hatte bei den Myrten in der Tiefe,
fing es deutlich an mit dem Niedergang dieses gewaltigen Reiches.
Im Jahre 490 schlugen 10 000 Griechen hei Marathon ein Perserheer

trotz zehnfacher Übermacht, und zehn Jahre später, also

um 480, wurde die stolze persische Flotte durch die Athener bei
Salamis besiegt.

Indessen ist Jerusalem, sind die Städte Judas wieder erbaut
worden. Gott hat auch so sein Wort wahr gemacht im Ablauf der
Völkergeschichte. Und dann sandte er seinen Sohn. «Er kam in
sein Eigentum, und die Seinen nahmen ihn nicht auf» (Joh. 1, 11).
Jerusalem und die Städte Judas sind abermals zerstört worden
und seine Bewohner in eine Verbannung von nahezu 2000 Jahren
geführt. Aber seither gibt es in allen Nationen eine Gemeinde, die
Gemeinde Jesu Christi, die bereit ist, auf die Stimme des Propheten
Israels zu hören, die glaubt und weiß, daß der Herr der Welt von
einem gewaltigen Liebeseifer erfüllt ist für Zion und daß er die
Städte Judas wieder bauen will. Sie glaubt und weiß es, soweit sie

nicht auch der Trotzsicherheit der Nationen erlegen ist.
Bereits gibt es wieder Heimgekehrte Israels aus dem Exil der

2000 Jahre, aus der sogenannten Galuth — so nennen die Juden
diese Zeit der Fremdlingschaft. Und diese Heimkehrer haben mit
der Wiederaufrichtung des Landes begonnen. Ob es ihnen vergönnt
sein wird, die letzte und endgültige Aufbauarbeit zu tun, ob sie

dazu auserwählt sind, dem Sohne den Ort zu bereiten, der seine

herrliche Wiederkunft verheißen hat? Wer kann das sagen? —
Ihre Arbeit ist auf jeden Fall ein in unsere Gegenwart hineingestelltes

leuchtendes Zeichen dafür, daß der Herr auch heute am
Werk ist, der damals Sacharja zu predigen befohlen hat, der Herr
der Heerscharen werde Zion noch trösten und Jerusalem wieder
erwählen.

142


	Aus der Botschaft des Propheten Sacharja

