Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: Aus der Botschaft des Propheten Sacharja
Autor: Brunner, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

AUS DER BOTSCHAFT DES
PROPHETEN SACHARJA

Von RoBerT BRUNNER, Ziirich

Bev den Myrten in der Thefe: Kap. 1, 7-17

Drei Monate nach seiner ersten Rede an sein Volk wird Sacharja,
als Schauender und Horender einbezogen in die Gegenwart Gottes.
Augen und Ohren werden ihm in unvorstellbarer Weise aufgetan
fir Vorgénge in der Himmelswelt, die den menschlichen Sinnen
normalerweise verschlossen ist. Er wird so unfreiwilliger Zeuge von
Ereignissen in der nichsten Umgebung Gottes, die das, was auf
Erden in Bilde geschehen soll, vorbereiten. Noch mehr: der Pro-
phet ist nicht dazu verurteilt, an diesen Ereignissen in der Welt
der Unsichtbaren als stummer Zeuge teilzunehmen; er darf sich
selber auch mit Fragen in das Geschehen einschalten, wenn er et-
was nicht versteht, oder er mul} als Gefragter Antwort geben.

Alle sieben sogenannten Gesichte sind dem Propheten im Laufe
einer Nacht gegeben. Nicht daf er getriumt hatte! Er befand sich
vielmehr in einem aullerordentlichen Zustand des Hellwachseins.
Alles, was er in diesem Zustande erlebte, die ganze Kette dieser
denkwiirdigen Gesichte einer Nacht, gibt Bericht dariiber, wie
Sacharja das Gotteswort empfing, das zu vertreten er unter seinen
Zeitgenossen berufen ist. Es wire eine unzulissige Vereinfachung,
zu sagen, der Prophet beschreibe im folgenden eine Reihe von
Tréumen, die er gehabt habe und die er ausdeute. Sacharja ist
kein Traumdeuter, er ist ein Seher. Man wird gut tun, den Zustand,
in dem er sich in jener Nacht nach seinem eigenen Zeugnis befand,
zum Geheimnis des Wortempfanges eines Propheten zu rechnen,
dem mit unseren psychologischen Begriffen nicht beizukommen ist.
Auch die mehrfach gestellte Frage, ob die Gesichte des Sacharja
echt seien und nicht etwa nachtrégliche Erfindungen des Propheten,
dazu bestimmt, das empfangene Gotteswort moglichst anschaulich
und interessant vorzutragen, bringt nichts ein, es wire denn, daB

129



sie dazu beitrigt, das prophetische Wort auch in der Sache nicht
ganz ernst zu nehmen.

7. Am vierundzwanzigsten Tage des elften Monats — das ist der Monat
Sebat —, im zweiten Jahre des Darius, erging an den Propheten Sacharja,
den Sohn Berechjas, des Sohnes Iddos, das Wort des Herrn:

Vers 1,7 darf als Uberschrift gelten fiir alle Nachtgesichte.
Diese sind nicht an sich von Interesse, sondern allein dadurch,
daB in ihnen und durch sie das Wort des Herrn zum Propheten
kommt. Man soll sie also auf die Botschaft hin lesen, die sie ent-
halten.

Am 24. Tag des 11. Monats, im Monat Sebat, im zweiten Jahr
des Darius, empfing Sacharja das Wort des Herrn in néichtlichen
Gesichten. Der Monat Sebat bezieht sich auf Februar-Mirz in
unserem Kalender. Sebat oder besser: Schewat, gehort zu den
spathebriischen Monatsnamen, die im Exil aus dem babylonischen
Kalender entnommen wurden. Auch Ezechiel 1,1; 8, 1; 20, 1 da-
tiert nach diesem spéathebriischen Kalender, ebenso Haggai 1, 1.15;
2, 1; auch das 2. Buch der Kénige 25, 1.27. Der heute bei den Juden
iibliche Kalender stammt im wesentlichen vom beriihmten Rabbi
Hillel IT. (350—365 Patriarch) und weist eine andere Zahlung der
Monate auf. \

Seit Sacharjas Appell zur Umkehr vom Weg der Viter, die das
Prophetenwort verachtet haben zu ihrem eigenen und des ganzen
Volkes Schaden, sind etwa drei Monate vergangen. In dieser Zeit
hat der Prophet Haggai mit zwei eindriicklichen Botschaften den
Heimgekehrten trostlich und ermahnend zugesprochen. Milernten
und der iiberall fithlbare Druck der Fremdherrschaft hemmten den
begonnenen Wiederaufbau und liel viele Krifte erlahmen. Vor
allem der im Neubau stehende Tempel schien eine groBle Enttéu-
schung zu werden fiir die Patrioten, die nach &duBlerer GroBe der
Nation Ausschau hielten. Einem Vergleich mit dem zerstorten
salomonischen Tempel vermochte er eben bei weitem nicht stand-
zuhalten. Da ruft Haggai seinen Landsleuten zu: «Sei getrost,
Serubbabel, spricht der Herr; sei getrost, Hoherpriester Josua,
Sohn Jozadaks; sei getrost, du ganzes Volk des Landes, spricht der
Herr, und arbeitet! Denn ich bin mit euch, spricht der Herr der
Heerscharen, und mein Geist bleibt mitten unter euch; fiirchtet

130



euch nicht! Denn so spricht der Herr der Heerscharen: Nur eine
kleine Weile noch, und ich erschiittere die Erde, das Meer und das
Land, und ich erschiittere alle Volker, und dann werden die Kost-
barkeiten aller Volker kommen, und ich werde dieses Haus mit
Pracht erfiillen, spricht der Herr der Heerscharen» (Haggai 2, 4-7).
Auf diesen Ton ist auch die Botschaft Sacharjas im ersten Nacht-
gesicht gestimmt. '

Bei den Myrten in der Tiefe

8. Diese Nacht schaute ich ein Gesicht: ein Mann, der auf rotbraunem
Rosse sal, hielt zwischen den Myrtenbdumen, die in der Tiefe stehen, und
hinter ihm hielten rotbraune, fuchsrote und weiBle Rosse. 9. Da sprach ich:
Mein Herr, was bedeuten diese? Und der Engel, der mit mir redete, sagte zu
mir: Ich will dich schauen lassen, was sie bedeuten. 10. Darauf antwortete
der Mann, der zwischen den Myrtenbdumen hielt, und sprach: Das sind die,
welche der Herr gesandt hat, die Erde zu durchziehen. 11. Und sie hoben an
und sprachen zu dem Engel des Herrn, der zwischen den Myrtenbéumen
hielt: Wir haben die Erde durchzogen, und siehe, die ganze Erde ist ruhig
und stille. 12. Da erwiderte der Engel des Herrn und sprach: O Herr der
Heerscharen, wie lange noch willst du Jerusalem und den Stddten Judas
dein Erbarmen entziehen, denen du nun schon siebzig Jahre lang ziirnst?
13. Da gab der Herr dem Engel, der mit mir redete, freundliche, tréstliche
Antwort. 14. Und der Engel, der mit mir redete, sprach zu mir: Verkiindige
dieses: So spricht der Herr der Heerscharen: Ich bin voll glihenden Eifers
fiir Jerusalem und fiir Zion, 15. doch voll gewaltigen Zorns wider die trotzig-
sicheren Heiden, daB sie, da ich ein wenig erziirnt war, zum Unglick halfen.
16. Darum spricht der Herr also: Ich wende mich in Erbarmen Jerusalem
wiederum zu: mein Haus soll darin wieder gebaut und die MeBschnur iiber
Jerusalem ausgespannt werden, spricht der Herr der Heerscharen. 17. Weiter
verkiindige dieses: So spricht der Herr der Heerscharen: Meine Stidte wer-
den noch von Segen iiberflieBen, und der Herr wird Zion noch trosten und

Jerusalem wieder erwidhlen.

Die erste Frage, die sich hier stellt, betrifft den Schauplatz des
Geschehens. Was war das fiir ein Ort, an welchem Sacharja als
Schauender in die Sphire jenseitiger Wirklichkeit geriet? Der Pro-
phet selber sagt nur, es sei «zwischen den Myrten in der Tiefe»
gewesen, oder vielleicht mufl man mit der griechischen Version,
der Septuaginta, iibersetzen: «zwischen den Myrten im Schatten-
grund». So oder anders reicht diese Beschreibung natiirlich nie
aus, um diesen Ort auf der Landkarte zu bestimmen. Trotzdem
glauben manche Ausleger, feststellen zu diirfen, es miisse sich um

131



einen Ort in néchster Nihe Jerusalems handeln, méglicherweise um
eine der Schluchten am Fulle des Tempelberges (Orelli). Das Kidron-
tal im Osten des Tempels wird genannt (Karl Marti). Andere sind
der Ansicht, es stehe keine irdische Ortlichkeit in Frage, es sei an
das Himmelstor gedacht, iiber dessen Vorhandensein man
damals landldufige Vorstellungen gehabt habe (Kurt Elliger).
Die Myrten wiirden als Heiliger Hain das Tor der Unter-
welt beschatten, liest man in einer neueren Erklirung des
Sacharjabuches (Hellmuth Frey). Alle diese Erléuterungen diirfen
gich auf Beobachtungen am Texte berufen, die an sich richtig sind.
Trotzdem wird es sich empfehlen, aus der kargen Ortsbestimmung,
die Sacharja gibt, nicht mehr herausholen zu wollen als sie enthélt.

Als einigermallen gesichert darf man annehmen, daB} der Ort
«zwischen den Myrten in der Tiefe» den Menschen, an die der
Prophet sich wendet, bekannt oder sogar vertraut gewesen ist.
Nicht in irgendeinem Myrtenhain am Rande der Welt ist er ge-
wesen, sondern bei «den Myrten in der Tiefe». Was das anbelangt,
mogen alle die recht haben, welche diesen Ort in der Umgebung
Jerusalems suchen.

DaB fiir Sacharja ein Ort in vertrauter Nihe zum Eingang in
die verborgene Welt des Herrn der Heerscharen geworden ist, das
ist bereits eine Aussage von erheblichem Gewicht. Nehmen wir
an, der Geist hatte ihn erst meilenweit iiber Berge und Lénder
davongetragen — der Prophet Ezechiel hat bekanntlich so etwas
erlebt —, um ihn in die Nahe des Herrn der Welt zu bringen;
nehmen wir an, er hitte zum Beispiel in die Residenz des allge-
waltigen Darius versetzt werden miissen, um in das Hauptquartier
des Herrn der Heerscharen zu gelangen, dann wire auch das eine
bedeutsame Aussage gewesen. Es hitte bedeutet, daBl Gott seinem
Volke Israel ferne ist, dall er dort gesucht werden mull, wo die
stdrksten Armeen ihre Befehle beziehen und die groBten Reichtiimer
der Welt gestapelt llegen .

Nun hat aber Sacharja eben keine solche Reise unternehmen
miissen. An einem ihm und allen Heimkehrern vertrauten Ort .ist
er zur Residenz des unsichtbaren Gottes gefiihrt worden. Der Ort
«zwischen den Myrten in der Tiefe» ist ihm zur Himmelspforte
geworden..So sehr :ist Gott, obzwar der Herr aller. Volker, ein

132



Gott Israels, dafl er bei Israel zu finden war auch jetzt, wo man die
Jahre nach dem Perserkoénig Darius zéhlt.

Fiir die kleine Schar jener, die das Israel verheilene Land wieder
einnehmen und aufbauen wollten, war diese Nachricht Trost und
Ermunterung, eine Quelle der Kraft. Fiir die andern aber, die in
und auflerhalb Israels auch an Gott zu glauben meinten, war sie
eine deutliche Anfrage: Was ist es fiir ein Gott, an den ihr glaubt
und dem ihr dienen wollt, ist es der Herr der Heerscharen, der auf
jeden Fall in Israel sein Hauptquartier hat, auch wenn dieses
Israel ein von ihm gestraftes, gedemiitigtes und schon wieder ein
auf dem fatalen Weg der Viter befindliches Israel ist?

Eigentlich miiite es iiberfliissig sein, nun noch festzustellen, daf3
Jesus Christus sich von keinem andern Gott gesandt wulte und
daB er auch keinen andern verkiindete als eben den Herrn Zebaoth,
dessen Knecht Sacharja gewesen ist.

Die «Myrten in der Tiefe» haben auch Anlal zu allegorischen
Erklarungsversuchen gegeben. Es wurde gesagt, unter den Myrten
sei das Volk Israel in seiner damaligen Niedrigkeit zu verstehen.
Die Myrte sei ein niedriger Strauch, und es liege ein besonderer
Sinn darin, dafl Sacharja das Volk Israel nicht mit der stolzen
Zeder oder der urwiichsig kriftigen Kiche vergleiche. Aber — so
fithrte man dann den Gedanken trostlich fort — der Herr Zebaoth
habe seine Reiter bei den niedrigen Myrten.

Zugegeben: in der Botschaft trifft diese Allegorese das, was der
Prophet zum Ausdruck bringen will. Und wenn zudem jeder Bibel-
erklirer, der sich der Allegorese bedient, sich damit in bester Ge-
sellschaft befindet — der Apostel Paulus und die Kirchenviter
haben diese Methode der Schrifterkldrung angewandt —, so wird
man an dieser Stelle trotzdem besser auf jede Allegorisierung ver-
zichten, und zwar aus folgenden zwel Griinden: Einmal ist die
Myrte zwar gewil kein Baum, und man sollte eigentlich nie mit
der Ziircherbibel von «Myrtenbéumen» sprechen. Die Myrte ist in
jedem Fall ein stammloser Strauch. Aber so niedrig ist dieser
Strauch eben auch wieder nicht. Eine im Mittelmeerklima weit
verbreitete Myrtenart erreicht die respektable Hohe von vier
Metern. Schon diese Tatsache nimmt der allegorischen Deutung,
bei der alles auf das Attribut der Niedrigkeit ankommt, viel von

133



ihrer Uberzeugungskraft.. Und dann ist die Myrte an den zwei
Stellen, wo sie auller Sacharja 1, 8 noch erwihnt wird (Jes. 41, 19
und 55, 13) mit einem erlosten Israel in Verbindung gebracht, und
um ihrer Bliite willen ist sie im Judentum schon sehr frith zum
Sinnbild der Tugend und der Gerechtigkeit geworden. Das alles
palit erst recht nicht in ein Prophetenwort hinein, das nur einige
Wochen nach dem ernsten Bufiruf: Kehret um! gesprochen wurde.
Darum steht hier — wie gesagt — die allegorische Deutung auf
schwachen Fiilen. .
Bei den Myrten in der Tiefe hat Sacharja folgendes gesehen:
einen Mann, der auf rotbraunem Rosse sall, und hinter ihm be-
fanden sich Pferde verschiedener Farbe. Man mull annehmen, daf
auf diesen Pferden ebenfalls Reiter sallen, selbst wenn Sacharja
dies nicht ausdriicklich sagt (vgl. V. 11: «Und sie hoben an und
sprachen zu dem Engel des Herrn»). Ob die unterschiedlichen
Farben dieser Rosse — es waren «rotbraune, fuchsrote und weil3e»
(Ziircherbibel); es waren «rote, braune und weille» (Lutherbibel);
es waren «rote, stargraue, scheckige und weille» (Septuaginta) —
eine tiefere Bedeutung haben? Manche Ausleger sind davon iiber-
zeugt. Sie meinen, die jeweilige Farbe der Rosse weise auf deren
besondere Aufgabe und Funktion hin, und um diese ndher zu be-
stimmen, greifen sie gern zum Mittel der Allegorese. Das Resultat
ist nicht sehr iiberzeugend, weil die Ubersetzung der die Farben
bezeichnenden hebriischen Worte Zweifel zulassen und eben auch
— wie die Septuaginta zeigt — der als verbindlich angesehene
hebriische Bibeltext nicht ganz gesichert ist. Immerhin kann die
UngewiBheit, die beziiglich der Farbe der von Sacharja geschauten
Rosse besteht und bis in den Urtext der biblischen Handschriften
hineinreicht, als ein Zeichen dafiir genommen werden, dal3 schon
sehr frith iiber einen tieferen Sinn dieser Farben nachgedacht
wurde. Aber es diirfte heute kaum méglich sein, diesen Sinn wieder
aufzufinden. Ganz gewill handelt es sich bei allen nicht um Post-
pferde, wie unter Hinweis auf die persische Reichspost eine Zeit-
lang behauptet worden ist, sondern eindeutig um Kriegsrosse.
Der Mann auf dem roten Pferd wird Sacharja bald bekannt als
der Engel des Herrn, der malach Jahwe. Er ist — das ergibt sich
aus dem weiteren Verlauf des Berichtes — sicher nicht der An-

134



fithrer der Reiterschar, die sich hinter ihm aufgestellt hat. Er
handelt als der Stellvertreter des Herrn der Heerscharen, der zwar
gegenwirtig, aber jedenfalls fiir Sacharja unsichtbar ist. Dem Pro-
pheten ist ein besonderer Engel in dieser ihm wenig vertrauten
Umgebung der Himmlischen zur Seite gestellt. Sacharja beschreibt
ihn stets ein wenig umsténdlich als malach dober bi: der Engel,
der zu mir redete. Diesem Engel fallt es zu, dem Menschen Sacharja
als Fithrer und Interpret zu dienen in dieser anderen Welt der
Unsichtbaren. Thm stellt Sacharja seine Fragen, und durch diesen
malach dober bi redet auch Gott zu ihm. Fiir gebiihrende Distanz
zwischen Gott und Mensch ist auf diese Weise gesorgt.

Die Handlung, die nun abrollt im Beisein des schauenden
Propheten, erinnert in manchem an den bekannten Prolog des
Buches Hiob, wo Gott seine Diener, die himmlischen Krifte und
Gewalten, zum Rapport versammelt, und wo dann auch einer da
ist, der die Erde durchstreift hat und weill, was unter den Menschen
vorgeht. Auch hier geht es um einen Rapport, allerdings.in einer
ganz anderen Atmosphéire. Die Machte, die sich hier versammeln,
sind Reiter. Sie bleiben in den Satteln und steigen nicht ab. Es
ist ein Rapport im Felde. Der Herr der Heerscharen hat ihn befoh-
len, und an seiner Stelle nimmt sein erster Untergebener, der Engel
Jahwes, die Berichte entgegen. Nun tritt Sacharja dazu, sieht den
Mann auf dem roten RoB und hinter ihm die Reiter, aufgestellt
in guter Ordnung, und sogleich fragt er: Wer sind die, mein Herr?
Es stand also gleich einer neben ihm, den er so fragen konnte: der
Dolmetscherengel, der malach dober bi. Dieser antwortet: Ich will
dich schauen lassen, was sie bedeuten. — Arecha, ganz genau heilit
das: ich will machen, daf3 du siehst, was sie bedeuten! Ob er etwas
machte und was, wird nicht erzdhlt. Ob er den malach Jahwe,
dem Engel des Herrn, ein Zeichen gab? Jedenfalls fingt dieser nun
an zu reden und riickt mit der Erklarung heraus: «Das sind die,
welche der Herr gesandt hat, die Erde zu durchziehen.» Ob der
Dolmetscherengel nun wieder etwas machte, das auch nicht erzahlt
ist, ob er nun den Reitern ein Zeichen gab? Jedenfalls erheben nun
auch sie ihre Stimmen und sagen zum Engel des Herrn, der auf
dem Rof} zwischen den Myrtenbéumen war: «Wir haben die Erde
durchzogen, und siehe, die ganze KErde ist ruhig und stille.»

135



Diese Meldung quittiert der malach Jahwe mit einer spontan
aufbrechenden Klage: «O Herr der Heerscharen, wie lange noch
willst du Jerusalem und den Stidten Judas dein Erbarmen ent-
ziehen, denen du schon siebzig Jahre lang ziirnst? —.»

Diese iiberraschende, beinahe anklagende Frage aus Engels-
mund ist wohl im ganzen Geschehen bei den Myrten in der Tiefe
das eigentliche Ereignis. Sacharja mag solche und &hnliche Fragen
oft auf Erden gehort haben unter den Verbannten des Volkes, aber
gewill auch unter den Heimgekehrten. Und nun darf er jedermann,
dem dies ein Trost ist, sagen, dafl dieselbe Klage auch im Himmel,
in der nachsten Umgebung Gottes, laut geworden ist; daBl der
Herr der Heerscharen sie gehort hat, und dal der Engel, der sie
vorbrachte, sich damit nicht etwa einen Ordnungsruf zugezogen
hat. Der Herr hat die Klage angenommen.

Man darf auf dieser Linie in der Auswertung des vom Propheten
Geschauten und Gehérten vielleicht noch einen Schritt weiter gehen.
Der Engel Jahwes, der in Stellvertretung Gottes jeweilen in Er-
scheinung tritt in Augenblicken gottlicher Offenbarung, ist schon
von den Kirchenvitern Augustin, Hieronymus und Gregor dem
Grofen, auf Grund ihrer Beobachtungen an der Schrift, so sehr
mit Gott selbst identifiziert worden, daf} sie in seinen Worten und
Taten stets die Worte und Taten Gottes erkannten (vgl. Apg. 12, 7
und 12, 17). Von hier aus konnte man also sagen, dafl der malach
Jahwe mit seiner Klage das zum Ausdruck bringt, was im Herzen
Gottes vorhanden ist. Der Herr der Heerscharen empfindet es
selber als eine fast unertriagliche Not, dafl sein Volk und dessen
Land noch immer unter Strafe steht. Sicher ist auf jeden Fall, da
der malach Jahwe hier nicht etwa mit Hiob zu vergleichen ist,
der in seinen begreiflichen Klagen sich sich bis an die Grenze der
Auflehnung von Gott entfernte. Der Engel des Herrn steht in
keiner inneren Spannung zu Gott. Er ist der Engel, der Gott
offenbart.

Aus der klagenden Frage dieses Engels wird aber noch etwas
anderes ganz klar, da nidmlich die himmlischen Reiter um des
Volkes Israel und seines Landes willen spihend die Erde durch-
zogen haben. Manche Ausleger bringen den Auftrag dieser himm-
lischen Kundschafter in Zusammenhang mit der Ankiindigung des

136



Propheten Haggai (2, 4-7), dafl nun bald die Erde in Bewegung
geraten werde zur Befreiung und Wiederherstellung Israels (Keil).
Auf jeden Fall hielten jene Schwadrone himmlischer Reiter auf
ihren Streifziigen iiber die Erde Ausschau nach Ereignissen und
Taten in den Volkern und Nationen, die geeignet gewesen wiren,
eine baldige und griindliche Wende im Schicksal des Volkes Israel
einzuleiten.

Das ist eine sehr bedeutsame Feststellung. Ist doch damit ge-
sagt, daBl Gott wissen will, wie sich die Vilker der Erde Israel,
dem Volk seiner Wahl, gegeniiber verhalten. Und wissen will er
das, weil er die Volker gerade an diesem Verhalten priift.

Der Bericht der gottlichen Spiher: die ganze Erde ist ruhig
und stille — ist im Himmel keineswegs rithmlich fiir die Menschen.
Im Gegenteil! Dieser Bericht wird in Gottes nachster Umgebung
so verstanden, dafBl auf Erden offenbar niemand zu finden ist, der
an der Erniedrigung des Volkes, das in besonderer Weise Gottes
Eigentum ist, Anstofl nimmt. Dieser Bericht ist im Himmel geradezu
ein Beweis dafiir, daBl die Menschen aller Rassen und Sprachen es
als selbstverstiandlich hinnehmen, dafl ein Mann, der so viele
Soldaten aufbietet, so viele Rosse und Kriegswagen hat wie der
Konig Darius, auch das Volk, das geschaffen ist, um auf Erden
den Namen Gottes gro zu machen und Gottes Herrschaftswillen
iiber alle Volker zu bezeugen, in BotméBigkeit niederhilt und sein
Land annektiert. Dieser Bericht ist den Engeln im Himmel eine
Bestitigung mehr, dal die Menschen auf Erden zwar ihre religiosen
Gefiihle pflegen, von Gott schon reden und zu seinen Ehren Altére
anziinden, daB sie aber ganz in der Weise der Viter in Israel wenig
Respekt vor ihm und den Legionen seiner unsichtbaren Heere
haben, und dafB3 sie darum von seiner Herrschaft iiber ihr Leben
schon gar nichts wissen wollen. Dieser Bericht sagt den Engeln
klipp und klar, daB die Volker und Nationen sich gegen den Herrn
und Gott auflehnen, der sich in dieser Welt ein Volk auserkoren
hat und ihm ein Land gegeben, um auf diese Weise seinen Herrscher-
anspruch iiber alle Volker und alle Linder anzumelden und auf
Erden ein Reich aufzurichten, das die ganze Welt umfassen soll,
sein Reich, das Reich der Himmel.

Wenn das wahr ist, dann ist auch das Folgende an den Fingern

137



einer Hand abzuzihlen, dal nimlich dann alle Volker und Na-
tionen der Erde ein heimliches oder erklartes Interesse daran haben
miissen, Israel am Boden liegen zu sehen, daf} sie alle ohne Unter-
schied Israel offen oder insgeheim hassen, dal sie erst ihre Ruhe
haben, wenn Israel eindeutig unten ist. Ein Gottesvolk das floriert,
das mul ihnen unheimlich sein, weil es den menschlichen Anspruch,
auf Erden selber an der Macht zu sein, gefahrdet.

Nun war ja Israel sehr tief unten, als man die Jahre nach dem
Perserkonig Darius zdhlte. Es war vor aller Welt erniedrigt, wie
kaum je zuvor in seiner Geschichte. Die Welt hatte den Darius-
frieden, garantiert und aufrechterhalten durch die militarische
Macht dieses Mannes. Bei den Himmlischen aber heil3t ein solcher
Friede auf Erden nicht Friede. Sie nennen ihn — Sacharja vernahm
es mit eigenen Ohren — Stille! Und warum nennen sie diesen Frie-
den so? Etwa darum, weil in Dariuszeiten auf Erden immer etwas
zum Stillstand kommt: jene Bewegung némlich, die mit der Er-
wihlung des Abrahamsvolkes und des Heiligen Landes von Gott
ausging, und die — wie gesagt — auf die Errichtung seines Reiches
in dieser Welt abzielt, auf die Schaffung eines Friedens unter den
Erdenvoélkern, der durch keine irdische Militirmacht, sondern allein
durch die unsichtbaren Heerscharen des Herrn Zebaoth aufrecht-
erhalten und garantiert ist? Uber solche Friedenszeiten herrscht
im Himmel Traver, und zwar eine Trauer, die an Verzweiflung
grenzen kann, wie dies in der Klage des malach Jahwe zum Aus-
druck kommt.

Immerhin, unter den Himmlischen ist bekannt, was man auf
Erden gewohnlich nicht weill. Es ist den Engeln vollig klar, weshalb
Darius oben und Israel unten ist. Das ist nicht etwa deshalb so,
weil Darius die besseren Krieger und stérkeren Heere hat als der
Herr der Heerscharen, sondern einzig und allein darum, weil Gott
Ursache hatte, seinem Volk zu ziirnen, und weil er ihm nun schon
nahezu siebzig Jahre lang geziirnt hat. Im Jahre 587 wurde durch
Nebukadnezar, den Babylonier, der Tempel zu Jerusalem in
Schutt und Asche gelegt, und nun stand man im zweiten Jahr des
Konigs Darius, also im Jahre 520. Gott hatte Jerusalem — so
klagte es des Herrn Engel — und auch den Stiadten Judas sein Er-
barmen entzogen. Er hatte es den Weltméachten ausgeliefert, und

138



es war den himmlischen Heerscharen verwehrt, zu Israels Gunsten
auf Erden einzugreifen. Darin bestand der Zorn Gottes iiber sein
Volk. Jerusalem und die Stidte Judas konnen also ohne dieses
freie, unverdiente Erbarmen Gottes nicht leben. Das Erbarmen
Gottes ist die Luft, die sie atmen miissen, ist ihre ganze Kraft.
Wenn Jerusalem und die Stadte Judas einmal mehr waren als in
den Zeiten des Sacharja, dann verdankten sie dies nicht den
menschlichen Vorziigen ihrer Bewohner, sondern allein dem FEr-
barmen, allein des Herrn Zebaoth, dem es gefiel, diese Stadte
dem Machtschutz seiner unsichtbaren Heerscharen anzuvertrauen.
Die Viater haben dieses Erbarmen verscherzt. Aber der gott-
liche Zorn wihrt nun schon an die siebzig Jahre. Und das be-
deutet, daBl man jetzt am Ende der Strafe steht, die Gott Israel
auferlegt hat, dal man bereits sagen kann, die Stille auf Erden
sei eine Stille vor dem Sturm.

Sacharja kann zwar nicht verstehen, was der Herr antwortete
auf die klagende Frage seines ihn vertretenden Engels. Die Ant-
wort ergeht auch nicht an diesen, sondern an den Engel, der be-
stimmt ist, mit dem Propheten zu reden. Sie ergeht an ihn, weil
nach dem Willen Gottes nun auch auf Erden und vor allem in
Israel bekannt werden soll, was im Himmel beschlossen ist. Sa-
charja merkt, daBl es freundliche und trostliche Worte sind, die
sein Engel ihm sagen soll.

Verkiindige dieses! — befiehlt der Engel dem Propheten, und
der nun folgende Verkiindigungsauftrag falt all das in Worte zu-
sammen, was Sacharja bei den Myrten gesehen hat, nachdem der
Engel zu ihm gesagt hatte: areka — ich will machen, dafl du siehst
(V. 9). Diese Zusammenfassung ist so treffend, dal die Behauptung,
diese Ausmiinzung des Geschauten in Worte gehore nicht hieher
und sei als spitere Sprucheinschaltung besonders zu datieren, von
geringerer Uberzeugungskraft ist.

Vor allem soll Sacharja den Heimkehrern aus der babylonischen
Gefangenschaft die Liebe Gottes verkiinden, und zwar nicht im
Sinne einer allgemeinen Menschenliebe. Er soll ihnen vielmehr
sagen, dafl Gott ein Gott ist, der eine ganz besondere Liebe fiir
Jerusalem und fiir Zion, den Berg des Tempels hat. Fiir Zion und
fiir Jerusalem sei er voll glithendem Lebenseifer. Selbst die Zer-

139



stérung der Stadt und die Vernichtung des Tempels und alles, was
dem Wiederaufbau beider hindernd im Wege steht, vermogen nie
und nimmer das Gegenteil zu beweisen. Hinter allem stand und
steht der Liebeseifer Gottes. Darum hat er auch einen gewaltigen
Zorn in seinem Herzen gegen die «Heiden», das heilt gegen die
Volker, die Israel umgeben und die nicht Israel sind. In seinem
Liebeseifer wollte er Israel strafen, um es dadurch auf bessere
Wege zu fithren und zu dem zu machen, was es nach seinem Willen
sein sollte: ein Volk, das ihm allein gehort und sich von ihm re-
gieren laBt, ein Gottesvolk auf Erden. Aber die Nationen, denen
er sein Volk auslieferte in seinem Zorn, die wollten es aus der Welt
schaffen, sie wollten es nicht nur strafen, sondern umbringen.
Darum war das, was der Herr seinem Volk angetan hat, als er ihm
sein Erbarmen und den Machtschutz seiner himmlischen Heer-
scharen entzog, bei weitem nicht das, was die Nationen ihm an
Leid zugefiigt haben, die zum Ungliick halfen. Er hat zwar den
Viatern schwer geziirnt (1, 1), denen die Propheten umsonst ge-
predigt haben, aber im Vergleich mit dem, was die Nationen sich
Israel gegeniiber herausgenommen haben, ziirnte er nur ein wenig.

Die Zeit der Strafe Israels ist also fiir die Volker auller ihm zu
einer Art von Testzeit geworden. Und getestet wurden sie allesamt
am Judenvolk. Indem Gott sein Volk in ihre Héande gab, stellte
er an sie auch eine Forderung: dafl sie ihren Judenhafl in die
Schranken weisen und daB sie, was immer sie diesem Volk an Leid und
Leiden zuzufiigen gedachten, Maf3 halten sollten. Das Mall aber,
das sie halten sollten, hatte er selbst festgesetzt. Auf die Frage,
wie das geschehen sei, darf man mit Paulus wohl antworten, Gott
habe die Gebote, die er seinem Volk auf steinernen Tafeln geben
lie, den Volkern ins Herz geschrieben. Die Gebote der Mensch-
lichkeit jedenfalls begrenzten dieses Maf.

Die Nationen haben nach allem, was Sacharja bei den Myrten
in der Tiefe erfahrt, schlecht abgeschnitten, als sie in dieser Weise
getestet wurden. Sie haben sich allesamt als trotzigsicher erwiesen
und Gottes gewaltigen Zorn auf sich gezogen. Wenn sie sich iiber
Israel iiberhaupt tiefergehende Gedanken machten, dann dachten
sie, da3 diese Juden eben auch ihren Gott haben wie alle anderen
Volker, einen nationalen Gott. DalBl aber Israels Gott allein Gott

140



sein sollte und die Gotter der Volker samt und sonders erfundene
Gotzen und Nichtse, das lehnten sie entschieden ab. Dal3 der Gott,
der sich so ganz und gar zum Bundesgenossen Israels gemacht hat,
auch ihr Herr und Gott sein sollte, das ging ihnen allzusehr wider
das eigene Fleisch und Blut. Dagegen lehnten sie sich mit ganzer
Seele auf. Das war ihr Trotz in ihrem Verhalten gegen Israel.
Und das ist der Trotz der Nationen Israel gegeniiber immer ge-
wesen. Und nicht selten wurde gerade dieser Trotz die verborgen
treibende Kraft, die die Vélker dahin brachte, bei der Verfolgung
der Juden jegliches Mall zu verlieren. Die Tatsache aber, dall es
immer wieder moglich war, die Juden mit genau denselben Mitteln
zu knechten, die sich auch andern Volkern gegeniiber bewihrten,
das hat die Nationen in ihrem Trotz sicher gemacht. Es war fiir
sie der greifbare Beweis, dall der Gott, der mit Israel im Bunde
war, so viel und so wenig taugte, wie die Gotter anderer Volker,
die mit denselben kamen und gingen, auf- und auch abstiegen.
Und dieser Beweis war zu Sacharjas Zeit scheinbar erbracht. Er
lag vor aller Augen, als man auch in Israel die Jahre nach Darius
zahlte. Es war nur zu gut gelungen damals, die jiidische Nation
zu zerstoren und ihre Stidte dem Erdboden gleichzumachen.

Aber so wahr der Gott Israels allein Gott ist: solches Gelingen
kann nie von Dauer sein, selbst wenn es einmal nicht nur fiir sieb-
zig, sondern fiir zweitausend Jahre gelingen sollte. Es bleibt dabei:
Gott ist voll gewaltigen Zorns wider die trotzigsicheren Heiden.
Dieser gewaltige Zorn Gottes hat die Waffen, die Israel schlugen,
noch stets zu einem Bumerang gemacht, und das Volk, das Israel
schlug, ist selbst geschlagen worden.

So soll denn Sacharja seinen nach Jerusalem zuriickgekehrten
Landsleuten ferner sagen, da} es Gottes unumstoBlicher Wille ist,
Jerusalem wieder zu bauen, und nicht zuletzt auch sein Haus,
den Tempel in ihr. Auch die Stédte Judas sollen gebaut werden.
Aber es wird Sacharja auch gesagt, wozu all dies geschehen soll:
damit der Segen Gottes von hier aus iiberflieBe auf die Nationen.
«Meine Stidte werden noch von Segen iiberflieBen», spricht der
Herr der Heerscharen. Und so soll Zion noch getrostet werden,
daB es durch all das erduldete Leid noch zum Segen werden soll
fiir die ganze Welt.

141



Das Perserreich ist zerfallen. DreiBlig Jahre nachdem Sacharja
dies alles gesehen und gehort hatte bei den Myrten in der Tiefe,
fing es deutlich an mit dem Niedergang dieses gewaltigen Reiches.
Im Jahre 490 schlugen 10 000 Griechen bei Marathon ein Perser-
heer trotz zehnfacher Ubermacht, und zehn Jahre spiter, also
um 480, wurde die stolze persische Flotte durch die Athener bei
Salamis besiegt.

Indessen ist Jerusalem, sind die Stidte Judas wieder erbaut
worden. Gott hat auch so sein Wort wahr gemacht im Ablauf der
Volkergeschichte. Und dann sandte er seinen Sohn. «Er kam in
sein Eigentum, und die Seinen nahmen ihn nicht auf» (Joh. 1, 11).
Jerusalem und die Stidte Judas sind abermals zerstort worden
und seine Bewohner in eine Verbannung von nahezu 2000 Jahren
gefiithrt. Aber seither gibt es in allen Nationen eine Gemeinde, die
Gemeinde Jesu Christi, die bereit ist, auf die Stimme des Propheten
Israels zu horen, die glaubt und weill, dal der Herr der Welt von
einem gewaltigen Liebeseifer erfiillt ist fiir Zion und daBl er die
Stadte Judas wieder bauen will. Sie glaubt und weil} es, soweit sie
nicht auch der Trotzsicherheit der Nationen erlegen ist.

Bereits gibt es wieder Heimgekehrte Israels aus dem Exil der
2000 Jahre, aus der sogenannten Galuth — so nennen die Juden
diese Zeit der Fremdlingschaft. Und diese Heimkehrer haben mit
der Wiederaufrichtung des Landes begonnen. Ob es ihnen vergonnt
sein wird, die letzte und endgiiltige Aufbauarbeit zu tun, ob sie
dazu auserwahlt sind, dem Sohne den Ort zu bereiten, der seine
herrliche Wiederkunft verheilen hat? Wer kann das sagen? —
Thre Arbeit ist auf jeden Fall ein in unsere Gegenwart hineinge-
stelltes leuchtendes Zeichen dafiir, dal der Herr auch heute am
Werk ist, der damals Sacharja zu predigen befohlen hat, der Herr
der Heerscharen werde Zion noch trosten und Jerusalem wieder
erwahlen.

142



	Aus der Botschaft des Propheten Sacharja

