
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: L'apôtre Paul et le problème juif : étude de Romains IX à XI

Autor: Muller-Duvernoy, C.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


L'APÔTRE PAUL ET LE PROBLÈME

(Etude de Romains IX à XI)

Par C. Mttller-Dtjvbknoy, Neuchâtel

JUIF

«Ne t'enorgueillis pas!» recommande l'apôtre Paul à l'Eglise,
dans l'épître aux Romains, précisément dans les chapitres
consacrés au mystère d'Israël. L'apôtre avait sans doute d'autres
occasions de mettre en garde l'Eglise du péché le plus grave, le
plus secret: l'orgueil spirituel, le mépris. Sans doute certains de

ces premiers chrétiens étaient-ils naturellement portés à mépriser
le milieu dont ils étaient issus, cette société paienne de l'Empire
déclinant. D'autres encore ressentaient sans doute un mépris
certain pour les maîtres de l'heure ou, davantage, pour ces esclaves

eux aussi convertis, mais tellement ignorants (la Galilée n'était
pas la seule à offrir au mépris des docteurs de la Loi et des «gens
biens», son «am-ha areth»...). Non. Paul sait que l'on trouve
toujours être plus bas que soi. Cet être, c'est celui dont les beaux

esprits de l'époque gréco-romaine avait fait le souffre-douleur et
la tête de turc : le juif. Le terrain de l'antisémitisme chrétien avait
très soigneusement été préparé par les «amateurs» de l'antisémitisme

paien. Nul paien converti n'était à l'abri de cette plaie, le
mépris d'Israël était déjà très bien porté et très bien vu dans
certains milieux de l'Eglise, particulièrement à Rome...

C'est pourquoi Paul consacre trois chapitres entiers de l'épître
sans aucun doute la plus importante de toutes, non pas tant au
problème théologique lui-même qu'à cette tumeur de Vantisémitisme
chrétien qui vient de naître. Dans ce combat, Paul va jeter tous les

arguments dans la balance: sa propre vie, son être le plus intime,
pour commencer, et ensuite une dialectique purement rabbinique
n'ayant rien à voir avec notre manière cartésienne de raisonner.

Il n'aura pas peur de se contredire et de s'engager dans des

impasses (sans doute ne s'en aperçoit-il pas lui-même), car tout est
bon pour tenter de faire comprendre à ces cerveaux romains, à

ces consciences grecques, que le Dieu des Pères juifs n'est pas

65



monsieur Zeus et qu'il ne ressent pas les choses comme les ressentait

monsieur Cicéron...
Nous sommes bien placés, de par notre ministère particulier

dans l'Eglise, pour savoir que cette tumeur n'a pas été extirpée!
Les deux fameuses statues qui font l'orgueil de la cathédrale de

Strasbourg, sont toujours là, elles aussi, pour témoigner de ce
tenace orgueil spirituel, de ce mépris, que l'Eglise a porté et porte
encore au Judaisme. Non pas que l'antisémitisme soit ouvertement
enseigné, certes, mais enfin on se moque bien d'Israël, on l'ignore,
(forme très subtile et «bien élevée» du mépris). Et lorsqu'on en
parle, de cet Israel fidèle, de ce peuple élu, on s'arrête à Malachie
et dans les cas extrêmes, à l'année 70, pour se réjouir, mais avec
dignité de la chute du «Temple juif».

Ce serait perdre son temps, n'est-ce pas, que d'étudier par
exemple toute cette littérature apocryphe, sapientiale et apocalyptique,

contemporaine du temps de Jésus. Nous avons maintenant
un Bultmann, un de plus, pour maintenir l'Eglise en dehors des

mauvaises voies hébraïques. Une fois de plus Athènes considère

avec mépris Jérusalem...
Ce serait déchoir que demander de temps en temps l'avis des

grands théologiens juifs, précisément si l'on se penche sur le mystère
d'Israël ou sur les significations bibliques possibles de l'Etat d'Israël.
Nous avons vu avec quelle sûreté et quelle suffisance l'immense
majorité des docteurs de la Loi de l'Eglise, a théologiquement et
une bonne fois pour toutes «réglé son compte», à cet Etat. Et
pourtant, soyons juste, ces docteurs à l'époque ressentaient de

l'inquiétude. Une grave inquiétude... A l'encontre des pionniers
sionistes menacés de mort, demanderez-vous Non bien sûr (soyons
raisonnables), mais à l'encontre... on vous le donne en mille, du
sort des Lieux-Saints qui risquaient de tomber dans les mains juives!

Car enfin, il est entendu, une bonne fois pour toutes, qu'Israël
n'a plus de rôle à jouer dans l'économie divine. On veut bien
prier pour lui, on veut bien «les aimer», mais c'est tout. Qu'ils
se convertissent d'abord Mais qu'ils ne viennent pas nous ennuyer
avec leur Sionisme, leur terre promise et leur Etat...

C'est pour lutter contre tout cela, contre une telle mentalité
chrétienne, que l'apôtre Paul écrivit ces trois chapitres, oubliés

66



parce que gênants, de son œuvre. C'est parce que nous sommes
toujours menacés dans l'Eglise, par cet orgueil qui blesse Israel
depuis des siècles, qu'il nous faut sans cesse à nouveau se pencher
sur ces passages de l'Epître aux Romains.

Le chapitre neuvième

Paul et les Juifs

«Je dis la vérité en Christ, je ne mens point et ma conscience en porte
le témoignage dans le Saint-Esprit, grande en moi est la tristesse et
constante la douleur en mon cœur: je souhaiterais être moi-même objet de

malédiction, séparé du Christ, pour mes frères, mon peuple selon la chair,
les enfants d'Israël...» (versets 1 à 4).

Pour l'apôtre, il n'y a pas de «problème juif». Il y a une souffrance

juive pour ses frères juifs. Combien douloureux ce cri, en guise
d'introduction :

Qu'on ne vienne donc pas accuser Paul de faire du sentiment,
du romantisme et de s'exhiber en public. Il est sérieux, il sait ce

qu'il dit et prend le Saint-Esprit à témoin...
Nous dirons plus loin qu'ils nous semblet de la plus haute

importance, pour une juste compréhension de certains passages
du Nouveau Testament, de rechercher derrière le terme grec son
équivalent hébraïque, et nous dirons pourquoi.

Paul se voudrait anathème pour le salut de son peuple; derrière
ce mot grec nous découvrons le terme hébraïque et toute la notion
religieuse qui en découle. Etre nnn en Israel, c'était se trouver en
compagnie du fameux bouc émissaire, recouvert de tous les péchés,
exclu de la communauté c'était être, excommunié. Ce rejet ne souffrait

pas d'appel. Or le terme Din possède un double sens, celui
d'être «voué à l'Eternel», sacrifié en l'honneur de Dieu. Cela

implique donc une certaine notion de rachat, et c'est très vraisemble-
ment à cette signification que Paul fait allusion. Comme le jeune
Isaac autrefois, l'apôtre se voudrait offert en Din à l'Eternel, pour
le salut de son peuple. Si sa vie pouvait, d'une quelconque manière,
avancer ce salut, alors l'apôtre la donnerait pour son peuple. Nous

voyons qu'il va très loin puisque c'est précisément le Seigneur

67



Jésus qui sera offert en ain pour le salut du peuple (et du monde),
comme le fait clairement entendre le passage d'Esaie 53: 6 «Yahvé
a fait retomber sur lui les crimes de nous tous». En quelque sorte,
Paul souhaite participer au sacrifice du Serviteur souffrant; pour
le salut d'Israël, très particulièrement.

Il est intéressant de noter qu'à peu près à cette même époque,
le Sanhédrin déclare les judéo-chrétiens Din et les exclut ainsi
définitivement de la vie culturelle juive. Ce qui entraînera, nous
le verrons un peu plus loin, des conséquences extraordinairement
vitales pour le monde paien. Alors Paul et les apôtres juifs se

verront exclus de la communion juive pour le salut des paiens! Mais
le rabbin de Tarse souhaitera de toute son âme que cette
excommunication joue rétroactivement en faveur de la Synagogue elle-
même... Peut-être nous est-il permis de supposer que Paul, par
les chapitres 9, 10 et 11 de l'épitre aux Romains, répond également
à l'indignation soulevée dans les milieux judéo-chrétiens de Rome,

par la mesure brutale du Sanhédrin de Jérusalem.

Quelques mises au point nécessaires

Devant l'indignation, la pieuse colère et le mépris rentré de

l'Eglise de Rome à l'encontre d'Israël, devant le dogme naissant
du «rejet des juifs» et de l'exclusion définitive d'Israël hors
l'économie divine, Paul énonce sans plus tarder quelques vérités à

jamais valables:

«...les enfants d'Israël à qui appartiennent l'élection filiale, la gloire,
les alliances, la Loi, le culte, les promesses, les patriarches, et de qui le
Christ est issu selon la chair, lequel est au-dessus de tout, Dieu béni
éternellement, amen!» (versets 4 à 6).

Les enfants d'Israël... les enfants de Jacob! Israel en effet «est

baptisé » du nom nouveau et théophore, en cette nuit tragique ou
Jacob se retrouve seul, ayant tout abandonné et tout perdu, face
à face avec Dieu, il le sait bien. Et de ce combat il en sort la vie

sauve, il en sort béni à jamais. Remarquons qu'il lutte tout autant
avec Dieu que contre Dieu. Israel ambassadeur malgré lui de Dieu,
luttera pour Dieu, avec Dieu, il remplira durant des siècles, seul,
l'office que l'Eglise missionnaire remplira plus tard dans le monde.

68



Etre israélite, c'est lutter avec Dieu, pour Dieu, et contre Dieu
tout à la fois. C'est ainsi que triomphe la Grâce. Il ne faut jamais
perdre de vue ce ministère à triple effets contraires si l'on veut
percer à jour ce que l'on appelle le mystère d'Israël.

Dans ce passage Paul parle au présent. C'est encore à Israel
que toutes choses appartiennent en premier lieu. Nous avons tout
hérité de lui, depuis Abraham, le premier des Pères jusqu'à Jésus
le Messie, dans lequel s'incarnent parfaitement l'Eternel, la Loi
et les Prophètes.

C'est à Israel qu'appartient l'Election filiale. «Israel mon pre-
mier-né...» Peuple élu par amour et dont le choix ne se discute pas.
Peuple élu au témoignage, au salut mais aussi à l'épreuve et au
martyre. La racine hébraïque d'où est issue le terme «élection»,
103 implique une mise à l'épreuve, une purification, par le feu.
Etre choisi par Dieu, être élu, cela n'est pas une sinécure, mais

une source de graves ennuis, de constantes épreuves. Ce Dieu

que le monde et que César rejettent, fera de Son peuple, une
communauté rejetée par le monde et par César. Il faut que l'Eglise
accepte «qu'un Père avait deux fils...» il faut qu'elle accepte que
tous deux puissent prétendre au même amour, aux mêmes
bénédictions. Et si l'un des deux fils a quitté la demeure paternelle, il
serait temps pour l'autre frère de s'inquiéter du sort de celui qui
partit... Car le Père, lui, guette chaque jour son retour, et prépare
une grande fête, un ultime Festin.

C'est à Israel qu'appartient la gloire. Le terme grec «doxa»,
comme tout le vocabulaire grec, ne sous-entend pas de valeur
religieuse particulière, mais le terme hébraïque 1133 est lourd de sens
caché. Cette gloire est celle de Dieu même, l'éclat manifesté par
chaque théophanie, en particulier au Sinaï, avec le tabernacle et
plus tard dans le Temple à Jérusalem (cette même 1133 enveloppera

plus tard encore les gergers juifs de Bethlehem — Luc 2: 9 —).
La gloire de Dieu s'appelle de nos jours encore dans la théologie
juive la Schekinah. Israel est ainsi le reflet de la gloire de Dieu,
la présence charnelle, le témoin sans cesse présent dans l'histoire.
Mais aussi «prunelle des yeux de Dieu», déclare la prophète Za-
charie (2: 8).

C'est à Israel qu'appartiennent les alliances et les promesses.

69



(Nous avons jugé bon d'unir ces deux privilèges d'Israël, puisque
les promesses sont les effets des alliances.) Quelles furent ces

alliances, quelles furent ces promesses? Toutes les alliances, et

par conséquent toutes les promesses sont contenues dans la
première alliance que l'Eternel établit avec Abraham dont voici
les engagements divins: Je ferai de toi une grande nation — je
te bénirai et tu seras une bénédiction — celui qui te bénira je le
bénirai, celui qui te maudira je le maudirai — toutes les nations
seront bénies en toi (Genèse 12: 2 et 3) — A ta postérité je donne
cette terre (Genèse 15: 18).

Ces promesses seront précisées, en particulier par l'alliance que
Dieu établit avec la Maison de David où s'ébauche l'avenir royal
et messianique en terre promise.

Enfin toutes ses promesses s'accompliront dans la nouvelle
alliance, la nttnnn 1TH3 hébraïque annoncé par Jérémie (31:31).
Mais ici, il est capital de noter que cette ultime alliance prend
toute sa valeur, non pas lorsque Jésus apparait, mais lorsque toute
la maison d'Israël le reconnaît comme Messie et sauveur. Nous
reviendrons sur ce point, car c'est pour ne pas avoir compris la
valeur eschatologique de la conversion d'Israël que l'Eglise a été
amenée à figer dans le passé toutes les promesses des prophètes,
lorsqu'elle ne s'est pas attribué le tout! Jusqu'à la Parousie, toutes
les promesses restent valables pour Israel, et singulièrement la
promesses du dernier retour en terre promise.

C'est à Israel qu'appartient la Loi. Peu de termes bibliques ont
été vidé de leur substance comme celui-là par leur «passage»
dans la langue grecque. Ce n'est qu'accessoirement que « min »

prend une valeur juridique. La Torah, c'est l'enseignement que
Dieu donne à son peuple qui a tout à apprendre, par la bouche
de Moise, elle est la «voie qui mène à Dieu». Si elle n'avait été

qu'un code juridique, elle aurait rejoint dans les musées le Code
célèbre d'Hammourabi... N'oublions pas que c'est le Seigneur qui
déclare un jour: «Le ciel et la terre passeront, mais pas un seul i
de la Torah ne passera.» La Torah est toujours cette gardienne
de l'unicité juive, surtout en période de persécution. Elle est encore
cette force de Dieu qui préserve Israel «pour les jours du Messie».

Et lorsque Paul s'élève avec violence parfois, contre l'esprit juri-

70



dique de la tradition, ce n'est jamais au texte biblique qu'il s'en

prend, mais à ce que les docteurs de la Tradition en ont fait: le moyen
par excellence pour acquérir le salut.

C'est à Israel qu'appartiennent les Patriarches. Ce qui revient
à dire qu'Israël, et Israel seul, dans les personnes d'Abraham,
d'Isaac et de Jacob, fit éclore dans notre monde la foi monothéiste.
Mais il est toujours difficile de reconnaître que la Lumière n'est
venu ni d'Athènes, ni de Rome, mais des Juifs, et avec elle, le
salut du monde.

C'est aussi à Israel qu'appartient le culte. En effet du temps de

Paul, le Temple est toujours debout, il disparaîtra définitivement
en l'an 70. Il semble que Dieu ait désiré accorder un délai aux
maîtres du temple, les quarante années prophétiques, afin que ces

derniers y accueillent Jésus. Mais après 70? Peut-on affirmer que
le culte appartienne encore à Israel? Depuis dix-neuf siècles la
Synagogue perpétue parmi nous le culte traditionnel d'Israël (le

Temple détruit interdit tout sacrifice et c'est là que les maîtres
du Temple sont châtiés). De ce culte traditionnel de la Synagogue,
nous n'allons tout de même pas faire un culte paien! Les vieux
psaumes, les antiques prières, montent encore vers l'Eternel en

hébreu, et voilà dix-neuf siècles que cela dure dans le monde
chrétien. Voici dix-neuf siècles que, dans un monde chrétien
déchiré entre Rome et Genève, Israel garde les yeux et le cœur
obstinément tendus vers Jérusalem; voici dix-neuf siècles que,
dans une chrétienté installée et lourde de richesses temporelles,
Israel persiste à appeler son Messie, car la paix et la justice de ce
monde en déroute ne lui suffisent pas! Ces psaumes, ces prières,
cette espérance d'Israël — tout cela serait hérétique, sans valeur
ou sclérosé? Allons donc! Oui, c'est encore à Israel qu'appartient
le culte des ancêtres bibliques et la foi messianique.

Enfin c'est à Israel qu'appartient le Christ selon la chair. C'est
à-dire le Jésus juif... Et cela ne plaît pas à tout le monde et certains
dans l'Eglise ont tout intérêt à l'avoir oublié... N'en déplaise à

monsieur Bultmann. Jésus n'est pas un Socrate, un Goethe ou
un Lénine pacifique. Jésus n'est pas un Père de l'Eglise. Jésus
n'est pas l'Homme Sage en robe safran. Jésus est un ouvrier juif.
Selon la chair c'est entendu, mais le reste, c'est le mystère de l'Incarna-

71



tion. Le Jésus ressuscité, c'est toujours le Roi des Juifs et désormais

tout mépris qui blesse le cœur d'Israël atteint le Seigneur
lui-même, ce qui est encore le plus court chemin pour atteindre
Dieu dans la prunelle de ses yeux...

La doxologie qui clôt ce passage est unique dans toute la
littérature paulinienne. Oui, c'est bien en Jésus, que réside «la plénitude

divine» (Colossiens 2: 9). Ce faisant, Paul, pour les oreilles du
Sanhédrin, blasphème et mérite la mort. Les hommes de la
Tradition, les gardiens sacrés des lois, ne voulaient pas comprendre
que dès les premières pages de la Genèse, l'Incarnation était latente.
Pourtant les Patriarches l'avaient pressenti: Abraham accueillant
le mystérieux Ange de l'Eternel, et surtout Jacob luttant dans les

ténèbres... C'était pourtant bien dans la logique de l'amour de

Dieu, que ce dernier s'incarnât, parce qu'il ne lui restait plus rien
d'autre à faire pour sauver les hommes, et singulièrement les

théologiens et les prêtres.

La liberté de Dieu

Après avoir, avec une très grande clarté, mis au point les privilèges

d'Israël, l'apôtre se heurte une première fois à l'endurcissement

d'Israël qui semble battre rudement en brèche tout ce qui
vient d'être affirmé.

C'est ici que Paul est rabbin. C'est ici qu'il a bien du mal à

convaincre, c'est ici qu'il est obscur par un excès de subtilité dans
le raisonnement. Ecoutons-le:

«Non pas que la Parole de Dieu ait failli. Car tous ceux qui sont d'Israël
ne sont pas Israel. Et tous ceux qui sont d'Abraham ne sont pas ses enfants :

mais en Isaac te sera appelée une postérité, ce qui signifie que les enfants
selon la chair ne sont pas enfants de Dieu; mais les enfants de la promesse
forment la postérité. Tels sont en effet les termes de la promesse: ,Vers
ce temps-là, je viendrai et Sarah aura un fils.' Mieux encore: Rebecca avait
conçu d'Isaac notre père, or avant la naissance des enfants, ceux-ci n'ayant
commis ni bien ni mal — selon le dessein de l'élection divine qui dépend
non des œuvres mais de celui qui élit — il lui fut dit: ,L'aîné servira la
cadet, car j'ai aimé Jacob mais j'ai rejeté Esau'» (versets 6 à 13).

Ainsi il ne suffit pas d'être enfant d'Abraham pour être choisi:
Ismael en sait quelque chose... il ne suffit pas d'être enfant d'Issac

72



pour être aimé, Esau l'apprend à ses dépens. Paul semble en
conclure qu'il ne suffit pas d'être israélite pour être aimé, élu, mais

qu'il est de surcroît nécessaire d'appartenir au reste d'Israël. Nous
reviendrons sur ce problème plus loin, mais notons de suite une
contradiction flagrante: ni les enfants d'Ismael ni les enfants
d'Esau ne portèrent un jour le nom d'Israélites. Ismael et Edom
furent des cousins à la mode de Bretagne, qui sombrèrent rapidement

dans l'idolâtrie.
Paul semble dire ceci: les juifs qui n'ont pas reconnu en Jésus

le Sauveur, ne sont plus des israélites, ils ne font plus partie du
peuple élu. C'est ce qu'a prétendu au cours des siècles l'Eglise.
S'ils ne sont plus du peuple élu, alors Dieu les a rejetés, comme II
rejeta Ismael et Esau. Or Paul va affirmer dans le chapitre XI
que Dieu n'a pas rejeté Son peuple! Comment sortir de cette
impasse? Au lieu d'en sortir, Paul s'y enfonce davantage encore:

«Que dire? Dieu serait-il injuste? Certes non! Car II a dit à Moise: je
fais grâce à qui je fais grâce et j'ai pitié de qui j'ai pitié. Il n'est donc pas
question de celui qui désire, de celui qui court, mais de Dieu qui fait grâce.
L'Ecriture dit au Pharaon: je t'ai suscité à dessein pour montrer en toi
ma puissance, pour qu'on célèbre mon nom par toute la terre.» Ainsi II
fait grâce à qui II veut et II endurcit qui II veut. Tu vas donc me- dire :

«Qu'a-t-il encore à reprocher? Qui peut lui résister? Homme, qui es-tu

pour contester la volonté de Dieu? L'œuvre va-t-elle dire à son créateur:
pourquoi m'as-tu faite ainsi? Le potier n'est-il pas maître de l'argile pour
faire de la même glaise un vase de luxe ou un vase ordinaire Si Dieu voulait
manifester Sa colère et Sa puissance, Il a supporté avec une longue clémence
des vases de colère destinés à la destruction afin de manifester les richesses
de sa gloire envers des vases de miséricorde destinés à la gloire — envers
nous qu'il a appelés non seulement d'entre les juifs, mais encore d'entre
les paiens...» (versets 14 à 24).

C'est ici que Paul réalise l'impasse et il n'achève pas sa démonstration.

Il semble bien que le déterminisme de Dieu soit total,
puisque la fameuse parabole prophétique du potier se ramène à

l'irréductible opposition des vases de colère et des vases de miséricorde,

les premiers symbolisant le peuple élu et les seconds les

paiens
Pour sortir de cette impasse, il faut reprendre cette sentence

étonnante: «Pour être postérité d'Abraham, tous ne sont pas ses

enfants» et se souvenir que le Seigneur lui aussi, l'avait faite sienne.

73



Mais pour la jeter à la face de qui? Du peuple? Loin de là! mais à

la face des pharisiens (Jean 8: 13 et 39). Le Seigneur d'ailleurs ne
fait que reprendre la condamnation du Baptiste, «voyant beaucoup

de pharisiens et de sadducéens venir au baptême, il leur dit:
...et ne vous avisez pas de dire en vous-mêmes ,Nous avons pour
père Abraham', car je vous le dis, Dieu peut, des pierres que
voici, faire surgir des enfants à Abraham!» (Matthieu 3: 7 et 9).

Nous reviendrons sur ce point précis pour l'approfondir à l'aide
de la parabole de la vigne et des vignerons, où nous voyons les

vignerons rejetées (les chefs du peuple) et la vigne (Israel) confiée
à d'autres mains, de telle sorte qu'elle se métamorphosera pour
devenir une nouvelle vigne.

Sans doute Paul réalise-t-il la contradiction formelle où il
s'est engagée, car, immédiatement après avoir cité le passage d'Osée

2, il cite Esaie 10: 22-23 pour rétablir Israel dans ses droits d'élection:

«C'est bien ce qui dit Osée ,J'appellerai mon peuple celui qui n'était pas
mon peuple, et bien-aimée celle qui n'était pas la bien-aimée'. Alors qu'on
leur avait dit ,Vous n'êtes pas mon peuple, on les appellera fils du Dieu
vivant'. Mais Esaie s'écrie en faveur d'Israël: ,Quand le nombre des fils
d'Israël serait comme le sable de la mer, le reste sera sauvé, car sans retard
ni reprise le Seigneur accomplira sa parole sur la terre.' Esaie l'avait d'ailleurs

prédit : 'Si l'Eternel des armées célestes ne nous avait laissé un germe
nous serions devenus comme Sodome et Gomorrhe.'

Que conclure? Que les paiens qui ne poursuivaient pas de justice ont
atteint une justice, celle de la foi — tandis qu'Israël, qui poursuivait une
loi de justice ne l'a pas atteinte. Pourquoi? Parce qu'au lieu de recourir
à la foi ils comptaient sur les œuvres. Ils ont buté contre la pierre d'achoppement

comme il est écrit: ,Voici que je pose en Sion une pierre d'achoppement
et un rocher qui est une occasion de chute, mais celui qui croit en lui ne
sera pas confondu» (versets 25 à 33).

Déjà nous percevons la grande idée que Paul développera dans
le chapitre onzième de la sorte: «Je demande donc: serait-ce

pour une chute définitive qu'ils ont bronché? Certes non! Mais
leur faux-pas a procuré le salut aux paiens...))

Ainsi, dès les premières lignes de cette étude paulinienne sur
le mystère d'Israël, ayons sans cesse deux réalités à l'esprit: le
peuple reste à jamais aimé et élu, car ce sont ses chefs, pharisiens
et sadducéens — qui ne peuvent plus prétendre à l'appellation

74



d'Israélites, et d'autre part, si la vigne paraît abandonnée, c'est
afin que tous les efforts missionnaires soient dirigés sur les paiens,

pour leur salut.

Le chapitre dixième

Le zèle d'Israël porte à faux

C'est bien la personne de Jésus, c'est bien cet autre mystère
de l'Incarnation qui est, qui demeure, la pierre d'achoppement
de l'Israël zélé:

«Frères, l'élan de mon cœur et ma prière à Dieu en leur faveur, c'est
qu'ils soient sauvés. Car je tiens à rendre témoignage de leur zèle pour Dieu,
mais c'est un zèle faussé. Méconnaissant la justice de Dieu et cherchant
à établir leur propre justification, ils ont refusé de se soumettre à celle de
Dieu. Car l'accomplissement de la Loi, c'est le Messie pour la justification
de tout croyant» (versets I à 4).

La Loi de Moise compte 613 commandements... Tout juif pieux
reconnaît qu'il est impossible d'observer toute la Loi. Il en découle

qu'il est impossible d'être parfait aux yeux de Dieu (ce qui est la
passion même de l'Israël pieux), qu'il est impossible de trouver le
salut dans cette Loi même. Tel est le drame d'Israël depuis des

millénaires, drame qui atteint son paroxysme à Yom Kippour,
chaque année, inexorablement.

Nous qui avons connu le zèle admirable de l'Israël pieux dans

un kibboutz orthodoxe de la vallée du Jourdain, comme l'apôtre
Paul, nous pouvons lui rendre un témoignage ému. Si vraiment
l'homme pouvait se sauver lui-même, s'il pouvait, par sa piété
fervente, vaincre la mort et la mal, alors certes, ces isrélites fidèles
des communautés de l'Etat d'Israël l'eussent fait, tout comme
leurs lointains ancêtres les Esséniens, d'ailleurs...

L'Israël zélé réalise avec douleur que la Loi ne peut pas être
totalement observée, et ceci il le réalisait tout autant, avec douleur
aussi, du temps de Jésus. Et cependant, c'est là le drame juif, il
a oublié que le terme même de Torah implique un enseignement
qui doit mener quelque part, et singulièrement vers le salut. Mais
le drame juif ne s'arrête pas là: il atteint, nous l'avons dit, son

paroxysme le jour de Yom Kippour, du fait que le Temple n'existe

75



plus! Au temps de l'apôtre, le zèle d'Israël se concrétisait et triomphait

dans le service du Temple (l'apôtre lui-même y participe
fidèlement). Mais à partir de l'an 70, Yom Kippour est vidé de

toute sa substance salvatrice, comme la cérémonie de Pessah
d'ailleurs. Et cependant les maîtres spirituels à cette époque
précise s'enfoncent davantage encore dans l'impasse du culte sans

Temple. Ils se refusent à admettre que le temps de la Torah vient
d'enfanter le temps de l'Incarnation.

Paul au lieu de s'arrêter après avoir si clairement défini en quoi
le zèle d'Israël porte à faux, tombe une seconde fois dans cette
argumentation rabbinique où nous avons toutes les peines du
monde à le suivre:

«Moïse écrit en effet de la justice née de la Loi qu'en l'accomplissant
l'homme vivra par elle, tandis que la justice née de la Foi déclare: ,Ne dis

pas dans ton cœur, qui montera au ciel?' (pour en faire descendre le Messie),
ou ,Qui descendra dans l'abîme' (pour faire remonter le Messie de chez les

morts). Qu'est-ce à dire? La parole est tout près de toi, sur tes lèvres et
dans ton cœur, c'est-à-dire la parole de la foi que nous prêchons. En effet,
si tes lèvres confessent que Jésus est Seigneur et si ton cœur croit que Dieu
l'a ressuscité des morts, tu seras sauvé. Car la foi du cœur obtient la justice
et la confession des lèvres, la salut. L'Ecriture ne dit-elle pas: ,Quiconque
croit en lui ne sera pas confondu.' Aussi n'y a-t-il plus de distinction entre
Juif et Grec: tous ont le même Seigneur, riche envers tous ceux qui
l'invoquent. En effet: quiconque invoquera le nom du Seigneur sera sauvé»
(versets 5 à 13).

Il semble que Paul s'adresse ici à un interlocuteur versé dans
la dialectique rabbinique, dans l'espoir de lui faire comprendre que
si la Loi conduit à la justice d'une vie consacrée à Dieu, le Messie

seul, par son office de Serviteur souffrant et sacrifié, offre la
justification complète du pécheur se débattant entre l'espérance d'un
monde réconcilié et juste (faire descendre le Messie du ciel) et
l'angoisse de la mort (le chercher dans le Shéol). Même au temps
de l'apôtre, le Temple étant encore debout, la Torah ne peut sauver
puisque Yom Kippour doit périodiquement s'imposer à nouveau.

Qu'il n'y ait plus de distinction entre le Juif et le Grec, voilà
précisément ce que tout esprit pharisien ne saurait admettre. Voilà
la seconde pierre d'achoppement sous les pas de la Synagogue!
Comme nous comprenons cette hostilité puisque nous la retrouvons

76



au sein même du collège des Apôtres: Pierre et Jacques s'opposant
à Paul pour imposer aux paiens le passage au Judaïsme comme
préalable à l'accès auprès de Jésus.

Ce mépris des paiens (les Samaritains en terre promise) explique
la violente opposition que le Seigneur manifeste à l'encontre des

Pharisiens et des scribes. Ce mépris était d'ailleurs doublé d'un
mépris plus grave encore, celui que les chefs spirituels d'Israël
nourissaient à l'égard des pauvres et des ignorants de Galilée et
de Judée, la masse abandonnée du <éam-ha-aretz ».

Ainsi le replis farouche et aveugle de la Synagogue sur elle

même, à l'abri de cette forteresse de ses lois, vient se durcir encore

par le mépris non moins farouche pour les paiens, les Goyim.
Mais en fait c'est bien toujours du triomphe de la grâce de Dieu

qu'il s'agit, sinon il nous faudrait crier à l'imposture et à l'injustice,
puisque «ceux qui cherchaient n'ont pas trouvé et ceux qui ne
cherchaient pas ont trouvé». Et c'est ainsi sans doute qu'il faut
comprendre les derniers versets de ce chapitre dixième :

«Mais comment l'invoquer sans d'abord croire en lui? Et comment
croire sans d'abord l'entendre? Et comment entendre sans prédicateur?
Et comment prêcher sans être d'abord envoyé? Selon le mot de l'Ecriture:
,Qu'ils sont beaux les pieds des messagers de bonnes nouvelles!' Mais tous
n'ont pas obéi à la bonne nouvelle. Esaie l'avait annoncé: ,Seigneur qui a

cru à notre prédication?' Ainsi la foi nait de la prédication et de cette
prédication la parole du Messie est l'instrument. Or je demande: n'auraient-ils
pas entendu? Et pourtant ,leurs voix a retenti par toute la terre et la
parole jusqu'aux extrémités du monde'. Israel n'aurait-il donc pas compris?
Déjà Moise disait: ,Je vous rendrai jaloux de ce qui n'est pas une nation,
contre une nation sans intelligence j'exciterai votre dépit.' Esaie ose ajouter:
,J'ai été trouvé par ceux qui ne me cherchaient pas, je me suis manifesté
à ceux qui ne m'interrogeaient pas', tandis qu'il déclare à Israel: ,Tout le

jour j'ai tendu les mains vers un peuple désobéissant et rebelle'» (versets
14 à 21).

Moise, à la fin de sa vie, devant les faiblesses répétées de ces

Israélites, qui après tout, sont des hommes et non pas des anges —
discerne prophétiquement que la masse paienne aura un jour, elle

aussi, part au salut offert gracieusement à Israel. Et cependant,
si nous lisons attentivement ces dernières paroles de Moise (chapitre
32 du Deutéronome), nous sommes surpris de constater que le

passage évoque la venue de l'ennemi en guerre contre Israel cou-

77



pable, et nullement l'entrée de l'ennemi sous la grâce de la Bonne
Nouvelle! Paul donne un sens spirituel tout à fait nouveau à
l'Ancien Testament, et en fait, il prend de très grandes libertés
avec le texte. Aucun pharisien ne pouvait le suivre dans cette
démarche, et il semble bien que cette méthode éxégétique, au heu
de convaincre les chefs spirituels d'Israël, ne pouvait que les

encourager dans leur attitude hostile.
Tant il est vrai, comme l'a si bien démontré W. Vischer, que la

personne de Jésus éclaire le Vieux Livre d'une lumière nouvelle.
Lumière qui donne un sens nouveau au texte, et ne supprime pas
pour cela le sens premier. Ce qui fait la richesse de la parole de

Dieu, ce qui la distingue de la parole historique profane, c'est
qu'elle demeure d'une part toujours valable, et qu'elle possède
d'autre part des valeurs différentes. Les Ecritures, Paul l'affirme
au début de ces chapitres, appartiennent en premier lieu, avec
tout le reste, à Israel. Le sens «israélite» des prophètes demeure
à jamais valable, ce sens est littéral et sans cesse incarné dans
l'histoire même du peuple juif, jusqu'à la fin des temps. C'est par
grâce que les vieux textes bibliques s'adressent aussi aux paiens
et nous voyons par cet exemple précis, n'est-ce pas, la grâce de
Dieu apparaître, derrière cette éxégèse vraiment «tirée par les

cheveux», du rabbin Saul de Tarse...

Le chapitre onzième

Paul réalise maintenant pleinement l'impasse où il est parvenu, il
sent que son lecteur, à la fin de ces deux chapitres pour le moins sévères
à l'égard d'Israël, ne peut que se dire : «Dieu a rejeté Son peuple ».

C'est effectivement ce que l'Eglise pensait déjà à l'époque,
principalement à Rome, c'est ce que la grande majorité des Pères de

l'Eglise, et les Réformateurs après eux, ont pensé et enseigné. Il
semble que la lecture de l'Eglise de «Romains IX à XI» s'arrête
au chapitre X! En effet, tout au long du chapitre onzième, Paul
va se livrer à un étonnant «rétablissement éxégétique» qui passe

par les phases suivantes : a) Dieu n'a pas rejeté Son peuple — b)
Israel connaîtra un jour une véritable résurrection d'entre les

78



morts — c) Israel, non seulement n'est pas rejeté, mais il demeure
le peuple Elu — d) Tout Israel se convertira lors de la Parousie.

Ce sont ces quatre thèses étonnantes aux yeux de tous, incomprises

par beaucoup, scandaleuses pour certains, que nous allons
maintenant étudier.

Israel n'est pas rejeté

«Je demande donc: Dieu aurait-il rejeté Son peuple? Certes non! Ne
suis-je pas moi-même Israélite, de la postérité d'Abraham, de la tribu de
Benjamin? Dieu n'a pas rejeté Son peuple qu'il avait discerné de loin. Ou
bien ignorez-vous ce que dit l'Ecriture à propos d'Elie, lorsque ce dernier
accuse Israel devant Dieu: .Seigneur, ils ont tué tes prophètes, rasé tes
autels, et moi je suis resté seul et ils en veulent à ma vie!' Quelle est donc
la réponse divine?: ,Je me suis réservé sept mille hommes qui n'ont pas
plié les genoux devant Baal.' Ainsi pareillement aujourd'hui il subsiste un
reste, élu par grâce. Mais si c'est par grâce, ce n'est plus par les œuvres,
autrement la grâce ne serait plus la grâce.

Que conclure? Ce que recherche Israel il ne l'a pas atteint, mais ceux-là
l'ont atteint qui ont été élus. Les autres ont été endurcis, selon le mot de
l'Ecriture : ,Dieu leur a donné un esprit de torpeur, des yeux pour ne pas
voir et des oreilles pour ne pas entendre, jusqu'à ce jour.' David disait aussi:
,Que leur table soit un piège, une cause de chute, et leur serve de salaire!
Que leurs yeux s'enténèbrent pour ne point voir et fais-leur sans' arrêt
courber le dos!'» (versets I à 10).

Si Dieu avait rejeté Son peuple, Paul serait encore en train de

persécuter l'Eglise. Mieux encore: il n'y aurait pas eu d'Eglise à

Jérusalem, les trois mille convertis Juifs de Pentecôte seraient
restés chez eux!

Paul, à lui tout seul pour ainsi dire, représente l'Israël qui n'a
pas été rejeté. Paul n'est pas n'importe qui en Israel, il est l'aristocrate

par excellence, l'élu parmi les élus : un enfant de la tribu de

Benjamin, le seul enfant de Jacob qui naquit en terre promise.
La tribu de Benjamin fut la seule à rester fidèle à la Maison de

David lorsque le grand schisme éclata. C'est elle qui a la garde
de la Ville Sainte, c'est dans ses murs que repose la Sainte présence
de la Schékinah divine. Paul possède un illustre précédent: Jéré-
mie, celui que Dieu établit comme «prophète des Goyim» (Jérémie
1: 5). De même que Jérémie peut prétendre représenter tout l'Israël

79



fidèle, de même l'apôtre des Goyim peut y prétendre aussi dans les

temps de la nouvelle alliance.
Les citations bibliques que Paul va rechercher une fois de plus,

et particulièrement le psaume 69, verset 23/24, jettent, nous en
sommes sûr, une lumière nouvelle sur les vicissitudes de l'apôtre
face à l'hostilité qui lui est faite de la part de certaines autorités
synagogales, ça et là, dans ses voyages missionnaires. La violence
de la diatribe prophétique est unique. Ce psaume est un cri lancé

par David; poursuivi par ses ennemis, qui ont sans doute été
jusqu'à vouloir l'empoisonner (verset 22). C'est aussi un danger que
Paul a vécu, sans doute, mais il y a un passage de ce psaume
plus révélateur encore pour expliquer cette citation de Paul:
«C'est pour toi que je souffre l'insulte, que la honte me couvre le
visage, que je suis un étranger pour mes frères, un inconnu pour les

fils de ma mère...» Expérience douloureuse que le Seigneur lui-
même vivra, après Jérémie, avant Paul lui-même! Car enfin, on
peut deviner quels furent les sentiments à l'égard de Saul de Tarse,

que nourrirent ceux qui avaient armé son bras contre la jeune
Eglise de Damas et de Jérusalem, et jusqu'à sa propre famille,
sans doute.

Seule une telle souffrance peut expliquer cette diatribe ceux
qui sont visés là ce sont les mêmes pharisiens, les mêmes prêtres,
les mêmes scribes et docteurs de la Loi, qui après s'être inlassablement

opposés aux prophètes, s'en prirent au Fils lui-même et
causèrent sa mort. Ce n'est pas le peuple juif que Paul vise ici,
c'est inpensable. Une fois de plus nous voyons combien il est

important de distinguer les uns de l'autre, les chefs qui ne font
plus partie d'Israël et le peuple, souvent prêt à accepter l'Evangile,
comme le jour de la Pentecôte nous le montre; et tous ces autres
jours, où, régulièrement, l'Eglise jaillit, en plein cœur des

synagogues...

La résurrection d'entre les morts

Nous le voyons, Paul est nourri des textes de l'Ancien Testament,
et derrière la terminologie grecque qui s'impose nous sentons,
toujours présente, la mentalité hébraique naturelle chez l'apôtre. Nous

80



allons découvrir, derrière ce bref passage, en apparence énigmatique,
le parallèle prophétique qui en fournit la clé.

«Je demande donc: serait-ce pour une chute définitive qu'ils ont
trébuché? Certes non! Mais leur faux-pas a procuré le salut aux paiens, afin
que leur propre jalousie en fût excitée. Et si leur faux-pas a fait la richesse
du monde, et leur amoindrissement la richesse des nations païennes, combien

plus encore leur épanouissement. Or je vous le dis à vous, les paiens,
en tant qu'apôtre des paiens, que j'honore mon ministère par l'espoir d'exciter

la jalousie de ceux de mon sang et d'en sauver quelques uns. Car si
leur mise à l'écart fut une réconciliation pour le monde, que sera leur
réception, sinon une résurrection d'entre les morts?» (versets 11 à 15).

A ce point précis de son argumentation, Paul entre dans le

cœur de ce mystère israélite, il sort définitivement de ce que nous
avons appelé l'impasse éxégétique pour atteindre le cœur du mystère

de la grâce divine: Le faux-pas d'Israël a procuré le salut aux
paiens. Qu'est-ce à dire?

Lorsque le Sanhédrin décide de lancer l'excommunication, le
le cherem, contre la première Eglise judéo-chrétienne, elle lance
cette dernière dans un vide religieux, théologique, d'où il lui faut
tout construire à partir d'elle-même. Cette excommunion lance
la jeune Communauté dans le monde paien. Du particularisme
national, l'Eglise est jetée dans l'universalisme annoncée par les

Prophètes. Si ce déchirement dramatique ne s'était pas produit,
la Synagogue eut «absorbé» l'Evangile. Israel certes se serait
converti, mais les paiens se seraient trouvés dans l'obligation de passer
par le Judaisme pour atteindre Jésus-Christ. Opération impossible
pour les nations paiennes, mais impossible aussi pour le Judaïsme,
qui eut péri d'indigestion spirituelle, si l'on peut dire... Remarquons
que le problème s'est posé en miniature à la première Eglise, par
les exigences juives que posaient certains apôtres «orthodoxes»

comme Jacques et Pierre. Si Paul n'avait pas été là, l'Evangile
n'aurait pas pu atteindre les Paiens, rebutés par ces exigences.
En miniature là, nous avons tout le drame judéo-chrétien, tout le

danger mortel que courut l'Evangile, et la nécessité même de

rupture. Et sans doute fallait-il que l'initiative de cette rupture
vint du Sanhédrin. Scandaleuse au premier abord, cette mesure
apporte en fait le salut aux paiens, qui peuvent de suite rencontrer
Jésus, sans l'intermédiaire hébraïque.

81



Mais que cela ne nous fasse pas oublier le drame et ses

conséquences: à partir de ce moment en effet, l'Eglise fait ce que l'on
nous permettra d'appeler «le saut dans le grec» en vue du salut
du Grec. La pensée philosophique d'Athènes et d'Alexandrie va
rapidement s'emparer de la personne de l'Eglise, supplantant la
saine pensée hébraïque. C'est par grâce que Dieu consent à parler
le grec! Il y a là en puissance un appauvrissement inévitable, ou
plutôt une métamorphose du message biblique et toute la distance
qui sépare une pensée originale d'une quelconque traduction, si
louable soit-elle.

C'est pourquoi l'Eglise doit sans cesse revenir en pèlerinage
vers ses sources hébraïques, perdues pour le salut des grecs, et non
pas parce que la pensée d'Athènes s'était révélée supérieure à
celle de Jérusalem. L'Eglise courra toujours les plus graves dangers
lorsqu'elle «oubliera Jérusalem», la tentation bultmanienne en est
la dernière preuve.

Ainsi ce que Paul appelle le faux-pas d'Israël, entraîna la
présentation de l'Evangile aux paiens, leur libre accès auprès du Père.
La ré-intégration d'Israël, laisse clairement entendre l'apôtre,
entraînera un phénomène plus merveilleux encore: une véritable
résurrection d'entre les morts!

Deux interprétations possibles s'offrent alors à nous. Ou bien
la conversion d'Israël, c'est-à-dire sa reconnaissance de Jésus

comme le Seigneur et comme le Messie (et non pas son entrée sous

un quelconque des clochers rivaux de l'Eglise) entraînera la
résurrection des morts, c'est-à-dire la Parousie elle-même — ou bien
Israel seul connaîtra une révolution telle, qu'il faudra évoquer
l'image d'une résurrection d'entre les morts. Mais, quelle que soit
l'interprétation adoptée, un fait demeure: Israel reconnaît Jésus

comme son Messie et son sauveur.
Il nous semble qu'il est possible d'envisager l'une et l'autre de

ces interprétations et de formuler ainsi ce que nous appellerons
«la grande révolution d'Israël»: c'est au cours d'un processus de

resurrection physique et spirituel, qu'Israël sera amené à reconnaître en
Jésus le Seigneur. Et manifestement, cette «conversion» entraînera
la Parousie, si toutefois, nous le verrons plus loin, l'une n'est pas
le complément, le parallèle, de l'autre.

82



Si les théologiens restent dans les hautes sphères de leurs
dogmatiques, et c'est hélas trop souvent le cas, Israel demeure dans
leurs esprits de juriste, une abstraction, une idée, un concept.
C'est d'ailleurs très exactement ce que pensaient d'Israël les
docteurs de la Loi du temps de Jésus... Mais si nous envisageons l'Israël
du XXe siècle comme une réalité humaine, c'est-à-dire avant tout,
ce qu'il est : un peuple martyr, alors les perspectives changent Au
lieu de se pencher sur le problème juif, sur le mystère d'Israël,
on se trouve brutalement face à face avec le peuple dont, c'était
hier, six millions d'enfants furent massacrés, simplement parce
qu'ils étaient descendants d'Abraham, d'Isaac et de Jacob... Un
peuple auquel depuis vingt siècles les nations avaient interdit la
liberté et l'indépendance. Un peuple qui, dans la nuit du 14 au
15 mai 1948, alors qu'il sortait à peine des camps de la mort nazie,
retrouva la liberté et Vindépendance.

Alors si Paul a raison, si les promesses de Dieu appartiennent
toujours au peuple juif, alors certainement la promesse de posséder
la terre promise et Jérusalem, est également sienne! Alors que les

nations avaient été pour Israel très précisément des tombeaux, sa

patrie lui est rendue. Comment peut-on supposer que Dieu n'y
soit pas pour quelque chose, puisqu'il s'agit d'Israël d'une part et
de la Terre promise d'autre part? Si Dieu n'a pas rejeté son peuple,
c'est donc qu'il a encore à cœur ses destinées. Et s'il n'y avait comme
signe que cette hostilité des nations du monde, ce monde dont Satan
est le Prince et le secret inspirateur, s'il n'y avait que cette hostilité
des gangsters bien élevés du pétrole, d'Ibn Saoud, du Grand Mufti
ancien comparse d'Hitler, s'il n'y avait que le mépris anglo-saxon
et les menaces russes, cela ne suffirait-il pas à indiquer que Dieu
est à l'œuvre?

Quel est le texte que Paul peut avoir à l'esprit, en évoquant
cette résurrection d'entre les morts? Le seul passage de l'Ancien
Testament qui non seulement évoque un tel miracle, mais en décrit
le processus jusque dans les détails biologiques, est la fameuse
vision du prophète Ezéchiel, au chapitre 37 de ce livre. Disons de

suite qu'il est évident que ce passage s'applique naturellement au
retour de l'exil babylonien d'Israël. Mais disons aussi que ce retour
n'a pas entièrement accompli les promesses faites au prophète de

83



l'exil! En effet, cette vision nous met en présence d'une double
résurrection du peuple juif: résurrection biologique de la chair et
des nerfs, et résurrection spirituel amenant une conversion totale

d'Israël à Dieu. Il est à nouveau évident que ce retour, s'il vît
bien la reconstruction de Jérusalem et du Temple, ne vît pas la
conversion générale du peuple, laquelle est de nos jours encore,
du domaine de l'avenir.

Si la parole biblique est Parole de Dieu, n'en faisons pas une
parole humaine, n'en faisons pas un recueil d'histoire antique.
Mais gardons-lui sans cesse une valeur vitale, au travers même
des siècles, pour l'Eglise, pour le croyant et pour Israel. Affirmons,
en d'autres termes plus précis, qu'au milieu de ce XXe siècle, le

chapitre 37 d'Ezechiel le prophète, s'adresse d'abord à Israel,
ensuite seulement à l'Eglise, qui pourra le «symboliser tout à sa

guise... Il faut avoir vu les rescapés de la mort nazie faire revivre le
désert d'Israël, pour sentir que cette promesse particulière du
retour, elle appartient encore à Israel.

Enfin, il faut avoir été singulièrement contaminé par l'antique
virus anti-vetero-testamentaire et anti-hébraïque pour vider de

son contenu la réponse que fait Jésus, le jour même de l'ascension,
à l'ultime question de Ses disciples! Question et réponse que nous
trouvons au début du premier chapitre des Actes, où nous entendons

le Seigneur laisser clairement entendre que le Père a fixé
un moment précis dans l'Histoire où l'indépendance israélienne sera
rétablie. Dans le même passage, des anges exhortent les disciples
de la sorte — et nous sommes sur le mont des oliviers — «Hommes
de Galilée, pourquoi restez-vous ainsi à regarder le ciel? Celui qui
vous a été enlevé, ce même Jésus, viendra comme cela et de la
même manière dont vous l'avez vu partir vers le ciel.» Si l'on se

souvient maintenant que l'avènement de la Parousie messianique,
qui est décrite à la fin du livre de Zacharie le Prophète, se déroulera

sur le mont des oliviers, peut-être reconnaîtrons-nous, après avoir
salué la résurrection physique d'Israël en terre promise, que le

Seigneur rassemble Son peuple toujours élu, afin de le préparer à

la rencontre de son Roi...
Nous nous étions étonné, au début de cette étude, que l'on ne

demande pour ainsi dire, jamais dans l'Eglise, aux théologiens

84



juifs ce qu'ils pensent «du problème juif. Avec une admirable
suffisance, les théologiens jugent (et condamnent) Israel, en
l'absence de l'intéressé principal...

Aussi nous excusera-t-on, avant de conclure ce paragraphe
voué à la résurrection israélienne, si nous donnons la parole à

l'un des plus brillants penseurs juifs de langue française, établi
depuis peu à Jérusalem, André Chouraqui:

«...A l'heure du retour (d'Israël), l'espérance messianique seule correspond

à la vraie mesure du siècle... Ainsi la renaissance spirituelle du peuple
juif couronnera son actuelle promotion politique» (tiré de la conclusion
d'une remarquable étude intitulée «Histoire du Judaisme», parue dans la
Collection «Que sais-je' aux» P. U. F.).

On le voit, monsieur André Chouraqui, lui aussi, et à la
différence du Docteur Bultmann, accorde une certaine autorité et une
certaine «actualité» aux vieilles promesses faites à ce vieil Ezéchiel!

Israel demeure le peuple-élu

«Or, si les prémices sont saintes, la masse l'est aussi. Si la racine est
sainte, les branches le sont aussi. Mais si quelques unes des branches ont
été coupées, alors que toi, olivier sauvage, tu as été greffé à leur place, pour
bénéficier comme elles de la racine et de la sève de l'olivier, ne vas'pas te
glorifier aux dépens de ces branches! Si tu t'en glorifies, apprends que ce
n'est pas toi qui portes la racine, mais que c'est la racine qui te porte. Et
tu devras dire au contraire: ,On a coupé des branches pour que moi, je
fusse greffé. Voilà. Elles ont été coupées pour leur incrédulité, et c'est la
foi qui te fait tenir. Ne t'enorgueillis pas, mais sois dans la crainte : si Dieu
n'a pas épargné les branches naturelles, prends garde qu'il ne t'épargne pas
davantage. Considère donc la bonté et la sévérité de Dieu: sévérité envers
ceux qui sont tombés, mais envers toi bonté, pourvu que tu demeures en
cette bonté, sinon tu seras retranché, toi aussi. Eux, s'ils ne demeurent

pas dans l'incrédulité, ils seront greffés: Dieu est bien aussi puissant pour
les greffer à nouveau. En effet, si toi tu as été retranché de l'olivier sauvage
auquel tu appartenais par nature, et greffé contre nature sur un bon olivier,
combien plus eux, les branches naturelles, seront-ils greffés sur leur propre
olivier!» (versets 16 à 24).

Pour une meilleure compréhension actuelle du texte, nous avons
traduit, dans le premier verset de ce passage, le grec «pâte» par
«masse». Mais c'est bien de pâte qu'il s'agit, et il nous faut une

85



fois de plus rechercher la signification hébraïque: Israel devait
offrir les prémices de tous ses produits, de toutes ses récoltes (et
même le premier-né) à l'Eternel, de telle sorte que toute la récolte
était bénie par les seuls prémices. Idée que Paul enrichira dans

l'épître première aux Corinthiens, en écrivant: «Le Christ est
réssuscité des morts, prémices de ceux qui se sont endormis» (XV:
20). Ainsi de cette pâte juive de l'Israël selon la chair, est issu
Jésus le Sauveur, qui sanctifie Israel tout entier. Israel avait pour
mission de produire le Sauveur du monde, et toute sa douloureuse
histoire est l'enfantement de ce Sauveur immolé. A partir de la
résurrection, l'histoire d'Israël qui se poursuit, a pour but de
produire les temps messianiques, en compagnie de l'Eglise certes. Il
aura fallu le sacrifice de six millions de juifs pour «enfanter», dans

quelles douleurs, cet Etat d'Israël, berceau même des temps
messianiques présents.

Après avoir évoqué cette première image de la fête des récoltes
bibliques, Paul en choisit une seconde, plus significative encore :

celle cle l'olivier. Très souvent dans les textes prophétiques, Israel
est représenté par la parabole de l'olivier. Mais une difficulté se

présente qui peut laisser supposer, si nous sommes des esprits forts,
que Paul n'entendait pas grand chose à l'art du jardinier! En effet,
jamais on ne greffe de mauvaises branches sur un tronc sain, mais
bien l'inverse: de bonnes greffes sur un tronc sauvage... Nous
n'entrerons pas dans le vain débat des connaissances agronomiques de

l'apôtre, mais nous dirons bien plutôt que dans cette «erreur»
triomphe une fois de plus la grâce de Dieu. Car il était inpensable

pour l'Israël biblique, d'envisager un salut gratuit pour les paiens.
Dieu n'est décidément pas un jardinier comme les autres! Lorsqu'il
s'agit de sauver le monde et de s'occuper des paiens, Il ne s'emba-
rasse pas des lois et des règles, des dogmes et des institutions des

hommes.
Mais Israel demeure le tronc-élu. Israel demeure l'olivier

messianique que Dieu se réserve de faire refleurir un jour. Nous avons
oublié qu'un des grands signes que Jésus donne (pour présager de

son retour dans la gloire) est précisément l'olivier qui refleurit...
Israel sur sa terre toujours promise, est cet olivier franc qui
ressuscite. Nous avons pû nous-même constater là-bas, combien cette

86



première greffe du peuple martyre sur son sol biblique, était un
facteur de vie, de dignité, et de purification. Et le principal n'est
pas qu'il réalise clairement ce qui se passe, ce que Dieu entreprend
en sa faveur — plût au ciel qu'ils puissent le réaliser bientôt,
ces pionniers courageux! — le principal est que les promesses
ultimes s'accomplissent et qu'Israël, l'olivier de Dieu, fleurisse aux
yeux de tous, aux yeux même des théologiens bornés qui regardent
sans voir.

Les armoiries de l'Etat d'Israël ne ressemblent pas à celles des

autres nations, qui expriment toutes l'orgueil et la puissance des

petits princes de ce monde: le lion, l'aigle, l'ours ou le coq. Les
armoiries d'Israël représentent la chandelier d'or (symbole de la
lumineuse présence de Dieu parmi son peuple, dans le Temple),
lequel est entouré de deux branches d'olivier... Jusque sur les timbres-
postes israéliens, on peut voir refleurir l'olivier biblique toujours
aimé de Dieu. Mais sans doute ces signes sont-ils trop modestes,

trop vulgaires, trop évidents, pour convaincre nos modernes
docteurs...

Si Israel est toujours le peuple-élu, comme l'affirme l'apôtre
Paul, alors cette terre promise lui appartient encore. Si le désert
du Negev fleurit comme une rose, après des siècles de mort, alors
reconnaissons que Dieu le veut ainsi, une fois de plus. Si Israel
est encore le peuple-élu, comment Dieu ne pourrait-il plus diriger,
par grâce pure, ses destinées, et singulièrement au sortir des camps
de la mort vers une patrie de vie?

«Si le grain de blé porté en terre ne meurt...» Répétons-le une
dernière fois: les six millions de martyrs juifs de ce siècle cruel
ont été la semence de cet Etat nouveau. Oui, Israel est bien ce

peuple élu et aimé, qui par ses souffrances, enfante le Messie four
le monde.

Le salut d'Israël et la Parousie

Il y a donc un mystère d'Israël. L'apôtre emploie ce terme en
arrivant à la conclusion de cette longue et difficile étude sur la
situation du peuple juif par rapport à l'Evangile de Jésus le Messie.
Ce mystère dépend de Dieu, il est voulu par Lui, Dieu seul le ré-

87



soudra et quand il le voudra, «lorsque la totalité des paiens sera
entrée... ». Il semble bien qu'un mystère réponde à un autre mystère
Que peut représenter cette «totalité des paiens»?

«Car je ne veux pas frères, vous laisser ignorer ce mystère, de peur que
vous ne vous complaisiez en votre sagesse : une partie d'Israël s'est endurcie
jusqu'à ce que soit entrée la totalité des paiens, et ainsi tout Israel sera
sauvé, selon qu'il est écrit ,De Sion viendra le Litérateur, il ôtera des impiétés
du milieu de Jacob... et voici quelle sera mon alliance avec eux lorsque
j'enlèverai leurs péchés...'» (versets 25 à 27).

Nous retrouvons ici la menace qui pèse sur l'Eglise, chaque fois
qu'elle dévisage la Synagogue, sa mère. Ce que Paul appelle
l'endurcissement d'une partie d'Israël, cela ne représente pas le fameux
«mystère», puisque nous savons maintenant que cet endurcissement

était la condition nécessaire pour le salut direct des paiens.
Ce qui constitue un mystère, c'est au contraire cette «entrée» de

la totalité des paiens. Paul pense-t-il, comme se l'imagine encore
la tradition chrétienne que le monde entier doit d'abord se convertir,

et qu'ensuite le salut sera éventuellement offert à Israel?

L'Eglise n'a-t-elle rien à dire à la Synagogue jusque là? Ne faut-il
pas annoncer aussi à Israel le message des Evangiles?

Pour bien comprendre ce que Paul entend là, par cette étrange
expression, par ailleurs bien lourde et bien obscure essayons, une
fois encore, de «traduire» en hébreu la parole grecque de l'apôtre
des paiens. En hébreu le terme «Goyim» représente les nations,
par opposition au peuple élu Israel. Il semble bien que Paul n'évoque
pas ici la conversion du monde, mais une «plénitude des nations»,
dans le sens de mûrissement d'une période historique précise. Mais
notons tout d'abord que les discours eschatologiques du Seigneur,
tels qu'ils sont cités par Matthieu, ne laissent aucun doute sur la
situation spirituelle du monde, au moment de la venue «du Fils
de l'Homme sur les nuées». Il en sera alors comme il en était du
temps de Babel: civilisation ayant atteint l'apogée de sa science

et de son orgueil, guerres à l'échelle mondiale, bouleversements
cosmiques, et nécessité «d'abréger» ces jours pour le salut même
des élus. Rejetons donc de suite cette première hypothèse.

Si nous évoquons maintenant les différentes paraboles du
Royaume, nous y voyons grandir et mûrir l'Eglise, du sein même

88



du monde, du sein même des nations paiennes. D'autre part si
nous savons, selon l'antique sagesse juive, que Dieu a divisé l'histoire

en périodes précises où Israel et les nations font des entrées
et des sorties successives, nous serons peut-être prêts à résoudre
«le mystère d'Israël» à l'heure présente. Tant que le Temple se

dresse au cœur du monde paien, nous sommes dans le temps
d'Israël — et lorsque ce Temple disparaît et avec lui l'indépendance
du peuple juif, nous entrons dans le temps des Goyim, le temps
des nations. Lorsqu'Israel retrouve, à la fin des temps, sa terre et
son indépendance avec Jérusalem, l'histoire à nouveau, passe à
l'heure d'Israël. C'est alors le signe que le temps des nations à

fait précisément «son temps», qu'il a mûri, qu'il a produit ce qu'il
avait à produire: c'est-à-dire l'Eglise. Que cette Eglise elle aussi
est mûre, qu'elle a pour ainsi dire, elle aussi «atteint son nombre»,
et que la totalité des nations s'y trouve alors représentée. C'est
bien ce que Jacques, le chef de la Communauté de Jérusalem,
déclare dans les actes des apôtres «...Dieu a pris soin de tirer d'entre
les nations paiennes un peuple réservé à son Nom, ce qui concorde

avec les paroles des prophètes, puisqu'il est écrit: Après cela je
reviendrai et je relèverai la tente de David qui était tombée, je
relèverai ses ruines...» (Actes 15: 14-16).

Il est étonnant de constater que Paul dans cette épître aux
Romains, que Jacques dans ce texte, lient étroitement cette
«résurrection d'Israël» au retour du Seigneur. En effet, Jacques
cite les dernières lignes du prophète Arnos lorsque ce dernier
envisage l'état paradisiaque de la terre durant l'ère messianique, et
non pas durant la période du retour de l'exil babylonien, puisque
le livre d'Amos se termine par cette promesse faite à Israel:

«Je rétablirai mon peuple Israel
ils rebâtiront les villes dévastées
et les habiteront
ils planteront des vignes
et en boiront le vin
ils cultiveront des jardins
et en mangeront le fruit
je les planterai sur leur terre
et jamais plus ils n'en seront arrachés
déclare le Seigneur, Dieu d'Israël. »

89



Quant à Paul et sa citation des prophètes, il prend la liberté
d'unir deux passages d'Esaie: le premier se trouve au chapitre 59,
le deuxième au chapitre 27. Examinons ces deux citations, qui
dans l'esprit de l'apôtre, n'en font qu'une:

« On verra au couchant le nom de l'Eternel
et au Levant sa gloire
car II viendra comme un torrent impétueux
et que chasse le souffle de l'Eternel
mais II viendra en rédempteur pour Sion
et pour les gens de Jacob
qui se seront repentis de leurs péchés
oracle de l'Eternel!»

La Bible de Jérusalem donne, à juste titre, l'appellation
d'Apocalypse à ce passage d'Esaie 59: 15-20, d'où est tirée la première
partie de la citation Le libérateur viendra de Sion. Citons la fin de

ce passage prophétique:
«Dans les jours à venir
Jacob poussera des rejetons
Israel fleurira et fructifiera
et remplira de fruits la face du monde
L'a-t-il maltraité comme il a maltraité
ceux qui le persécutaient?...
Tu l'as châtiée en l'expulsant, en l'exilant
ainsi sera expiée la faute de Jacob
et voici la rançon de son péché. »

Le texte est clair, et cette irruption du Messie, du Libérateur
dans l'histoire n'a rien qui rappelle la douce nuit de Bethlehem...
Nous sommes bien là devant l'avènement du Fils de l'Homme qui
vient sur les nuées, qui vient avant tout, en libérateur pour Sion,
pour la Jérusalem assiégée. Mais il convient d'abord qu'Israël soit
rétabli à nouveau et pour toujours, en terre promise.

La deuxième partie de la citation paulinienne se trouve dans
Esaie 27, immédiatement après le chant nuptial de la vigne (parallèle

de l'olivier et autre symbole du peuple d'Israël) :

Ainsi grâce à ces chapitres consacrés par l'apôtre au mystère
d'Israël, nous comprenons mieux notre époque, nous avons
l'assurance que cette «résurrection d'Israël» en terre promise n'est

pas un vain mot, mais qu'elle est voulue par Dieu. Nous savons

90



maintenant que cet Etat juif qui gêne tout le monde, qui est en
butte aux hostilités plus ou moins avouées des grands de ce monde,
n'est en fait que le chemin de Damas d'Israël. Là encore, Paul
a vécu dans sa chair et sur le premier chemin de Damas, les ultimes
destinées de son peuple.

Si Dieu rassemble en ce moment même les enfants d'Israël
des quatre coins de l'horizon, c'est, bien sûr, parce que le martyre
d'Israël y trouve un répit, un asile, c'est, bien sûr, pour que le
désert refleurisse, mais c'est avant toute chose pour préparer Israel
à la rencontre avec son Roi aux pieds et aux mains percés...

Il y a cependant un point où l'apôtre Paul s'est trompé, lourdement

trompé... Il semble bien que Paul s'imaginait que la force

qui pourrait amener Israel à entrer dans l'Eglise, serait une jalousie
très vive éprouvée par Israel devant l'amour des chrétiens, leur
zèle pour l'Evangile. Hélas! Depuis des siècles, Israel n'a pas eu

grande occasion d'éprouver l'amour de l'Eglise, c'est le moins

qu'on puisse dire...
Aujourd'hui encore, le Vatican n'a pas encore reconnu l'existence

de cet Etat, ce qui le met, aux yeux du peuple israélien, dans
les rangs de la Ligue arabe... Le Conseil œcuménique des Eglises,
après avoir lamentablement trahi Israel à Evanston, se refuse

encore à entreprendre quoique ce soit en faveur de la jeune nation
israélienne. L'évêque anglican de Jérusalem est solidement
antisioniste et anti-israélien... Nous arrêterons là une liste qui
deviendrait rapidement fastidieuse...

Puisque c'est Dieu qui rassemble là ses enfants, puisqu'ils
présagent, sans le savoir, c'est là le miracle de la grâce, le retour
du Maître de l'Eglise, et les temps messianiques pour la terre —
que ferons-nous, chrétiens issus des nations paiennes, que ferons-

nous pour Israel notre mère, qui s'est engagée sur les voies du
Royaume

91


	L'apôtre Paul et le problème juif : étude de Romains IX à XI

