
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: Begegnung mit dem Judentum

Autor: Kraus, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Da verschwamm auch schon alles vor meinen Blicken, ich
taumelte, fing mich aber wieder aus altgewohnter Disziplin, gab mir
einen Ruck und sagte mir «noch nicht, dein Weg ist noch nicht
zu Ende».

Dann lag ich in einem Bette, in einem richtigen Bette mit
sauberen Überzügen und einem Leinentuche.

Ich konnte lange nicht einschlafen. Als es dunkel war, begann
ich zu erzählen. Ich wußte es selbst nicht recht ; später hörte ich
mit Erstaunen davon, daß ich dies und jenes gesagt, und daß es

meine Zuhörer zutiefst erschüttert hätte.

BEGEGNUNG MIT DEM JUDENTUM
Von Prof. Dr. Hans-Joachim Kraus, Hamburg-Volksdorf

Die Anekdote erzählt von einem kritischen Gespräch, das Friedrich

der Große mit seinem Leibarzt, einem frommen Christen,
führte. Der vernunftgläubige König forderte den frommen Mann
auf, er solle einmal einen unbezweifelbaren, einsichtigen Gottesbeweis

vortragen. Zum Erstaunen des spottbeflissenen Monarchen
antwortete der Leibarzt nur: «Die Juden»! — Die Juden: ein
Gottesbeweis. Dieser Gedanke bringt jeden, der angesichts dieser
schockierenden Auskunft nun schnell seine Kenntnisse über die
Geschichte des Judentums zusammenrafft, in nicht geringe
Verlegenheit. Kann denn ein Christ eine solche Erklärung geben? Die
Juden: ein Beweis Gottes? Was bedeutet das? Ist das nicht eine
recht exzentrische Theologie, die hier einen kühnen Einfall
vorbringt? Und doch — was sagt denn das Alte Testament? Wird
da nicht tatsächlich von einem erwählten Volk gesprochen, das

mitten in der Völkerwelt eine einzigartige Gabe und Aufgabe
empfangen hat?

Wer die Fragen recht bedenkt, wird begierig sein, sich neu mit
dem Geheimnis des Judentums — dem Mysterium dieser
unvergleichlichen Gruppe von Menschen zu befassen. Die «Woche der
Brüderlichkeit» tritt nicht nur mit dem Appell an uns heran, die

28



Begegnung mit dem anderen, oft so fremden und mit hochmütigen
Urteilen verbannten Mitmenschen zu suchen — sie ruft uns auch
auf, die geistige Welt des anderen kennenzulernen und zu
durchdenken. Ja, es müßte sich gerade in einem wachen, geistigen Interesse

erweisen, daß wir eine Revision der kurzschlüssigen Meinungen
und Parolen einer unmenschlichen Zeit vornehmen. — Wenn wir
uns nun dem Geheimnis des Judentums zuwenden, dann müßte
es sich wohl zunächst darum handeln, daß die Botschaft aufgenommen

und gehört wird, an die der Jude sich klammert — daß das

Wort bedacht wird, von dem er lebt, und das sein Schicksal
bestimmt hat und weiterhin trägt. Was bewegt denn eigentlich die

jüdischen Menschen! Was verbindet sie untereinander? Welche

geistige Macht ist in ihrer Mitte lebendig? Wie kommt es, daß durch
Jahrhunderte hindurch das Judentum — auch in der Zerstreuung
und Zersplitterung — sein Eigenleben bewahrt hat und sogar die
Kraft besaß, nach langen Zeiten der Irrfahrt und Zerstreuung einen
Staat zu gründen, dessen weltpolitische Bedeutung heute nicht
mehr zu übersehen ist? Sind hier rassische oder weltanschauliche
oder gar metaphysische Werte zu beachten? — Ich meine, wir
Deutschen seien unter allen Völkern der Erde aufgerufen, uns aufs
intensivste in unserem geistigen Forschen mit der Welt des Judentums

zu befassen. Hier geht es um eine Begegnung, die von unab-
schätzbarer Bedeutung sein könnte. Und darum lasse jeder sich
aufrufen, zu einem neuen Nachdenken über das Mysterium jener
Gemeinschaft, die wie keine andere eine Spur von Blut und Tränen
in der Geschichte der Völker und insbesondere in der Geschichte

unseres Volkes hinterlassen hat. Jeder beweise seine Ehrfurcht und
seine Liebe vor diesem leidgezeichneten Juden, indem er an ihm
nicht vorübergeht. Dieser Appell aber gilt insonderheit den Christen,

die stets geneigt waren, mit voreiligen theologischen
Antworten und in der Überheblichkeit der von Gott Erwählten auf
das Schicksal des «verworfenen Juden» herabzuschauen. Franz
Werfel schreibt einmal: «Unverständlich ist es, wenn von
theologischer Seite das Problem Israel immer wieder verflacht wird und
wenn man das Gottesvolk ohne weiteres in die Reihe der
missionierbaren Völker, also zu den Papuas und Pygmäen, zu stellen
beliebt.» Ob wir noch in der Lage sind, das Fremde, so gar nicht

29



Vertraute neu aufzunehmen? Neue Aufgeschlossenheit und
Empfangsbereitschaft müßten in dieser Begegnung bestimmend sein.

Zunächst werden wir von der Tatsache ausgehen müssen, daß
es «das Judentum» als eine einheitliche, leicht feststellbare Größe
nicht gibt. Es wäre eine unzulässige Verallgemeinerung und
Abstraktion, eine Einheit im geistigen Erscheinungsbild vorauszusetzen.

Denn die Glieder der jüdischen Gemeinschaft haben sich
im Verlaufe einer langen Geschichte der Wanderungen, Angleichun-
gen, Verirrungen, Erneuerungen und Entscheidungen in verschiedener

Weise zu dem uralten Erbe der Väter verhalten. Da begegnen
wir dem ehrwürdigen orthodoxen Thorah-Juden, der die Wurzeln
seines Lebens tief und in beständigem Bemühen in die Thorah,
in das Gesetz Gottes, hineinsenkt, und der nun an seinem Platz,
mitten in der Völkerwelt, den Weg des Gehorsams und der Furcht
vor dem Allmächtigen zu gehen sich müht. Und dann treffen wir
den entgegengesetzten Typ, den liberalen Juden, der sich von den
väterlichen Traditionen gelöst und der modernen Welt mit allen
ihren materiellen und geistigen Erfordernissen ganz aufgeschlossen
hat, der aber gleichwohl sich selbst als eine Frucht versteht, die
am Lebensbaum der jüdischen Gemeinschaft gewachsen und gereift
ist, und die nun, auch gelöst aus dem religiösen Lebenszusammenhang

mit dem väterlichen Erbe, nicht verderben noch verdorren
kann. Oder wir denken an den leidenschaftlich aktiven
religiöspolitischen Kämpfer, dessen sinngebende Idee der Zion und das

neue Israel ist.
Wir müßten noch viel weiter gehen, um die eigenartige Differenzierung

des Judentums wirklich in den Blick zu bekommen. Doch
eines ist allen Richtungen und Bewegungen im vielgestaltigen
Judentum gemeinsam: das väterliche Erbe, das alle Glieder wie
eine geheimnisvolle Macht umfaßt. Nur von hierher, von diesem
«väterlichen Erbe» aus, ist die Mannigfaltigkeit verstehbar. Und
nur in der Hinwendung zu dieser bestimmenden geistigen Macht
empfangen wir auch das Recht, nun noch von «dem Judentum»
als einer letzten Einheit zu sprechen. Es war und ist auch
gegenwärtig noch ein verhängnisvoller Fehler, wenn man in der Begegnung

mit dem Judentum an den mannigfachen äußeren
Erscheinungsformen und Lebensäußerungen haften bleibt, sie kritisch

30



analysiert und dann womöglich verallgemeinert. In diesen
Erscheinungsformen verbirgt das Judentum sehr oft seine Substanz, seine

eigentliche Lebensmitte. Die Methode des Nationalsozialismus in
der Behandlung der Judenfrage sollte uns eine ständige Warnung
sein. Hier wurde (in bewußt verleumderischer, die Mitmenschlichkeit

des Juden verwerfender Tendenz) die Verhaltensweise irgendeines

Juden als die typische Existenzart der Juden überhaupt
bezeichnet. Nicht wahr, wie leicht könnte man auch heute geneigt
sein (in einer nun nach der Wahrheit forschenden Begegnung mit
dem Judentum), äußeren Erscheinungsformen oder Verhaltensweisen

dieser differenzierten geistigen Welt den absoluten Vorrang
in der maßgebenden Erklärung und Beurteilung zu geben! Erst
von der Lebensmitte des väterlichen Erbes aller Juden aus kann
man die Mannigfaltigkeit in ihrer geistes- und kulturgeschichtlichen
Eigenart zu verstehen suchen.

Wir sehen uns aber nun vor die Frage gestellt, was denn eigentlich

konkret unter diesem (wie ich sagte) «väterlichen Erbe» der
jüdischen Gemeinschaft zu verstehen sei. Ohne alle Frage handelt
es sich hier in erster Linie um die Thorah, um die Heilige Schrift —
um das Alte Testament. Dieses väterliche Erbe ist die Mitte alles
Lebens und Denkens der komplexen Welt des Judentums. Es gibt
keine jüdische Idee, die nicht von Mose und den Propheten her
ihre Prägung empfangen hätte. Selbst in der liberalen Lebensweise
vieler Glieder des Staates Israel ist — wie kürzlich eine kleine
Schrift eindrucksvoll gezeigt hat — der Mosaismus noch lebendig.
Angesichts dieses bestimmenden väterlichen Erbes pflegt nun die
christliche Welt ihren Protest anzumelden — einen Protest, der
die Quelle aller Mißverständnisse ist: «Die Juden» — so wird
immer wieder argumentiert — «sind ja gar nicht die legitimen Erben
des Alten Testaments, sondern wir, die Christen, die wir im Neuen
Testament die Erfüllung aller alttestamentlichen Verheißungen
und Weissagungen besitzen. Wir sind die rechtmäßigen Erben des

Bundes, den Gott mit den Vätern geschlossen hat. Wir sind die
Erwählten. Israel hat den verheißenen Messias, Jesus Christus,
verworfen und ist darum von Gott verstoßen worden. Wie kann
man also von einem väterlichen Erbe der Juden reden Man müßte
vielmehr von einer Erbschleicherei, von einem Erbbetrug sprechen

31



und daraufhinweisen, daß sich die Juden widerrechtlich die Heiligen
Schriften des Alten Testaments angeeignet haben.»

Das Grollen des Zornes über diesen Erbbetrug reicht bis in die
Schriften Martin Luthers und bis in die hohen Klänge der Matthäuspassion

Johann Sebastian Bachs hinein. Und es wäre wohl zu
fragen, ob in den Kreisen dieser immer wieder so sicher urteilenden
Christen gar nicht das Gefühl dafür erwacht, wieviel religiöser
Stolz, wieviel überhebliches Selbstbewußtsein aus diesen kategorischen

Erklärungen spricht. Ich wage zu behaupten, daß dieses

vermessene religiöse Rechtsbewußtsein, mit dem der Christ dem Juden
das Erbe seiner Väter streitig macht und ihn als den Verworfenen
brandmarkt, eine wesentliche, wenn nicht sogar die wesentlichste
Triebfeder des Antisemitismus gewesen ist. Über diesen Satz wäre
nachzudenken. Wir haben es ja mit einem sehr geheimnisvollen
und verborgenen Geschehen im geschichtlichen Leben zu tun. Wie
kommt es, daß so oft der geballte Zorn die jüdische Gemeinschaft
trifft? Wie ist das zu erklären? Man kann antworten: das hat
rassische, völkische, wirtschaftliche Gründe — hier ist das

Minderheitenproblem eines Gastvolkes zu bedenken. Aber alle diese (im
einzelnen recht fragwürdigen) Gesichtspunkte sind doch recht
vordergründig. Müßte hier nicht viel tiefer gesucht und geforscht werden?
Israel spricht von sich selbst als dem erwählten, von dem Herrn
der Geschichte in einen Bund gerufenen Volk. Es ist doch eigenartig,

wie unter dem Vorwand wechselnder Argumente das Judentum

im Grunde doch wohl immer nur deswegen geschlagen,
gemartert, verstoßen und auf den Tod verfolgt wurde, weil dieser

geheime Anspruch der Erwählung und des Gottesbundes in seiner
Mitte lebendig war und das Sendungsbewußtsein anderer Völker
herausforderte.

Sollte es nicht zu denken geben, daß immer dann, wenn ein
Staat mit erklärtem, radikalem und brutalem Sendungsbewußtsein
sich auf die Bühne der Weltgeschichte schwang, das Schwert gegen
den Juden gezogen wurde? Der Perser, der Grieche, der Römer, der
Deutsche — immer ist es so, als müßte da ein gegensätzlicher,
metaphysischer Anspruch ausgelöscht werden. Der christliche
Erbstolz aber hat diesem Haß gegen das erwählungsbewußte Judentum
noch das religiöse Hauptargument in die Hand gespielt. Die schau-

32



rigsten Massenmorde an den Juden sind in einem Volke geschehen,
das sich stolz als der Wahrer eines göttlichen Erbes bezeichnet.
Was wir im Dritten Reich erlebten, war die verzerrte ideologische
Ausgeburt eines Erbstolzes — gesät und gepflanzt mitten im christlichen

Abendland. Und wir sollten wohl vorsichtig sein und die
Schuld an dem schrecklichen Geschehen nicht einzelnen Unmenschen

zuschreiben. Wer die Symptome unserer Gegenwart zu deuten

vermag, wird feststellen können, daß wir in einem stolzen
christlichabendländischen Selbstbewußtsein schon wieder auf dem besten

Wege sind, in ein grausames Ereund-Feinddenken zu verfallen und
auf den Osten als eine Sphäre der lebensunwürdigen Menschenschicht

hochmütig herabzuschauen. Bis auf den heutigen Tag ist
die Generalrevision der Christen in entscheidenden Fragen des

geistigen Verhaltens noch nicht vorgenommen worden.
Aber lassen Sie mich auf das christliche Rechtsbewußtsein

gegenüber dem Judentum zurückkommen. Das christliche Urteil
über den Juden als den Verworfenen, vom Erbe Gottes
Ausgeschlossenen, beruft sich gerne auf das Neue Testament. Dabei wird
aber völlig übersehen, daß der Apostel Paulus im 9. Kapitel des

Römerbriefes dem Christen eine ganz andere Verhaltensweise in
der Begegnung mit dem Juden nahelegt. Es heißt am Anfang des

Kapitels Römer 9: «Ich sage die Wahrheit in Christus und lüge
nicht, daß ich große Traurigkeit und unablässigen Schmerz in
meinem Herzen habe. Denn ich wünschte, als ein Verfluchter selbst
ferne von Christus zu sein zum Besten meiner Brüder, meiner
Verwandten dem Fleische nach, die ja Israeliten sind, denen die
Sohnschaft angehört und die Gegenwart Gottes und die Bündnisse und
die Gesetzgebung und der Gottesdienst und die Verheißungen,
denen die Väter angehören und von denen Christus dem Fleische
nach herstammt...» Diese Worte des Apostels könnten dem Christen

die rechte Begegnung mit dem Judentum weisen. Denn jedes
Gespräch müßte damit einsetzen, daß der Christ dem Juden
erklärt: «Du bist der Erbe! Dir gehört die Erfüllung aller
Verheißungen Gottes — dir zuerst Daß ich als Heide Anteil habe an dem
Erbe Israels, ist ein großes Wunder, das nur in tiefster Beugung
und Dankbarkeit angenommen werden kann. » Solange das Geheimnis

dieser Beugung und Dankbarkeit nicht erkannt und anerkannt

33



wird, ist das Christentum dazu verdammt, die überhebliche Ideologie

eines religiösen Selbstbewußtseins darzustellen — eines
Selbstbewußtseins, das nicht im lebendigen Gott und seiner Erwählung,
sondern in einer eigenmächtigen Religiosität seinen Grund hat. Es
muß dem Christen eines stets bewußt bleiben : Er wird' als Fremder
in ein Erbe hineingerufen, das Israel zuerst gegeben ist. Er wird
in ein Vaterhaus hineingeholt, dessen Errichtung uns das Alte
Testament erzählt. — Schon in den ersten Jahrhunderten der
Kirchengeschichte ist der Versuch unternommen worden, dieses

Erbe neu zu fassen und das alte Haus abzureißen, um an seinen
Platz ein aus griechischer Philosophie strukturiertes Gebäude zu
setzen, in dem der Christ das geschenkte Sohnesrecht auf eine neue
Weise, in neuen Denkformen und in neuen Lebensgewohnheiten
wahrnehmen wollte. Das Selbstbewußtsein des Heiden sträubte
sich dagegen, in dem alten hebräischen Haus zu existieren. Und
bis in die Gegenwart hinein wirkt dieser heidnische Stolz nach. Der
Strom heidnisch-griechischen Selbstbewußtseins weder verleitet,
die Götter Homers und die Ideen Piatos höher zu schätzen als das

von Israel überkommene Erbgut. Diese Einstellung, diese
leidenschaftliche Abwehr hat in unseren Tagen ihren Kulminationspunkt
erreicht. Der Massenmord an den Juden und die Entstehung des

Staates Israel bedeuten im Grunde die tiefste Krise, in die das
Christentum je hineingekommen ist. Und alle diejenigen haben in
unserem Volk den Ernst dieser Krise noch nicht oder noch nicht
recht erkannt, die nun wieder selbstbewußt von dem großen geistigen
Erbe reden, das sich aus Antike und Christentum zusammenfügt,
und das es nun zu erhalten und zu verteidigen gelte. Was ist das

eigentlich für ein «Erbe», von dem hier gesprochen wird? Wieder
wird an der Grundlage, an dem Fundament allen christlichen
Glaubens vorübergegangen, und wieder wird das Gebäude der
heidnisch-christlichen Ideologie renoviert. Wundern wir uns nicht
mehr darüber, daß in derselben Stunde, in der in unserem Volke
die letzten, stets verachteten oder doch zum mindesten gering
geschätzten Erinnerungen an das Haus Israel ausgetilgt wurden, die
Juden sich selbst ein eigenes Haus mit dem Staate Israel gebaut
haben, ein Haus, das wir zwar als politisches Faktum registrieren,
dessen unüberhörbare Frage wir uns aber vom Leibe zu halten

34



suchen?! Haben wir die Einladungen und Erinnerungen an eine
brüderliche Gemeinschaft — wie schwer sie auch immer realisierbar
gewesen sein mag — endgültig ausgeschlagen, und stehen wir nun
vor der Aufgabe, krampfartig einen letzten Versuch machen zu
müssen, die griechisch-christliche Ideologie des Abendlandes vor
dem völligen Zerfall zu retten? Merken wir nicht, wie uns mit der
Abkehr vom Judentum die geschichtlichen Grundlagen entgleiten
— wie wir in einem religiösen Selbstbewußtsein allein stehen? —
In der Begegnung mit dem Judentum kommen diese Fragen auf
uns zu.

Nur selten ahnt es die Christenheit, wie sehr sie mit ihrem ganzen
Leben und Denken von einem heidnischen Strom dahingerissen
wird. Der Verschmelzungsprozeß zwischen heidnischer Religion und
dem Glauben an Jesus Christus, den Messias Israels, wurde so weit
getrieben, daß wir die Grundlagen der Existenz der Kirche, an die das
Judentum mit seinem Hinweis auf das Alte Testament uns je und
je erinnert, längst verloren haben. Wir tun gut daran, in der

Begegnung mit dem Judentum den Hinweis und die lebendige Erinnerung

an das alttestamentliche Israel neu zu vernehmen.
Und lassen Sie mich nun, um all das bisher Ausgeführte zu

unterbauen, auf einige dieser erinnernden und ermahnenden
Hinweise zu sprechen kommen.

Im Alten Testament wird erzählt und verkündet, Gott habe
sich in der Geschichte geoffenbart. Er sei aus der Verborgenheit
der höchsten, unerforschlichen Welt auf die tiefste Ebene menschlichen

Lebens herabgestiegen, um sich hier bekannt zu machen und
mitzuteilen. Auf dieser tiefsten Ebene des geschichtlichen Raumes
aber hat Gott eine Wahl getrolfen. In souveräner Freiheit hat er
als Ort seiner Selbsterschließung Israel erwählt und den oft so

widerspenstigen Verband der zwölf Stämme als Partner in seinen
Bund gerufen und gestellt. Auf diesem geschichtlichen Wege, im
Akte freier Wahl und Erwählung, und zugleich in der Treue des

Bundes, ist Gott zur Welt gekommen und an die Völker herangetreten.

Das Johannesevangelium sagt: «Das Heil kommt von den
Juden.» Es kommt herauf aus dieser einzigartigen Geschichte, in
die Gott Israel hineingezogen hat. Löst die Christenheit sich von
dieser alltestamentlichen Geschichte, dann gewinnen sogleich die

35



heidnischen Kategorien eine bestimmende Bedeutung. Das
Natürliche und Ungeschichtliche, das Jenseitige und Absolute, tritt
an die Stelle des geschichtsmächtigen Gottes. Jesus Christus, in
dem Gott sich offenbart, ist dann nicht mehr der Herr mitten im
geschichtlichen Leben dieser Welt, sondern eine religiöse Idee
höchsten Ranges. Christliche Religion und christliche Weltanschauung

treten an die Stelle des Glaubens an den Herrn der Geschichte.
Aber wer ist dann Jesus Christus noch, wenn die Geschichte des

Alten Testaments zugunsten der religiösen Kategorien des Heidentums

verlassen wird? Der jüdische Gelehrte Franz Rosenzweig hat
in seinem Buch «Der Stern der Erlösung» die Sätze geschrieben:
«Ob Christus mehr ist als eine Idee — kein Christ kann es wissen.
Aber daß Israel mehr ist als eine Idee, das weiß er, das sieht er.
Denn wir leben. Wir sind ewig, nicht wie eine Idee etwa ewig sein

mag, sondern wir sind es, wenn wir es sind, in voller Wirklichkeit.
Und so sind wir dem Christen das eigentlich Unbezweifelbare.»
Ich könnte mir denken, daß über diese Gedanken des jüdischen
Gelehrten mancher Theologe gerne sogleich herfallen möchte, um
die «verhängnisvollen Irrtümer» bloßzustellen. Aber hat dieses

Wort, wenn man es ernstlich bedenkt, nicht das Gewicht eines

gewaltigen Hinweises auf die im Alten Testament begründeten
geschichtlichen Realitäten, deren Nachwirkungen uns bis in die
Gegenwart hinein hart bedrängen und zutiefst in Frage stellen?
Wie ein Stein in einen stillen See einschlägt und lange Wellen
ausschickt, so ist das Ereignis des Hereinkommens Gottes in die
Geschichte auch heute noch in seinen Nachwirkungen im Judentum
sichtbar. Und damit stünden wir nun vor jenem Gottesbeweis,

von dem der Leibarzt Friedrichs des Großen sprach. Es ist verwunderlich:

An diesem leibhaften Zeugen im Leben der Völker gehen
Geschlechter achtlos vorüber. Man fragt nach Ideen und Kräften
im geschichtlichen Raum und hat es vergessen, nach dem lebendigen
Gott und seinem realen Tun auszuschauen. In christlicher
Verantwortung sollen neue Ideen und Kräfte mobilisiert werden — aber
übersehen wird das, was Leopold von Ranke die Unmittelbarkeit
alles geschichtlichen Lebens zu Gott genannt hat. Das Judentum
ist der Zeuge der Geschichtsmacht Gottes. Aber was meinen wir
eigentlich, wenn wir «Gott» sagen? Schon hier setzt die Krise ein.

36



Wenn der Mensch von Gott, von der göttlichen Natur und vom
göttlichen Wesen redet, dann meint er damit den Gegenstand des

menschlichen Heimwehs und der menschlichen Hoffnung nach
einer Einheit, nach einem Grunde, nach einem Sinn seines Daseins
und dem Sinn der Welt. Er meint damit die Existenz oder Natur
eines Wesens, das als das höchste, bestimmende und beherrschende

zu verstehen wäre. Mit dieser Idee Gottes, mit diesem selbstverständlich

unendlich verschiedenartigen religiösen Denken und
Empfinden nähert sich der Mensch der Größe «Gott». Aber der Gott
Israels befindet sich nicht in der Reihe dieser Begriffe und Ideen,
er existiert nicht in der Reihe der Götter. Martin Buber erklärt
in einer seiner «Reden über das Judentum»: «Ich meine mit Gott
weder eine metaphysische Idee noch ein sittliches Ideal, noch eine

Projektion eines psychischen oder sozialen Gebildes, noch irgend
etwas vom Menschen Erschaffenes oder im Menschen Gewordenes,
sondern — Gott. Den freilich der Mensch nicht anders als in Ideen
und Gestalten hat. Aber diese Ideen und Gestalten sind nicht ein
Werk freier Schöpfung, sondern die Erzeugnisse gott-menschlicher
Begegnungen, die jeweiligen Fassungen eines dem Menschen
Widerfahrenden, die Eingerspuren des Geheimnisses.» Diese Definition,
die Martin Buber in einer seiner Reden geben muß, ist charakteristisch

für unsere Situation. Das christliche Abendland, das
vorgibt, etwas von Gott zu wissen, redet von ihm gespreizt und
selbstbewußt als von einer metaphysischen Idee, einem sittlichen Ideal,
einem höchsten Gut — und weiß gar nicht, daß mit allen diesen
Reden die Wurzeln der christlichen Botschaft, nämlich das Alte
Testament, verlassen worden ist.

Gott ist in die Geschichte eingegangen, er hat sich in Begegnungen

kundgetan. Hier zeigt sich symptomatisch, was die Christenheit

verloren hat, und was sie in einer Begegnung mit dem Judentum

neu erkennen und lernen kann. So wird also das Judentum
gerade dann, wenn man es auf sein religiöses Geheimnis hin befragt,
der Kirche und dem abendländischen Denken zu einer Krisis
ohngleichen. Unversehens stößt der Nachdenkende auf eine geistige
Macht, an der er seinen Standpunkt bewähren muß. Und nichts
ist bedeutsamer und heilsamer als diese Bewährung in der

Begegnung.

37


	Begegnung mit dem Judentum

