
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 15 (1959)

Artikel: Aus der Botschaft des Propheten Sacharja

Autor: Brunner, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

AUS DER BOTSCHAFT DES PROPHETEN
SACHARJA

Von Robert Brunner, Zürich

Sacharja, der Prophet

Der Name Sacharja ist mehr als nur ein Name. Er ist ein Zeugnis ;

denn Sacharja heißt ins Deutsche übertragen: Gott gedenkt. Und
die Meinung ist dabei die, daß Gott ein Gott sei, der zum Heil
der ganzen Menschheit Israel, das Abrahamsvolk, nie vergißt. Dieses

Zeugnis ist der ganzen Bibel eigen. Sie ruft mit beiden Testamenten,
dem alten und dem neuen, die Menschen aller Rassen und Sprachen
hin zu dem Herrn und Gott, der — um mit Jesaja zu reden — zu
Zion gesagt hat: «Siehe, in die Hände habe ich dich gezeichnet,
deine Mauern sind immerdar vor mir» (Jes. 49, 16). «Kann auch ein
Weib ihres Kindleins vergessen, daß sie sich nicht erbarme über
den Sohn ihres Leibes? Und ob sie desselben vergäße, so will ich
doch dein nicht vergessen» (Jes. 49, 15).

Es hat zu allen Zeiten bis in unsere Gegenwart hinein
Gottgläubige gegeben, die aus eigener Überzeugung dieses Zeugnis:
sacharja — Gott gedenkt seines Volkes Israel — nie hätten
nachsprechen wollen. Sie glaubten und glauben an einen anderen Gott,
an einen Gott vielleicht, dessen Liebe zu allen Menschen die Erde
wie das Blau des Himmels umfängt, und der für die Völker aller
Rassen und Sprachen gleich nahe und gleich ferne ist. Daß Gott

1



sich herabgelassen haben könnte, um sich einem unter den
Erdenvölkern in ganz besonderer Weise anzunehmen und mit ihm eine

eigene Geschichte zu haben, das reimt sich mit ihrer Gottesvorstellung

nicht zusammen. Sie meinen, es sei mit der Göttlichkeit
Gottes nicht vereinbar, daß Gott auf Erden sich einen Günstling
erwählt und herangezogen habe. Als ob Israel je in einer Günstlingsstellung

gewesen wäre in der ganzen Zeit, seit Gott nach dem Zeugnis

der Bibel mit diesem Volk zum Heil der andern seine besondere
Geschichte anfing. Man hätte in Israel wahrscheinlich nie begonnen
die Kinder mit dem Namen Sacharja zu rufen, wenn diese
Geschichte nicht auf weite Strecken den Eindruck gemacht hätte,
Gott habe sein Volk vergessen und den andern Völkern zum Raub
ausgeliefert.

In einer solchen Zeit ist der Prophet mit dem Namen Sacharja
aufgetreten, um der Trost- und Hoffnungslosigkeit und der
religiösen Dürre unter seinen Volksgenossen zu begegnen. So ist das

Zeugnis, das in seinem Namen lag, in ihm Fleisch und Blut geworden.

Gott wollte seines Volkes damals auch in dieser Weise
gedenken, daß er ihm diesen Mann gab.

1. Im zweiten Jahre des Darius, im achten Monat, erging an den Propheten
Sacharja, den Sohn Berechjas, des Sohnes Iddos, das Wort des Herrn:

Man zählte in Israel die Jahre nach einem fremden König, als
Sacharja seinen ersten prophetischen Auftrag bekam. Schon diese
Äußerlichkeit ist ein deutliches Zeichen dafür, daß es damals um
sein Volk nicht zum besten stand. Darius, in dessen zweitem
Regierungsjahr an Sacharja das Wort des Herrn erging, war der
König der Perser. Er regierte damals über ein Großreich, das sein

Vorgänger Cyrus durch die Niederwerfung der babylonischen
Weltmacht gegründet hatte, und das sich vom Indus bis an das Ägäische
Meer und bis an den Nil und selbst über Ägypten hinaus
ausdehnte. Alles, was noch übrig war vom einst so stolzen Israel,
stand unter der Herrschaft dieses Perserkönigs, und einen König
aus Israel, nach dem man wie früher die Jahre hätte zählen können,
gab es nicht mehr. Das Volk, mit dem Gott einst einen ewigen
Bund geschlossen hatte, und das als das Gottesvolk unter den
Völkern der Erde war, hatte seine Freiheit verloren und war zum

2



Vasallenvolk eines heidnischen Herrschers geworden. Und das

Land, das Gott dereinst seinem auserwählten Volk zugesprochen
hatte, war fremdbesetztes Gebiet. Aber noch nicht genug damit:
die Stämme des alten Israel waren zerschlagen, aus dem eigenen
Grund und Boden gerissen und nach verschiedenen Seiten des

ehemals babylonischen Großreiches deportiert.
Freilich, die persischen Könige Cyrus und Darius stellten sich

gegen die Juden — so begann man in dieser Zeit die Kinder Israels
zu nennen — freundlicher als ehedem die Herrscher in Babylon.
Vor allem erlaubten sie ihnen die Rückkehr in ihre alte Heimat.
Etwa 50 000 an der Zahl mochten im Jahre 537 a. Chr. von dieser
Erlaubnis Gebrauch gemacht haben. Sie kehrten zurück, geführt
durch die beiden Männer Serubbabel und Josua und schickten sich

an, Jerusalem, die heilige Stadt, wieder aufzubauen. Etwa 18 Jahre
mochten die aus der Zerstreuung Zurückgewanderten mit dem
Wiederaufbau beschäftigt gewesen sein, als im Jahre 520 a. Chr.

Sacharja unter ihnen auftrat mit der Botschaft, die Gott ihm für
sie ins Herz gegeben hatte.

Wer war Sacharja? Er wird im Sacharjabuch ein Sohn Be-
rechjas genannt. Und dieser wiederum heißt hier ein Sohn Iddos.
Das Buch Esra freilich sagt, Sacharja sei ein Sohn des Iddo
gewesen (Esra 5, 1). Die gelehrte Forschung nimmt heute an, dies
sei unter Überspringung des früh verstorbenen Berechja geschehen
und sei nicht wörtlich zu nehmen. Aus dem Buche Nehemia ist
zu erfahren, daß Iddo das Haupt einer unter Cyrus ins Heilige
Land zurückgekehrten Priesterfamilie war (Neh. 12, 4). Sacharja
gehörte demnach einem alten Priestergeschlechte an. Er selbst
bezeichnet sich in seinem Buche als einen na'ar, das heißt Jüngling.

Und wer weiß, auch er hatte vielleicht wie vor ihm Jesaja
(1, 6) das Gefühl, daß er nicht tauge, daß er viel zu jung sei, um
seinen Volksgenossen Gottes Wort zu sagen. Nun hat aber der
Herr gerade ihn, den Jüngling, für diesen Dienst haben wollen,
warum? Wer kann das sagen? Aber nehmen wir es als einen Hinweis

darauf, daß das prophetische Wort seinen Ursprung nicht in
der Kraft der besten Mannesjahre, noch in der gereiften Weisheit
des fortgeschrittenen Alters hat. Es ist des Herrn Wort, dem der

Prophet Ausdruck geben soll.

3



Es erging das Wort des Herrn an Sacharja. Die griechische
Übersetzung des Alten Testamentes, die Septuaginta, schreibt: es

geschah das Wort. Man möchte wohl etwas darüber hören, wie das

geschah. Doch darüber fällt nicht ein Wort in unserem Prophetenbuch.

Die hebräische Fassung stellt ganz einfach fest: hajah debar
Jahwe. Und das bedeutet, daß eines Tages Gottes Wort in seinem
Munde war. Wie es kam, daß aus dem Jungpriester Sacharja ein

Prophet des Herrn geworden ist, vernehmen wir nicht. Eine
sogenannte Berufungsgeschichte fehlt.

Nicht wie die Väter

2. Schwer hat der Herr euren Vätern gezürnt. 3. Darum sprich zu ihnen:
So spricht der Herr der Heerscharen: Kehret um zu mir, spricht der Herr der
Heerscharen, so will auch ich zu euch umkehren, spricht der Herr der
Heerscharen. 4. Seid nicht wie eure Väter, denen die früheren Propheten gepredigt
haben: «So spricht der Herr der Heerscharen: Kehret um von euren bösen Wegen
und von euren bösen Taten!» Aber sie gehorchten nicht und hörten nicht auf
mich, spricht der Herr. 5. Wo sind nun eure Väter? und leben die Propheten
ewig? 6. Doch meine Worte und meine Beschlüsse, die ich meinen Knechten,
den Propheten, aufgetragen — nicht wahr, die haben eure Väter ereilt, so daß
sie umkehrten und sprachen: Wie der Herr der Heerscharen sich vorgenommen
hatte, uns zu tun nach unserem Wandel und nach unsern Taten, so hat er auch
getan.

Wenn es zur Zeit Sacharjas schon Zeitungen gegeben hätte,
dann würden vielleicht einige derselben die erste Meldung über das

Auftreten dieses Gottesmannes unter die Schlagzeile: «Nicht wie
die Väter!» gestellt haben. Jedenfalls wäre damit der erste Anruf
Sacharjas an sein Volk sehr zutreffend zusammengefaßt worden.

Eine andere Losung ist zwar zu allen Zeiten bei den verschiedensten

Völkern viel geläufiger gewesen. Sie lautet gegenteilig:
«Wie die Väter!» Im Laufe der Geschichte sind diese drei Worte
schon manchmal zum zügigen Slogan für national-patriotische
Bewegungen geworden. Solche und ähnliche Devisen gedeihen
nirgends besser als auf dem Boden der nationalen Demütigung. Es

wäre mehr als seltsam, wenn zur Zeit Sacharjas nicht auch versucht
worden wäre, mit solchen Losungen die Kräfte des Volkes zu
sammeln und die nationalen Gefühle zu wecken. Israel war ge-

4



demütigt. Wir haben dies bereits festgestellt. Wohl gab es dank
der Gunst des Perserkönigs Darius wieder etwas Raum für den
nationalen Wiederaufbau. Man hatte vor nahezu 20 Jahren
begonnen mit der Enttrümmerung der heiligen Stadt Jerusalem. Es
war einer Schar der Zurückgewanderten wieder gegeben, das Land
der Väter zu bebauen. Man hatte an der Spitze der Verwaltung
bereits wieder einen Volksgenossen, den Juden Serubbabel, der
von Darius zum Statthalter über ein neu erstehendes Juda eingesetzt

worden war. Der Tempel dieses nationalen Heiligtums wurde
— wenn auch mit lässigen Händen (vgl. Haggai 2, 18) — wieder
aufgebaut. In Josua hatte man einen Hohenpriester bekommen.
Einiges war immerhin schon erreicht auf dem Wege der Nation
zu neuem Ansehen und besserem Ruhm. Doch war man noch bei
weitem nicht das, was einst die Väter waren, die im politischen
Spiel der Weltmächte nach Kräften mitgetan haben. «Wie die
Väter!» — war das nicht die geeignete Losung, um eine begonnene,
erfreuliche Entwicklung weiter voranzutreiben?

Hier greift Sacharja ein mit dem Ruf: «Schwer hat der Herr
euren Vätern gezürnt.» So gibt es denn nichts Verkehrteres, als

das Tun der Väter zum Vorbild zu nehmen. Gottes Wort weist
einen anderen Weg. «So spricht der Herr der Heerscharen: Kehret
um zu mir, so will auch ich zu euch umkehren.» Die rechte Losung
für den Wiederaufbau Israels kann nur lauten: «Seid nicht wie
die Väter!»1

Die Väter, die Sacharja meint — seine Zeitgenossen verstanden
ihn —, hatten etwa 100 Jahre früher gelebt. Sie bestimmten die

1 Luther sagte zu 1, 4: Es ist des heiligen Geistes Art und Weise also,
daß er zuerst scharf und hart anfährt, und hernach freundlich und süße
wird- Wiederum der Teufel gehet sanft herein und fähet süße an; aber
hernach läßt er seinen Stank hinter sich, und gehet sauer hinaus. Gleichwie
ein Vater sein Kind zuerst hart und scharf zeucht, aber darnach ist's das
liebe Kind und eitel süße Liebe vorhanden; also hier auch, weil dieser
Prophet viel Trost geben will, hebt er hart und ernstlich an, und ist nicht
allein des Geistes Weise und Art, sondern die Not fordert es von unsertwegen.

Darum ist der Prophet auch so heftig, daß er in diesen kurzen Worten
wohl drei Mal anzeucht den Namen Gottes, des Herrn Zebaoth, so es sonst
an einem Mal wohl wäre genug gewest. Denn es gilt etwas und liegt Macht
daran, daß sie bei und an dem Herrn Zebaoth bleiben.

5



Geschicke des Volkes damals, als Nebukadnezar, der König Babylons,

die Heere Ägyptens bei Karkemisch am Euphrat entscheidend

schlug, um von da an unaufhaltsam westwärts zu marschieren.
Es waren jene Männer, die ihre nationalen Hoffnungen ganz auf
das Bündnis mit Ägypten setzten und Nebukadnezar Anlaß gaben,
auch gegen Israel zu ziehen (Ezech. 17,1-4). Es waren jene Männer,
die ihrem König Jojakim den fatalen Bat gegeben hatten,
Nebukadnezar den Tribut zu verweigern, zu dem er sich verpflichtet
hatte. Ein Glück, daß Jojakim bald darauf sterben konnte. Um
so mehr mußte Jojachin, sein Sohn und Nachfolger auf dem königlichen

Thron, für diese Torheit büßen. Genau 3 Monate und 10 Tage
hatte er regiert, da mußte er sich dem König von Babel ergeben.
Mit der Elite des Volkes wurde er in die Verbannung geführt, wo
er 37 Jahre in einem Kerker schmachtete. Für Israel aber nahm
damals — nach unserer Zeitrechnung im Jahre 597 a. Chr. — das
Leben in der Zerstreuung, die Golah oder Galuth, wie die Juden

sagen, seinen Anfang (2. Kön. 24, 6ff.). Nebukadnezar setzte noch
einmal einen Sohn des Volkes, Zedekia, zum König über die im
Lande Verbliebenen. Aber auch er war bald wieder von Männern
umgeben, die ihm rieten, sich mit Hilfe Ägyptens vom babylonischen

Joch zu befreien (Jer. 27, 12ff.). Dieser Verrat brachte Israel
die zweite, umfassendere Deportation vom Jahre 586 (2. Kön.
25, 31).

Die katastrophalen Folgen einer verfehlten Politik, die die
Väter im Vertrauen auf die eigene und der politischen Freunde
Kraft betrieben hatten, lagen den Zeitgenossen Sacharjas noch

täglich vor Augen. Doch waren sie offenbar weit davon entfernt,
in ihnen Gottes großen Zorn zu erkennen. Möglicherweise waren
auch sie der Ansicht, daß Politik und Glaube zwei ganz verschiedene

Dinge seien. Es wird ja seinen Sinn haben, daß der Prophet
Gott immer wieder als den Herrn der Heerscharen, den Herrn
Zebaoth, namhaft macht. Er soll sein Volk daran erinnern, daß

Gott ein Herr ist über alle Heere im Himmel und auf Erden, ein

Herr, der den Kriegen steuert und vor dem die Völker sind wie
Tropfen am Eimer. Ihm auch in politischen Belangen Vertrauen
zu schenken, ist für den, der Gott als diesen Herrn, den Herrn
Zebaoth, kennt, nicht Schwärmerei, sondern allerbeste Bealpolitik.

6



Aber von dieser Erkenntnis war bei den ins Heilige Land
Zurückgewanderten wenig vorhanden. Mit Ägypten ließ sich zwar
jetzt nicht mehr paktieren; denn auch am Nil zählten sie die Jahre
nach dem Perserkönig Darius. Und doch waren diese Heimkehrer,
die es unternommen hatten, ihre alte Heimat neu aufzubauen,
bereits wieder im Denken jener Väter befangen, die sich von Gott
in ihre politischen Geschäfte nicht wollten dreinreden lassen.

Sacharja hat allen Grund, ihnen als erstes das eine zu sagen, daß
sie umkehren sollen. «Kehret um zu mir, spricht der Herr der
Heerscharen, so will auch ich zu euch umkehren, spricht der Herr
der Heerscharen.»

Daß ein Prophet in Israel Umkehr fordert zu Gott war für Sa-

charjas Zeitgenossen sicher keine Überraschung. Die nämliche
Forderung hatten die Propheten stets gestellt. Stärker wurden sie

vermutlich dadurch betroffen, daß Sacharja davon die Umkehr
Gottes zu seinem Volk abhängig machte. «So will auch ich zu euch
umkehren, spricht der Herr der Heerscharen.» Wie konnte einer,
der auch zu Israel gehörte, so etwas aussprechen? Standen sie

denn nicht von alters her mit Gott im Bunde Waren sie nicht seine
Auserwählten? Und stand es denn nicht gerade jetzt für jedermann
sozusagen greifbar vor Augen, wie kraftvoll Gott mit seinem Volke
war? Die unerwartete Heimkehr aus der Verbannung, der gelungene
Wiederaufbau im Heiligen Land, die politischen Erfolge, auf welche
man bereits wieder hinweisen konnte, man denke an den Aufstieg
Serubbabels und Josuas, waren das alles nicht deutliche Zeichen
dafür, daß man Gott auf seiner Seite hatte? So ist der Mensch, so

war er immer und überall. Einmal von der nationalen Leidenschaft
erfaßt, greift er kühn nach dem Namen Gottes, um ihn in seine
Pläne einzuspannen. Er kann sich gar nichts anderes denken, als
daß Gott mit ihm am selben Strick ziehen muß. «Gott mit uns!» —
auch das ist immer wieder eine beliebte nationale Losung gewesen.
Daß Sacharja diese Stimme auch vernommen hat an seinem Ort
und zu seiner Zeit, darf man als sicher annehmen. Er sagt dazu:
Ja, ja: Gott mit uns! — aber unter einer Bedingung: «Seid nicht
wie die Väter, denen die früheren Propheten gepredigt haben.»
Und Sacharja meint: umsonst, vergeblich gepredigt haben.

In der Tat, unmittelbar vor der Katastrophe vom Jahre 597

7



war in Israel die Stimme eines Jeremia zu vernehmen. Es genügt
ein Wort aus dem Jeremiabuch, um zu erkennen, auf welchen
Ton diese Prophetenstimme damals ausgerichtet war: «Geh, rufe
diese Worte gen Norden: Kehre wieder, Israel, du Abtrünnige,
spricht der Herr. Ich will nicht finster auf euch blicken ; denn ich
bin gütig, spricht der Herr, ich trage nicht ewiglich nach. Nur
erkenne deine Schuld, daß du dem Herrn, deinem Gott, die Treue
gebrochen» (Jer. 3, 11-13). Und während der notvollen
Verbannungsjahre, in der Zeit der sog. Babylonischen Gefangenschaft,
waren ebenfalls Propheten in Israel. Da war jener Unbekannte,
dessen Botschaft im zweiten Jesajabuch (Kap. 42ff.) niedergelegt
ist, und mit den Verbannten in Babylon war Ezechiel. Auch aus
der Predigt dieser Propheten sei im folgenden eine Probe
festgehalten: «Neigt euer Ohr und kommet zu mir, höret, so wird eure
Seele leben: ich will einen ewigen Bund mit euch schließen, getreu
der dem David verheißenen Gnade. Wie ich ihn für Völker zum
Zeugen gemacht, zum Fürsten und Gebieter von Nationen, so wirst
du Völker rufen, die du nicht kennst, und Heiden, die dich nicht
kannten, werden zu dir hereilen, um des Herrn, deines Gottes, um
des Heiligen Israels willen, weil er dich verherrlicht. Suchet den

Herrn, jetzt da er sich finden läßt; ruft ihn an, jetzt da er nahe ist»
(Jes. 55, 3-6). So Jesaja. Und endlich Ezechiel: «Kehret um und
wendet euch ab von all euren Missetaten, damit sie euch nicht ein
Anlaß zur Bestrafung werden! Werfet von euch all die Missetaten,
die ihr gegen mich begangen habt, und schaffet euch ein neues Herz
und einen neuen Geist! Warum wollt ihr denn sterben, Haus
Israel?» (Ez. 18, 30-31).

Diese wenigen Sätze aus drei Prophetenbüchern zeigen, daß der
Priestersohn Sacharja über das prophetische Wort, das die Väter
vernommen hatten, gut unterrichtet war und daß er aus voller
Sachkenntnis heraus das den Vorfahren gegebene Gotteswort
zusammengefaßt hat in die Worte: «Kehret um von euren bösen

Wegen und von euren bösen Taten.» Auf diese Ermahnung liefen
die Predigt eines Jesaja, Jeremia und Ezechiel tatsächlich hinaus.

Aber — so fährt Sacharja fort — im Blick auf die Väter: «Aber
sie gehorchten nicht und hörten nicht auf mich, spricht der Herr. »

— Auch das läßt sich anhand der genannten Prophetenbücher

8



belegen. Jeremia klagt — um nur ein Beispiel anzuführen — über
seine Volksgenossen, sie hätten rundweg bestritten, daß Gott so

sei, wie er in der Botschaft des Propheten in Erscheinung trete.
Sie glaubten, Gott besser zu kennen, und hatten ein ganz anderes

Bild von ihm als der Prophet. Jeremia sagt dazu: «Sie verleugnen
den Herrn und sprechen: «Das ist er nicht, und so übel wird uns
nicht gehen; Schwert und Hunger werden wir nicht sehen» (Jer.
5, 12). Und aus dieser selbstgefälligen Sicherheit heraus wurden
manche gegen die Propheten bisweilen recht ausfällig und gehässig.
Sie sagten — wieder nach Jeremia —: «Die Propheten sind Schwätzer

und haben auch Gottes Wort nicht» (Jer. 5, 13).

Sacharja knüpft nun an diesen Ungehorsam der Väter, der nicht
zu leugnen war, die kurze, aber herausfordernde Frage: «Wo sind

nun eure Väter?» Eine Antwort darauf war nicht erforderlich.
Jeder konnte sie sich leicht selber geben. Die Väter waren alle

gestorben, und die meisten von ihnen unter sehr traurigen
Umständen. Ihre Leichen lagen in fremder Erde begraben, wenn sie

überhaupt bestattet wurden. Ein deutlicher Wink an Sacharjas
Zeitgenossen, die bereits wieder in den Geleisen der Väter gingen.

Nun hat Sacharjas Frage einen Nachsatz: «und leben die

Propheten ewig?» Man hat diesen Anhänger immer als störend
empfunden, weil er das, was der Prophet mit seiner Frage aussagen
will, nicht nur abschwächt, sondern geradezu aufzuheben droht.
Geht man trotzdem davon aus, diese nachgestellte Frage sei von
Sacharja auch gestellt worden und gehöre zu seiner Bede, dann
wird man versuchen müssen, ihr den Sinn einer Mahnung zu
geben; etwa so: kaufet die Zeit aus, jetzt, da wieder ein Prophet
unter euch ist, der euch Gottes Wort sagt, höret auf ihn! Seid

nicht wie die Väter, denen gerade das zum Verhängnis geworden
ist, daß sie dem prophetischen Wort keine Beachtung schenken
wollten. Zieht Nutzen aus dem Wort des Gottesmannes, solange
ihr ihn habt. Ewig leben wird er ja nicht2. Allein, bei dieser an
sich möglichen Deutung macht die Verbindung mit dem folgenden
Vers wieder erhebliche Schwierigkeiten: «Doch meine Worte und

2 So hat neulich Hellmut Frey interpretiert: Die kleinen nachexilischen
Propheten 1941.

9



meine Beschlüsse, die ich meinen Knechten, den Propheten,
aufgetragen — nicht wahr, die haben eure Väter ereilt.» —

Am besten fährt man, wenn man die Frage: «und leben die
Propheten ewig?» als Störung der Prophetenrede stehen läßt, sie
auffaßt als Zwischenruf aus dem Volk, zu dem Sacharja spricht.
Für diesen durchaus einleuchtenden Weg, den vorliegenden Text
zu erklären, kann man sich auf die älteste jüdische Tradition
berufen3, und — was wichtiger ist — die Schwierigkeiten lösen sich.
Wir kommen so zur folgenden Deutung: das Volk, an das Sacharja
mit seiner ersten Rede sich wendet, läßt sich seine Behauptung,
die Väter seien im Elend gestorben, weil sie der Stimme ihrer
Propheten nicht glaubten, nicht gefallen. Es wendet ein, den

Propheten sei es schließlich selber nicht besser gegangen, auch sie

seien umgekommen, worauf Sacharja antwortet: Jawohl, aber das

Wort der Propheten, nicht wahr, das hat trotzdem recht behalten,
und das so sehr, daß selbst unter den Vätern manche umkehrten
und anerkannten: «Wie der Herr der Heerscharen sich vorgenommen

hatte, uns zu tun nach unserem Wandel und nach unseren
Taten, so hat er uns auch getan. »

Einige Ausleger haben freilich das: «sie kehrten um...» in V. 6

auf die Zuhörer des Propheten Sacharja bezogen und haben ihm
deshalb schon bei seinem ersten Auftreten einen durchschlagenden
Erfolg zugeschrieben. Darnach wäre es also Sacharja ergangen wie
einst dem Propheten Jona in Ninive. Das ist aber hier kaum die

3 Vgl. Talmud Bab. Sanhédrin, 105: «Rabh sagte: Eine trotzige Antwort
gab die Gemeinde Jisrael dem Propheten. Der Prophet sprach nämlich zu
Jisrael: Tut Buße; wo sind denn eure Vorfahren, die gesündigt haben!?
Diese erwiderten: Wo sind denn eure Propheten, die nicht gesündigt haben!?
Denn es heißt: eure Vorfahren, wo sind sie, und eure Propheten, leben sie
denn ewig?» Diese Erklärung ist auch von dem jüdischen Gelehrten David
Kimchi (1160—1235) in seinem Sacharjakommentar übernommen worden:
«Unsere Rabbinen, gesegnet sei ihr Andenken, haben die Worte: Die
Propheten, wo sind sie? erklärt als eine Antwort des Volkes. Die Worte bedeuten,

daß Israel dem Propheten entgegnete. Er sagte : Kehret um, denn eure
Väter haben gesündigt und wo sind sie jetzt? Das Volk erwiderte: Und
die Propheten, die nicht gesündigt haben, wo sind sie?» — Von den christlichen

Auslegern hat in neuerer Zeit Friedrich Karl Keil (1807—1888) diese

altjüdische Interpretation übernommen.

10



Meinung. Man wird gut tun, die Umkehr, von der Sacharja spricht,
auf die Väter zu beziehen4. Dabei ist freilich zu bedenken, daß diese

Umkehr zu spät kam, d. h. erst nachdem ihnen Gott nach ihrem
Wandel vergolten hatte. Erst als sie tief in dem Gericht drin-
steckten, das ihnen die Propheten für den Fall des Ungehorsams
angedroht hatten, kamen sie zur Erkenntnis.

Diese Umkehr der Väter vermochte also am Schicksal Israels
nichts mehr zu ändern. Aber, weil Gott ein Gott ist, der Israels
gedenkt, in dessen Gedanken und Plänen — so könnte man auch

sagen — sein ersterwähltes Volk einen ganz besonderen Platz hat,
darum ist Israels hartes Los wieder gewendet worden. Es wurde
ihm die Freiheit zur Rückkehr an den Jordan und zum Wiederaufbau

der alten Heimat gegeben. Weil Gott ein Gott ist, der
Israels gedenkt, darum ist es für alle anderen Völker stets von
schicksalshafter Bedeutung gewesen, wie sie sich gegenüber den
Juden eingestellt haben. Weil Gott ein Gott ist, der Israels gedenkt,
darum hat dieses Volk nicht nur jene siebzigjährige Gefangenschaft
im Reiche Babylon überlebt, sondern auch die annähernd 2000

Jahre währende Zerstreuung unter die Völker der Erde. Weil Gott
ein Gott ist, der Israels gedenkt, darum stehen wir heute vor der

auffälligen Parallelität seiner geschichtlichen Situation zu damals,
als der Prophet Sacharja zu reden anhob. Oder sind diese Heimkehr
und dieser Wiederaufbau der alten Heimat nach 2000 Jahren
Zerstreuung nicht auffällig und wunderbar genug. Wer mag behaupten,
beides habe seinen Grund nicht in der durch nichts begründeten
Treue Gottes, der ein Herr ist über alle Heerscharen, die sichtbaren
der Erde und die unsichtbaren des Himmels?

4 Rothstein und Nowack machen dagegen geltend, daß es nicht angehe,
von einer Umkehr der Väter zu sprechen, weil dies dem widerspreche, was
Sacharja vorher (V. 4) über die Väter gesagt habe. Vgl. dazu Duhm, der
diese Erwägung abweist.

11


	Aus der Botschaft des Propheten Sacharja

