Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 14 (1958)

Artikel: Welche Bedeutung hat Israel im Heilsplan Gottes?
Autor: Bergmann, Hellmuth

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961062

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WELCHE BEDEUTUNG
HAT ISRAEL IM HEILSPLAN GOTTES?

Von HErnnmMuTH BERGMANN, Frankfurt a. M.

Wenn wir der Frage: Welche Bedeutung hat Israel im Heils-
plan Gottes? nachsinnen wollen, ist es vielleicht fiir uns angezeigt,
zuerst uns daran erinnern zu lassen, welche unmenschlichen Qualen
die Glieder des Volkes Israel in der jiingsten Vergangenheit durch
Glieder unseres deutschen Volkes haben erleiden miissen. Statt vieler
Worte soll hier nur die Tatsache erwidhnt werden, dal} iiber 5 Mil-
lionen Juden unter der Regierung Hitlers haben das Leben lassen
miissen. Von den seelischen Qualen mag uns ein Gedicht aus dem
Ghetto Warschaus etwas vor die Seele stellen und auf unser Gewis-
sen legen. ks lautet:

...In der engen Ghettogasse
herrschte langst der Selbstmordwahn,
und es bot so mancher blasse

Junge Zyankali an.

Wer will Zyankali kaufen?

Sachlich klang das Angebot. . .

Statt zum Foltertod zu laufen,

wihle man den leichten Tod.

Ihr, im Ghetto, deckt euch alle

gut mit Zyankali ein,

und es wird euch einst im Falle

der Vernichtung leichter sein!
...Und man sah dann, schmerzdurchdrungen,
bald das Ende von dem Lied,

und die Zyankalijungen

standen auch in Reih und Glied —
Traurig stellten sie die Frage:

Wer hat Zyankali, wer?

Denn sie hatten an dem Tage

selbst kein Zyankali mehr.

129



Nicht wahr, wir fithlen alle: nur mit aufrichtiger Ehrfurcht vor
dem Volke Jesu und mit tiefer Traurigkeit iiber die Schuld an
Israel konnen wir iiberhaupt von der Stellung Israels im Heilsplan
Gottes sprechen. Wir fragen uns, wie war es nur moglich, dal unser
Volk, das einen Goethe und einen Schiller seine groften Dichter
nennt und in dessen Mitte ein Lessing als bahnbrechender Geist
wirkte, zu solchen Taten schwieg, wie sie in seiner Mitte vor 20
Jahren geschehen sind ? Dabei hitte doch ein Blick in die Geschichte
geniigen miissen, um uns die richtige Stellung zu zeigen, die Stel-
lung, die Solowjow in seinem Traktat von 1884 auf die knappe
Formel gebracht hat: «Es ist nicht an uns, die Juden zu beschul-
digen. Zeigt ihnen lieber ein ihnen spiirbares und sichtbares Chri-
stentum, zeigt ihnen die christliche Tat.»

Zum anderen wollen wir uns bei dieser Frage stets vor Augen
halten, daB3 die Tatsache der uniibersehbaren Vielheit der Religionen
auf der Erde die Beantwortung der Frage nach Gottes Heilsplan
und der Stellung Israels darin gegeniiber friitheren Zeiten wesentlich
erschwert. Wenn wir wirklich einen inneren Gewinn von unserer
Besprechung haben wollen, miissen wir es wagen, die gestellte
Frage auf weltweitem Hintergrund zu sehen.

Hier erhebt sich die Frage, welche Gesetze wir in der geschicht-
lichen Entwicklung der Menschheit als entscheidend wirksam an-
erkennen wollen. Es ist bekannt, dall Hegel gelehrt hat, die Ge-
schichte der Menschheit wickle sich wie ein logischer Prozel in
Satz, Gegensatz und Vermittlung ab. Diese Auffassung scheitert
an dem Vorhandensein des israelitisch-jiidischen Volkes im Raum
der Geschichte ebenso wie an der Erscheinung Jesu Christi und der
des nach seinem Namen genannten Christentums. Denn unmaglich
kann man diese beiden Erscheinungen als Auswirkungen dieser
Gesetzméfligkeit erkliren. Man wiirde ihr Wesen, die einzigartige
Einmaligkeit, dabei iibersehen miissen. Aber auch der andere Ver-
such der Einteilung der Geschichte, den der russische Denker
Dostojewski in seinem Roman «Die Damonen» macht, erweist sich
gegeniiber diesen beiden Erscheinungen als unzulidnglich. Dosto-
jewski wollte die Menschheitsgeschichte in zwei Hélften einteilen:
vom Gorilla zum Menschen und vom Menschen zum Gorilla. So
bestechend diese Einteilung auf uns im ersten Augenblick zumal

130



im Jahrhundert der weltweiten Vernichtungskriege zu sein scheint,
so halt sie einer griindlichen Priifung nicht stand. Allein die Frage,
wo man den entscheidenden Einschnitt machen soll, zeigt die
innere Unmoglichkeit dieser Idee.

Zwei Tatsachen miissen klar gesehen und allen Fehlansichten
gegeniiber festgehalten werden. Es ist weder die Erscheinung der
israelitischen Religoin noch die Jesu Christi und des Christentums
durch frithere unvollkommenere Zustinde vorbereitet worden.
Sondern das Wesen der alttestamentlichen Religion und das Wesen
Jesu und des Christentums sind plétzliche gottliche Erscheinungen
im Raum der Geschichte. Wenn schon die Produktionen des Genies
den Charakter des unmittelbar Erleuchteten an sich tragen, wieviel
mehr gilt das von den beiden genannten Erscheinungen! Ist uns
das erst einmal klar, dann sind wir an den einzig richtigen Standort
gelangt, von dem aus wir uns der uns beschiftigenden Frage mit
der Hoffnung zu einer gerechten Beurteilung zu kommen tiberhaupt
nihern kénnen. Denn diese Einsichten fithren uns zu der Erkenntnis
der Richtigkeit der Idee der gottlichen Offenbarung in der Geschichte
Israels und in der Person unseres Heilandes Jesu Christi. Klassisch
kurz und eindeutig klar ist diese Idee ausgedriickt im Anfang des He-
braerbriefes: «Nachdem vorzeiten Gott manchmal und mancherlei
Weise geredet hat zu den Vitern durch die Propheten, hat er am letz-
ten in diesen Tagen zu uns geredet durch den Sohn.» Wir miissen uns
entscheiden: entweder wir nehmen diese Geschichtsdeutung an und
lassen uns von ihr den Sinn erschlieBen der géttlichen Offenbarung in
der Geschichte Israels und in der Erscheinung Jesu Christi oder wir
miissen auf eine unser geschichtliches Denken und unsere religitsen
Bediirfnisse befriedigende Deutung der Geschichte und des Phéno-
mens der Religion iiberhaupt verzichten. Und ebenso kurz und klar
ist das Ziel der gottlich geordneten Geschichte Israels und der Sinn
der Erscheinung Jesu Christi gesagt in dem Worte Pauli im 1. Thimo-
theusbrief im 2. Kapitel: «Gott will, dal allen Menschen geholfen
werde und sie zur Erkenntnis der Wahrheit kommen.»

Von diesen Voraussetzungen aus wollen wir nun versuchen,
tiber die Bedeutung Israels im Heilsplan Gottes zu sprechen.

Den Anfang der Geschichte Israels wird man in der Bundstiftung
zwischen Gott und Abraham erblicken miissen. Will man den Ver-

131



such machen, Abrahams Zeit im Raum der Geschichte zahlenméGig
festzulegen, so wird man auf Grund der Angaben iiber das Alter der
Erzviter im 1. Buch Moses und der Annahme, dall Moses etwa
um 1350 v. Christi Geburt gewirkt hat, in die Zeit zwischen 1850
bis 2000 v. Christi Geburt zuriickgefiithrt. Ohne dall wir dieser
Ansetzung zuviel Gewicht beilegen wollen, soll sie uns eine kleine
Hilfe sein, die Bedeutung dieser biblischen Uberlieferung in ihrer
religitsen Umwelt einmal zu sehen. 2000 vor Christi Geburt be-
finden wir uns in der Zeit der Bliite der dgyptischen Herrschaft.
Religios gesehen tief in der Vermischung von Religion und Magie.
Nirgends konnen wir, soweit unsere geschichtliche Kenntnis reicht,
in dieser grauen Vorzeit Ansitze zu einer Religion finden, deren
Waurzel Gottgehorsam aus Gottvertrauen war. Nun berichtet
die Bibel, daf3 in dieser Zeit der Herr zu Abraham sprach: Gehe
aus deinem Vaterland und von deiner Freundschaft und aus deines
Vaters Hause in ein Land, das ich dir zeigen will. Und ich will
dich zum groBen Volk machen und will dich segnen und dir einen
groffen Namen machen und sollst ein Segen sein. Ich will segnen,
die dich segnen und verfluchen, die dich verfluchen; und in dir
sollen gesegnet werden alle Geschlechter auf Erden. Sobald wir
uns einmal an die zeitlichen Verhéltnisse, an die Umwelt, in der
dies geschehen ist, erinnern, fithlen wir doch — und darauf kommt
es wesentlich an — die ungeheuerliche Einzigartigkeit dieser Tat-
sache. Es wird erzihlt, dal Gott von dem Erzvater Abraham eine
Tat kithnen sein und das Leben der Seinen geradezu geféahrdenden
Gehorsams verlangt und ihm eine Verheilung gibt, die alle Hr-
wartungen und Hoffnungen {iibersteigt. Die Religion des Gott-
gehorsams aus Gottvertrauen ist damit ins Leben gerufen. Und
zugleich ist damit in typologischer Weise das Wesen der alttesta-
mentlichen Religion herausgestellt. Nimmt man die andere Tat-
sache hinzu, daB sich die Verheilung Gottes an Abraham in einer
nunmehr fast 4000 Jahre umfassenden Geschichte tatsidchlich er-
fillt hat, und dafl die Warnung sich ebenfalls immer wieder im
Verlauf dieser Zeit bewahrheitet hat bis in unsere jiingste Gegen-
wart hinein, wovon wir selbst Zeugen sind, dann ist wohl gleich
bei diesem Anfang der Geschichte Israels unverkennbar deutlich,
daf die sonst iiblichen Deutungsversuche der Geschichte hier ver-

132



sagen. Nirgends finden wir in der Geschichte der Menschheit, soweit
sie uns bekannt ist, ein Ereignis, das damit verglichen werden
konnte. Das Eingreifen Gottes in die Geschichte als gottliche Ziel-
setzung dringt sich geradezu auf. Und wenn wir uns nun weiter
daran erinnern, daf} in der Geschichte Abrahams dann ganz person-
liche Ziige berichtet werden, wie dies, dall Abraham daselbst dem
Herrn einen Altar baute und von dem Namen des Herrn predigte,
daB er nach Agypten wegen einer Teuerung zog, wobei ihn Gott
vor den Folgen seiner Angst vor Pharao beschiitzen mulite, und
alles, was mit der Person Lots zusammenhéingt, und daB dann
von Sodom und Gomorra berichtet wird und daf die archiologi-
schen Forschungen das Vorhandensein der genannten Plitze be-
statigt haben, achtet man auf die schlichte und doch so anschau-
liche Erzéhlung von der Opferung Isaaks, gar nicht zu reden von
der wunderbaren Geburt dieses Isaak und der Ehrlichkeit, mit der
dabei von den Mingeln des Erzvaters und seiner Frau gesprochen
wird, und ruft man sich die tiefsinnige Deutung der Abrahams-
geschichte ins Gedéichtnis, Abraham glaubte dem Herrn und das
rechnete ihm Gott zur Gerechtigkeit, dann kann man doch nicht
anders als einsehen: wir stehen hier Tatsachen gegeniiber, die nur
als Ausflul gottlicher Offenbarung gewertet werden koénnen. Es
ist unmaoglich, sie rein menschlichem Denken entsprungen anzusehen.

Ohne im einzelnen nun den Erzvitergeschichten nachgehen zu
konnen, sei nur kurz darauf hingewiesen, daf3 das Wesen der Reli-
gion als Gottvertrauen immer wieder herausgestellt wird. Fast
rithrend ist das in der Geschichte von der Brautwerbung fiir Isaak,
wobei uns zugleich eine Geschichte geschenkt ist, die die damaligen
Brauche bei solchem Anlafl festhilt, fast ergreifend, um nicht zu
sagen erschiitternd in dem Gebet Jakobs: «Ich bin zu gering aller
Barmherzigkeit und Treue, die du an deinem Knechte getan hast»
und in dem Worte: «Ich lasse dich nicht, du segnest mich denny,
einem Wort von seiner Zeit weit vorauseilender Glaubenstiefe.
Und wie fein ist der Glaube an Gottes Vorsehung und erziehliche
Weisheit in der Josephsgeschichte dargestellt, so dal man mit
Recht diese Geschichte als den ersten religiosen Erziehungsroman
bezeichnet hat. Und das Merkwiirdige ist dabei: alles ist so planvoll,
hinter allem steht spiirbar eine leitende Hand.

133



Doch wenden wir uns nun der Gestalt des Moses zu, die Michel-
angelo so vollendet dargestellt hat, da man beim Anblick dieses
Werkes das Gefiihl hat: Ja so mull er wirklich ausgesehen haben.
Moses, der erste Botschafter Gottes im Alten Testament, ist doch
einer der grofften Wohltiter der Menschheit. Man kann ihn gar
nicht anders sehen als den Uberbringer gottlicher Geschenke, deren
Segenswirkungen in den dreieinhalb Jahrtausenden noch nicht
erschopft sind. Wir beginnen mit dem offenkundigsten Gottes-
geschenk, das er iibermittelt hat, mit dem Gottestag. Der Gottestag,
nicht in erster Linie als Tag der Ruhe, sondern als Tag der Stille,
an dem Gottes Wirklichkeit hineintritt in diese arme Welt, welch
eine Gabe! Kann es wundernehmen, dal3 sein Volk allen Anfein-
dungen zum Trotz an diesem Geschenk unverriickbar festgehalten
hat? Ist es erstaunlich, dal dieses Geschenk Gottes in die Religion
des Christentums und des Islams iibergegangen ist? Dann das zweite
Geschenk Gottes: der Glaube an die Einzigkeit Gottes. Vergegen-
wirtigen wir uns doch die Verhiltnisse der Antike. Uberall herrschte
damals der Glaube an viele Gotter, die iiberdies noch geschlechtlich
differenziert waren. Und neben diesem Glauben an viele Gotter
der andere an die bosen Geister, die die Menschen in Furcht und
Angst hielten. In diese Welt wurde durch Moses auf Grund gott-
licher Offenbarung hineingesprochen die Forderung: Du, mein
Volk, darfst nur einem Gott dienen und sonst keinem mehr. Und
zu diesem einen Gott darfst du beten, darfst mit ihm reden. An ihn
bist du gebunden in deinem Handeln. Also Glaubenssicherheit,
Gebetsgemeinschaft und sittliche Gebundenheit in einem. Und
dazu das dritte Geschenk, die Offenbarung der Geistigkeit Gottes.
Die Religionen des Altertums sind ohne Gottesbild nicht denkbar.
Die Statue steht im Mittelpunkt der Gottesverehrung, die Hohe
des Gotterfestes wird erreicht, wenn das Gottesbild entschleiert
wird und sich die glaubige Schar verziickt zu Boden wirft, weil sie
ihren Gott geschaut hat. Moses hat durch das Verbot, sich von Gott
ein Bildnis zu machen, seinem Volk einen durch nichts damals
vorbereiteten Weg gewiesen und auf diesem Wege, der ein ganz
einsamer fiir sein Volk war, und der einen groflen Verzicht in sich
schlof, den Verzicht auf die kiinstlerische Gestaltung von Gottes-
statuen, zunichst sein Volk und dann alle Vélker, die durch die

134



Annahme des Christentums in seine Fullstapfen traten, zu der Er-
kenntnis von dem unvergleichlichen vollendeten Geheimnis des
Gottlichen gefiihrt. Wieder spiiren wir: diese Erkenntnis kann nicht
das Ergebnis einer vorwirtsdringenden Entwicklung gewesen sein.
Denn nirgends sind solche Spuren nachweisbar in der Religions-
geschichte. Sie ist das Geschenk gottlicher Offenbarung. Es war
Gottes Wille, daBl er gerade diesem Volk diese Erkenntnis iiber-
mitteln lieB. Aus eigenem Ringen wire die Menschheit nie vorge-
stoBlen dazu, hitte sich nie befreit aus Heldenverehrung, Angst
und Magie, Zauber- und Beschworungsunwesen. Aus eigenem wére
sie nie dahin gekommen, die Unlosbarkeit von Gotteswillen und
menschlicher Sittlichkeit zu erkennen. Und nun noch das Gottes-
geschenk seiner religios und staatsménnisch gleich groBen Idee,
der Idee: Gottes Volk in Gottes Land. Diese Idee ist ihrem Wesen
nach so aus ihrer Zeit herausgenommen, so ohne jede Spur von
Vorgéngen, daBl wieder ihr Offenbarungsursprung aufleuchtet.
Und wem das noch nicht geniigt, um sich von ihrem géttlichen
Ursprung zu iiberzeugen, den diirfen wir bitten, daran zu denken,
daB diese Idee bis heute von ihrer faszinierenden Kraft nichts ein-
gebiiBt hat, daf sie noch heute nicht bloB das jiidische Volk in
Bann zieht, sondern auch mitgestaltend an den Enderwartungen
des christlichen Glaubens wirksam ist. Wenn man so versucht, der
Gestalt des Moses gerecht zu werden, fiihlt man doch deutlich:
das alles ist nicht zu erkliren als Ergebnis menschlichen Suchens
und Ringens. Die Zielstrebigkeit und der geistige Gehalt dessen,
was an den Namen des Moses gekniipft ist, 148t uns nicht bloB
ahnen, sondern dringt uns geradezu auf die Erkenntnis des gott-
lichen Heilsplanes im Raum der Menschheitsgeschichte.

Und dieser Eindruck verstirkt sich nun von Schritt zu Schritt,
wenn wir uns den Gestalten der Propheten, wie sie uns das Alte
Testament schildert, ndhern. Da ist der prophetische Geschichts-
schreiber, dessen Hand wir die Komposition der geschichtlichen
Biicher des Alten Testamentes verdanken, als erster zu erwéahnen.
Es ist in unserem Zusammenhang nicht erforderlich, die literarische
Bedeutung seines Werkes zu wiirdigen. Darum erwéihnen wir nur
am Rande, gleichsam im Voriibergehen, dafl sein Werk natiirlich
auch als Volksbuch und Menschheitsbuch seine Bedeutung hat,

135



dall der Verfasser ein grofler Kiinstler war, der unter den Erzahlern
der Weltliteratur an vorderster Stelle steht. In unserem Zusammen-
hang geht uns aber vor allem die religiose Bedeutung seines Werkes
an. Reiht er auch teilweise nur lose Kinzelgeschichten aneinander
und bringt selten Geschichten in ausfiihrlicherem Zusammenhang,
wie etwa die Abrahams- und Josephsgeschichte oder die des Konigs
Saul und David, so will er doch den fortschreitenden Gang des
gottlichen Werkes an seinem Volke darstellen, wodurch die Einheit
seines Werkes nicht blof eine kiinstlerische, sondern im tiefsten
Grunde eine religiose ist, die in der Einheit Gottes begriindet er-
scheint, der die Geschichte der Menschheit, seines erwihlten Volkes
und der erwithlten geistigen Gestalter derselben leitet. Es ist Gottes-
geschichte, was er schreibt, und darum hat sein Werk nicht blof3
zeitlose Bedeutung, sondern ist ein Zeugnis gottlicher Offenbarung.
Nur wer sich bemiiht, diesen Gottesschatz in ihm zu heben, wird
ihm gerecht und dem, der verborgen den Griffel des Schreibers
gefithrt hat.

Lassen sie uns nun bei der Gestalt des Propheten Elia einen
Augenblick verweilen. Elia ist ganz vom gottlichen Geheimnis
umwoben. Er lebt eigentlich nicht in der Welt. Daher glaubt man
das Unglaublichste von ihm und traut ihm das Unmoglichste zu.
Kommt die gottliche Hand iiber ihn, so liuft er dem koniglichen
Wagen voraus vom Karmel bis Iesreel, reicht ihm ein Engel einen
Krug Wasser, so lauft er in der Kraft dieser Speise 40 Tage und
40 Nachte. Wo er erscheint, geht die Kraft Gottes von ihm aus,
dem Gottgehorsamen zum Segen, dem Gottwiderstrebenden zum
Fluch. Und wehe dem, der den Boten Gottes anzutasten wagt.
Es ist fiir Ahab selbstversténdlich, daf Elia die Hungersnot ge-
bracht hat und daf} er sie auch aufheben kann. Die Elemente
sind dem Manne Gottes untertan, die Geschopfe dienen ihm, ja
er hat sogar Macht iiber den Tod.

Da uns aber unser Erloser es zur Pflicht gemacht hat, nicht an
den Wundern und Zeichen héngen zu bleiben, so miissen wir auch
bei ihm tiefer graben. Warum hat Gott diese Personlichkeit seinem
erwahlten Volk geschickt und was ist der Inhalt seiner Botschaft
an sein Volk? Von anderen Propheten sind uns mehr Worte iiber-
liefert als von ihm, unleugbar. Daran erkennen wir: Elia ist Bot-

136



schafter der Tat. Seine Taten bringen Kunde von Gott. Hatte
Moses den einmaligen Auftrag gehabt, Israel gewissermallen fiir
Gott zu erringen, so hatte Elia den, dies Werk weiterzufiihren
und das Erbe rein zu erhalten. Denn es war Gottes Wille, dal3
durch das Werk, das er Moses aufgetragen hatte, nicht nur Israel,
sondern die ganze Menschheit gesegnet werden sollte. Die ganze
Menschheit sollte zum Glauben an den einen Gott auf rein geistiger
Grundlage kommen und zur inneren Bejahung der 10 Gottesgebote.
Diesen Auftrag hat Elia als treuer Wachter des anvertrauten Got-
teserbes kraftvoll durchgefithrt. Wir sehen ihn in machtvollen
Auftritten vor dem Volk, vor dem Konig und seinem Gott. Israel
stand in den Tagen des Elias in der akuten Gefahr der Religions-
mischung. Kein Mensch in der antiken Welt hitte etwas bei dieser
Entwicklung verwunderlich gefunden. Bedroht von den Syrern
schloB Israel ein Biindnis mit dem phonikischen Tyrus. Das poli-
tische Biindnis schlof nach damaligem Brauch das religiose von
selbst in sich. Dadurch war das Werk des Moses in seinen Grund-
lagen bedroht. Dagegen erhob sich Elia. Das Volk stand nicht hinter
ihm. Es hinkte auf beiden Seiten. Es wich einer Entscheidung aus
und vertraute der politischen Leitung seines Konigs. So rief Gott
Elia auf den Plan. Er hatte fiir den Fortbestand der Religion
Israels im Geiste des Moses zu kampfen. Das war sein klarer
Gottesauftrag. In Erfiilllung dieser Lebensaufgabe durfte Elia die
Gotteserkenntnis um einen Schritt vorwirtsfithren oder, anders
ausgedriickt, er durfte die nachst hohere Stufe der Gotteserkenntnis
offenbaren. Er durfte das Volk Israel erkennen lassen, daBl es nur
einen Gott gibt. Beachten wir: die entscheidende Frage, die Elia
stellt, lautet: Ist Jahwe Gott oder ist Baal Gott? Elia liBt also
vor der Menge die Frage offen, nur eins a8t er deutlich aufleuchten,
dies, dafl es unmoglich ist, dal beide, Baal und Jahwe, Gott sein
konnen. Nur einer kann es sein. Damit ist im Grundsatz von Elia
die monotheistische Idee enthiillt. Und noch eine andere Erkenntnis
hat dieser gewaltige Kampfer fiir Gottes Ehre freilich erst am Ende
seines Wirkens durch Gott geschenkt erhalten, eine Erkenntnis,
die eine Wende in der israelitischen Prophetie bedeutet hat und
ihre letzten Auswirkungen in Gethsemane gefunden hat. Wir er-
innern uns, daf} Elia miide und wund vom dauernden Kiampfen

137



schlieBlich zusammenbrach und vor seiner Todfeindin Isebel ge-
flohen ist. Da begegnete ihm Gott am Horeb, nicht im Sturm,
Erdbeben und Feuer, sondern im sanften Wehen. Damit offenbarte
Gott seinem treuen Knecht — denn das ist er trotz seines uns
menschlich erschiitternden Zusammenbruchs geblieben —, dafl der
Kampf fiir Gott nicht mit dullerer Gewalt, nicht mit der Gewalt
des Schwertes, sondern mit rein innerlichen Waffen gefithrt werden
soll. Fiihlen wir die leitende Hand Gottes in solchen Offenbarungen ?
Fiihlen wir, wie Gott alles zielbewuBt einem Ziel zufiihrt? Sehen
wir uns in der damaligen religiésen Welt um. Noch war nirgends
eine auch nur annahernd tiefe Gotteserkenntnis in der Welt auf-
geleuchtet. Nach Elia haben die Propheten Israels nie mehr das
Schwert gebraucht, weil die Botschafter Gottes eine neue Weisung
erhalten hatten. Es ist denkwiirdig, dafl die neue Weisung gerade
an den Propheten erging, dem der Kampf das Element seines
Lebens war. Das bestétigt uns wieder, worauf wir schon o&fters
hinweisen durften. Die neuen Stufen der Gotteserkenntnis sind
nicht ein Ergebnis einer innerreligiosen Entwicklung, sondern
miissen auf unmittelbares Eingreifen Gottes selbst zuriickgefiihrt
werden. Wir verstehen, dall es ein richtiges Empfinden des Volkes
der Erwihlung war, wenn es dieser Gestalt nach Moses den zweiten
Platz unter den Trégern der Offenbarung Gottes gegeben hat.
Wenn wir uns nun den Propheten von Amos bis Deuterojesaja
zuwenden, so kdnnen wir vorwegnehmend dies sagen: die Offen-
barung Gottes ist durch sie in mehr als einer Hinsicht erweitert
worden. Was keimhaft schon im Werke des Moses enthalten war,
wurde durch sie sichtbar. Zug um Zug des gottlichen Wesens ent-
hiillte sich durch ihr Wirken. Dall dabei die Tatsache urséchlich
mitwirkte, da sich diese Propheten vor Fragen gestellt sahen in
ihrer Zeit, die noch nicht im Blickfeld des Moses lagen, ist fiir den,
der geschichtlich zu denken gelernt hat, nicht iiberraschend. Solche
Fragen sind: Religion und Kultur, Glaube und Politik, Gott und
Weltmacht und andere mehr. Wenn auch die Kultur des alten
Orients zur Zeit des Moses viel bedeutender war, als unsere Vor-
viter wufiten, so war doch das Kulturleben, die soziale Schichtung
und die Bildung Israels im §. und 7. Jahrhundert fortgeschrittener
als um das Jahr 1300 v. Chr., und daraus ergaben sich viele neue

138



Aufgaben. In der Bewiltigung dieser Aufgaben erwuchsen den
Propheten neue Krifte und neue Erkenntnisse. So haben diese
Propheten den monotheistischen Glauben, die Universalitit des
Heils und den die Geschichte gestaltenden Willen Gottes klar er-
kannt. Durch sie ist das Gesetz der 10 Gebote zum Weltsittengesetz
geworden, sie haben Religion und Magie endgiiltig geschieden, sie
haben den Erwiahlungsgedanken mit dem Inhalt der Verantwortung
und des Zeugenberufes erfiillt. Durch ihr Wort wurde das Schuld-
bewuBtsein des Volkes und des einzelnen vertieft, die Erlosungs-
sehnsucht geweckt und der Glaube an eine Enderlosung ausge-
breitet und geldutert. Des Amos Hammerschlag gegen den frommen
Kultglauben, Hoseas Erkenntnis von der Heiligkeit Gottes in
seiner Langmut, Jesajas Glaubensbotschaft als gestaltende und
bestimmende Kraft der Politik, Jeremias Weissagung vom neuen
Bunde, Hesekiels erschiitternde BuBpredigt sind Stationen auf
diesem Wege, an dessen Ende die Heilseinladung der Welt aus dem
Munde des unbekannten Propheten steht, dessen Worte uns im
zweiten Teil des Jesajabuches erhalten sind.

Es sei gestattet, auf einige Ziige etwas nédher einzugehen. Wir
sahen schon, dafl aus dem Glauben des Moses, es gibt fiir Israel
nur einen Gott, bei Elias der andere geworden war: es ‘gibt nur
einen einzigen Gott. Nach den im antiken Geistesleben herrschenden
Anschauungen hétte der Jahweglaube mit der Katastrophe des
Volkes Israel 722 und Judas 587 untergehen miissen. Jahwe hat
versagt, so folgerte aus solchem Ausgang der antike Mensch. Es
ist ein Zeichen fiir das wunderbare Eingreifen Gottes, fiir seine
spiirbare Selbstoffenbarung, daf der Glaube an die Einzigkeit
Gottes in Jerusalem zu einer Zeit entfaltet wurde, als Jahwes
Macht duBlerlich vollig zertriimmert am Boden lag. In dem Augen-
blick, wo die Weltgotter der Siegmiichte leibhaftig in den Strafen
Jerusalems erschienen, siegte unbegreiflicher- und unerklarlicher-
weise der Glaube an Jahwe als Weltgott, dessen Willen und Zielen
auch die Michtigen von damals nur zu dienen hatten. Dieses Ein-
bauen der Weltméchte in den prophetischen Gottesglauben ist
etwas, was mit den Mitteln der Religionswissenschaft nicht zu
erkliren ist. Daneben steht die fortschreitende Uberwindung des
Geisterglaubens, die sich immer weiter klirende Gotteserkenntnis.

139



Noch vom Kénig Ahab konnte erzahlt werden, dal} sich unter den
Heerscharen Gottes der Liigengeist anbietet in die Propheten ein-
zugehen und so Ahab zu betdren. In spédterer Zeit wire solche
Erzdhlung undenkbar gewesen.

Auf ein Weiteres sei hingewiesen. Die Propheten von Amos an
sind in voller Schidrfe Propheten des Gerichtes. Wenn im Neuen
Testament Gottes Boten verkiindigen diirfen: Gott war in Christo
und versohnte die Welt mit sich, miissen sie im Alten Testament
den Zorn Gottes und sein Gericht verkiindigen. Doch bleiben sie
nicht bei der Verkiindigung des vilkischen Gerichtes stehen, sondern
sie predigen auch ein inneres Gericht. Sie wenden sich gegen die
frommste Frommigkeit ihrer Zeit, gegen den Tempelglauben, den
Erwihlungsglauben und den Zukunftsglauben. Diese ganze From-
migkeit, erklaren die Propheten fiir Menschenwerk und sind damit
geistige Vorbereiter der Verkiindigung Jesu, die sich auch gegen die
Frommsten seiner Zeit, gegen die Pharisier, gewandt hat. So steht
neben dem Offenbarungskampf Gottes gegen die falschen Welt-
gotter der alten Grofreiche die Offenbarung Gottes gegen die
selbstgewédhlte menschliche Frommigkeit. Dieser Kampf war
schwerer als der gegen Marduk und Babel. Er enthiillte dabei den
tiefen Abgrund menschlicher Siinde in seiner ganzen Furchtbarkeit.

Die Weissagung vom Untergang Israels und Judas hat sich
erfiillt. Die Propheten stehen heute noch vor uns als die Verkiinder
dieses Gottesgerichtes. Allein wir wiirden sie nicht richtig sehen,
wenn wir in ihnen nicht auch die Zeugen der géttlichen Gnade und
Botschafter des gottlichen Heils sehen wiirden. Schon ihre Sendung
ist ein Ausflul des gottlichen Erbarmens. Ihr schonungsloses
Gerichtswort ist letzter Rettungsversuch. Es soll die Gefahr des
Abgrundes zeigen, es soll noch in letzter Stunde Bulle wecken.
Die Propheten waren fest iiberzeugt, dall Gott sein Gerichtsurteil
sogar in letzter Minute noch d&ndern kénnte und wiirde, wenn sein
Volk Bufle tun wiirde, und dal} er die zum Gericht eingesetzten
Weltméchte in solchem Fall noch unmittelbar vor der Katastrophe
abberufen wiirde. Fiir sie war Gott nicht ein in unendlicher Ferne
thronendes, anteilnahmsloses Wesen, sondern heilige Personlichkeit,
bewegt von tiefem Erbarmen. So konnen die Gerichtsprediger mit-
ten in der Gerichtsgegenwart vom Heil sprechen. Urspriinglich

140



mogen diese Heilsweissagungen die schlichte Form gehabt haben,
die wir z. B. in Jeremia Kap. 32 finden, wo der Prophet einfach
schlicht sagt: «Noch soll man Héuser, Acker und Weinberge kaufen
in diesem Lande.» Fiir den Kriegsgefangenen und den Bedriickten
im vom Feind besetzten Land geniigt die einfache Befreiung. Sie
erfiillt sein Herz mit Jubel. Das tiefste Anliegen, das sie bei dieser
Heilspredigt bewegte, war: sie wollten die durch Moses von Gott
itberbrachte Religion iiber den vélkischen Untergang hinwegretten.
Tatséchlich ist ihnen dazu von oben die Kraft geschenkt worden.
Durch ihr Wort ist der volkische Untergang zu einer Kraft des
Lebens geworden. Es offenbarte sich, dall die Zerstérung der heili-
gen Stadt und des Tempels nur die Zerstérung der menschlichen
Frommigkeit brachten und dem prophetischen Anliegen Bahn
brachen. Um das ganz zu verstehen, brauchen wir nur die fast
gleichzeitig erfolgte Schicksalskatastrophe Ninives 612 und die
Jerusalems 586 zu vergleichen. Mit dem Fall Ninives sind das
Weltreich Assyrien und sein GroBgott Assur fiir immer dahinge-
fallen, aus dem Untergang Jerusalems dagegen erwuchs das geistige
Israel, das zu einem Knecht Gottes fiir die Welt werden konnte.
Unwillkiirlich denken wir an die gewaltigen Worte des grofen
unbekannten Propheten im 53. Kapitel des Buches Jesaja. Die
Geschlossenheit dieser Geschichtsauffassung hat etwas Uberwilti-
gendes. Daf} sie gestaltend auf die Geschichte eingewirkt hat, bedarf
wohl erst keines Beweises. Daf} sich die Propheten in ihren grofiten
Augenblicken ihrer weltgeschichtlichen Sendung bewufit waren,
mag uns das Wort des Jeremia im ersten Kapitel seines Buches
erharten. Da heiflt es: «Und des Herrn Wort geschah zu mir und
sprach: Ich kannte dich, ehe denn ich dich im Mutterleibe bereitete,
und sonderte dich aus. Siehe ich lege meine Worte in deinen Mund.
Siehe ich setze dich heute dieses Tages iiber Volker und Konigreiche,
daB3 du ausreillen, zerbrechen, verstoren und verderben sollst und
bauen und pflanzen.»

Aber der Glaube an Gottes Walten in der Geschichte wire nur
Stiickwerk, wenn er nicht durch den Glauben an ein Ziel Gottes
in der Geschichte gekrént wiirde. Der Glaube, dafl Gott alles in
allem ist, fithrt notwendig zu der GewiBlheit, dal das Ziel der
(eschichte der Sieg Gottes ist. Was ist nun dieses Endziel der

141



Geschichte bei den einzelnen Propheten? Eine Weissagung wie
Jeremia 31 zeigt uns, daBl die Propheten von dem kommenden
Gott doch etwas Neues erwarteten, obwohl fiir sie die Offenbarung
Gottes beim Auszug aus Agypten der Urquell war und blieb. Ein
neues war notwendig, weil es sich erwiesen hatte, dall das Volk
und die Menschheit zum Bunde mit Gott nicht fihig waren. Die
Weissagungen der Propheten lauten nicht immer gleich. Nur wenig
reden sie von volkischer Herrschaft, sie reden auch nicht von der
Seligkeit der Frommen; das war erst die Botschaft spaterer Psal-
men ; sie reden vielmehr von der Grindung der gottlichen Gemeinde
oder von den Menschen der neuen Stiftung als den Menschen des
Wohlgefallens. Aber das sind nur Nebentone. Die prophetische End-
verkiindigung weissagt vielmehr in ihren hchsten AuBerungen die
weltumfassende Weite der Offenbarung und des Heiles Gottes,
und iiber dem allen die Ehre Gottes, ihren Sieg und die ausschlief3-
liche Erhabenheit des Herrn. Schon in der Gegenwart singen die
Seraphim den Choral von der Herrlichkeit Gottes; aber wenn sein
Tag kommt, und damit die Zeit in die Ewigkeit miindet, dann wird
diese Herrlichkeit durch alles Dunkel der Stindenmacht, der Todes-
nacht und der Weltmacht sieghaft durchdringen. Verbunden
wurde diese Hoffnung auf den Endsieg Gottes mit der Person des
Messias. Wenn auch nicht alle Weissagungen, die die christliche
Gemeinde auf den Messias bezogen hat, urspriinglich von ihm ver-
meint waren, es sei nur an die Jesaja-Kap. 7 von dem Sohn der
Jungfrau erinnert, so ist doch das Bild des Messias in den soge-
nannten messianischen Weissagungen klar umrissen. Hesekiel
zeichnet ihn als Konig und Hirten, Micha sprach von der Herkunft
des Messias aus der Stadt Davids und der unbekannte Prophet,
von dem das 53. Kapitel des Buches Jesaja stammt, hat die tief-
sinnige Vision des leidenden Gottesknechtes geschaffen, tiber deren
Deutung unter den Lehrern der Schrift zwar verschiedene An-
sichten umgeheh, die wir Christen aber nicht lesen konnen, ohne
an unseren am Kreuze gestorbenen Heiland denken zu miissen.
Diese Messiasidee ist die geheimnisvolle Kraftquelle der israelitisch-
judischen Religion geworden. Sie ist es gewesen, die den Juden so
schwere Verfolgungen eintrug, weil sie milverstanden wurde als
Herrschaftsanspruch iiber alle anderen Volker. Zugleich ist sie aber

142



die Idee gewesen, aus der sich gerade in den Zeiten der Verfolgung
das israelitisch-jiidische Volk stirkende Hoffnung geholt hat. Ohne
diese Idee wire das Volk Jesu wohl lingst untergegangen. Denn
ein Volk lebt vor allem und zuerst von seinen Ideen.

Wenn wir nach dem Ursprung der messianischen Hoffnung
fragen, so wollen wir uns zuerst dessen erinnern, dafl wir zwar bei
mehreren Volkern Hoffnungsbilder von einem gliicklichen Zeitalter
finden, in dem Friede herrschen wird und in dem es keine Kriege
mehr geben wird. Aber das Besondere der alttestamentlichen
Messiasidee mufl darin erblickt werden, daf zu den Ziigen des
Konigs, des Hirten und héchsten Priesters das eigentlich gar nicht
dazu passende Bild des leidenden Gottesknechtes hinzugefiigt
wurde. Zugegeben, daB die theologische Wissenschaft sowohl der
christlichen als auch der jiidischen Religion noch im Ringen um
die Auslegung des 53. Kapitels des Buches Jesaja mitten drin steht,
das scheint allgemeine Ansicht allméhlich zu werden, dafl der
ungenannte Er, der Knecht Gottes, eine Einzelperson ist. Ist dies
richtig, dann ergibt sich folgende Deutung dieses tiefsinnigen Textes.
Der ungenannte Prophet ist tief durchdrungen von der Schwere
der Verschuldung seines Volkes. Nur durch ein einzigartiges Schuld-
opfer kann diese Schuld gesiihnt werden. Darum sendet Gott
seinen Knecht, der dieses Opfer bringt und die Strafe auf sich
nimmt. Indem Gott selbst diesen seinen Knecht sendet, hilft der
Allméchtige in eigener Person mit, dal die furchtbaren Folgen
der Verschuldung von dem Volke Gottes abgewandt werden. Die
Strafe liegt auf ihm, dem Knecht Gottes, dall wir — gemeint ist
offensichtlich vom Propheten sein Volk — Frieden hitten und durch
seine Wunden sind wir geheilt. Daf} es hier dem Propheten durch
Gottes Gnade geschenkt war, das Mysterium des Leidens Christi
im Geist zu schauen, erscheint mir aufler Zweifel. Das beweisen
doch die Einzelziige, die in das Bild des Gottesknechtes vom
Propheten eingezeichnet werden im Gehorsam gegen das, was er
schauen durfte. Beachten sie bitte: Da er gestraft und gemartert
ward, tat er seinen Mund nicht auf wie ein Lamm, das zur Schlacht-
bank gefithrt wird, und wie ein Schaf, das verstummt vor seinem
Scherer und seinen Mund nicht auftut. Oder am Schluf: er soll
die Starken zum Raube haben, darum, daf} er sein Leben in den

143



Tod gegeben hat und den Ubeltitern gleich gerechnet ist und er
vieler Siinden getragen hat und fiir die Ubeltiter gebeten. Und wie
tief ist die letzte Ursache der menschlichen Verschuldung gesehen
in den Worten: wir gingen alle in der Irre wie Schafe, ein jeglicher
sah auf seinen Weg. Darf noch darauf hingewiesen werden, daf der
Prophet die Erlosung als eine rein innerliche schaut? Die Strafe
liegt auf ihm, auf dal wir Frieden hétten, und durch seine Wunden
sind wir geheilt. Die Erlosung ist, da der Knecht von Gott gesandt
ist, allein Gottes Werk. Sie ist ein Gnadenakt Gottes, der alles
Denken tibersteigt. Werden wir nicht mit dieser Schau des Pro-
pheten an die Schwelle des Neuen Testamentes gefiihrt? Wenn
wir einmal in der uns geziemenden Ehrfurcht fragen, was diese
Worte fiir den Herrn auf dem Wege vom Abendmahlsaal nach
Gethsemane und auf dem Wege zu seinen irdischen Richtern und
beim Gang nach Golgatha gewesen sind, steigt uns eine Ahnung auf
von der Tiefe dieses prophetischen Gesichtes. Dall wir uns etwas
von der Zartheit der Urgemeinde schenken lieBen, die in der Er-
zihlung vom Kammerer aus dem Mohrenland bezeugt hat, wie
von heiligem Geheimnis durchwoben ihr dieses Kapitel des Alten
Testamentes erschien und wie sie seine volle Erfiillung im Leiden
und Sterben Jesu Christi gefunden hat.

Diese prophetische Schau steht in der religiosen Literatur der
Welt tatsichlich einzig da.

Uberblicken wir das bisher Dargestellte, so diirfen wir sagen:
das Volk Israel ist von Gott erwihlt worden, um seine Selbst-
offenbarung Schritt fiir Schritt bis zu ihrer Vollendung durchzu-
fithren. Unverkennbar ist es, wie diese Selbstoffenbarung Gottes
sich immer mehr vertieft, wie der rein geistige Charakter der Reli-
gion immer klarer heraustritt und umgekehrt das Beiwerk der
Religion, alles, was kultische Ubung ist, immer mehr zuriicktritt.
Ist das einmal gesehen, dann kann es auch nicht mehr verkannt
werden, dall dieses gottliche Geschehen seine Vollendung in Jesus
Christus erreichte. Er ist die vollendete, uniiberbietbare Selbst-
offenbarung Gottes, der letzte Punkt in der Linie des gottlichen
Handelns, sich dem Menschen zu offenbaren.

Seine klassische Formulierung hat dieser Eindruck gefunden in
den Worten, die der Apostel Paulus an seine galatischen Gemeinden

144



richtet: «Da aber die Zeit erfiillt ward, sandte Gott seinen Sohn,
geboren von einem Weibe und unter das Gesetz getan, auf dal er
die, so unter dem Gesetz waren, erloste, daB wir die Kindschaft
empfingen.» Da ist alles gesagt. «Als die Zeit erfiillet ward» das
schlieBt doch in sich: als die Selbstoffenbarung Gottes in der Ge-
schichte Israels bis zu dem Punkte vorgeschritten war, dafl die
«Unmiindigen», um dies Wort Jesu ehrfiirchtig zu gebrauchen,
erkennen konnten, dall in Jesus Gott selbst zu ihnen kam, aber auch
das andere: als die Enthiillung der menschlichen Verschuldung vor
Gott so weit enthiillt war, dafl die Unmoglichkeit offen zu Tage lag,
Menschen durch geheimnisvolle Kulthandlungen daraus zu erlosen.
Beide Gedanken liegen in diesem Wort und nur beide Gedanken
zusammen ergeben den starken SchluBstrich unter die fortlaufende
Geschichte der Selbstoffenbarung Gottes. «Geboren von einem
Weibe»; das zeigt uns: nur in einer menschlichen Person konnte
Gott den Menschen so nahe kommen, wie es die Vollendung seiner
Offenbarung erforderte und wie es notwendig war, um von den
Menschen verstanden zu werden. «Unter das Gesetz getan», das
sagt: die vollkommene, abschliefende Offenbarung Gottes in Jesus
Christus muBlte geschehen in ehrfiirchtiger Bestétigung der langen
im Verlauf der Geschichte der israelitischen Religion vorherge-
gangenen Offenbarung Gottes. Und die Worte: «auf daB er die,
so unter dem Gesetz waren, erloste, dal wir die Kindschaft emp-
fingen» enthiillen den Sinn der Sendung Jesu Christi.

DaB sich Jesus selbst als der Messias gefiihlt hat, geht eindeutig
aus dem Bericht von seiner Antrittspredigt in Nazareth, seiner
Antwort an Johannes den Taufer im Gefingnis, seiner Antwort
auf Petri Bekenntnis, der Gestaltung seines Einzuges in Jerusalem
nach der Weissagung des Propheten Sacharja, der Bezugnahme
seiner Einsetzungsworte beim heiligen Abendmahl auf die Worte
vom neuen Bunde bei Jeremia und seinem Bekenntnis vor Pilatus
sowie seiner Selbstbezeichnung als Menschensohn hervor.

Als ernste Christen kénnen wir daher nur dafiir beten, daf3 Gott
der Herr es geben moge, dafl die Decke von den Augen der Glieder
des von ihm einst erwihlten Volkes genommen werde, dal} sie
erkennen, daBl ihnen in Jesus nicht blof3 ein edler Mensch, sondern
die Erfiilllung der Hoffnungen der Propheten von Gott geschenkt

145



wurde. Wir sind uns dabei dessen bewuBt, daBl es uns nach den
tief bedauerlichen, um nicht zu sagen entsetzlichen Vorgéngen der
jingsten Vergangenheit als Gliedern des deutschen Volkes ver-
wehrt ist, angesichts dieser schweren Verschuldung von Gliedern
unseres Volkes am Volke Jesu auch nur ein Wort zu verlieren iiber
die angebliche Schuld des Volkes Jesu an der Verurteilung Jesu
zum Tode. Es geziemt uns vielmehr, in tiefem Ernst der Frage
nachzugehen, inwieweit gerade die Christenheit schuld daran ist,
dafl dies Volk Jesu bisher in Jesus nicht seinen und den Erloser
der Welt erkennen konnte.

Bleibt uns nunmehr zum Abschlufl nur ein Wort iiber die Hoff-
nung fiir Israel, die wir aus den Worten der heiligen Schrift ent-
nehmen diirfen. Wir diirfen uns dabei sowohl der noch unerfiillten
VerheiBungen des Alten Testamentes und der gottlichen Zusagen
in ihm bedienen, wie der tiefsinnigen Worte des Apostels Paulus
im 9. bis 11. Kapitel seines Briefs an die Rémer. Zu hiiten haben
wir uns dabei nur vor der Gefahr, bei solchen Aussagen ins Schwir-
merische abzugleiten und aus den Worten der heiligen Schrift
Gedanken abzuleiten, fiir die das Wort Jesu gelten miiite von
dem, was uns nicht gebiihrt zu wissen.

Wir sagen zunichst auf Grund von 5. Moses Kap. 4 V. 31:
«Der Herr, dein Gott, ist ein barmherziger Gott; er wird dich nicht
lassen noch verderben, wird auch nicht vergessen des Bundes,
den er deinen Véatern geschworen hat», und von Rémer II V. 1 u. 2:
«Hat denn Gott sein Volk verstoBen? Gott hat sein Volk nicht
verstolen, welches er zuvor ersehen haty — Gott hat Israel nicht
verstofien. Paulus sagt: Gottes Gaben und Berufung koénnen ihn
nicht gereuen.

Und zum anderen : Am Ende der Zeiten, wenn die Fiille der Heiden
eingegangen ist, wird Israel auch zum Glauben an Christus kommen.
Paulus sagt in Roémer IT V. 25. u. 26: «Blindheit ist Israel zum
Teil widerfahren, so lange, bis die Fiille der Heiden eingegangen
sei und also das ganze Israel selic werde.»

Das ist der allseits anerkannte Inhalt der Hoffnung fiir das
Volk Israel. Wir konnen nur als Christen dafiir beten, dafl diese
Hoffnung sich an dem Volke des alten Bundes erfiillen mége durch
Gottes Gnade!

146



	Welche Bedeutung hat Israel im Heilsplan Gottes?

