
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 14 (1958)

Artikel: Welche Bedeutung hat Israel im Heilsplan Gottes?

Autor: Bergmann, Hellmuth

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961062

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961062
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WELCHE BEDEUTUNG
HAT ISRAEL IM HEILSPLAN GOTTES?

Von Hellmuth Bergmann, Frankfurt a. M.

Wenn wir der Frage: Welche Bedeutung hat Israel im Heilsplan

Gottes? nachsinnen wollen, ist es vielleicht für uns angezeigt,
zuerst uns daran erinnern zu lassen, welche unmenschlichen Qualen
die Glieder des Volkes Israel in der jüngsten Vergangenheit durch
Glieder unseres deutschen Volkes haben erleiden müssen. Statt vieler
Worte soll hier nur die Tatsache erwähnt werden, daß über 5

Millionen Juden unter der Regierung Hitlers haben das Leben lassen

müssen. Von den seelischen Qualen mag uns ein Gedicht aus dem
Ghetto Warschaus etwas vor die Seele stellen und auf unser Gewissen

legen. Es lautet:

In der engen Ghettogasse
herrschte längst der Selbstmordwahn,
und es bot so mancher blasse

Junge Zyankali an.
Wer will Zyankali kaufen?
Sachlich klang das Angebot.
Statt zum Foltertod zu laufen,
wähle man den leichten Tod.
Ihr, im Ghetto, deckt euch alle

gut mit Zyankali ein,
und es wird euch einst im Falle
der Vernichtung leichter sein!

.Und man sah dann, schmerzdurchdrungen,
bald das Ende von dem Lied,
und die Zyankalijungen
standen auch in Reih und Glied —
Traurig stellten sie die Frage :

Wer hat Zyankali, wer?
Denn sie hatten an dem Tage
selbst kein Zyankali mehr.

129



Nicht wahr, wir fühlen alle : nur mit aufrichtiger Ehrfurcht vor
dem Volke Jesu und mit tiefer Traurigkeit über die Schuld an
Israel können wir überhaupt von der Stellung Israels im Heilsplan
Gottes sprechen. Wir fragen uns, wie war es nur möglich, daß unser
Volk, das einen Goethe und einen Schiller seine größten Dichter
nennt und in dessen Mitte ein Lessing als bahnbrechender Geist

wirkte, zu solchen Taten schwieg, wie sie in seiner Mitte vor 20

Jahren geschehen sind? Dabei hätte doch ein Blick in die Geschichte

genügen müssen, um uns die richtige Stellung zu zeigen, die
Stellung, die Solowjow in seinem Traktat von 1884 auf die knappe
Formel gebracht hat: «Es ist nicht an uns, die Juden zu beschuldigen.

Zeigt ihnen lieber ein ihnen spürbares und sichtbares
Christentum, zeigt ihnen die christliche Tat.»

Zum anderen wollen wir uns bei dieser Frage stets vor Augen
halten, daß die Tatsache der unübersehbaren Vielheit der Religionen
auf der Erde die Beantwortung der Frage nach Gottes Heilsplan
und der Stellung Israels darin gegenüber früheren Zeiten wesentlich
erschwert. Wenn wir wirklich einen inneren Gewinn von unserer
Besprechung haben wollen, müssen wir es wagen, die gestellte
Frage auf weltweitem Hintergrund zu sehen.

Hier erhebt sich die Frage, welche Gesetze wir in der geschichtlichen

Entwicklung der Menschheit als entscheidend wirksam
anerkennen wollen. Es ist bekannt, daß Hegel gelehrt hat, die
Geschichte der Menschheit wickle sich wie ein logischer Prozeß in
Satz, Gegensatz und Vermittlung ab. Diese Auffassung scheitert
an dem Vorhandensein des israelitisch-jüdischen Volkes im Raum
der Geschichte ebenso wie an der Erscheinung Jesu Christi und der
des nach seinem Namen genannten Christentums. Denn unmöglich
kann man diese beiden Erscheinungen als Auswirkungen dieser
Gesetzmäßigkeit erklären. Man würde ihr Wesen, die einzigartige
Einmaligkeit, dabei übersehen müssen. Aber auch der andere
Versuch der Einteilung der Geschichte, den der russische Denker
Dostojewski in seinem Roman «Die Dämonen» macht, erweist sich

gegenüber diesen beiden Erscheinungen als unzulänglich. Dostojewski

wollte die Menschheitsgeschichte in zwei Hälften einteilen:
vom Gorilla zum Menschen und vom Menschen zum Gorilla. So

bestechend diese Einteilung auf uns im ersten Augenblick zumal

130



im Jahrhundert der weltweiten Vernichtungskriege zu sein scheint,
so hält sie einer gründlichen Prüfung nicht stand. Allein die Frage,
wo man den entscheidenden Einschnitt machen soll, zeigt die
innere Unmöglichkeit dieser Idee.

Zwei Tatsachen müssen klar gesehen und allen Fehlansichten
gegenüber festgehalten werden. Es ist weder die Erscheinung der
israelitischen Religoin noch die Jesu Christi und des Christentums
durch frühere unvollkommenere Zustände vorbereitet worden.
Sondern das Wesen der alttestamentlichen Religion und das Wesen
Jesu und des Christentums sind plötzliche göttliche Erscheinungen
im Raum der Geschichte. Wenn schon die Produktionen des Genies

den Charakter des unmittelbar Erleuchteten an sich tragen, wieviel
mehr gilt das von den beiden genannten Erscheinungen! Ist uns
das erst einmal klar, dann sind wir an den einzig richtigen Standort
gelangt, von dem aus wir uns der uns beschäftigenden Frage mit
der Hoffnung zu einer gerechten Beurteilung zu kommen überhaupt
nähern können. Denn diese Einsichten führen uns zu der Erkenntnis
der Richtigkeit der Idee der göttlichen Offenbarung in der Geschichte
Israels und in der Person unseres Heilandes Jesu Christi. Klassisch
kurz und eindeutig klar ist diese Idee ausgedrückt im Anfang des

Hebräerbriefes : «Nachdem vorzeiten Gott manchmal und mancherlei
Weise geredet hat zu den Vätern durch die Propheten, hat er am letzten

in diesen Tagen zu uns geredet durch den Sohn. » Wir müssen uns
entscheiden : entweder wir nehmen diese Geschichtsdeutung an und
lassen uns von ihr den Sinn erschließen der göttlichen Offenbarung in
der Geschichte Israels und in der Erscheinung Jesu Christi oder wir
müssen auf eine unser geschichtliches Denken und unsere religiösen
Bedürfnisse befriedigende Deutung der Geschichte und des Phänomens

der Religion überhaupt verzichten. Und ebenso kurz und klar
ist das Ziel der göttlich geordneten Geschichte Israels und der Sinn
der Erscheinung Jesu Christi gesagt in dem Worte Pauli im 1. Thimo-
theusbrief im 2. Kapitel: «Gott will, daß allen Menschen geholfen
werde und sie zur Erkenntnis der Wahrheit kommen. »

Von diesen Voraussetzungen aus wollen wir nun versuchen,
über die Bedeutung Israels im Heilsplan Gottes zu sprechen.

Den Anfang der Geschichte Israels wird man in der Bundstiftung
zwischen Gott und Abraham erblicken müssen. Will man den Ver-

131



such machen, Abrahams Zeit im Raum der Geschichte zahlenmäßig
festzulegen, so wird man auf Grund der Angaben über das Alter der
Erzväter im 1. Buch Moses und der Annahme, daß Moses etwa
um 1350 v. Christi Geburt gewirkt hat, in die Zeit zwischen 1850

bis 2000 v. Christi Geburt zurückgeführt. Ohne daß wir dieser

Ansetzung zuviel Gewicht beilegen wollen, soll sie uns eine kleine
Hilfe sein, die Bedeutung dieser biblischen Überlieferung in ihrer
religiösen Umwelt einmal zu sehen. 2000 vor Christi Geburt
befinden wir uns in der Zeit der Blüte der ägyptischen Herrschaft.
Religiös gesehen tief in der Vermischung von Religion und Magie.
Nirgends können wir, soweit unsere geschichtliche Kenntnis reicht,
in dieser grauen Vorzeit Ansätze zu einer Religion finden, deren
Wurzel Gottgehorsam aus Gottvertrauen war. Nun berichtet
die Bibel, daß in dieser Zeit der Herr zu Abraham sprach: Gehe

aus deinem Vaterland und von deiner Freundschaft und aus deines
Vaters Hause in ein Land, das ich dir zeigen will. Und ich will
dich zum großen Volk machen und will dich segnen und dir einen

großen Namen machen und sollst ein Segen sein. Ich will segnen,
die dich segnen und verfluchen, die dich verfluchen; und in dir
sollen gesegnet werden alle Geschlechter auf Erden. Sobald wir
uns einmal an die zeitlichen Verhältnisse, an die Umwelt, in der
dies geschehen ist, erinnern, fühlen wir doch — und darauf kommt
es wesentlich an — die ungeheuerliche Einzigartigkeit dieser
Tatsache. Es wird erzählt, daß Gott von dem Erzvater Abraham eine
Tat kühnen sein und das Leben der Seinen geradezu gefährdenden
Gehorsams verlangt und ihm eine Verheißung gibt, die alle
Erwartungen und Hoffnungen übersteigt. Die Religion des

Gottgehorsams aus Gottvertrauen ist damit ins Leben gerufen. Und
zugleich ist damit in typologischer Weise das Wesen der alttesta-
mentlichen Religion herausgestellt. Nimmt man die andere
Tatsache hinzu, daß sich die Verheißung Gottes an Ahraham in einer
nunmehr fast 4000 Jahre umfassenden Geschichte tatsächlich
erfüllt hat, und daß die Warnung sich ebenfalls immer wieder im
Verlauf dieser Zeit bewahrheitet hat bis in unsere jüngste Gegenwart

hinein, wovon wir seihst Zeugen sind, dann ist wohl gleich
bei diesem Anfang der Geschichte Israels unverkennbar deutlich,
daß die sonst üblichen Deutungsversuche der Geschichte hier ver-

132



sagen. Nirgends finden wir in der Geschichte der Menschheit, soweit
sie uns bekannt ist, ein Ereignis, das damit verglichen werden
könnte. Das Eingreifen Gottes in die Geschichte als göttliche
Zielsetzung drängt sich geradezu auf. Und wenn wir uns nun weiter
daran erinnern, daß in der Geschichte Abrahams dann ganz persönliche

Züge berichtet werden, wie dies, daß Abraham daselbst dem
Herrn einen Altar baute und von dem Namen des Herrn predigte,
daß er nach Ägypten wegen einer Teuerung zog, wobei ihn Gott
vor den Folgen seiner Angst vor Pharao beschützen mußte, und
alles, was mit der Person Lots zusammenhängt, und daß dann
von Sodom und Gomorra berichtet wird und daß die archäologischen

Forschungen das Vorhandensein der genannten Plätze
bestätigt haben, achtet man auf die schlichte und doch so anschauliche

Erzählung von der Opferung Isaaks, gar nicht zu reden von
der wunderbaren Geburt dieses Isaak und der Ehrlichkeit, mit der
dabei von den Mängeln des Erzvaters und seiner Frau gesprochen
wird, und ruft man sich die tiefsinnige Deutung der Abrahamsgeschichte

ins Gedächtnis, Abraham glaubte dem Herrn und das

rechnete ihm Gott zur Gerechtigkeit, dann kann man doch nicht
anders als einsehen: wir stehen hier Tatsachen gegenüber, die nur
als Ausfluß göttlicher Offenbarung gewertet werden können. Es
ist unmöglich, sie rein menschlichem Denken entsprungen anzusehen.

Ohne im einzelnen nun den Erzvätergeschichten nachgehen zu
können, sei nur kurz darauf hingewiesen, daß das Wesen der Religion

als Gottvertrauen immer wieder herausgestellt wird. Fast
rührend ist das in der Geschichte von der Brautwerbung für Isaak,
wobei uns zugleich eine Geschichte geschenkt ist, die die damaligen
Bräuche bei solchem Anlaß festhält, fast ergreifend, um nicht zu

sagen erschütternd in dem Gebet Jakobs: «Ich bin zu gering aller
Barmherzigkeit und Treue, die du an deinem Knechte getan hast»
und in dem Worte: «Ich lasse dich nicht, du segnest mich denn»,
einem Wort von seiner Zeit weit vorauseilender Glaubenstiefe.
Und wie fein ist der Glaube an Gottes Vorsehung und erziehliche
Weisheit in der Josephsgeschichte dargestellt, so daß man mit
Recht diese Geschichte als den ersten religiösen Erziehungsroman
bezeichnet hat. Und das Merkwürdige ist dabei : alles ist so planvoll,
hinter allem steht spürbar eine leitende Hand.

133



Doch wenden wir uns nun der Gestalt des Moses zu, die Michelangelo

so vollendet dargestellt hat, daß man beim Anblick dieses

Werkes das Gefühl hat: Ja so muß er wirklich ausgesehen haben.
Moses, der erste Botschafter Gottes im Alten Testament, ist doch
einer der größten Wohltäter der Menschheit. Man kann ihn gar
nicht anders sehen als den Überbringer göttlicher Geschenke, deren

Segenswirkungen in den dreieinhalb Jahrtausenden noch nicht
erschöpft sind. Wir beginnen mit dem offenkundigsten
Gottesgeschenk, das er übermittelt hat, mit dem Gottestag. Der Gottestag,
nicht in erster Linie als Tag der Ruhe, sondern als Tag der Stille,
an dem Gottes Wirklichkeit hineintritt in diese arme Welt, welch
eine Gabe! Kann es wundernehmen, daß sein Volk allen Anfeindungen

zum Trotz an diesem Geschenk unverrückbar festgehalten
hat? Ist es erstaunlich, daß dieses Geschenk Gottes in die Religion
des Christentums und des Islams übergegangen ist Dann das zweite
Geschenk Gottes: der Glaube an die Einzigkeit Gottes. Vergegenwärtigen

wir uns doch die Verhältnisse der Antike. Überall herrschte
damals der Glaube an viele Götter, die überdies noch geschlechtlich
differenziert waren. Und neben diesem Glauben an viele Götter
der andere an die bösen Geister, die die Menschen in Furcht und
Angst hielten. In diese Welt wurde durch Moses auf Grund
göttlicher Offenbarung hineingesprochen die Forderung: Du, mein
Volk, darfst nur einem Gott dienen und sonst keinem mehr. Und
zu diesem einen Gott darfst du beten, darfst mit ihm reden. An ihn
bist du gebunden in deinem Handeln. Also Glaubenssicherheit,
Gebetsgemeinschaft und sittliche Gebundenheit in einem. Und
dazu das dritte Geschenk, die Offenbarung der Geistigkeit Gottes.
Die Religionen des Altertums sind ohne Gottesbild nicht denkbar.
Die Statue steht im Mittelpunkt der Gottesverehrung, die Höhe
des Götterfestes wird erreicht, wenn das Gottesbild entschleiert
wird und sich die gläubige Schar verzückt zu Boden wirft, weil sie

ihren Gott geschaut hat. Moses hat durch das Verbot, sich von Gott
ein Bildnis zu machen, seinem Volk einen durch nichts damals
vorbereiteten Weg gewiesen und auf diesem Wege, der ein ganz
einsamer für sein Volk war, und der einen großen Verzicht in sich
schloß, den Verzicht auf die künstlerische Gestaltung von
Gottesstatuen, zunächst sein Volk und dann alle Völker, die durch die

134



Annahme des Christentums in seine Fußstapfen traten, zu der
Erkenntnis von dem unvergleichlichen vollendeten Geheimnis des

Göttlichen geführt. Wieder spüren wir : diese Erkenntnis kann nicht
das Ergebnis einer vorwärtsdrängenden Entwicklung gewesen sein.
Denn nirgends sind solche Spuren nachweisbar in der
Religionsgeschichte. Sie ist das Geschenk göttlicher Offenbarung. Es war
Gottes Wille, daß er gerade diesem Volk diese Erkenntnis
übermitteln ließ. Aus eigenem Ringen wäre die Menschheit nie
vorgestoßen dazu, hätte sich nie befreit aus HeldenVerehrung, Angst
und Magie, Zauber- und Beschwörungsunwesen. Aus eigenem wäre
sie nie dahin gekommen, die Unlösbarkeit von Gotteswillen und
menschlicher Sittlichkeit zu erkennen. Und nun noch das
Gottesgeschenk seiner religiös und staatsmännisch gleich großen Idee,
der Idee: Gottes Volk in Gottes Land. Diese Idee ist ihrem Wesen
nach so aus ihrer Zeit herausgenommen, so ohne jede Spur von
Vorgängen, daß wieder ihr Offenbarungsursprung aufleuchtet.
Und wem das noch nicht genügt, um sich von ihrem göttlichen
Ursprung zu überzeugen, den dürfen wir bitten, daran zu denken,
daß diese Idee bis heute von ihrer faszinierenden Kraft nichts
eingebüßt hat, daß sie noch heute nicht bloß das jüdische Volk in
Bann zieht, sondern auch mitgestaltend an den Enderwartungen
des christlichen Glaubens wirksam ist. Wenn man so versucht, der
Gestalt des Moses gerecht zu werden, fühlt man doch deutlich:
das alles ist nicht zu erklären als Ergebnis menschlichen Suchens
und Ringens. Die Zielstrebigkeit und der geistige Gehalt dessen,

was an den Namen des Moses geknüpft ist, läßt uns nicht bloß
ahnen, sondern drängt uns geradezu auf die Erkenntnis des
göttlichen Heilsplanes im Raum der Menschheitsgeschichte.

Und dieser Eindruck verstärkt sich nun von Schritt zu Schritt,
wenn wir uns den Gestalten der Propheten, wie sie uns das Alte
Testament schildert, nähern. Da ist der prophetische Geschichtsschreiber,

dessen Hand wir die Komposition der geschichtlichen
Bücher des Alten Testamentes verdanken, als erster zu erwähnen.
Es ist in unserem Zusammenhang nicht erforderlich, die literarische
Bedeutung seines Werkes zu würdigen. Darum erwähnen wir nur
am Rande, gleichsam im Vorübergehen, daß sein Werk natürlich
auch als Volksbuch und Menschheitsbuch seine Bedeutung hat,

135



daß der Verfasser ein großer Künstler war, der unter den Erzählern
der Weltliteratur an vorderster Stelle steht. In unserem Zusammenhang

geht uns aber vor allem die religiöse Bedeutung seines Werkes
an. Reiht er auch teilweise nur lose Einzelgeschiehten aneinander
und bringt selten Geschichten in ausführlicherem Zusammenhang,
wie etwa die Abrahams- und Josephsgeschichte oder die des Königs
Saul und David, so will er doch den fortschreitenden Gang des

göttlichen Werkes an seinem Volke darstellen, wodurch die Einheit
seines Werkes nicht bloß eine künstlerische, sondern im tiefsten
Grunde eine religiöse ist, die in der Einheit Gottes begründet
erscheint, der die Geschichte der Menschheit, seines erwählten Volkes
und der erwählten geistigen Gestalter derselben leitet. Es ist
Gottesgeschichte, was er schreibt, und darum hat sein Werk nicht bloß
zeitlose Bedeutung, sondern ist ein Zeugnis göttlicher Offenbarung.
Nur wer sich bemüht, diesen Gottesschatz in ihm zu heben, wird
ihm gerecht und dem, der verborgen den Griffel des Schreibers

geführt hat.
Lassen sie uns nun bei der Gestalt des Propheten Elia einen

Augenblick verweilen. Elia ist ganz vom göttlichen Geheimnis
umwoben. Er lebt eigentlich nicht in der Welt. Daher glaubt man
das Unglaublichste von ihm und traut ihm das Unmöglichste zu.
Kommt die göttliche Hand über ihn, so läuft er dem königlichen
Wagen voraus vom Karmel bis Iesreel, reicht ihm ein Engel einen

Krug Wasser, so läuft er in der Kraft dieser Speise 40 Tage und
40 Nächte. Wo er erscheint, geht die Kraft Gottes von ihm aus,
dem Gottgehorsamen zum Segen, dem Gottwiderstrebenden zum
Eluch. Und wehe dem, der den Boten Gottes anzutasten wagt.
Es ist für Ahab selbstverständlich, daß Elia die Hungersnot
gebracht hat und daß er sie auch aufheben kann. Die Elemente
sind dem Manne Gottes Untertan, die Geschöpfe dienen ihm, ja
er hat sogar Macht über den Tod.

Da uns aber unser Erlöser es zur Pflicht gemacht hat, nicht an
den Wundern und Zeichen hängen zu bleiben, so müssen wir auch
bei ihm tiefer graben. Warum hat Gott diese Persönlichkeit seinem
erwählten Volk geschickt und was ist der Inhalt seiner Botschaft
an sein Volk? Von anderen Propheten sind uns mehr Worte
überliefert als von ihm, unleugbar. Daran erkennen wir: Elia ist Bot-

136



schafter der Tat. Seine Taten bringen Kunde von Gott. Hatte
Moses den einmaligen Auftrag gehabt, Israel gewissermaßen für
Gott zu erringen, so hatte Elia den, dies Werk weiterzuführen
und das Erbe rein zu erhalten. Denn es war Gottes Wille, daß
durch das Werk, das er Moses aufgetragen hatte, nicht nur Israel,
sondern die ganze Menschheit gesegnet werden sollte. Die ganze
Menschheit sollte zum Glauben an den einen Gott auf rein geistiger
Grundlage kommen und zur inneren Bejahung der 10 Gottesgebote.
Diesen Auftrag hat Elia als treuer Wächter des anvertrauten
Gotteserbes kraftvoll durchgeführt. Wir sehen ihn in machtvollen
Auftritten vor dem Volk, vor dem König und seinem Gott. Israel
stand in den Tagen des Elias in der akuten Gefahr der Religions -

mischung. Kein Mensch in der antiken Welt hätte etwas bei dieser

Entwicklung verwunderlich gefunden. Bedroht von den Syrern
schloß Israel ein Bündnis mit dem phönikischen Tyrus. Das
politische Bündnis schloß nach damaligem Brauch das religiöse von
selbst in sich. Dadurch war das Werk des Moses in seinen Grundlagen

bedroht. Dagegen erhob sich Elia. Das Volk stand nicht hinter
ihm. Es hinkte auf beiden Seiten. Es wich einer Entscheidung aus
und vertraute der politischen Leitung seines Königs. So rief Gott
Elia auf den Plan. Er hatte für den Fortbestand der Religion
Israels im Geiste des Moses zu kämpfen. Das war sein klarer
Gottesauftrag. In Erfüllung dieser Lebensaufgabe durfte Elia die
Gotteserkenntnis um einen Schritt vorwärtsführen oder, anders

ausgedrückt, er durfte die nächst höhere Stufe der Gotteserkenntnis
offenbaren. Er durfte das Volk Israel erkennen lassen, daß es nur
einen Gott gibt. Beachten wir: die entscheidende Frage, die Elia
stellt, lautet: Ist Jahwe Gott oder ist Baal Gott? Elia läßt also

vor der Menge die Frage offen, nur eins läßt er deutlich aufleuchten,
dies, daß es unmöglich ist, daß beide, Baal und Jahwe, Gott sein

können. Nur einer kann es sein. Damit ist im Grundsatz von Elia
die monotheistische Idee enthüllt. Und noch eine andere Erkenntnis
hat dieser gewaltige Kämpfer für Gottes Ehre freilich erst am Ende
seines Wirkens durch Gott geschenkt erhalten, eine Erkenntnis,
die eine Wende in der israelitischen Prophétie bedeutet hat und
ihre letzten Auswirkungen in Gethsemane gefunden hat. Wir
erinnern uns, daß Elia müde und wund vom dauernden Kämpfen

137



schließlich zusammenbrach und vor seiner Todfeindin Isebel
geflohen ist. Da begegnete ihm Gott am Horeb, nicht im Sturm,
Erdbeben und Feuer, sondern im sanften Wehen. Damit offenbarte
Gott seinem treuen Knecht — denn das ist er trotz seines uns
menschlich erschütternden Zusammenbruchs geblieben —, daß der

Kampf für Gott nicht mit äußerer Gewalt, nicht mit der Gewalt
des Schwertes, sondern mit rein innerlichen Waffen geführt werden
soll. Fühlen wir die leitende Hand Gottes in solchen Offenbarungen?
Fühlen wir, wie Gott alles zielbewußt einem Ziel zuführt? Sehen

wir uns in der damaligen religiösen Welt um. Noch war nirgends
eine auch nur annähernd tiefe Gotteserkenntnis in der Welt
aufgeleuchtet. Nach Elia haben die Propheten Israels nie mehr das

Schwert gebraucht, weil die Botschafter Gottes eine neue Weisung
erhalten hatten. Es ist denkwürdig, daß die neue Weisung gerade
an den Propheten erging, dem der Kampf das Element seines
Lebens war. Das bestätigt uns wieder, worauf wir schon öfters
hinweisen durften. Die neuen Stufen der Gotteserkenntnis sind
nicht ein Ergebnis einer innerreligiösen Entwicklung, sondern
müssen auf unmittelbares Eingreifen Gottes selbst zurückgeführt
werden. Wir verstehen, daß es ein richtiges Empfinden des Volkes
der Erwählung war, wenn es dieser Gestalt nach Moses den zweiten
Platz unter den Trägern der Offenbarung Gottes gegeben hat.

Wenn wir uns nun den Propheten von Arnos bis Deuterojesaja
zuwenden, so können wir vorwegnehmend dies sagen: die
Offenbarung Gottes ist durch sie in mehr als einer Hinsicht erweitert
worden. Was keimhaft schon im Werke des Moses enthalten war,
wurde durch sie sichtbar. Zug um Zug des göttlichen Wesens
enthüllte sich durch ihr Wirken. Daß dabei die Tatsache ursächlich
mitwirkte, daß sich diese Propheten vor Fragen gestellt sahen in
ihrer Zeit, die noch nicht im Blickfeld des Moses lagen, ist für den,
der geschichtlich zu denken gelernt hat, nicht überraschend. Solche

Fragen sind: Religion und Kultur, Glaube und Politik, Gott und
Weltmacht und andere mehr. Wenn auch die Kultur des alten
Orients zur Zeit des Moses viel bedeutender war, als unsere
Vorväter wußten, so war doch das Kulturleben, die soziale Schichtung
und die Bildung Israels im 8. und 7. Jahrhundert fortgeschrittener
als um das Jahr 1300 v. Chr., und daraus ergaben sich viele neue

138



Aufgaben. In der Bewältigung dieser Aufgaben erwuchsen den

Propheten neue Kräfte und neue Erkenntnisse. So haben diese

Propheten den monotheistischen Glauben, die Universalität des

Heils und den die Geschichte gestaltenden Willen Gottes klar
erkannt. Durch sie ist das Gesetz der 10 Gebote zum Weltsittengesetz
geworden, sie haben Religion und Magie endgültig geschieden, sie

haben den Erwählungsgedariken mit dem Inhalt der Verantwortung
und des Zeugenberufes erfüllt. Durch ihr Wort wurde das
Schuldbewußtsein des Volkes und des einzelnen vertieft, die Erlösungssehnsucht

geweckt und der Glaube an eine Enderlösung
ausgebreitet und geläutert. Des Arnos Hammerschlag gegen den frommen
Kultglauben, Hoseas Erkenntnis von der Heiligkeit Gottes in
seiner Langmut, Jesajas Glaubensbotschaft als gestaltende und
bestimmende Kraft der Politik, Jeremias Weissagung vom neuen
Bunde, Hesekiels erschütternde Bußpredigt sind Stationen auf
diesem Wege, an dessen Ende die Heilseinladung der Welt aus dem
Munde des unbekannten Propheten steht, dessen Worte uns im
zweiten Teil des Jesajabuches erhalten sind.

Es sei gestattet, auf einige Züge etwas näher einzugehen. Wir
sahen schon, daß aus dem Glauben des Moses, es gibt für Israel
nur einen Gott, bei Elias der andere geworden war : es gibt nur
einen einzigen Gott. Nach den im antiken Geistesleben herrschenden
Anschauungen hätte der Jahweglaube mit der Katastrophe des

Volkes Israel 722 und Judas 587 untergehen müssen. Jahwe hat
versagt, so folgerte aus solchem Ausgang der antike Mensch. Es
ist ein Zeichen für das wunderbare Eingreifen Gottes, für seine

spürbare Selbstoffenbarung, daß der Glaube an die Einzigkeit
Gottes in Jerusalem zu einer Zeit entfaltet wurde, als Jahwes
Macht äußerlich völlig zertrümmert am Boden lag. In dem Augenblick,

wo die Weltgötter der Siegmächte leibhaftig in den Straßen
Jerusalems erschienen, siegte unbegreiflicher- und unerklärlicherweise

der Glaube an Jahwe als Weltgott, dessen Willen und Zielen
auch die Mächtigen von damals nur zu dienen hatten. Dieses
Einbauen der Weltmächte in den prophetischen Gottesglauben ist
etwas, was mit den Mitteln der Religionswissenschaft nicht zu
erklären ist. Daneben steht die fortschreitende Überwindung des

Geisterglaubens, die sich immer weiter klärende Gotteserkenntnis.

139



Noch vom König Ahab konnte erzählt werden, daß sich unter den
Heerscharen Gottes der Lügengeist anbietet in die Propheten
einzugehen und so Ahab zu betören. In späterer Zeit wäre solche

Erzählung undenkbar gewesen.
Auf ein Weiteres sei hingewiesen. Die Propheten von Arnos an

sind in voller Schärfe Propheten des Gerichtes. Wenn im Neuen
Testament Gottes Boten verkündigen dürfen: Gott war in Christo
und versöhnte die Welt mit sich, müssen sie im Alten Testament
den Zorn Gottes und sein Gericht verkündigen. Doch bleiben sie

nicht bei der Verkündigung des völkischen Gerichtes stehen, sondern
sie predigen auch ein inneres Gericht. Sie wenden sich gegen die
frömmste Frömmigkeit ihrer Zeit, gegen den Tempelglauben, den

Erwählungsglauben und den Zukunftsglauben. Diese ganze
Frömmigkeit erklären die Propheten für Menschenwerk und sind damit
geistige Vorbereiter der Verkündigung Jesu, die sich auch gegen die

Frömmsten seiner Zeit, gegen die Pharisäer, gewandt hat. So steht
neben dem Offenbarungskampf Gottes gegen die falschen
Weltgötter der alten Großreiche die Offenbarung Gottes gegen die

selbstgewählte menschliche Frömmigkeit. Dieser Kampf war
schwerer als der gegen Marduk und Babel. Er enthüllte dabei den
tiefen Abgrund menschlicher Sünde in seiner ganzen Furchtbarkeit.

Die Weissagung vom Untergang Israels und Judas hat sich
erfüllt. Die Propheten stehen heute noch vor uns als die Verkünder
dieses Gottesgerichtes. Allein wir würden sie nicht richtig sehen,

wenn wir in ihnen nicht auch die Zeugen der göttlichen Gnade und
Botschafter des göttlichen Heils sehen würden. Schon ihre Sendung
ist ein Ausfluß des göttlichen Erbarmens. Ihr schonungsloses
Gerichtswort ist letzter Rettungsversuch. Es soll die Gefahr des

Abgrundes zeigen, es soll noch in letzter Stunde Buße wecken.
Die Propheten waren fest überzeugt, daß Gott sein Gerichtsurteil

sogar in letzter Minute noch ändern könnte und würde, wenn sein

Volk Buße tun würde, und daß er die zum Gericht eingesetzten
Weltmächte in solchem Fall noch unmittelbar vor der Katastrophe
abberufen würde. Für sie war Gott nicht ein in unendlicher Ferne
thronendes, anteilnahmsloses Wesen, sondern heilige Persönlichkeit,
bewegt von tiefem Erbarmen. So können die Gerichtsprediger mitten

in der Gerichtsgegenwart vom Heil sprechen. Ursprünglich

140



mögen diese Heilsweissagungen die schlichte Form gehabt haben,
die wir z. B. in Jeremia Kap. 32 finden, wo der Prophet einfach
schlicht sagt: «Noch soll man Häuser, Äcker und Weinberge kaufen
in diesem Lande.» Für den Kriegsgefangenen und den Bedrückten
im vom Feind besetzten Land genügt die einfache Befreiung. Sie

erfüllt sein Herz mit Jubel. Das tiefste Anliegen, das sie bei dieser

Heilspredigt bewegte, war: sie wollten die durch Moses von Gott
überbrachte Religion über den völkischen Untergang hinwegretten.
Tatsächlich ist ihnen dazu von oben die Kraft geschenkt worden.
Durch ihr Wort ist der völkische Untergang zu einer Kraft des

Lebens geworden. Es offenbarte sich, daß die Zerstörung der heiligen

Stadt und des Tempels nur die Zerstörung der menschlichen

Frömmigkeit brachten und dem prophetischen Anliegen Bahn
brachen. Um das ganz zu verstehen, brauchen wir nur die fast
gleichzeitig erfolgte Schicksalskatastrophe Ninives 612 und die
Jerusalems 586 zu vergleichen. Mit dem Fall Ninives sind das

Weltreich Assyrien und sein Großgott Assur für immer dahinge-
fallen, aus dem Untergang Jerusalems dagegen erwuchs das geistige
Israel, das zu einem Knecht Gottes für die Welt werden konnte.
Unwillkürlich denken wir an die gewaltigen Worte des großen
unbekannten Propheten im 53. Kapitel des Buches Jesaja. Die
Geschlossenheit dieser Geschichtsauffassung hat etwas Überwältigendes.

Daß sie gestaltend auf die Geschichte eingewirkt hat, bedarf
wohl erst keines Beweises. Daß sich die Propheten in ihren größten
Augenblicken ihrer weltgeschichtlichen Sendung bewußt waren,
mag uns das Wort des Jeremia im ersten Kapitel seines Buches
erhärten. Da heißt es: «Und des Herrn Wort geschah zu mir und
sprach : Ich kannte dich, ehe denn ich dich im Mutterleibe bereitete,
und sonderte dich aus. Siehe ich lege meine Worte in deinen Mund.
Siehe ich setze dich heute dieses Tages über Völker und Königreiche,
daß du ausreißen, zerbrechen, verstören und verderben sollst und
bauen und pflanzen.»

Aber der Glaube an Gottes Walten in der Geschichte wäre nur
Stückwerk, wenn er nicht durch den Glauben an ein Ziel Gottes
in der Geschichte gekrönt würde. Der Glaube, daß Gott alles in
allem ist, führt notwendig zu der Gewißheit, daß das Ziel der
Geschichte der Sieg Gottes ist. Was ist nun dieses Endziel der

141



Geschichte bei den einzelnen Propheten? Eine Weissagung wie
Jeremia 31 zeigt uns, daß die Propheten von dem kommenden
Gott doch etwas Neues erwarteten, obwohl für sie die Offenbarung
Gottes beim Auszug aus Ägypten der Urquell war und blieb. Ein
neues war notwendig, weil es sich erwiesen hatte, daß das Volk
und die Menschheit zum Bunde mit Gott nicht fähig waren. Die
Weissagungen der Propheten lauten nicht immer gleich. Nur wenig
reden sie von völkischer Herrschaft, sie reden auch nicht von der

Seligkeit der Frommen; das war erst die Botschaft späterer Psalmen

; sie reden vielmehr von der Gründung der göttlichen Gemeinde
oder von den Menschen der neuen Stiftung als den Menschen des

Wohlgefallens. Aber das sind nur Nebentöne. Die prophetische
Endverkündigung weissagt vielmehr in ihren höchsten Äußerungen die
weltumfassende Weite der Offenbarung und des Heiles Gottes,
und über dem allen die Ehre Gottes, ihren Sieg und die ausschließliche

Erhabenheit des Herrn. Schon in der Gegenwart singen die
Seraphim den Choral von der Herrlichkeit Gottes; aber wenn sein

Tag kommt, und damit die Zeit in die Ewigkeit mündet, dann wird
diese Herrlichkeit durch alles Dunkel der Sündenmacht, der Todesnacht

und der Weltmacht sieghaft durchdringen. Verbunden
wurde diese Hoffnung auf den Endsieg Gottes mit der Person des

Messias. Wenn auch nicht alle Weissagungen, die die christliche
Gemeinde auf den Messias bezogen hat, ursprünglich von ihm
vermeint waren, es sei nur an die Jesaja-Kap. 7 von dem Sohn der

Jungfrau erinnert, so ist doch das Bild des Messias in den
sogenannten messianischen Weissagungen klar umrissen. Hesekiel
zeichnet ihn als König und Hirten, Micha sprach von der Herkunft
des Messias aus der Stadt Davids und der unbekannte Prophet,
von dem das 53. Kapitel des Buches Jesaja stammt, hat die
tiefsinnige Vision des leidenden Gottesknechtes geschaffen, über deren

Deutung unter den Lehrern der Schrift zwar verschiedene
Ansichten umgehen, die wir Christen aber nicht lesen können, ohne

an unseren am Kreuze gestorbenen Heiland denken zu müssen.
Diese Messiasidee ist die geheimnisvolle Kraftquelle der israelitischjüdischen

Religion geworden. Sie ist es gewesen, die den Juden so

schwere Verfolgungen eintrug, weil sie mißverstanden wurde als

Herrschaftsanspruch über alle anderen Völker. Zugleich ist sie aber

142



die Idee gewesen, aus der sich gerade in den Zeiten der Verfolgung
das israelitisch-jüdische Volk stärkende Hoffnung geholt hat. Ohne
diese Idee wäre das Volk Jesu wohl längst untergegangen. Denn
ein Volk lebt vor allem und zuerst von seinen Ideen.

Wenn wir nach dem Ursprung der messianischen Hoffnung
fragen, so wollen wir uns zuerst dessen erinnern, daß wir zwar bei
mehreren Völkern Hoffnungsbilder von einem glücklichen Zeitalter
finden, in dem Friede herrschen wird und in dem es keine Kriege
mehr geben wird. Aber das Besondere der alttestamentlichen
Messiasidee mirß darin erblickt werden, daß zu den Zügen des

Königs, des Hirten und höchsten Priesters das eigentlich gar nicht
dazu passende Bild des leidenden Gottesknechtes hinzugefügt
wurde. Zugegeben, daß die theologische Wissenschaft sowohl der
christlichen als auch der jüdischen Religion noch im Ringen um
die Auslegung des 53. Kapitels des Buches Jesaja mitten drin steht,
das scheint allgemeine Ansicht allmählich zu werden, daß der
ungenannte Er, der Knecht Gottes, eine Einzelperson ist. Ist dies

richtig, dann ergibt sich folgende Deutung dieses tiefsinnigen Textes.
Der ungenannte Prophet ist tief durchdrungen von der Schwere
der Verschuldung seines Volkes. Nur durch ein einzigartiges Schuldopfer

kann diese Schuld gesühnt werden. Darum sendet Gott
seinen Knecht, der dieses Opfer bringt und die Strafe auf sich
nimmt. Indem Gott selbst diesen seinen Knecht sendet, hilft der

Allmächtige in eigener Person mit, daß die furchtbaren Folgen
der Verschuldung von dem Volke Gottes abgewandt werden. Die
Strafe liegt auf ihm, dem Knecht Gottes, daß wir — gemeint ist
offensichtlich vom Propheten sein Volk — Frieden hätten und durch
seine Wunden sind wir geheilt. Daß es hier dem Propheten durch
Gottes Gnade geschenkt war, das Mysterium des Leidens Christi
im Geist zu schauen, erscheint mir außer Zweifel. Das beweisen
doch die Einzelzüge, die in das Bild des Gottesknechtes vom
Propheten eingezeichnet werden im Gehorsam gegen das, was er
schauen durfte. Beachten sie bitte: Da er gestraft und gemartert
ward, tat er seinen Mund nicht auf wie ein Lamm, das zur Schlachtbank

geführt wird, und wie ein Schaf, das verstummt vor seinem
Scherer und seinen Mund nicht auftut. Oder am Schluß: er soll
die Starken zum Raube haben, darum, daß er sein Leben in den

143



Tod gegeben hat und den Übeltätern gleich gerechnet ist und er
vieler Sünden getragen hat und für die Übeltäter gebeten. Und wie
tief ist die letzte Ursache der menschlichen Verschuldung gesehen
in den Worten: wir gingen alle in der Irre wie Schafe, ein jeglicher
sah auf seinen Weg. Darf noch darauf hingewiesen werden, daß der

Prophet die Erlösung als eine rein innerliche schaut? Die Strafe

liegt auf ihm, auf daß wir Frieden hätten, und durch seine Wunden
sind wir geheilt. Die Erlösung ist, da der Knecht von Gott gesandt
ist, allein Gottes Werk. Sie ist ein Gnadenakt Gottes, der alles
Denken übersteigt. Werden wir nicht mit dieser Schau des

Propheten an die Schwelle des Neuen Testamentes geführt? Wenn
wir einmal in der uns geziemenden Ehrfurcht fragen, was diese

Worte für den Herrn auf dem Wege vom Abendmahlsaal nach
Gethsemane und auf dem Wege zu seinen irdischen Richtern und
beim Gang nach Golgatha gewesen sind, steigt uns eine Ahnung auf
von der Tiefe dieses prophetischen Gesichtes. Daß wir uns etwas
von der Zartheit der Urgemeinde schenken ließen, die in der
Erzählung vom Kämmerer aus dem Mohrenland bezeugt hat, wie
von heiligem Geheimnis durchwoben ihr dieses Kapitel des Alten
Testamentes erschien und wie sie seine volle Erfüllung im Leiden
und Sterben Jesu Christi gefunden hat.

Diese prophetische Scharr steht in der religiösen Literatur der
Welt tatsächlich einzig da.

Überblicken wir das bisher Dargestellte, so dürfen wir sagen:
das Volk Israel ist von Gott erwählt worden, um seine
Selbstoffenbarung Schritt für Schritt bis zu ihrer Vollendung durchzuführen.

Unverkennbar ist es, wie diese Selbstoffenbarung Gottes
sich immer mehr vertieft, wie der rein geistige Charakter der Religion

immer klarer heraustritt und umgekehrt das Beiwerk der

Religion, alles, was kultische Übung ist, immer mehr zurücktritt.
Ist das einmal gesehen, dann kann es auch nicht mehr verkannt
werden, daß dieses göttliche Geschehen seine Vollendung in Jesus

Christus erreichte. Er ist die vollendete, unüberbietbare
Selbstoffenbarung Gottes, der letzte Punkt in der Linie des göttlichen
Handelns, sich dem Menschen zu offenbaren.

Seine klassische Formulierung hat dieser Eindruck gefunden in
den Worten, die der Apostel Paulus an seine galatischen Gemeinden

144



richtet: «Da aber die Zeit erfüllt ward, sandte Gott seinen Sohn,
geboren von einem Weibe und unter das Gesetz getan, auf daß er
die, so unter dem Gesetz waren, erlöste, daß wir die Kindschaft
empfingen.» Da ist alles gesagt. «Als die Zeit erfüllet ward» das

schließt doch in sich: als die Selbstoffenbarung Gottes in der
Geschichte Israels bis zu dem Punkte vorgeschritten war, daß die

«Unmündigen», um dies Wort Jesu ehrfürchtig zu gebrauchen,
erkennen konnten, daß in Jesus Gott selbst zu ihnen kam, aber auch
das andere: als die Enthüllung der menschlichen Verschuldung vor
Gott so weit enthüllt war, daß die Unmöglichkeit offen zu Tage lag,
Menschen durch geheimnisvolle Kulthandlungen daraus zu erlösen.
Beide Gedanken liegen in diesem Wort und nur beide Gedanken
zusammen ergeben den starken Schlußstrich unter die fortlaufende
Geschichte der Selbstoffenbarung Gottes. «Geboren von. einem

Weibe»; das zeigt uns: nur in einer menschlichen Person konnte
Gott den Menschen so nahe kommen, wie es die Vollendung seiner

Offenbarung erforderte und wie es notwendig war, um von den
Menschen verstanden zu werden. «Unter das Gesetz getan», das

sagt: die vollkommene, abschließende Offenbarung Gottes in Jesus
Christus mußte geschehen in ehrfürchtiger Bestätigung der langen
im Verlauf der Geschichte der israelitischen Religion vorhergegangenen

Offenbarung Gottes. Und die Worte: «auf daß er die,
so unter dem Gesetz waren, erlöste, daß wir die Kindschaft
empfingen» enthüllen den Sinn der Sendung Jesu Christi.

Daß sich Jesus selbst als der Messias gefühlt hat, geht eindeutig
aus dem Bericht von seiner Antrittspredigt in Nazareth, seiner
Antwort an Johannes den Täufer im Gefängnis, seiner Antwort
auf Petri Bekenntnis, der Gestaltung seines Einzuges in Jerusalem
nach der Weissagung des Propheten Sacharja, der Bezugnahme
seiner Einsetzungsworte beim heiligen Abendmahl auf die Worte
vom neuen Bunde bei Jeremia und seinem Bekenntnis vor Pilatus
sowie seiner Selbstbezeichnung als Menschensohn hervor.

Als ernste Christen können wir daher nur dafür beten, daß Gott
der Herr es geben möge, daß die Decke von den Augen der Glieder
des von ihm einst erwählten Volkes genommen werde, daß sie

erkennen, daß ihnen in Jesus nicht bloß ein edler Mensch, sondern
die Erfüllung der Hoffnungen der Propheten von Gott geschenkt

145



wurde. Wir sind uns dabei dessen bewußt, daß es uns nach den

tief bedauerlichen, um nicht zu sagen entsetzlichen Vorgängen der
jüngsten Vergangenheit als Gliedern des deutschen Volkes
verwehrt ist, angesichts dieser schweren Verschuldung von Gliedern
unseres Volkes am Volke Jesu auch nur ein Wort zu verlieren über
die angebliche Schuld des Volkes Jesu an der Verurteilung Jesu

zum Tode. Es geziemt uns vielmehr, in tiefem Ernst der Frage
nachzugehen, inwieweit gerade die Christenheit schuld daran ist,
daß dies Volk Jesu bisher in Jesus nicht seinen und den Erlöser
der Welt erkennen konnte.

Bleibt uns nunmehr zum Abschluß nur ein Wort über die Hoffnung

für Israel, die wir aus den Worten der heiligen Schrift
entnehmen dürfen. Wir dürfen uns dabei sowohl der noch unerfüllten
Verheißungen des Alten Testamentes und der göttlichen Zusagen
in ihm bedienen, wie der tiefsinnigen Worte des Apostels Paulus
im 9. bis 11. Kapitel seines Briefs an die Römer. Zu hüten haben

wir uns dabei nur vor der Gefahr, bei solchen Aussagen ins
Schwärmerische abzugleiten und aus den Worten der heiligen Schrift
Gedanken abzuleiten, für die das Wort Jesu gelten müßte von
dem, was uns nicht gebührt zu wissen.

Wir sagen zunächst auf Grund von 5. Moses Kap. 4 V. 31:
«Der Herr, dein Gott, ist ein barmherziger Gott; er wird dich nicht
lassen noch verderben, wird auch nicht vergessen des Bundes,
den er deinen Vätern geschworen hat», und von Römer II V. 1 u. 2 :

«Hat denn Gott sein Volk verstoßen? Gott hat sein Volk nicht
verstoßen, welches er zuvor ersehen hat» — Gott hat Israel nicht
verstoßen. Paulus sagt: Gottes Gaben und Berufung können ihn
nicht gereuen.

Und zum anderen : Am Ende der Zeiten, wenn die Fülle der Heiden
eingegangen ist, wird Israel auch zum Glauben an Christus kommen.
Paulus sagt in Römer II V. 25. u. 26: «Blindheit ist Israel zum
Teil widerfahren, so lange, bis die Fülle der Heiden eingegangen
sei und also das ganze Israel selig werde. »

Das ist der allseits anerkannte Inhalt der Hoffnung für das

Volk Israel. Wir können nur als Christen dafür beten, daß diese

Hoffnung sich an dem Volke des alten Bundes erfüllen möge durch
Gottes Gnade!

146


	Welche Bedeutung hat Israel im Heilsplan Gottes?

