
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 14 (1958)

Artikel: Der Staatsgedanke in Israel

Autor: Ben Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER STAATS GEDANKE IN ISRAEL

Von Schalom Ben Chorin, Jerusalem*

Der Gedanke der Errichtung eines israelischen Staates steht von
Anfang an im Zeichen des Antagonismus zwischen der weltlichen

Konzeption eines Staatswesens, das anderen Staaten der Zeit und
Umwelt strukturell und funktionell entspricht, und der Idee vom
Königtum Gottes, die an der Wiege der Zusammenfassung der
hebräischen Stämme zu einem Verbände stand.

Wir können den Kulminationspunkt dieses latenten Gegensatzes
im alten Israel noch genau erkennen. Der Niederschlag der latenten
Spannung zwischen theokratischer und (damals) monarchistischer
Staatsauffassung findet sich im achten Kapitel des Ersten Buches
Samuel. Auf dem Ältesten-Tag zu Rama fordern die Delegierten
der hebräischen Stämme von Samuel die Einsetzung eines Königs,
«damit wir auch seien wie alle Völker» (kekhol Hagojim) (1. Sam.

8,20). Samuel, der letzte große Charismatiker, der in sich die
Qualitäten des Priesters, Propheten und Richters vereinigt, weigert
sich zunächst gegen das Volksbegehren, ganz im Sinne des alten
Gideon-Spruches (Richter 8,23): «Der Ewige allein soll Herr über
euch sein.» — Samuel hält dem Volke die Nachteile einer absoluten
Monarchie vor Augen : Steuerhoheit des Königs, Fron- und Militärdienst,

Gefahr der Güterkonfiskation, ja sogar der Leibeigenschaft.
Aber der «Staatswille» Israels ist um diese Zeit (11. Jh. v. d.

gew. Ztr.) bereits so stark, daß sich die Konzeption des göttlichen
Königtums nicht mehr durchsetzen läßt, die Idee vom «Priesterlichen

Königreich und Heiligen Volk», und so muß Samuel, dem
Druck der öffentlichen Meinung weichend, an die Einsetzung eines

Wahl-Königs schreiten.
Die Wahl Samuels fällt auf den Benjaminiten Schaul, der somit

der erste König in Israel wird, wenngleich es ihm nicht vergönnt
war, eine Dynastie zu begründen, da er ja gemeinsam mit seinem
natürlichen Nachfolger Jonathan in der Philisterschlacht am Berge
Gilboa umkommt, nachdem er innerlich an eben jener Spannung

* Nachdruck aus Jedioth Chadashoth.

101



zwischen Theokratie und Monarchie zerbrochen ist, die sich für
ihn in dem Konflikt mit Samuel und dessen späteren Schützling
David konkretisierte. Samuel, der nur widerwillig seine theokrati-
sche Konzeption der öffentlichen Meinung opfert, hoffte in Schaul
ein Werkzeug in seiner Priesterhand zu haben und so doch noch
die alte Israel-Konzeption zu retten. Der König sollte nur ein
Exekutivorgan des göttlichen Regimentes sein, dessen wahrer
irdischer Stellvertreter der Priester-Prophet selbst zu bleiben
gedachte. An diesem Antagonismus zerbricht Schaul.

Wir sind geneigt, in Schaul den ersten König von Israel zu
sehen, aber er hat eigentlich in dem Tyrannen von Schchem
(Sichern), dem Gideons-Bastard Abimelech, seinen Vorläufer,
wenngleich die Herrschaft dieses brudermörderischen Usurpators
nur eine blutige Episode bleibt.

Noch ist Israel nicht soweit an seine Umwelt angeglichen, daß

es, wie dann unter Samuel, von sich aus nach Obrigkeit im üblichen
Sinne verlangt. Noch steht an Stelle des Reiches (Malchuth) der
lose Stammesverband, der, unter dem Bundesgotte lebend, je und
je in der Stunde der Gefahr einen Charismatiker erkürt, einen Richter

(Shopheth), der vorzüglich aber auch Heerführer ist. Diese

religiöse Anarchie wird aber als unhaltbar empfunden, und so

kommt es schließlich zum Königtum, das einen Bruch mit der
israeleigenen Sonderkonzeption darstellt.

Am Anfang dieses Volkes steht ja der große Wüsten-Scheich
der Urzeit, Abraham, der Vater des Glaubens, dem die
Segensverheißungen zuteil werden. Aber diese Verheißungen enthalten
zwar unzählbare Nachkommenschaft und den rechtmäßigen Besitz
des Landes Kanaan, nicht aber den Hinweis auf eine Eorm der
Staatlichkeit, wie sie in der damaligen Welt üblich war. Auch
Mosche, der eigentliche Schöpfer der Nation, der die ziehenden
Nomaden unter dem Gesetz des Bundes zur Einheit zusammenschweißt,

verzichtet auf Königswürde und Staatsgründung und
ebenso sein Nachfolger Joshua. Das Dominierende des

Gotteskönigtums drängt das weltliche Königtum auf Jahrhunderte, von
Mosche bis Samuel, zurück.

Schaul muß noch als Vorläufer eines wirklich zentralisierten
und durchorganisierten Königtums und Staatswesens angesehen

102



werden. Erst unter David gelingt das, der ca. 999 v. Chr. die Jebu-

siter-Festung Jerusalem erobert und zur Hauptstadt des nunmehr
wirklich geeinten Reiches macht. Unter seinem, nach blutigen
Thronwirren zur Herrschaft gelangten Sohn Salomo (970—930

regierend) erfolgt erst die wirkliche Organisation des Staatswesens,
dessen Mittelpunkt der Tempel in Jerusalem wird. Durch diese

Akzentverlegung auf den Tempel versucht der weise Salomo den

Antagonismus zwischen Gottesreich und Königreich zu überbrücken,

was aber nur vorübergehend gelingt.
Nach Salomos Tod bricht das Reich wieder auseinander und

spaltet sich in die Staaten Juda und Israel auf, was aber der
entscheidenden Änderung der Konzeption keinen Abbruch mehr tut:
die weltliche Staatskonzeption hat gegenüber der Auffassung vom
Königtum Gottes auf der ganzen Linie gesiegt. Sowohl der Staat Juda
wie der Staat Israel werden bis zu ihrem Untergang orientalische
Monarchien bleiben, die sich strukturell und ihrer Idee nach nicht
mehr wesentlich von den anderen Despotien und Monarchien des

Vorderen Orients unterscheiden.
Und dennoch ist damit die andere, und wie wir mit Buber glauben,

originäre Vorstellung nicht erloschen. Der prophetische Protest
ist mit von hier aus zu verstehen und begleitet das judäische und
israelische Königtum bis zu ihrem Ende.

Schaul, der erste König in Israel, hatte in dem gewaltigen Alten,
dem Königmacher Samuel, seinen prophetischen Antagonisten.
David findet ihn in dem unerschrockenen Propheten Nathan. Und
so geht es durch die Geschichte der Königszeit bis zu dem letzten
König, dem unglücklichen Zedekia (586 v.) der in Jeremia seinen

prophetischen Widersacher fand.
Nach dem babylonischen Exil (538 v.) versucht der

Schriftgelehrte Esra, unterstützt von Nehemia, Serubabel und dem
Propheten Secharja, an Stelle des weltlichen Staates wieder die
Gottesgemeinde aufzurichten, die nun freilich nicht mehr von einem
charismatischen Richter geführt wird, sondern unmittelbar unter
die Herrschaft des kodifizierten Gotteswortes gestellt werden soll,
was zur Bildung des Standes der «Sofrim» führt, der Schriftgelehrten,
aus denen sich später die Pharisäer entwickeln.

Wiederum bleibt es aber nicht bei der religiösen Republik des

103



Esra. Der von ihm begonnene Zweite Tempel wird ca. 168 v. durch
Antiochus IY. von Syrien entweiht und geplündert: daraus ergibt
sich der Makkabäische Aufstand (164) und aus diesem erwächst,
zwanzig Jahre später, der Beginn der hasmonäischen Dynastie,
die etwas über hundert Jahre regiert. Auch die Hasmonäer finden
wiederum ihre religiösen Antagonisten, die der Verweltlichung des

jüdischen Staates entgegentreten. Der Niederschlag dieser Opposition

findet sich darin, daß die Makkabäerbücher nicht in den
Kanon der Bibel aufgenommen wurden.

Die Hasmonäer werden von der idumäischen Dynastie fremder
und halbfremder Könige abgelöst, die Herodes (37—4 v.) begründet,
dem seine Söhne Archelaus und Antipas, seine Enkel und Urenkel
Agrippa I. und II. nachfolgen. Dieses letzte Königtum und damit
diese letzte Staatlichkeit Israels, die im Jahre 70 n. Chr. mit der

Zerstörung des Zweiten Tempels durch Titus endet, spielt sich aber
schon ganz im Schatten Roms ab und kann nur noch als Schein-
Souveränität angesprochen werden.

Aber auch diese letzten Ausläufer des Königtums und damit des

politischen Staatsgedankens finden ihre religiösen Antagonisten in
den schriftgelehrten Pharisäern einerseits und in der messianischen

Bewegung des Jesus von Nazareth anderseits. So verschieden diese

beiden Richtungen an sich sein mögen, einig sind sie in der
Ablehnung der weltlichen Staatlichkeit, die durch das Reich Gottes
ersetzt werden sollte.

Nunmehr ist aber eine Art Geschichtskorrektur zu verzeichnen,
die schon mit dem ältesten der Schriftpropheten Arnos aus Tekoa
(Mitte des 8. Jh. v.) anhebt. Arnos (9,11) prophezeit, daß «die
zerfallene Hütte Davids» durch Gott wieder aufgerichtet werden wird,
und seit dieser Zeit weicht die Hoffnung auf die Wiederkunft der
davidischen Dynastie nicht mehr aus der Gedankenwelt des

hebräischen Volkes und des späteren Judentums.
Die Propheten künden auf den Eriedensfürsten aus dem Haus

Davids hin, die Tanaiten schließen sich in aggadischen Erzählungen
diesem Hoffnungstraume an, und das Neue Testament proklamiert
Jesus als Sohn Davids — als Erfüllung dieser Hoffnungen. Der
Messianismus ist von der davidischen Dynastie nicht mehr zu
trennen.

104



Was ist hier vorgegangen Man bedenke : das Königtum wurde,
wie wir eingangs darlegten, als Bruch mit der Idee vom Königtum
Gottes empfunden, und der Protest Samuels gegen jedes irdische

Königtum ist uns in klaren Worten erhalten geblieben, was fast

ein Wunder ist, wenn man bedenkt, wie wenig angenehm diese

grundsätzliche Ablehnung der Monarchie den Königen sein mußte.

David selbst empfängt noch den prophetischen Protest aus dem

Munde des Nathan, aber dann ereignet sich, im Laufe derGeschichte,
die merkwürdige Wandlung, daß aus dem Königtum Gottes der

Gedanke vom Reiche Gottes wird, und dieser eschatologische
Gedanke wird mit der irdischen Dynastie des Hauses David verknüpft :

das Antiprophetische wird schließlich, im Wandel der Geschichte,

prophetisches Ideal.
Die beiden GrundVorstellungen : hie Königtum Gottes, dort

Königtum des Menschen, wird im messianischen König, der als

idealer Sachwalter Gottes dargestellt wird, endgültig überwunden.
Nach dem Jahre 70 endete alle jüdisch-israelische Staatlichkeit,

wenn man von dem kurzen, tragischen Barkochba-Nachspiel (132 bis

135) absieht. Kaiser Hadrian verwandelt Jerusalem in Aelia Ca-

pitolina, aber unzerstörbar lebte durch die Jahrhunderte weiter
in den jüdischen Generationen der Traum vom Wiedererstehen des

jüdischen Staates.
Es ist hier nicht der Ort, alle mehr oder weniger phantastischen

Versuche einer Rückführung des jüdischen Volkes nach Erez-
Israel zu beschreiben. Alle diese Versuche, vielleicht mit Ausnahme
des Renaissance-Abenteurers David Reubeni (um 1530) trugen
messianischen Charakter und wollten mit wunderbaren Mitteln
ein Reich aufrichten, das zwar in Palästina lokalisiert sein sollte,
aber dennoch «nicht von dieser Welt» sein konnte.

Das gilt von dem persisch-jüdischen Schwärmer David Alroy
(Mitte des 12. Jahrhunderts) nicht weniger als von Sabbatai Zwi
(1626—1676), dem bedeutendsten der Pseudo-Messiase, dem Manne
aus Smyrna, der das Judentum von Konstantinopel bis Hamburg
aufwühlte und für das von den Kabbalisten errechnete «Heilsjahr»
1666 die Errichtung des jüdischen Königreiches versprach.

Alle diese Bewegungen endeten in einem Meer von Blut und Tränen
— und es war dem 20. Jahrhundert vorbehalten, eine rein politische

105



Konzeption des Judenstaates zu finden, die durch Theodor Herzl
(1860—1904) ihre klarste und weitreichendste Formulierung fand.
Aber auch der politische Zionismus, nicht anders als der antike
Königswille zur Zeit Samuels, fand seine religiösen Antagonisten,
in den «Protestrabbinern» und den Orthodoxen, die bis heute sich
nicht ganz mit der Konzeption des jüdischen Staates abgefunden
haben, der Medinath-Israel, die 1948 Wirklichkeit wurde.

Die Medinath-Israel ist heute eine moderne Demokratie. Sie

entspricht den Staatsvorstellungen unserer Zeit, so wie das Königreich

Schauls den Staatsvorstellungen der antiken Welt entsprach.
Mit seinem tiefsten Wissen aber weiß Israel, daß ein Staat wie alle
Staaten und ein Volk wie alle Völker nicht seinem letzten Wesenskern

entspricht. Dreitausend Jahre israelisch-jüdischer Geschichte
mit dem Erbe Abrahams, Mosches und Jesajas, und weiter dem
Erbe der jüdischen Galuth-Jahrhunderte, können nicht ausgelöscht
werden. Israel ist nicht fünf Jahre — sondern Jahrtausende alt.

Der Staat, sehnsüchtig herbeigewünscht in den Jahrhunderten
der Zerstreuung und Botmäßigkeit, kann für dieses alte Volk nicht
das Letzte sein: er ist ein edles Gefäß für die großen Inhalte des

hebräischen Humanismus, der immer in der Form wandelbar, im
Kern ewig neuen Ausdruck findet.

UM DER VÄTER WILLEN, ROM. 11,28

Von Prof. Dr. Bo Reicke, Basel

1.

Israel ist heutzutage mehr als je ein aktueller Begriff geworden,
seitdem die Juden in Palästina einen selbständigen Staat errichtet
haben, wo mit einer außerordentlichen Begeisterung und
Handlungskraft eine spezifisch jüdische Kultur aufgebaut wird. Daß so

106


	Der Staatsgedanke in Israel

