
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 14 (1958)

Artikel: Paulus in der Schau des gegenwärtigen Judentums : Versuch ener
Würdigung des Buches von Klausner "Von Jesus zu Paulus"

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961059

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961059
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


PAULUS IN DER SCHAU
DES GEGENWÄRTIGEN JUDENTUMS

Versuch einer Würdigung des Buches von Klausner
(Won Jesus zu Paulus »

Von Gerhard Jasper, Bethel bei Bielefeld

I. Paulus ist der Stifter des Christentums

In Schniewinds «Nachgelassenen Reden und Aufsätzen» lesen

wir die folgenden Sätze: «Die Gegenwart der Gottesherrschaft
bedeutet das Messiasgeheimnis Jesu.» «Das Geheimnis der
Gottesherrschaft ist das Geheimnis des Wortes. Es gibt keine theologia
gloriae an der theologia crucis vorbei.» — «Man kann kein Wort
der Evangelien lesen, es sei denn von Paulus her.» Und «kein Wort
des Paulus, es sei denn vom Evangelium her». — «Die Lehre des

Paulus ist die eine Lehre der christlichen Kirche in ihrer wichtigsten

Entfaltung des einen Wortes von Gottes Gesetz und von
unserer Rechtfertigung im Gekreuzigten und Auferstandenen1.»
Diesen Sätzen Schniewinds stelle man die Urteile von Klausner
über das Verhältnis von Jesus zu Paulus gegenüber. Als er sein
Jesusbuch schrieb2, wurde ihm deutlich, daß sich «mit Jesus die

Entstehung des Christentums als einer neuen Kirche nicht erklären»
läßt. Denn Jesus «dachte niemals daran, eine neue Religion zu
stiften und sie unter den Völkern auszubreiten». Darum schrieb er
folgerichtig nach seinem Jesusbuch sein Buch über Paulus und
sagt: «Das Wesentliche ist, daß das neue Buch vor dem Leser die
zwei großen Fragen aufrollt: Wie spaltete sich das Christentum

1 Siehe dazu «Verkündigung und Forschung. Theologischer Jahresbericht
1953/55». Kaiser-Verlag München 1956. Ernst Käsemann: «Hinweis auf
neuere neutestamentliche Forschung». S. 148ff. (Zitat S. 150).

2 Josef Klausner, «Jesus von Nazareth». The Jewish Publishing House
Ltd. Jerusalem, 3. Aufl. 1952. 629 S. Im folgenden kurz zitiert «J».

65



vom Judentum und warum nahm das Judentum die Lehre des

Paulus nicht an, wie es die Lehre Jesu nicht angenommen hatte3.»
Nicht minder steht er damit vor der weiteren Frage, wie es

dahin kommen konnte, «daß aus dieser durchaus jüdischen,
prophetisch-pharisäischen Lehre (Jesu) eine neue Religion hervorging»
und wie «von einem durchaus jüdischen Menschen ein Glaube
geschaffen werden konnte, der sich vor allem unter den Heiden
ausbreitete»4.

Freilich gibt Klausner zu, daß «im Judentum Jesu Keime
vorhanden» gewesen seien, «durch die etwas Unjüdisches wurde».
Darüber spricht er in seinem Jesusbuch ausführlich. Für ihn sind
dies im wesentlichen Jesu messianisches Selbstbewußtsein und die

eschatologische Ausrichtung seiner Ethik. Durch die nach Klausner
damit gegebene «Übersteigerung der Wertmaßstäbe des Judentums»

gab Jesus seinen Jüngern Anlaß, daß sie daraus eben «etwas

Unjüdisches» machten, denn «aus der quantitativen Übertreibung
einer Sache geht manchmal eine neue Qualität» hervor5.

Für die Entfaltung des Christentums selbst und dessen Ausbreitung

in der Heidenwelt aber waren nach ihm drei Gründe
maßgebend: die Zerstreuung (Diaspora) der Juden außerhalb Palästinas,
die geistige Situation unter den Völkern und die jüdisch-hellenistische

Kultur der jüdischen Diaspora jener Zeit6.
Freilich blieb Jesus als palästinensischer Jude ohne jegliche

Berührung mit dem Judentum der Diaspora, während demgegenüber

für die Wirksamkeit des Paulus dem Leben der jüdischen
Diaspora «besondere Wichtigkeit» zukommt7. Dabei wird von
Klausner übertreibend hervorgehoben, daß die Diasporajuden
«entwurzelte Menschen» gewesen seien. Nur darum hätten die Gedanken
des Paulus als eines Eklektizismus von Griechentum und Judentum
angenommen werden können, was nie geschehen wäre seitens des

3 Josef Klaasner, «Von Jesus zu Paulus». The Jewish Publishing House
Ltd. Jerusalem 1950. 575 S. DM 26.80. Die Zitate stehen S. 13 u. 15 im
folgenden kurz zitiert «P».

4 P. S. 22.
6 P. S. 23.
6 P. S. 24.
7 P. S. 25.

66



«original bodenständigen Judentums Palästinas»8. Alles dies gilt
nach ihm noch viel mehr von den Proselyten und «Gottesfürchti-
gen»9, so daß darum ihnen gegenüber später die Juden auch so

zurückhaltend wurden. Im Talmud heißt es darum: «Böses wird
denen zustoßen, die Proselyten aufnehmen.» Und eine B'araitha
sage sogar, daß die Proselyten «das Kommen des Messias
aufhalten». Sie seien «für Israel der Auswuchs»10.

«So erbaute» nach Klausner «Paulus sein Christentum auf den
Trümmern des entwurzelten Diasporajudentums» sowie auf den

Proselyten und Gottesfürchtigen. Dazu stützt sich Paulus «beim
Ausbau der christlichen Kirche auch auf die vollen Heiden, die
wirklichen Götzendiener», so daß sie schließlich in ihr «die
entschiedene Mehrheit» bildeten11. Dabei haben die äußeren Umstände
dazu gute Möglichkeiten gegeben, wie das römische Weltreich und
dessen allgemeine innere Lage12 und nicht zuletzt das philosophische
Denken jener Zeit, vor allem die Stoa13 mit ihrem Synkretismus14
usw. So bestand «die Anschauung, daß ein Gott sterben und wieder
auferstehen könne Hunderte von Jahren vor der Entstehung
des Christentums». Und «nicht nur das, viele Religionen der Heiden
versprachen dem Menschen, der dem Gott anhängt und sich ihm
weiht, die Auferstehung nach einem qualvollen Tode», ja «mehr
als das! Wir haben verschiedene Kachrichten darüber, daß man
Gott als Sühneopfer für das Volk und seine Sünden darbrachte,
nur daß er, da er ja selbst Gott ist, wieder auferstand»18. So «unterliegt

es keinem Zweifel, daß ohne den allgemeinen, wenn auch
unbestimmten und entfernten Einfluß jener heidnischen Legenden
niemals aus dem jüdischen Messias der christliche Sohn Gottes
geworden wäre, der, trotzdem er am Kreuz gestorben und als
Gehenkter zum Eluch Gottes geworden ist, in den Visionen seiner

8 P. S. 31.
9 P. S. 42—62.
10 P. S. 61.
11 P. S. 62.
12 P. S. 65—70.
13 P. S. 71—102.
" P. S. 103—125.
16 P. S. 113.

67



Anhänger wiedererstand und nicht nur Christus, der Erlöser,
sondern auch Gott-Vaters einziger Sohn war, der vom Heiligen Geist
erzeugt, aus dem finsteren Grab auferstand und in allem dem Gott-
Vater gleicht Die Apotheose des Kaisers gab dazu eine
weitere Parallele, und «so wurde der spezifisch paulinische Begriff

vom Messias Jesus als dem ,Sohn Gottes' (vioç filius Dei) und
dem ,Herr-Gott' (-Oeov xvqioç dominus Dei)17. Dem Erlösungsbedürfnis

kam ein Erlösungsglaube entgegen. Darum muß Gott
vor allem ein Erlöser (aœrrjg) sein». Wir verstehen daher, wenn
dann Klausner zu dem Urteil kommt: «In wesentlichen Dingen des

Glaubens ist das Judentum von seiner Eigenart auch nicht um
Haaresbreite abgewichen Das Christentum, die Tochterreligion
des Judentums mit ihrem übersteigerten Judaismus, das sich zum
Unjudentum entfaltete18, mit ihrem extremen Ethizismus, der aus
der Hoffnung auf den ganz nahen Einbruch der messianischen Zeit
geboren war, mit ihrem Glauben an den gekreuzigten Messias, der
bereits gekommen war und mit seinem Blut sein Volk erlöst
habe, mit ihrem Mystizismus von dessen Auferstehung, nachdem

er einen gräßlichen Tod am Kreuz erlitten hat — alles dieses

machte das Christentum elastischer als seine Mutterreligion und
brachte es dem religiösen Synkretismus der Zeit und dem Empfinden

der Heiden näher, weil es ein Glaube ist, dessen eigentliches
Wesen der Sünderheiland und Toderlöser bildet ,19.» Und darin
besteht nun eben das Geheimnis und des Rätsels Lösung für den

großen Erfolg des Paulus20. Nicht minder war für Paulus aber auch
das jüdisch-hellenistische Denken eines Philo, die Weisheit Salomos
und des IV. Makkabäerbuches wichtig. So hebt er vom IV. Makka-
bäerbuch hervor, daß sich in ihm die Sühnopferidee finde, ebenso

auch der Ausdruck 'daoTrjQiov. Prägend habe vor allem aber Philos
Logosbegriff auf Paulus gewirkt. «Nach und nach verkörperte und
vergröberte das Christentum diesen Begriff des philonischen Logos

16 P. S. 114.
17 P. S. 118.
18 Klausner verweist dabei ausdrücklieh auf seine Ausführungen im

Jesusbuch S. 513—546.
19 P. S. 123.
20 P. S. 124.

68



und machte aus ihm die zweite Gestalt der Dreieinigkeit, den Gott-
Sohn und Gott-Menschen21.»

Zusammenfassend heißt es dann immer wieder, daß einzig
Paulus imstande gewesen sei, «das Christentum aus einer jüdischen
Sekte in eine Weltreligion umzuwandeln»22, während Jesus als im
palästinensischen Judentum verwurzelt die Kirche nicht hat gründen

können. Freilich «hätte einen derartigen Glauben auch nicht
ein vollständig entwurzelter Jude schaffen können. Einen
solchen Glauben hat lediglich Paulus begründen können, der einerseits

von palästinensischen, des Hebräischen kundigen Juden
abstammte (,Hebräer von Hebräern und ein Pharisäer, Sohn von
Pharisäern'), aber andererseits ein Diasporajude, ein entwurzelter
Jude war. Nur ein solcher Jude und ein Mischprodukt
Palästinas und Kleinasiens, eines verdünnten Judentums und
oberflächlichen Griechentums hatte die Eignung, das Christentum
als einen besonderen Glauben zu schaffen23».

Klausner macht nun selbst den Einwand, daß gegenüber der

Vergangenheit man gegenwärtig viel weniger von Paulus als dem
Erfinder des Christentums spreche24. Doch aber meint er sagen zu
können, daß Jesus zwar die Quelle und Wurzel des Christentums
sei, Paulus aber als der Schöpfer und Organisator des Christentums
als einer neuen Kirche zu gelten habe: «Er baute es zu einem
religiösen System aus, das gleicherweise vom Judentum und Nicht-
judentum verschieden ist, aber eine vermittelnde Stellung zwischen
Judentum und Heidentum mit einer Hinneigung zum letzteren
einnimmt, obwohl er dieses System noch immer als erneuertes
Judentum betrachtet25.» Und so sagt Klausner abschließend:
«Ohne Jesus — weder Paulus noch Nazarenertum. Aber ohne
Paulus — kein Weltchristentum. In diesem Sinne ist nicht Jesus
der Stifter des Christentums, wie das die allgemein verbreitete
Ansicht unter den Völkern ist, sondern Paulus, der ,Heidenapostel',

21 P. S. 188.
22 P. S. 323.
23 P. S. 433.
24 P. S. 535.
25 P. S. 536, ähnliche Gedanken bringt er S. 541f.

69



trotzdem er auf Jesus fußt und trotz aller seiner Entlehnungen von
der Urgemeinde26.»

II. Vom Urchristentum zur paulinischen Verkündigung

Auch Professor Thieberger, der Übersetzer von Klausners Paulusbuch,

hebt in seinem Vorwort hervor, daß «die religiöse Haltung
des Christentums paulinisches Erbe» sei27, während demgegenüber
für das Judentum ein «weltordnender Monotheismus» charakteristisch

sei. Dabei hebt er hervor, daß zunächst die Frage des

Paulus «noch vollständig in die jüdische Haltung einbeziehbar sei.

Sie enthalte sogar deren «brennendstes und unheimlichstes Rätsel.
Allein die Antwort des Paulus ist auch in ihrer abstrahierten Form
der jüdischen Haltung niemals angleichbar. In der christlichen
Haltung gehören Fragen und Antwort des Paulus wie zwei Hälften
eines Ganzen zusammen. Aber erst wenn wir sie auseinanderlegen,
wird das Gemeinsame und Besondere der jüdischen und christlichen

Haltung deutlich28». Und zwar sagt Thieberger, daß Paulus
zwischen Hiob und Kohelet (Prediger Salomo) stehe, indem er
fragt: «Wer hilft uns in unserer Unzulänglichkeit und Preisgabe?»
Thieberger erkennt dabei an, daß hier von Paulus «die Tragik des

menschlichen Willens in ihrer ganzen grauenhaften Tiefe
aufgedeckt» sei29. Darum war auch für Paulus «Hiobs Antwort des

schweigenden Vertrauens zu wenig, weil die Fraglichkeit des

menschlichen Willens bei Hiob gar nicht in Betracht kommt. Nicht
der Wille der Menschen wird für Hiob zum Problem, sondern die
Gerechtigkeit Gottes. Die Antwort des Kohelet wiederum war für
Paulus zu weitgehend. Denn für ihn kann die Nichtigkeit des

Menschen gegenüber Gott nicht eine Aufhebung des menschlichen
Willens bedeuten. So findet Paulus seine eigene Antwort, die
in ihrer abstrahierten Form etwa folgendermaßen gefaßt werden
kann: In jeden Willensakt des Menschen muß tief innen etwas

26 P. S. 543; ähnlich auch S. 393 u. 251.
27 P. S. 10.
28 P. S. 9.
29 P. S. 10.

70



Zusätzliches von Gott hineinströmen, um unseren Mangel
auszugleichen und die Weltordnung von unserer Unzulänglichkeit zu
erlösen. Bis hierher ist die jüdische Haltung immer noch gewahrt.

Allein nun gab Paulus seiner Antwort eine weitere Prägung,
die das Wesentliche an der jüdischen Haltung wandelt: Gott sandte
Seinen Sohn, damit er durch sein Martyrium, seinen Tod, die
Schuld der menschlichen Unzulänglichkeit wettmache. An dieser

Stelle ist hier der religiöse Kreis des Judentums gesprengt: in
der Vermenschlichung Gottes, der einen Sohn hat, ihn in Geburt
und Tod sendet, und in dem Wert dieses Todes für die Erlösung
aller Menschen von ihrer Unzulänglichkeit in allen nachfolgenden
Zeiten30». Gerade diese Antwort des Paulus, die Christentum und
Judentum trennt, ließ nach Klausner es nun dahin kommen, «daß
sie (die entwurzelten' Diasporajuden, Proselyten und Gottesfürch-
tigen und Heiden) die neue Lehre eines Mannes wie Paulus annahmen,

der die religiösen Gebote aufhob, sich mit bloßer Taufe ohne

Beschneidung begnügte und ihnen einen Monotheismus brachte,
der außer der jüdischen Ethik die mystischen Vorstellungen eines
durch Blutsühne erlösenden und befreienden Messianismus enthielt.
Diese halb jüdische, halb heidnische Lehre sprach das heidnische
Herz an. » Aber Klausner hebt sogleich hervor, daß diese mystischen
Vorstellungen schon in der Urehristenheit lebten. Renan führt er
dazu als Kronzeugen an, der seinerzeit schrieb: «Nach Jesus hat
niemand mehr für die Entstehung des Christentums geleistet als

Maria (Magdalena). Der Schatten, den Magdalena in ihrer Empfindlichkeit

geschaffen hat, schwebt noch immer über der Welt. Ihre
große Bezeugung, die Bezeugung einer Frau: ,Er ist auferstanden',
wurde die Grundlage für den Glauben der Menschheit. Fort mit
dem mächtigen Verstand. Wenn die Weisheit aufhört, diese

armselige, vom Schicksal betrogene Menschheit zu trösten, dann

mag der Wahnsinn das Wagnis versuchen. Wo ist der Weise, der
soviel Freude der Welt gegeben wie die wahnsinnige Magdalena31? »

Klausner fügt diesen Worten Renans freilich hinzu: «Wäre Jesus

nicht eine ungewöhnliche Persönlichkeit, die ungewöhnliche Taten

30 P. S. lOf.
31 P. S. 245 f.

71



beging und ungewöhnliche Worte sprach, dann wäre er seinen

Jüngern aus dem Gedächtnis entschwunden, nachdem er schmählich

am Kreuze gestorben war. Gerade diese Tatsache an sich,
daß Jünger und Jüngerinnen die Erinnerung an ihn auch nach
seiner Kreuzigung tief im Herzen bewahrten, und dies in einem
Maße, daß sie ihn in ihrer Phantasie lebendig vor sich zu sehen

glaubten, beweist zur Genüge, wie sehr sich der Einfluß Jesu auf
seine kleine Gemeinschaft bis zur Verehrung und Bewunderung
gesteigert haben mußte32.» «Aus nichts wird nichts», heißt ein
Lieblingswort Klausners. Und so sagt er darum weiter: Ohne dies
«hätte das Urchristentum nichts besessen, worauf es hätte begründet

werden sollen und das paulinisehe Christentum nichts, woran
es hätte anknüpfen und sich anlehnen können33». Freilich «wäre
das Christentum ohne Paulus nicht eine Weltreligion mit eigener
Ideologie und geordnetem Kirchenwesen geworden. Aber ohne
Petrus wäre aus dem Glauben an einen gekreuzigten Messias keine
eigene Sekte entstanden34». «Wahrhaftig, nicht bloß Maria Magdalena

mit ,sieben bösen Geistern' legte den Grund zum Christentum
als neue religiöse Bewegung, sondern auch Simon Petrus, der
,Leichtfertige'. Denn gerade er, der Leichtfertige, war gewissermaßen

der Fels' auf den sich vielleicht nicht die neue Kirche,
aber zumindest die neue nazarenische Sekte aufbaute. Seine ideologische

Elastizität, sein Mangel an Konsequenz, machte es dem
Christentum möglich, sich den Bedürfnissen der Stunde anzupassen
und die verschiedenen Elemente in sich aufzunehmen, denen ein
Mensch von Prinzipien und Konsequenz in einer jungen Bewegung
nicht Raum gegeben hätte35.» Dabei war nach seiner Meinung
zunächst freilich «in den ersten Jahren nach der Kreuzigung Jesu
das Christentum (besser gesagt das Nazarenertum) bloß ein Zusatz
zum pharisäischen-essenischen Judentum. Wer Christ wurde, war
vorerst ein pharisäischer (oder essenischer) Jude, hatte doch Jesus
also gesprochen: ,Wenn eure Frömmigkeit nicht größer sein wird

32 P. S. 250.
33 P. 8. 251.
34 P. S. 258.
36 P. S. 259.

72



als die der Schriftgelehrten und Pharisäer, werdet ihr nicht ins
Himmelreich kommen'36».

Aber es hieß bei Klausner, das Christentum sei eine «halb

jüdische, halb heidnische Lehre». Und so fährt er fort: «Ganz bald
wurde deutlich fühlbar, daß, wenn der neue Glaube nicht eine kleine
jüdische Sekte bleiben wollte, man darauf acht haben müßte, daß
die Frömmigkeit seiner Anhänger geringer und nicht größer werde
als die der Schriftgelehrten und Pharisäer. Denn sehr bald wurde
klar, daß die Juden in ihrer Gesamtheit und in all ihren Richtungen
nicht an den ,Gehenkten', den ,Fluch Gottes', den gekreuzigten
Messias, den das Synedrium zum Tode verurteilt und die römische
Regierung ohne geringsten Widerspruch hingerichtet hatte, glauben

würde37. »

«Auch die übertriebene Betonung seiner moralischen Gebote
gegenüber dem Zerimonialgesetz, die in der Lehre Jesu implizite
enthalten sind, sowie das Extreme seiner moralischen Forderungen
für das Leben der Gemeinschaft, wofür erst in einer zukünftigen
Zeit vielleicht Raum sein werde — auch sie waren nicht imstande,
die Herzen der Juden für das Christentum zu gewinnen.
Demgegenüber konnten die Heiden sehr wohl die persönliche Größe
Jesu übertreiben und in ihm einen übernatürlichen Erlöser sehen.

So mußte sich dann die junge Sekte an die Heiden wenden.
Nur waren die Heiden vom ,Joch' der Thora und .Gebote', an die
sie nicht gewohnt waren, zu befreien. Und an ihrer Statt mußte
etwas weitaus Leichteres geboten werden, der bloße Glaube an
Jesus und seine Sittenlehre. Damit hatte sich, wie man sieht, die
neue Sekte von selbst in eine neue Religion gewandelt38.»

Ähnlich beurteilt Klausner auch die Stellung des Jakobus auf
dem Apostelkonzil, wenn er ausführt: «Zweierlei wirkte offenbar
auf Jakobus. Einmal brauchte die Jerusalemer Gemeinde sehr dringend

die Unterstützung. Dann aber stimmte auch ihn die Zeit
weicher und es kam ihm allmählich klarer zum Bewußtsein, daß

36 P. S. 281.
3' P. S. 281.
38 P. S. 282.

73



das Christentum keine Aussicht bei den Juden habe, wohl aber von
den Nicht-Juden viel erwarten dürfe. 39. »

Auch habe die politische Lage hier eingewirkt. Denn ein Messias

mit politischer Bedeutung wäre stets den Römern verdächtig
gewesen. «Man mußte sich darum immer mehr von der jüdischen
Messiasauffassung freimachen und den jüdischen Messias in einen
göttlichen ,Erlöser' umwandeln; man mußte sich immer mehr mit
den Heiden, insbesondere mit dem römischen Imperium zu
Kompromissen verstehen und die Schuld an der Kreuzigung Jesu den
Schwachen, den Juden, aufhalsen, auf sie und nicht auf die
römischen Behörden die Schuld an den Christenverfolgungen wälzen
und es in jeder Weise dem Heidentum und den Heiden bequem
und leicht machen. So forderte es die allgemeine Lage. Man mußte
sich vom Judentum lostrennen. So etwas war aber nicht ein Naza-

rener zu leisten imstande, nicht ein Jude aus Palästina. Das konnte
nur ein nichtpalästinensischer, ein hellenistischer Jude leisten.
Solch hellenistischer Jude fand sich sehr bald in der Gestalt des

Saulus von Tarsus40.»

III. Die Persönlichkeit des Paulus

Wie sieht Klausner nun Paulus Zwar räumt er ein, daß Paulus
sich ein «Hebräer von Hebräern» nennt, aber für ihn ist er doch der
«hellenistische Jude»41. «Gewiß darf man das Maß seiner griechischen

Bildung nicht überschätzen: Er hat sich nicht in die
zeitgenössische griechische Philosophie versenkt, und sie war ihm auch
gegenüber dem Gotteswort der Bibel und der Lehre Jesu nicht gar
so wichtig. Aber es ist unvorstellbar, daß jemand, der wie er in
griechischer Sprache schrieb und Reden hielt, nicht die griechische
Bildung gehabt haben sollte, wie sie unter den gebildeten Kreisen
Kleinasiens damals allgemein verbreitet war42. » Zwar gesteht Klausner

wieder zu, daß Paulus als Jugendlicher nach Jerusalem gebracht

39 P. S. 345.
40 P. S. 282f.
41 P. S. 291.
42 P. S. 293.

74



wurde und Schüler Gamaliels war, ferner «gefestigter im Judentum
war als viele seiner Altersgenossen»43. Auch habe sich Paulus
niemals als Nichtjude empfunden. «Zeit seines Lebens war er der

Meinung, daß das Christentum, wie er es verstand, das wahre
Judentum sei, und daß er die Heiden in dieses Judentum einführe,
nicht aber die Juden aus dem Judentum herausführe44.» Doch
aber meint er, mit Recht das Urteil fällen zu dürfen: «Das glaubte
er. Und darin irrte er sich. Er erkannte nicht, daß eine solche

Absonderung zwangsläufig eine von Grund aus neue Religion
hervorbringen müsse. » Ein Schüler Gamaliels hätte auch nicht anders
denken können45! Doch aber gilt: «Hätte Paulus nicht etwas
Außerjüdisches an sich gehabt, wäre von ihm unmöglich eine Religion
gegründet worden, die vom Judentum in seiner überwiegenden
Mehrheit abgelehnt und gerade von heidnischen Völkern angenommen

wurde46.» Ihn hat eben die «hellenistische Atmosphäre beeinflußt,

wenn er auch nicht den Hellenismus .studiert' hat». «Bei all
seinem Fanatismus und Extremismus war er weder in der Religion
seiner Jugend noch nach seiner Wandlung in der neuen Religion
ungebrochen einheitlich. In seiner Seele verflochten sich das
palästinensische Pharisäertum und der jüdische Hellenismus," ja bis
zu einem gewissen Grade auch der heidnische Hellenismus, in dessen

Mitte er geboren und worin er in dem heidnischen, halbhellenistischen

Tarsus als Kind erzogen worden war.» «DieseDoppelheit, die

richtiger eine Halbheit war, sollte die Ursache für die Zertrümmerung

des historischen, ungebrochenen, gefestigten Judentums
werden, die eben von Paulus ausging, der weit entwurzelter und
innerlich zerrissener war als Jesus47.»

Alles in allem war Paulus eben eine «polarische Natur». «Wer

aus Gutem und Bösem zusammengesetzt ist, aus erhabenen
Eigenschaften und aus der Neigung zum Niederen, mit dem er ringt,
gelangt zu wahrer Größe.» Klausner erinnert dabei an Rom.7, 23f.,

43 P. S. 295 f.
44 P. S. 422.
45 P. S. 422f.
46 P. S. 431.
47 P. S. 297, vgl. auch S. 324f.

75



um zu erhärten, daß er ein «zusammengesetzter» Mensch ist48.

Darum kann er auch sagen, daß Paulus «nicht immer bescheiden»

war, ein «starkes Selbstbewußtsein» habe und «mit seiner Demut
prahle»49. Dem entspricht, daß man auf der anderen Seite bei ihm
«auch Züge eines offenkundigen Melancholikers findet, wofern
Mißerfolge in Athen und Ephesus ihn niederdrücken»80.

Es ist darum «klar ersichtlich, daß es schwer war, mit ihm
zusammenzuarbeiten. Er duldete keine selbständigen Persönlichkeiten
um sieh», so daß man sich mit Recht beklagte, daß er sie
tyrannisiere (2. Kor. 1,24)61. «In der Tat kannte Paulus in seinen
Angriffen auf die ,judaistischen Gegner' weder Maß noch Grenze52.»

Diese «seelische Polarität des Paulus wird in noch höherem Maße

an anderen Gegensätzen seines Charakters offenbar: an seinem

Mystizismus und seinem Wirklichkeitssinn. In der Tat ist seine

ganze Lehre voller Mystik und Wunder und Geheimnisse». Seine

Entscheidungen begründet er mit Visionen und Offenbarungen,
«die er in seiner Phantasie schaute»53. «Paulus war ein Träumer und
Ekstatiker. Es ist nicht verwunderlich, daß sich ihm aus solchen
Gedanken heraus ein Phantasiegesicht offenbarte, das im ,Neuen
Testament' wiederholt geschildert wird54.» «Paulus war dessen

sicher, Jesus gesehen zu haben, aber in einer Vision und nicht in
Wirklichkeit55.» «Immer wieder erwähnt er die Vision in seinen
Briefen. Und gewiß glaubte er an ihre Wirklichkeit56.»

Dabei meint Klausner, daß das Damaskuserlebnis sich als
epileptischer Anfall erklären lasse. «Dann aber erscheint uns auch die
Vision auf dem Wege nach Damaskus in besonderem Lichte57.»
Dostojewski dient ihm dabei als Kronzeuge58. An anderer Stelle

48 P. S. 395.
49 P. S. 396.
60 P. 8. 396.
61 P. S. 397.
62 P. S. 398.
63 P. S. 399.
64 P. S. 305.
66 P. S. 306.
66 P. S. 307.
57 P. S. 309.
58 P. S. 311.

76



vergleicht er das Damaskuserlebnis des Paulus mit den Visionen
des Biliam: «Paulus, der Heidenapostel, war wie Biliam, der
Heidenprophet, ,hinsinkend und enthüllten Auges'. Er war ein Epileptiker.»

— Damit glaubt er, «die doppelte Tätigkeit» des Paulus59

zureichend erklären zu können. «Auf der einen Seite war er der

Ideologe eines einzigartigen mystischen Glaubens, auf der anderen
Seite ist er der große Organisator einer neuen Kirche60.» Er besitzt
«das auserlesene Talent eines Predigers, Debattenredners, Kasuisten.
Wichtig aber ist, daß Paulus einen Wirklichkeitssinn, ein
ungewöhnliches Empfinden für das Praktische besaß, wodurch er ein

Organisator ersten Ranges wurde61». So bewies er sich vor allem
auch bei seinem Prozeß in Jerusalem «als ein Mann von Phantasie
wie ein gewiegter Politiker und kluger Diplomat62».

Dem entspricht ein Opportunismus und eine Bereitschaft zum
Kompromiß, der sich immer wieder bei Paulus findet63. «Dieser

Opportunismus zeigt sich in seinem Verhältnis zum Staat und zur
Regierung (Rom. 13). Es ist schwer, zu entscheiden, ob wir in
diesen Worten etwas von den Gedanken Jesu zu sehen haben:
,Gebt dem Zäsar was des Zäsars ist und Gott was Gottes ist'64.»
Diese «schwankende Haltung» zeigt nach ihm Paulus auch in der
Stellung zum Götzenopfer65. «Wer weiß», so meint er schließlich,
ob nicht «die Nachgiebigkeit des Paulus gegenüber dem Götzenopfer

(1. Kor. 8. u. 10) nicht nur zur raschen Annahme des Christentums,

sondern auch zu seinem frühen Verfall führte66?» Ebenso

spricht Klausner bei der Stellung des Paulus zur Frau von einem
«Zugeständnis an die öffentliche Meinung»67. «Diese Zwiespältigkeit

zeigt sich auch im Verhältnis des Paulus zu Ehe»68, das sich
«teilweise aus seinen asketischen Neigungen und Gründen der

69 P. S. 413.
60 P. S. 312.
61 P. S. 400.
62 P. S. 376.
63 Vgl. auch P. S. 400.
64 P. S. 522f.
66 P. S. 521.
88 P. S. 402.
87 P. S. 524.
88 P. S. 526.

77



Wiederkunft» erkläre69. Vor allem aber heißt es im Blick auf seinen
Aufenthalt in Jerusalem: «Paulus, der den Petrus der Heuchelei
bezichtigte, die ,Judaisten' ,falsche Brüder' nannte, benimmt sich
nun selbst als Heuchler. So wollte Paulus die jüdische Menge
beschwichtigen und beruhigen: bloß die Heiden führe er ja in Jesu
Bund ein, nicht aber die Juden, und was bekümmere dies die
jüdischen Massen, die sich zusammenrotten und ihn bedrohen70.»

IV. Die Lehre des Paulus

1. Die Messianität Jesu

Nach Klausner kommt dann bei Paulus im Römerbrief «sein

prinzipieller Kampf gegen das Judentum zum vollen Austrag. Er
beweist, daß der Glaube wichtiger ist als die Zeremonialgebote71».
Paulus sei sich bewußt, daß er nur «um der Hoffnung Israels willen»
leide, also «für die messianischen Gedanken und die Erlösungshoffnung

des Judentums». Und so spreche er noch am Ende seines

Lebens von sich aus « durchaus als Jude». «Er fühlt und merkt
überhaupt nicht, daß er durch die jahrelang gelehrte und gepredigte

Aufhebung des Wertes der israelitischen Thora sich vom
jüdischen Volk losgerissen hat. Daraus erhellt, daß er bis ans
Lebensende an den ,Sitten der Väter' festhielt. Er selbst erfüllt die

Zeremonialgebote, nur legt er diese Pflicht nicht anderen auf, die
auf Christus getauft sind, mochten es Heiden oder Juden sein. Sich
selbst erschwerte er die Gebote, anderen erleichterte er sie72.»

Für die Lehre des Paulus glaubt Klausner persönliche und
allgemeine Voraussetzungen und Ursachen hinstellen zu können.
Einmal sei er «von außen» in den Kreis der Apostel getreten. Darum
zeigt sich in seinem Kampf um sein Apostolat auch ein
«Minderwertigkeitsgefühl»73. «Zwangsläufig legte darum Paulus auch den

89 P. S. 529.
70 P. S. 375.
71 P. S. 387.
72 P. S. 388.
73 P. S. 408.

78



Nachdruck nicht auf den realen und historischen, sondern auf den

im Geiste erschauten, spirituellen Jesus74.» Wenn dann aber für
ihn «Jesus nicht der Reale, sondern nur der im Geist Erschaute ist,
steht nichts im Wege, ihn auf die höchste Stufe eines spirituellen
Hauptes über Menschen» zu stellen, eines geistigen Messias, der
nach dem natürlichen und schmählichen Kreuzestod von der Gottheit

emporgehoben wurde. «Ist der erschaute Jesus der Wesentliche,

dann hat die Phantasie einen weiten Spielraum, um dessen

Erhabenheit und Bedeutung zu verstärken, ihn zum ,Heiland der
Welt', zum ,Herrn' und ,dem Herrn über Leben und Tod' zu machen,
der am Jüngsten Tage Gericht hält, die Thoragesetze aufhebt und
die Menschheit mit seinem Blut erlöst. Dann kann man vielleicht
zu dem Schluß kommen, daß Jesus in Paulus lebt und Paulus ,in
Christus'. Dann gibt es keine Grenze für die mystischen
Erlebnisse75.»

Ferner «verquickten sich im jüdischen Messiasgedanken zu allen
Zeiten die nationalen Elemente mit den allweltlichen (universalistischen)

bis zur Unlösbarkeit76.» So kommt es durch Paulus zur
Spaltung der Messiasauffassung. «Die nationalpolitische Seite des

jüdischen Messias hätte ja zu einer Enttäuschung über den

gekreuzigten Jesus führen können. So hielt sich Paulus an die
universalistische Seite des jüdischen Messiasgedankens und
ignorierte — mit oder ohne Absicht — dessen nationalpolitische Seite,
die in den Augen der römischen Obrigkeit hätte gefährlich
erscheinen können77.» Dazu kommt, wie wir schon hörten, für
Paulus als weitere Voraussetzung die Erlösimgssehnsucht der Heiden.

Paulus, der «sehr sensitive Mensch, spürte die Erlösungssehnsucht,

die seinerzeit die ganze heidnische Welt erfüllte. Als ein bis

zur Schwärmerei gläubiger Mystiker und als ein Organisator von
außergewöhnlicher praktischer Gewandtheit, kam er zu denen, die
sich nach Erlösung sehnten. Was er ihnen brachte, war ein
verdünntes Judentum, ohne die Kraft der Thora und ohne die Schwierigkeit,

die Zeremonialgebote einzuhalten. Und an die Stelle Gottes,

74 P. S. 408.
76 P. S. 408.
76 P. S. 415.
77 P. S. 417.

79



der stirbt und aufersteht, woran man weithin in verschiedenen
heidnischen Religionen glaubte, fügte er zu dem verdünnten Judentum

einen Messias hinzu, der stirbt und aufersteht78».
So heißt es darum bei Klausner zum Vorgang in Lystra: «Paulus

hatte große Mühe, ihnen klarzumachen, daß auch sie Menschen
seien und die Götter nicht in Menschengestalt zur Erde steigen, was
später die Christen selbst lehrten, als Jesus ein wirklicher ,Sohn
Gottes', einer aus der Heiligen Dreieinigkeit, geworden war. —
Wahrhaftig, es läßt sich dieser tragikomischen Begebenheit manches

über die geistige Verfassung der Heiden entnehmen, denen
Paulus seinen neuen Glauben predigte79.»

Immerhin aber sagt Klausner: «Was den Glauben an einen
einigen einzigen Gott betrifft, ist Paulus immer noch ein Jude
und kein Christ. Der Glaube an die Dreieinigkeit besteht für ihn
noch nicht80.» «Wir haben einen echten Monotheismus vor uns.
Freilich ist er nicht ganz rein. Die Hinzufügung über Jesus, daß
durch ihn ,alles wird und wir durch ihn' — obwohl dies nicht
überall betont wird —, hebt den Grundsatz von der Existenz eines

einzigen Gottes, ,von dem und durch den und zu dem hin alles ist',
nicht auf. Aber sie schwächt den Grundsatz ab. Im biblischen Stil
würden wir sagen: Diese Hinzufügung ,mindert die Reinheit' des

Grundsatzes von der göttlichen Einzigkeit und trübt ihn81.» Daß
Jesus dann in der Endzeit die Herrschaft an Gott zurückgibt,
besagt: «So ist Jesus der Zweite nach Gott und nicht eine wirkliche
Gottheit; aber was immer Gott in der Welt geschaffen hat, schuf
er durch den Messias. Paulus schreibt von den Mitgliedern der
Kirche: ,Ihr seid des Messias, und der Messias (ist) Gottes'. So

tritt in den Briefen des Paulus an die Stelle des jüdischen
Ausdruckes ,Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs': ,Gott, der Vater
unseres Herrn Jesus Christus'82.» Nirgends aber höre man «im
antiken, klassischen Judentum, weder bei den Propheten noch bei
den Tannaiten, etwas davon, daß die Welt durch den Messias

78 P. S. 419.
79 P. S. 337f.
80 P. S. 435.
81 P. S. 435 f.
82 P. S. 436.

80



geschaffen sei. Gewiß sah auch das Judentum den Messias als

größer und erhabener denn alle anderen Menschen an, (als)

,Haupt der Menschheit'. Aber dieses ,Haupt sein' ist von
demjenigen Gottes grundverschieden. Er ist es aber nicht deswegen,
weil ihm Gott sein eigenes ,Haupt sein' über die Menschheit
übertragen hat, wie es der Glaube des Paulus war83.» Doch nun fährt
Klausner fort, daß dieser neue Messiasglaube bei Paulus seinen

Grund habe «aus einer Angst vor den Dämonen84». Denn das
kosmische Sein ist nach Paulus «dualistisch». Satan ist «der Gott dieser

Welt». «Diese Angst vor dem Satan und seinem Gefolge, den bösen

Geistern, ist zumindest eine von den wesentlichen Ursachen dafür,
daß die Aufgabe des Messias sich gewandelt hat85.» «Der Geist des

Messias, der in gewissem Sinne der Geist Gottes ist, wird über den
Geist der Unreinheit, das heißt über Satan und die Dämonen,
siegen86.» Gerade dadurch wurde Jesus für Paulus mehr und mehr
ein «spirituelles himmlisches Wesen87».

Klausner weist dabei hin auf Ps. 2,7 und Jes. 53 und fährt fort:
«Trotzdem kann man sich die an eine Vergötterung grenzende
Verehrung des Paulus für Jesus nur schwer als eine Steigerung und
Verstärkung des jüdischen Messiasgedankens allein erklären88.»
Wenn es Psalm 8,6 heißt: «Du hast ein wenig von einem Gott
fehlen lassen», so ist zu sagen: «Dieses fehlende ,Wenig' sollte ganz
bald hinzukommen89.»

2. Unio mystica — Gesetz und Glaube

Eine Stütze für seine Gedankengänge fand Paulus nach Klausner

in den heidnischen Mysterien jener Epoche. Denn da sprach
man «von einem Aufgehen in Gott». Eine communio mystica mit
dem Begriff «in Gott sein» oder «im Messias sein» ist aber kein
ursprünglicher Begriff des antiken Judentums. Aber «dieser heid-

83 P. S. 437.
84 P. S. 438.
86 P. S. 439.
86 P. S. 441.
8' P. S. 444f.
88 P. S. 449.
89 P. S. 450.

81



nische Glaube an ein Aufgehen in Gott, der in den Kreisen
existierte, mit denen Paulus auf seinen Missionsreisen zusammenstieß,
verband sich in der Seele des ,Heidenapostels' mit dem jüdischen
Glauben, daß ein Anhängen an Gott im vorerwähnten Sinne möglich

ist. Da nun bei Paulus der Messias zum Mittelpunkt des ganzen
Lebens geworden war, ging im Denken und Fühlen dieses Mystikers
und Pneumatikers der jüdische Glaube in heidnischer Färbung auf
die Person Jesu als Messias über. Und es ergab sich der neue
jüdischheidnische Begriff vom ,Sein in Christus' (oder ,im Herrn'). Diese

Möglichkeit aber erschloß sich für Paulus, weil eben der Gekreuzigte

lebt und verklärt ist90».

Klausner faßt, wie wir hörten, den Weg des Glaubens «als

Erleichterung» auf. Die Abwehr der Judenchristen im Apostelkonzil
hatte die Folge: «Die Leichtigkeit, Christ zu werden, mehrte die

Zahl der Heidenchristen91.» Und daß «sogar die jesusgläubigen
Juden von allen Zeremonialgesetzen befreit seien und daß die
Thora ein schweres Joch, eine Veranlassung zur Sünde sei und
nicht wert, überhaupt befolgt zu werden», wurde ebenso die von
Paulus vertretene Lehre92.

Aber diese Aufhebung der Thora ist damit begründet, daß der
Tod die Gebote der Thora aufhebt. «So habe auch der Tod Jesu

am Kreuz die Thora und ihre Gebote aufgehoben93.» Klausner findet

diesen Schluß des Paulus freilich «höchst absonderlich und er
ähnelt talmudischer Dialektik»94. Immerhin heißt es aber auch im
Talmud: «,Die Gebote werden in der kommenden Zeit aufgehoben
sein', wobei zumindest nach der Ansicht von Rab Joseph mit
,kommender Zeit' die Zeit nach dem Tode gemeint ist95.» «Durch das

Mitgekreuzigtwerden des ,alten Adam' kommt Paulus aber zu der
Lehre, daß ,Christus das Ende der Thora' ist96.» Im Blick auf
Rom. 7 heißt es dann: «So vermag nur jemand zu schreiben, der

90 P. S. 458 u. 460.
91 P. S. 350.
92 P. S. 368.
93 P. 8. 461.
94 P. S. 461.
95 P. S. 461.
96 P. S. 462.

82



bei der Gesetzeserfüllung an dem Zwiespalt zwischen Wollen und
Können selbst gelitten hat; jemand, der aus persönlichem Leid zu

neuen Anschauungen für die Allgemeinheit gelangt ist97.»

Demgegenüber habe das Judentum «auf die Schwäche des
Menschen und seine Unvollkommenheit Rücksicht genommen98.» In
ihm herrsche, wie es sonst wohl im Judentum heißt, ein «mildes
Klima» vor. Es sei alte Regel der Hallacha: «Man trifft keine
Verfügung für die Gemeinde, bei der die Mehrzahl der Gemeinde nicht
bestehen kann99.» Daß aber durch das Gesetz die Erkenntnis der
Sünde, ja mehr noch, «daß der Begriff der Sünde daher stamme,
daß es einen Begriff des Gesetzes gebe» und es dahin komme, «daß

das Gesetz gekommen sei, um den Frevel zu mehren, eine

derartige Auffassung vom Gesetz war selbstverständlich für die dem
Judentum Treuen und selbst für die Diasporajuden unannehmbar,
ist doch die Thora von Gott gegeben. In ihr spricht sich sein

Wille aus. Wie hätten diejenigen, die an all dieses glaubten,
ihre Umschaffung billigen können, weil jemand in einer seltsamen
Phantasterei behauptet, daß das Gesetz die Ursache für Sünde und
Tod sei, während es die Quelle des Lebens und Lichtes bedeutet.»
Dies stehe zudem, so fährt Klausner fort, auch im Widerspruch zu
Matth. 5,17-18 und sei auch nicht von den anderen Aposteln der

Urgemeinde verstanden100-101. An die Stelle des Gesetzes tritt nun
der Glaube an Christus: «Von nun an sollte der Mensch nicht mehr
durch die Lehre vom Tun und Lassen, sondern durch die Lehre des

Glaubens gerechtfertigt werden102. Dabei ist für den Glauben an
Christus wesentlich: «Somit seien seine stellvertretenden Leiden
und sein Tod — ein Sühnetod. Er ist sündlos und für alle Menschen

gekreuzigt worden, die seit Adam mit der Sünde behaftet waren.»
So hat die Erlösung die Bedeutung: «Erlösung von Tod und Erb-

97 P. S. 464.
98 P. S. 464.
99 P. S. 464.
109 P. S. 467.
101 Merkwürdigerweise erklärt dann Klausner Taufe und Abendmahl als

«neue Zeremonialgesetze», die an die Stelle der alten getreten seien. P. S.

471—478.
102 P. S. 479. Dabei wird Hab. 2, 4 angeführt.

83



sünde, das heißt von der ererbten Sünde, der ,Ursünde' culpa
originalis103.»

Die Folge ist, daß Paulus verführt wird zum Gedanken der
praedestinatio duplex. Und damit erhält seine Lehre einen
pessimistischen Zug: «Denn die paulinische Lehre hebt die Freiwilligkeit

auf und setzt an ihrer Statt die ,Gnade' durch Vorherbestimmung.

Sie läßt ferner an die Stelle der Taten den blinden Glauben
treten und macht das Gottesreich zu einem Mysterium und nicht
zu einer Sache der WeltVeredelung im Geiste der Propheten und
ihrer sozialen und nationalen Ethik104.» Er trägt «bewußt in diesen
verfälschten ,Messianismus' (der wahre Messianismus ist der
sittliche prophetische Monotheismus in seiner allmählichen Verwirklichung

in der Welt am Ende der Tage) halb heidnische Elemente,
durch welche die Annahme des neuen Messianismus den Völkern
leicht gemacht war, weil sie darin eine gewisse Nähe zu den
heidnischen mystischen Religionen spürten105». Die Aufhebung der
Thora aber führte zur «Ausbreitung der Unmoral» («alles ist
erlaubt»106. An die Stelle des Gesetzes treten Glaubensdogmen.
Und «so befreite Paulus die Jesusgläubigen von den Fesseln des

Gesetzes und band sie mit schweren Fesseln der Dogmen»107.
Die Aufhebung des Gesetzes aber bedrohte das Judentum in

seiner Existenz. Denn «die Zeremonialgesetze sind ein Zaun gegen
Assimilation»108. Hiermit ist der Vorrang der Juden aufgehoben.
«So haben wir nicht bloß die Aufhebung der jüdischen Thora vor
uns, sondern auch die der jüdischen Nationalität. Hier ist nicht
bloß die politische Seite des messianischen Glaubens aufgehoben,
sondern auch der Gedanke der Auserwähltheit des jüdischen Volkes,

den Paulus selbst eigentlich anerkennt109.»
Die Ethik und Gesellschaftslehre des Paulus weisen dabei

Gegensätzlichkeiten auf, die schon bei Jesus sich zeigen und die mit der

103 P. S. 480.
104 P. S. 545.
106 P. S. 545.
108 P. S. 546.
107 P. S. 548.
108 P. S. 491.
109 P. S. 494.

84



Enderwartung, die nicht erfüllt wurde, gegeben sind. Immerhin
nimmt bei Paulus die Ethik noch mehr den Charakter der «Interimsethik»

an. Bis zur Wiederkehr Jesu bedarf es des Lebens als «gesitteter

Mensch». «In solcher Predigt lag doch die Gefahr, daß die

neuen Gläubigen aus Kreisen der Heiden mit dem Zeremonialgesetz
auch die Moralgesetze beseitigen würden. Denn ,wer in Christo ist,
ist eine neue Kreatur'110. » Die Mahnrede des Paulus zeugt davon,
daß er deutlich fühlt, «daß von seiner Lehre her der Moral Gefahr
drohe»111. Dabei ist festzustellen, daß die Ethik des Paulus
nahezu vollständig auf der jüdischen Moral fußt, wobei
überraschend ist: «Nur selten stützt sich Paulus in seiner Ethik auf
Jesus», während man demgegenüber davon reden kann, daß sich

in seiner Ethik stoische Einflüsse zeigen112.

Dabei macht Paulus die Liebe «zu einem nahezu unjüdischen
Begriff: Paulus sprach soviel von christlicher Liebe, die in Wahrheit

nichts anderes war als die jüdische Liebe in mystischer
Färbung, bis er vergaß, die Gerechtigkeit zu betonen, ohne welche die
Liebe zwar ein starkes Fundament für das individuelle Leben, nicht
aber für das soziale und nationale Leben sein kann. So wird bei ihm
die Liebe das Attribut eines Gottes, der ein Gott des Individuums
ist, nicht aber ein Volksgott und gar nicht ein Gott der
Geschichte113».

Immerhin hebt Klausner jedoch hervor, das «Hohe Lied der
Liebe» wird «niemals aus dem Gedächtnis der Menschheit
entschwinden. Hier erhebt sich Paulus zu den höchsten Stufen
des Religionsstifters und Dichters zugleich», wobei freilich zu
bemerken ist: «Das Hauptelement ist jüdisch-biblisch114.» Doch «die

Dreiheit,Glaube - Liebe - Hoffnung stammt gewiß aus einer griechischen

Quelle Aber in seiner Dreiheit fehlen Wahrheit und
Gerechtigkeit. Denn wenn ,die Weissagungen aufgehoben werden'
und die ,Wissenschaft aufgehoben wird', kann ja kein Raum für
die Gerechtigkeit sein, um welche die Prophétie gekämpft hat, kein

110 P. S. 507.
111 P. S. 508.
112 P. S. 509.
113 P. S. 515f.
114 P. S. 516.

85



Raum mehr für die Wahrheit, um welche die Wissenschaft gekämpft
hat. Die Propheten Israels und seine Weisen waren nicht Propheten
der Liebe ,Propheten der Wahrheit und Gerechtigkeit' nennen
wir sie115». Durch die Lehre des Paulus wurde so die Entfernung
zwischen Christentum und Judentum eine innere Notwendigkeit,
«denn durch die übertriebene Epitheta, die Paulus ,Jesus Christus'
beilegte, wurde dieser Messias in immer höherem Maße zum Begriff
von etwas Übernatürlichem und fast zu einem wirklichen
Gottessohn116».

V. Judentum und Christentum

Zum Schluß geht Klausner auf die Frage ein, was Paulus für
das Judentum bedeuten könne. Die Antwort fällt überaus mager
aus. Er weist hin auf das Lied der Liebe, zu dem wir seine kritischen
Einschränkungen bereits vernahmen. Ebenso auf die Worte: «Der
Buchstabe tötet, der Geist macht lebendig» und «Den Geist löschet
nicht.» Aber er muß sogleich hinzufügen: «Wir übernehmen nicht
seine Phantastereien und nicht das Asketentum und den Pessimismus

seiner Briefe. Wenn aber das Judentum sich Jahrtausende im
Raum der Kirche gehalten hat, so verdankt sie das Paulus als dem
,alttestamentlichen Biblizisten'.» Die merkwürdige Tatsache
besteht bei aller Aufhebung des Gesetzes, daß Paulus seine gesamte
Lehre auf dem Alten Testament aufbaute. «Denn dies war einer
der wesentlichsten Gründe dafür, daß die Kirchenväter die
jüdische Bibel in den christlichen Kanon aufnahmen und ihr die
Sanktion einer Heiligen Schrift zuzuerkennen und sie in eine Reihe
mit dem ,Neuen Testament' zu stellen» bereit waren117.

Klausner sagt dann: «Dies ist meine tiefe Überzeugung: Niemals
wird sich das Judentum mit dem Christentum zu einem Ausgleich
(im Sinne des Kompromisses) bereitfinden und niemals wird er in
ihm untertauchen, weil es sich hier nicht um zwei verschiedene

Religionen, sondern auch um zwei verschiedene Weltanschauungen

115 P. S. 517f.
118 P. S. 549.
117 P. S. 558.

86



handelt: Das Judentum wird niemals zu dem theoretischen christlichen

moralischen Extremismus gelangen, für den es in der realen

Welt keinen Raum gibt und weshalb das Christentum in der Praxis
in ein vollständiges Gegenteil umzuschlagen vermag und in eine

Grausamkeit, wie wir sie im Mittelalter und so manchen ,christlichen'

Ländern in der Jetztzeit erlebt haben118.» Für ihn ist das

Judentum demgegenüber «weit mehr als das Christentum eine

Religion der Tat und verwirklicht sich weit mehr im Leben. Darum
ist das Judentum so vital trotz der großen Schwierigkeiten, die die

Einhaltung der vielen nicht leichten Zeremonialgesetze mit sich

bringt». So hoffen die Juden auf ein Gottesreich, das nach jüdischer
Vorstellung inhaltlich einem «ethischen Monotheismus»
gleichkommt. «Wenn dann in einer solchen Zeit der mystische und
unjüdische Gehalt wichtiger Teile der paulinischen Lehre überholt
sein wird und sich das Judentum als prophetisch-ethischer
Monotheismus über die ganze Erde ausgebreitet hat, wird ein geläutertes
Judentum das große Verdienst des Paulus anzuerkennen wissen:
daß durch ihn die heidnische Welt zugleich mit vielen seltsamen
und absonderlichen Phantastereien die jüdische Bibel als Unterbau
und Grundlage einer Religion auch für die anderen Völker
angenommen hat. In diesem Sinne — und nur in diesem großen und
tiefen Sinne — war auch Paulus das, was Maimonides Jesus zugute
hält: ein Wegweiser für den König Messias119.»

VI. Versuch einer Würdigung

1. Das Messiastum Jesu steht zwischen Judentum und Christentum

Das Paulusbueh von Klausner zeigt uns, daß letzthin zwischen
Judentum und Christentum einzig und allein die Christusfrage
steht, oder genauer gesagt das Messiastum Jesu. Diese Frage ist
aber nicht erst mit Paulus entstanden, sondern sie ist mit Jesus

selbst da. Davon gibt auch das Jesusbuch von Klausner ein ein-

118 P. S. 559.
119 P. S. 560f.

87



helliges Zeugnis120. Er versucht in ihm, das historische Bild von
Jesus herauszuarbeiten, um damit «eine Vorstellung von dem
Anderssein und der Verschiedenheit von Judentum und Christentum

zu vermitteln», um damit auch als «Nebengewinn» «die

Existenzberechtigung des Judentums daraus zu entwickeln»121. Er
glaubt, daß nur ein Nichtchrist vorurteilslos über Jesus schreiben
könne. Aber schließlich muß er selbst zugeben, daß auch er als
Jude letzthin nur aus einer Antiposition zu schreiben vermag122.
Er verrät damit, daß auch er unter einer «Erblast» steht. Er geht
von der Frage aus, ob etwa zwischen Jesus und dem jüdischen Volk
nur die Kirche stehe — und wir könnten anhand seines Paulusbuches
hinzufügen: die paulinisch geprägte Kirche — oder aber ob auch
etwas zwischen Jesus und dem jüdischen Volk stehe. Das Ergebnis
seiner Untersuchung sieht er darin, daß zweierlei das Judentum
von Jesus trennt: einmal sein messianisches Selbstbewußtsein und
sodann seine Ethik, die ihr Gepräge durch die eschatologische
Ausrichtung seiner Botschaft erhält123. Es ist darum die Frage, ob man
von einer «Auferstehungslegende» sprechen darf124, wenn man aus
ihr allein die Entstehung des Christentums erklären zu können
meint. Wir könnten es auch so ausdrücken: Ob maßgebend ist das

«Phantasiebild des Paulus» oder aber ob Schniewind recht hat, daß

man zwischen der Botschaft des Paulus und dem Evangelium
keinen Trennungsstrich zu ziehen vermag. Übrigens ist Klausner
weithin in seinen Ausführungen im Paulushuch wie im Jesusbuch

befangen in den Gedankengängen der einstigen religionsgeschichtlichen

Schule der evangelischen Theologie.

2. Ist Paulus ein «entwurzelter Diasporajude»?

Ist Paulus wirklich, wie Klausner meint, ein «entwurzelter
Diasporajude»? Das Berechtigte an Klausners Gedankengängen ist,

120 Ygi_ Jen Aufsatz des Verfassers im «Deutschen Pfarrerblatt » 1955,
Nr. 14—16, «Jesus als das Geschichtsproblem des Judentums».

121 J. S. 8.
122 J. S. 503.
123 Vgl. J. S. 413, 474, 542f., 549, 562f., 568, 570f., 573 f.
124 J. S. 571.

88



daß fürwahr das Judentum seinem Wesen nach ein Mit- und
Ineinander von Volkstum und Glaube ist. Dabei hat man das

Empfinden, daß Klausner sehr stark vom heutigen Jerusalem aus

spricht, vom Staate Israel her. Schon im Jesusbuch hob er darum
das «Unjudentum» des Christentums hervor, das auf Jesu radikal
eschatologisch ausgerichteter Ethik beruhe. Unjudentum und Jesu

Weltbedeutung gehören für ihn so zusammen. Und darum stehen

für ihn jüdische Nationalethik und christliche Individualethik
einander gegenüber: «Das Judentum ist nationales Leben, das von der
nationalen Eeligion und der universalen Ethik (dem letzten Ziel
aller Eeligion) umfaßt, aber nicht von ihnen aufgesogen wird. Jesus

hingegen schob alle Erfordernisse des nationalen Lebens beiseite.
Damit hob Jesus das Judentum als die innere Lebenskraft des

Volkes und auch das Volk selber auf. Das allein schon bewirkte,
daß Israel, Jesu Volk, ihn verwerfen mußte125.»

Wird aber Klausner bei dieser so starken Betonung des Nationalen

dem wahren Wesen des Judentums gerecht? Schalom ben
Chorin hat jüngst aufgewiesen, daß sich eine Lücke im Judentum
zeige, indem man nicht die beiden Antworten des Jona zu einen
weiß: die nationale Antwort: «Ich bin ein Hebräer» und die
religiöse Antwort: «Ich verehre den Gott Himmels und der Erde, der
das Meer und das Trockene gemacht hat126.» Wohl sagt auch
Schalom ben Chorin, daß das Judentum a priori als Staatsreligion
den Gottesstaat will und sich primär an die Gesellschaft und nicht
an den Einzelnen wendet, mithin: «kollektiv angelegt» ist127. Aber
gegenüber der ins Säkulare abgeglittenen Assimilation der letzten
Vergangenheit betont er zugleich, wie der volkhafte Zionismus von
noch tieferer Säkularisierung in seiner von Gott gelösten Art
bedroht ist.

Das Diasporajudentum der Zeit Jesu und des Paulus ist aber

demgegenüber überzeugt religiöses Judentum gewesen und in seiner

126 J. S. 542 f.
126 Schalom ben Chorin: «Die Antwort des Jona zum Gestaltwandel

Israels.» Verlag Herbert Reich, Hamburg-Bergstedt 1956 (Sammlung
«Theologische Forschung wissenschaftlicher Beiträge zur kirchlich evangelischen
Lehre. Herausgeber Hans Werner Bartsch). Fortan zitiert «Jona».

127 Sch. b. Chorin, Jona S. 64f.

89



innersten religiösen Haltung nicht erweicht und angekränkelt. Das
beweisen schon allein die Vorgänge, die Paulus auf seinen Missionsreisen

begegnen. Es dürfte darum das Diasporajudentum jener Zeit
in seiner inneren jüdischen Haltung von Klausner unterschätzt
sein. Was aber Paulus anbetrifft, ist es uns verwehrt, ihn als einen
«entwurzelten Diasporajuden» zu beurteilen. Die Prägung seiner
inneren Haltung erhält doch ihr Schwergewicht in seiner Aussage:
«Hebräer von Hebräern bin ich.» Die Beeinflussung durch die
hellenistische Geisteswelt erreichte nicht das innerste Wesen des

Paulus und vor allen Dingen nicht das innerste Wesen seiner
Botschaft. Entscheidend ist auch hier, wie wir das Damaskuserlebnis
des Paulus werten. Klausner spricht von einer «Vision». Es ist
dabei von ihm übersehen, daß Paulus sein Damaskuserlebnis von
seinen übrigen Visionen unterscheidet. Er setzt sein Damaskuserlebnis

in Parallele mit den Auferstehungserlebnissen der anderen

Jünger. Hier hegt der Nachdruck auf dem Wort «sehen». Wenn
Klausner aber allgemein von «Auferstehungslegenden» und
«Phantastereien» spricht, bleibt die Erklärung der Wirkung der
Auferstehungserlebnisse auf die Jünger und ihre Folgen seitens Klausner

völlig unzureichend. Bei der Schätzung der Auferstehungserlebnisse

aller Jünger einschließlich des Damaskuserlebnisses des

Paulus läuft letzthin alles darauf hinaus, ob wir zu bekennen
vermögen: «Ich glaube, daß ich nicht allein aus eigener Vernunft noch
Kraft an meinen Herrn Jesum Christum glauben oder zu ihm kommen

kann, sondern der Heilige Geist hat mich berufen .128. » Als
Christen können wir hier nur bezeugen, daß uns eine unumstößliche

Gewißheit zu eigen ist, die dem unzugänglich ist, der nichts
vom Geiste Gottes weiß. Vgl. 1. Kor. 2,9-10,14: «Was kein Auge
gesehen hat und kein Ohr gehört hat und in keines Menschen Herz
gekommen ist, was Gott bereitet hat denen, die Ihn heben. Uns
aber hat es Gott offenbart durch seinen Geist Der natürliche
Mensch vernimmt nichts vom Geiste Gottes. Es ist ihm eine

Torheit. »

Für völlig abwegig müssen wir die Deutung des Damaskuserlebnisses

des Paulus als epileptischen Anfall halten. Darüber ist

128 Aus Luthers Erklärung des III. Glaubensartikels.

90



schon viel geschrieben und so erübrigt es sich, im einzelnen darauf
einzugehen. Aus der Erfahrung Bethels129 könnte man sagen, daß

es freilich so viele Epilepsien gibt, als man Epileptiker zählt. Aber
die Bedeutung des Damaskuserlebnisses, das die Existenzwendung
des Paulus mit sich brachte, allein auf einen epileptischen Anfall
zurückzuführen, geht nicht an. Es dürfte sich immer erweisen, daß

die neue Existenz des Paulus nur zureichend erfaßt wird, wenn wir
ihm zugestehen, daß er eine alles entscheidende Begegnung mit dem

lebendigen und erhöhten Herrn gehabt hat und daß diese Begegnung

über eine Vision hinausging, die, wie Klausner meint hervorheben

zu dürfen, dann beliebig ausgedeutet werden kann.
Es dürfte ebenso ein Fehlurteil sein, wenn man sagt, daß Paulus

gegenüber den übrigen Jüngern «Minderwertigkeitskomplexe»
abreagierte. Sein Apostolat ist Ausdruck dafür, daß letztentscheidend
doch die Begegnung mit Jesus als dem lebendigen und erhöhten
Herrn ist.

Darum ist auch der von Klausner hervorgehobene Gegensatz
zwischen Jesus und Paulus fehl am Platze, wenn wir an Paulus als den

Heidenapostel denken, während Jesus als palästinensischer Jude
nicht die Heidenmission gewollt habe. Auch hier erliegt Klausner
einer überholten theologischen Konstruktion. Es sei hier nur kurz
verwiesen auf die jüngst erschienene Schrift von Joachim Jeremias:
«Jesu Verheißung für die Völker»130. In ihr weist Jeremias nach,
wie «breiten Raum in Jesu eschatologischen Worten die alte
Vorstellung von der Völkerwallfahrt zum Gottesberge eingenommen
hat». Wohl bestehen nach Jeremias die drei schwerwiegenden negativen

Vorstellungen zurecht, daß Jesus ein scharfes Urteil über die
Mission der Juden seiner Zeit fällt und er bei Lebzeiten seinen

Jüngern die Verkündigung unter Nicht] uden untersagt hat. Dazu
hat er auch seine eigene Wirksamkeit auf Israel beschränkt.
Demgegenüber aber gilt ebenso, daß er die Rache über die Völker aus
der eschatologischen Erwartung entfernt und den Völkern Anteil
am Heil verheißt und sein Heilsdenken und seine Herrschaft auch
die Völker umfaßt. Der Missionsbefehl Jesu ist sozusagen ein

129 Der Verfasser ist seit dreißig Jahren Mitarbeiter Bethels.
130 Joachim Jeremias, «Jesu Verheißung für die Völker», Franz-Delitzsch -

Vorlesung 1953. W. Kohlhammer-Verlag, Stuttgart 1956.

91



«Thronbesteigungshymnus». Hier bricht die eschatologische Stunde
auf. Hier gilt fürwahr mit Recht Harnacks Wort: «Der
Auferstandene ist der Missionsbefehl» und die Mission wird zum
«heilsgeschichtlichen Sinn der Zwischenzeit zwischen Pfingsten und
Ende» (Prälat Hartenstein). Jesu Heilszusage an die Völker hat
letzthin ihren Grund im Hoheitsbewußtsein Jesu. Jesus weiß sich
als der Menschensohn und Gottesknecht, der «zum Licht der Völker»

gemacht ist. Auch hier gilt, daß der Schlüssel für alle diese

Fragen in Jesu messianischem Selbstbewußtsein liegt.
Man hat auch seine besonderen Gedanken über Klausners

Bemühen, die Persönlichkeit des Paulus psychologisch zu begreifen;
so wenn er von ihm sagt, daß er ein «polarer Mensch», ein
«zusammengesetzter Mensch», ein «innerlich zerrissener Mensch», «sehr

sensitiv» und ein «bis zur Schwärmerei gläubiger Mystiker» und
ein «Organisator von außergewöhnlich praktischer Gewandtheit»
sei. Ferner, daß ihm zudem ein «starkes Selbstbewußtsein» eigne.
Er «prahle mit seiner Demut». Und zugleich sei er «ein Melancholiker»

und ein «Mann von Phantasie wie ein gewiegter Politiker und
kluger Diplomat». Dem entspricht nach Klausner seine «Neigung
zum Opportunismus und seine Bereitschaft zum Kompromiß, der
Zugeständnisse an die öffentliche Meinung macht». Paulus ist aber
letzthin nur zu verstehen von seinem Christuserlebnis her, das

Klausner notwendig verborgen bleiben muß. Von ihm aus bekommen

alle diese von Klausner geprägten Beiworte ihre innere Wertung

und Grenze. Was äußerlich als Kompromiß erscheint, kann
aus innerster folgerichtiger Haltung sieh ergeben. Wenn z. B. von
katholischer Seite die Ariopagrede als «ein Meisterstück feinfühliger
christlicher Akkomodation» aufgefaßt wird131, so ist ebenso die
Grundfrage, inwieweit hier maßgebend bleibt der letzte Sinn einer
Missionspredigt, den Paulus klassisch mit den Worten zum
Ausdruck bringt: «Weg von den toten Götzen zu dienen dem lebendigen
Gott» (1. Thes. 1,9). Hier ist zu fragen, ob nicht von Paulus wie

überhaupt von den Christen gilt, daß sie in ihrer Haltung Ordnung
und Recht nicht an und für sich wahren und daß sie nicht von

131 Anton Freitag, « Paulus baute die Kirche », ein Missionsbuch
St. Gabriel-Verlag, Mödling b. Wien 1951, S. 36.

92



zeitlosen Normen her geleitet werden. Hier gilt das Urteil, ob man
sich in den konkreten Dienst der Liebe gestellt weiß.

3. Die Stellung des Paulus zum Gesetz Israels

Damit sind wir zu Klausners Kritik über die Stellung des Paulus

zum Gesetz gelangt. Immer wird Paulus einer « Fehlinterpretation
des Gesetzes» von jüdischer Seite bezichtigt. So auch noch jüngst
von Schalom ben Chorin132. Die Vorwürfe Klausners gegenüber
Paulus gehen nach vier Richtungen: a) Paulus verführe zu sittlicher
Laxheit, b) er huldige zugleich einem ethischen Extremismus, der

eschatologisch bedingt sei. c) Dazu sei seine Ethik eine Individual-
ethik unter Preisgabe der nationalen Ethik des Judentums, d) Er
lehre die Prädestination der Gnade, der gegenüber die Erbsünde
stehe. Dies aber hänge zusammen mit seinem falschen Messianis-

mus, der zu einer Schwächung des Monotheismus führe.
Was haben wir dazu zu sagen?

a) Sittliche Laxheit

Verführt Paulus zu sittlicher Laxheit? Ist die Erömmigkeit und
Gerechtigkeit geringer anstatt besser als die der Schriftgelehrten
und Pharisäer, zu der er anleitet, so daß alles zu einem «verdünnten

Judentum ohne die Kraft der Thora und ohne die Schwierigkeit,

die Zeremonialgebote zu beobachten»133 sich auswirkt?
Zahlreiche Belege praktischen Verhaltens seitens der «Christenheit» bzw.
«christlicher Völker» könnten dafür herbeigebracht werden. Aber
es fragt sich, ob an dieser «sittlichen Laxheit» Paulus die Schuld
gegeben werden darf, denn dann ist das Ineinander von Indikativ
und Imperativ, das Ineinssein von Ermächtigung und Forderung
zugleich, das wir bei Paulus finden, gründlich verkannt. Denn wenn
gegenüber dem Hohenlied der Liebe (1. Kor. 13) geltend gemacht
wird, es fehle die Gerechtigkeit und Wahrheit und daß demgegenüber

die Propheten Israels «die Propheten der Gerechtigkeit und
Wahrheit»134 genannt werden könnten, so ist damit fürwahr das

132 Schalom ben Chorin, Jona S. 72—75, 97, 99.
133 P. S. 419.
134 P. S. 517.

93



Wesen wahrer Liebe verkannt: Sie ist «kein Faktum, sondern innerste

Bereitschaft, trotzdem nicht weil»135. Paulus sagt: «Das Reich
Gottes besteht in Kraft.» Es ist Gabe und Aufgabe zugleich. Die
Seinsverpflichtung findet ihre inhaltliche Beschreibung nach dem
Römerbrief mit dem Ausdruck ocpedsrrjç, ein Schuldner sein gegenüber

der Güte Gottes. Paulus beruft zur vnaxorj jaareœç, zum
Gehorsam des Glaubens; ausgerechnet im Römerbrief prägt er
dreimal diesen Ausdruck. Dazu ist es ebenso der Römerbrief, der

von Gottes Gerechtigkeit spricht, so daß man unmöglich mit
1. Kor. 13 folgern kann, daß die Gerechtigkeit in der Ethik des

Paulus zu wenig berücksichtigt werde. Ebenso redet Paulus Gab 5,6
davon, daß «der Glaube durch die Liebe wirksam» («energisch»,
«Energie geladen») ist. Paulus weiß sich zwar nicht unter dem
Gesetz, aber auch nicht abseits stehend vom Gesetz, sondern «im
Gesetz», eben als ein êvvo/aoç Xgiaxov (1. Kor. 9,19-21). Paulus
kennt kein Verfügungsrecht mehr über sich selbst, und es ist ein

unmöglicher Gedanke, daß Christus ihn zum Sündendiener machen
könnte. Gab 2,17 und Rom. 6,3-11 würde sagen: Er weiß sich «der
Sünde abgestorben»; und «frei von der Sünde» heißt für ihn nicht
sündlos sein, aber die Sünde hat die Herrschaft über den Menschen
verloren. Oder anders ausgedrückt: wir haben den Imperativ auf
Grund des Indikatives. Indikativ und Imperativ sind jeden Tag in
jedem Augenblick da.

b) Ethischer Extremismus

Mit dem Vorwurf der sittlichen Laxheit, die die Stellung des

Paulus zum Gesetz darstellen bzw. auslösen soll, steht im
merkwürdigen Widerspruch der Vorwurf, daß sich bei Paulus wie auch
bei Jesus ein «ethischer Extremismus» zeige. Dies sei begründet mit
der nahen Enderwartung. Die übertriebene Betonung der Moralgebote

verführe dann gleichfalls dazu, daß es zu einer inneren
Aufspaltung des sittlichen Lebens komme. Demgegenüber habe das

Judentum immer auf die Schwäche des Menschen und seine Unvoll-
kommenheit Rücksicht genommen. Man treffe eben keine
Verfügung für die Gemeinde, die diese in der Mehrzahl ihrer Gläubigen

135 Eduard Spranger, «Die Magie der Seele». Verlag J. C. B. Mohr,
Tübingen 1947. S. 20.

94



nicht zu tragen vermöge136. Hier ist aber die Frage, ob wir mit der

Rücksicht auf die menschliche Schwäche dem göttlichen Gebot

gerecht werden und ob wir Menschen berechtigt sind, das göttliche
Gebot abzuschwächen. Werden wir mit dem «milden Klima» der

Heiligkeit des Gottes gerecht, der da sagt: «Ihr sollt heilig sein,

denn ich bin heilig»?

c) Aufhebung der Erwählung Israels?

Klausner erhebt gegenüber Paulus ferner den Vorwurf, daß die

Aufhebung der Zeremonialgesetze zur Aufhebung des Vorrangs der
Juden als Gottesvolk führe. Seine Ethik der Liebe sei nur zu fassen
als Individualethik unter Aufgabe der Nationalethik der Juden.
Aber damit steht Paulus nicht allein, sondern mit Jesu Ethik ist
schon der gleiche Tatbestand gegeben. Wiederum fragt sich, ob

hiermit «übertriebenes Judentum» zum «Unjudentum» führt, oder
aber ob eine richtige Folgerung aus der Erwählung Israels durch
Gott gezogen ist, die es gehorsam zu hören gilt.

d) Erbsünde und Prädestination

Damit kommen wir zum vierten Vorwurf Klausners, zu.seinem
Angriff auf die Erbsündenlehre und die Prädestination der Gnade.
Klausner steht mit seiner Ansicht hier nicht allein. Wir finden sie
auch bei Dr. Leo Baeck. In seinem jüngsten Werk «Dieses Volk.
Jüdische Existenz»137 sagt Baeck: «Das Gesetz wird wirklich
dadurch, daß es der Mensch verwirklicht. Er hat nun Teil am
Gesetz und damit am Bund138.» «Das Gesetz ist von Gott, aber es

wird Aufgabe des Menschen139.» Doch ist das Judentum nicht
Gesetzesreligion, obwohl zugleich gesagt werden kann, wie es in
einer Festschrift zu Leo Baecks 80. Geburtstag hieß : «Wenn andere

Religionen charakterisiert werden mögen als die Verbindung
zwischen Mensch und Gott, so muß das Judentum begriffen werden als
die Beziehung zwischen dem Mensehen mit der Thora und Gott.

136 P. 8. 464.
137 Leo Baeck, «Dieses Volk. Jüdische Existenz». Europäische Verlagsanstalt,

Frankfurt (Main) 1955.
138 Leo Baeck, «Dieses Volk», S. 23.
139 Leo Baeck, «Dieses Volk», S. 28.

95



Der Jude steht niemals allein vor dem Angesicht Gottes. Die Thora
ist immer bei ihm. Ein Jude ohne Thora ist ein Widerspruch in
sich selbst110.» Doch aber würde man dem Judentum nicht gerecht,
es Gesetzesreligion zu nennen. Baeck fährt auch fort: «Das Gesetz

ist nicht ohne Geheimnis, und das Geheimnis ist nicht ohne Gott.
Aber dieses Geheimnis ist ebenso nie ohne das Gesetz zugleich111.»
Darum gehört zu jedem der Gebote, die es kündet, untrennbar das

Wort: «Ich bin der Herr, dein Gott.» So könne man, wie Baeck
meint, vielleicht von einem «ethischen Monotheismus» reden. Aber
auch dieser Begriff ist nach ihm nicht eine zureichende Beschreibung

des Judentums. Dann aber betont Baeck in seinem Standardwerk

«Wesen des Judentums»112 sehr stark, daß das Judentum
nicht den Begriff der Erbsünde kenne: «Die Sünde ist des Menschen

Sünde, die Sünde des Individuums. Sie (die Juden) wissen
nichts von einem Bösen, das mit der menschlichen Natur notwendig
gegeben ist. Sie kennen keine Erbsünde113.» Dementsprechend gilt
für die Teschuwa, die Bekehrung und Erlösung, daß sie dem
Menschen nie genommen ist. In ihr kann sich das Leben des Menschen
immer erneuern141.» «Wir stehen nicht unter einem Fatum. Unserer
ist nicht die Sünde, sondern unsere Sünde.» Darum sind «Sündennot

und Sündenschuld nicht Schicksalstragödie, sondern die
Tragödie des menschüchen Willens. Es ist des Menschen Sünde, und
er kann darum zu sich zurückkehren. Die Wurzel, der Weg, die
Reinheit und die Freiheit bleiben145.» Darum redet Baeck
folgerichtig von einer «sittlichen Unmittelbarkeit». «Der Mensch bildet
sich selber neu, wenn er zu Gott zurückkehrt116.» Wir könnten hier
von einem jüdischen «ethischen Optimismus» sprechen. Auch

14° Abraham Joschua Heschel, A. preface to an understanding of rela-
vation, in: «Essays presented to Leo Baeck on the occation of his eightieth
Birthday». Verlag Eastend West Library, London 1954, S. 28.

141 Leo Baeck, «Dieses Volk», S. 31.
142 Leo Baeck, «Wesen des Judentums», J. Kaufmann-Verlag, Frankfurt

(Main). Fortan zitiert: «Wesen».
143 Leo Baeck, Wesen S. 177 (zitiert nach d. 4. Aufl. 1926).
144 Leo Baeck, «Wesen», S. 178.
145 Leo Baeck, «Wesen», S. 179.
146 Leo Baeck, «Wesen», S. 187.
147 Schalom ben Chorin, «Jona», S. 73.

%



Schalom ben Chorin spricht davon, daß die «Furcht Gottes» vom
Menschen her vollzogen werden kann. Und «darum heißt die Thora

erfüllen», sie als «Präambel des Glaubens und Vorbild des Glaubens»

begreifen147. Darum gerade sei Paulus' Gesetzesauslegung eine

Fehlinterpretation, wenn Schalom ben Chorin auch zugleich
einräumt, daß auch Kafka ein «Leiden am Gesetz» kenne148 und darum
ein «unverkennbarer ethischer Realismus das Spezifikum der
jüdischen Ethik sei.» Es ist die «Ethik des langen Atems ».während die

christliche «die des Augenblicks» ist, «zu verstehen aus der
unmittelbaren Reichserwartung» Jesu149.

Aber in diesem Gegenüber zwischen Judentum und Christentum
in Schätzung der menschlichen sittlichen Freiheit und Unfreiheit
bleibt die entscheidende Frage, ob wir Menschen wirklich die stete
innere Freiheit zur Umkehr haben, oder aber ob wir doch Gebundene,

«versklavt unter die Sünde» sind, wie Paulus sagt. Es dürfte
ein unzureichender Einwand sein, wenn die Antwort lautet: Gott
gibt doch nur ein Gesetz, das wir Menschen erfüllen können, denn

es dürfte unsere sündige Existenz nicht ernsthaft begründen. Wenn
es heißt: «Das Menschenherz ist böse von Jugend auf», so ist eben

die Frage, ob damit nur eine Schwächung der menschlichen- Natur,
die leicht zu überwinden ist, gemeint ist, so daß «die Freiheit
bleibt», oder ob doch damit mehr gesagt ist. Wir stehen mit allem

vor der Frage nach der inneren Bewertung des Sündenfalls, so daß
der Gegensatz zwischen Christentum und Judentum mit Gen. 3

anhebt. Je nachdem, wie wir hier uns entscheiden, dürfte auch
die von Klausner erwähnte Neigung des Paulus zu einem Dualismus

verschiedene Antwort finden, ob nämlich die innere sittliche
Unfreiheit und Gebundenheit zu erklären ist als abgeschwächter
Monotheismus oder aber — letzthin als Gericht des einzigen heiligen
Gottes über uns Menschen. Damit aber steht die Frage nach der

Ewigkeitsverankerung der Gewißheit unseres Heils vor uns und
die Frage nach dem endgültigen Einbruch des Reiches Gottes in
seiner Herrlichkeit. Ist der Weg zum Reich Gottes das «Hinaufbessern»

der Menschheit zum Reiche Gottes, die «Veredelung des

148 Schalom ben Chorin, «Jona», S. 75.
149 Schalom ben Chorin, «Jona», S. 97.

97



Menschentums am Ende der Tage », oder bedeutet hier Christus die
Äonenwende für die Menschheit? Sie wird jüdischerseits oft
anerkannt, z.B. von Schoeps für die außerjüdische Völkerwelt, aber

abgelehnt für das Judentum. Auch hier entsteht die Frage: Führt
Jesu Verhältnis zu Gott zu einem «abgeschwächten Monotheismus»,
oder ist es Ausdruck eines wahren Monotheismus, weil hier Gott
selbst durch ihn unser Heil schafft, das Gott, eben Gott selbst,
durch ihn uns die Versöhnung anbietet: «Laßt euch versöhnen mit
Gott» (2. Kor. 5,18ff.)? Und so müssen wir weiter fragen: Birgt
demgegenüber der jüdische «ethische Monotheismus», die jüdische
«ethische Unmittelbarkeit» nicht die Gefahr in sich, daß der Mensch
neben Gott steht, indem er Gott gegenüber sein Heil schafft und
damit der Versuchung erliegt, «zu sein wie Gott»? Gott wird dann
leicht zum Lückenbüßer. Alle diese Fragen führen zu einem Letzten,

wo wir Christen nur die Gewißheit unseres Heils «in Christo
Jesu» bezeugen können.

Wenn jüdischerseits abgelehnt wird, daß mit Jesus das Reich
Gottes gekommen sei, so können wir demgegenüber nur bezeugen,
daß Jesus «die Gegenwart wesensmäßig als eschatologisch erfüllte
Gegenwart mit der erwarteten Zukunft verbindet»160. Und wenn
Paulus von der pädagogischen Funktion des Gesetzes spricht, so

ist immer festzuhalten, daß hier vom erziehenden Handeln Gottes
gesprochen wird. Und wir müssen bezeugend hinzufügen, daß die

pädagogische Funktion des Gesetzes weithin mit dem Anbruch der
Christuszeit heilsgeschichtlich beendet ist (Gal. 3,24ff.). Das Thema
der Erziehung wird von Paulus immer unter den Anspruch des Herrn
gestellt. Man kann so sagen: «Die Eigenständigkeit der naideia
wird durchaus bewahrt. Aber das Stehen und Handeln in ihr wird
neu. Ihr Motiv wird die selbstverleugnende Liebe181.» Letzthin

150 w, Kümmel, «Verheißung und Erfüllung». Untersuchungen zur
eschatologischen Verkündigung Jesu. 2. Aufl. 1953. Zwingli-Verlag, Zürich.

161 Werner Jensch, «Urchristliches Erziehungsdenken». Die Paideia
Kyriu im Rahmen der hellenistisch-jüdischen Umwelt. Beiträge zur Förderung
christlicher Theologie. Bd. 45. Verlag Bertelsmann, Gütersloh 1951. Zitat
aus dem Beitrag «Katechetik und Pädagogik» von Heinrich Graffmann in
«Verkündigung und Forschung». Theologischer Jahresbericht 1953/55.
Christian-Kaiser-Verlag, München 1956, S. 115.

98



wird die Sündenerkenntnis und die Schätzung der Sünde als mächtig

zum Versklavtsein unter der Sünde zu führen, gewonnen aus der

Offenbarung dessen, der «für uns zur Sünde gemacht» ist. Unter
der Totalität der Versöhnung wird die Totalität der Sündenverderbnis

als Erbsünde offenbar.
Immer bleibt bestehen, daß die innere Einsicht in die neutesta-

mentlichen Glaubensaussagen nur vom Glauben her, nicht vom
«Objektiven», vom «Zuschauerstandpunkt» her möglich ist, also

etwa durch psychologische Einfühlung usw. Eben darum können
wir auch unser «Sein in Christus» nur bezeugen und nicht «beweisen».

Immer haben wir Christen selbst uns dabei zu fragen, ob unser
«Haben» ein Haben im absoluten Sinne oder ein Haben im escha-

tologischen Verständnis, nämlich èvèhuôi, ob es ein Zustand ist
oder eine Zusprechung. Mit Jesus ist aber nach unserem
Glaubensverständnis «die neue Polis» aufgebrochen. Damit ist jede «kultische
Staatsprophetie» zu Ende, wie sie Klausner vorschwebt. «Die
alttestamentlichen Heilsaussagen der Staatsprophetie sowie die

eschatologischen Verheißungen der Gottesboten über den zukünftigen

Messias sind sämtlich typologisch auf Christus zu beziehen152. »

Wiederum können wir Israel nur bezeugen, daß mit Christus in
dem Sinne das Reich Gottes gekommen ist, «daß Christus als der
Herr der Welt auch der Herr der irdischen Reiche und Staaten ist.

Umstritten ist die Frage, wie diese Christokratie in dem Interim
seiner Auferstehung bis zum Tode sich ereignet153».

Wenn wir die christliche Eschatologie mit der jüdischen Apo-
kalyptik vergleichen, so kann man die Frage stellen, ob die Apo-
kalyptik nicht einer falschen Form des «Nicht Habens» Raum
gegeben hat. Sie unterscheidet einfach ein Jetzt und Dann. Hier
gibt es keine Gegenwart der Sündenvergebung und Rechtfertigung,
kein Leben in Christus, keinen Aorist und keinen Präsens des Heils;
daher findet man auch das Hin- und Hergerissenwerden zwischen

Heilshoffnung und Anstrengung der Werkgerechtigkeit im Spät-

152 H. J. Kraus, «Prophétie und Politik». Theologisehe Existenz heute.
Neue Folge, Heft 36. Verlag Kaiser, München, S. 83.

163 Walter Künneth, «Zum Problem der politischen Ethik» II in
«Verkündigung und Forschung». Theologischer Jahresbericht 1953/55. Christian
Kaiser-Verlag 1956, S. 265.

99



judentum. Wie ganz anders weiß hier Paulus von der Rechtfertigung

im Glauben zu reden! Wie verkürzt ist darum Klausners
Aspekt, wenn er die paulinische Ethik auffaßt als «Interimsethik
bis zur Wiederkunft zur Bannung der Unmoral»!

Schalom ben Chorin sagt, daß dem Judentum ein tiefes Wissen

um die Unerlöstheit der Welt zu eigen ist. Inmitten dieser Unerlöst-
heit kennt es auch «keine Enklave der Erlösung». «Die Konzeption
einer erlösten Seele inmitten einer unerlösten Welt ist ihm wesensfremd,

urfremd, vom Urgrund seiner Existenz her unmöglich. » Mit
diesen Worten begründet er letzthin die Verwerfung Jesu. «Erlösung

vom Übel heißt jüdisch gesehen Erlösung von allem Übel154.»

So kennt der Jude kein «Vorwegnehmen des Gottesreiches in der
Innerlichkeit der Seele der ,Geretteten' ». Wir stehen hier vor dem
Geheimnis der jüdischen Selbstbezeugung und können nur
antworten, indem wir von dem Regiment Christi von innen her wissen.

Er ist für uns der Träger der Verheißungen Gottes. Er ist von uns
erkannt als der, der den Grund legt für unser Heil und der uns zum
Ziel führt (Hebr. 12, 2). Paulus bezeugt die Treue des Gottes
Israels damit, daß er sagt, daß der Sohn Gottes, Jesus Christus,
«nicht Ja und Nein wurde, sondern in ihm ist das Ja geschehen.
Denn alle Gottesverheißungen, so viele es gibt, sind in ihm das Ja.
Deshalb entsteht durch ihn auch das Amen Gottes zur Verherrlichung

durch uns. Der aber, der uns mit euch zu Christus hin festhält

und uns salbte, ist Gott, der uns auch besiegelte und das

Angeld des Geistes in unsere Herzen gab» (2. Kor. 1,19-22.
Übersetzung von Schlatter).

Weil aber die Verheißung an Abraham in ihm erfüllt wurde,
ist für uns der Gott Abrahams, Isaaks und Jakobs zugleich der
Gott und Vater unseres Herrn Jesu Christi.

164 Schalom ben Chorin, «Jona», S. 99.

100


	Paulus in der Schau des gegenwärtigen Judentums : Versuch ener Würdigung des Buches von Klausner "Von Jesus zu Paulus"

