
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 14 (1958)

Artikel: Das jüdisch-christliche Religionsgespräch am Ausgang des 16.
Jahrhunderts nach dem Handbuch des R. Isaak Troki

Autor: Dietrich, Ernst Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961056

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961056
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DAS JUDISCH-CHRISTLICHE
RELIGIONSGESPRÄCH AM AUSGANG DES

16. JAHRHUNDERTS NACH
DEM HANDBUCH DES R. ISAAK TROKI

Von Ernst Ludwig Dietrich, Wiesbaden

Notiz: Der Hizzuq Emuna nach dem hebr. Text von Deutsch, Sohrau
1865, zitiert nach Teil, Paragraph und Seite. Bekanntere Namen in der
üblichen Schreibweise.

Im Jahre 1681 erschien in Altorf in Bayern unter dem Titel
Tela ignea satanae ein umfangreicher Sammelband von damals schon
älteren Schriften, die die jüdisch-christliche Kontroverse betreffen,
herausgegeben von Johann Christophorus Wagenseil, Professor der
Rechte und der orientalischen Sprachen daselbst1. Unter diesen
Schriften findet sich auch der hebräische Text einer jüdischen
Widerlegung des Christentums vom Ende des 16. Jahrhunderts,
betitelt Rabbi Isaaci Liber Chissuk Emuna (Munium Fidei).
Wagenseil, der diese Schrift hier zum ersten Male veröffentlicht
hat, hat ihr von eigener Hand eine lateinische Übersetzung beigefügt.

In der Einleitung zu dieser Übersetzung berichtet er, wie er
zu dem Manuskript des Chissulc (Hizzuq, im folgenden abgekürzt

1 Über ihnADB40, 481 ff. Er stammte aus Nürnberg und lebte 1633 bis
1705.

1



H.) gelangt ist: als Hofmeister und Reisebegleiter des Grafen

Abensberg kam er nach Ceuta in Nordafrika, gegenüber Gibraltar,
und dort übergab ihm ein Jude die Handschrift. Er fand sie bei
ihrer Durchsicht besonders gefährlich: dieses Werk ist kaum wie
ein anderes aus jüdischer Hand geeignet, die an sich schon dem
christlichen Glauben sich so hartnäckig verschließenden Juden in
ihren Irrtümern zu bestärken und an der Annahme des christlichen
Glaubens zu hindern. Er beabsichtigte daher, mit der Herausgabe
der Handschrift des H. — wie mit der Herausgabe der in den Tela

vereinigten Kontroversschriften überhaupt — das gottlose Judentum

an den Pranger zu stellen und seine Christentumsfeindschaft
zu enthüllen.

Über den Verfasser dieser Polemik, Rabbi Isaak B. Abraham,
nach seinem Wohnort Troki bei Wilna in Litauen gewöhnlich
Rabbi Troki genannt (im folgenden abgekürzt T.), wissen wir herzlich

wenig. Einige dürftige Angaben von Zeitgenossen und
Nachfahren sowie seine eigenen Andeutungen in seinem Werk sind alles,
was wir über sein Leben und seine Persönlichkeit erfahren. Danach
lebte er von 1533 bis 1594 und beendete sein Buch kurz vor seinem
Tode, in den neunziger Jahren des 16. Jahrhunderts. Er starb,
nach fertiggestelltem Werk, über der Anfertigung des
Inhaltsverzeichnisses; sein Schüler, Josef Malinowski, ergänzte das noch
Fehlende. Den Stoff zu diesem Werk hat T. freilich ein ganzes Leben
lang gesammelt. Schon als junger Mann pflog er ausgiebigen
Verkehr mit führenden Persönlichkeiten seiner Heimat, mit Adligen,
Bischöfen, Geistlichen, unterhielt sich mit ihnen über die Religionen
und ihre Unterscheidungslehren und disputierte in aller Offenheit
und Duldsamkeit über die Wahrheitsfrage. War doch gerade das

Jahrhundert der Reformation für Polen-Litauen das Jahrhundert
der größten staatlichen Machtentfaltung und der Blüte des geistigen
Lebens2. Schon von jeher hatte die römische Kirche Polens einen

gewissen nationalen Selbständigkeitscharakter besessen. Der
Freiheitssinn der polnischen Adligen, Bischöfe und Priester war
traditionell3 und bot Ansätze auch zur religiösen Weitherzigkeit. Im

2 Siehe darüber Dalton in RE3 XV, 514 ff. ; Polen und Litauen waren
damals in Personalunion vereinigt.

3 Ein Bürgertum fehlte dort fast ganz.

2



hohen Mittelalter hatten Waldenserflüchtlinge, später auch Hus-
siten Zuflucht und Duldung in Polen gefunden. Wiederholt war
diese tolerante Gesinnung in der polnisch-litauischen Geschichte

zum Gesetz erhoben worden: bereits unter dem Katholizismus,
seit 1450, war es ein Grundrecht der polnischen Verfassung:
neminem captivare permittimus nisi jure victum, und erst recht galt
dies unter der Reformation: der polnische Reichstag von 1552

entschied sich für Gewissensfreiheit in Polen ; der römischen Kirche
wurde das Recht zeitlicher Bestrafung der Ketzer entzogen. Der
Reichstag von Warschau 1556 beschloß, daß jeder polnische Adlige
in seinem Hause und auf seinen Gütern den ihm geeignet erscheinenden

Gottesdienst einrichten dürfe, wenn er sich auf die heilige
Schrift gründe. Schon vor der Mitte des 16. Jahrhunderts brach
der Calvinismus in den polnischen Adel ein. 1563 wurde ein Privileg
Jagellos von 1433 erneuert, wonach der weltliche Arm nicht
verpflichtet war, den Urteilssprüchen der geistlichen Gewalt Geltung
zu verschaffen. Der Reichstag von Warschau sicherte in der sog.
Konföderation, der sogar der römisch-katholische Bischof von
Krakau zustimmte, allen christlichen Bekenntnissen in Polen gleiche
Rechte und Freiheiten zu4. Da die verschiedenen reformatorischen
und sektiererischen Gruppen sich nicht einigen konnten und sich
in gegenseitigen Kämpfen verzehrten, setzte am Ende des 16.
Jahrhunderts die Gegenreformation unter Führung des Jesuitenordens
ein, die im Laufe des 17. Jahrhunderts einen völligen Sieg errang.

Eine so vielfältig aufgespaltene und für damals außergewöhnlich
tolerante Lage mußte auch für das so lange äußerlich und innerlich
unterdrückte Judentum in Polen-Litauen Erleichterung schaffen;
es konnte auf die Dauer aus der religiösen Auseinandersetzung
nicht ausgeklammert werden. Auch das Judentum Polens und
besonders Litauens war damals geistig angeregt; darauf deutet die

Gründung hebräischer Druckereien in Krakau, Lublin und Wilna
seit 1560. Es geschah zu T.s Lebzeiten, daß der in Krakau lebende
R. Mose Isseries, genannt Rama, 1520—1672, das große
Gesetzeskompendium des Josef Qaro, den Sulhan 'Aruch (den «Gedeckten

1 Siehe Dalton, a. a. O., und Ammann, Ostslav. Kirchengesch. (1950),
197 ff. 199.

3



Tisch») durch seine Notizen mmn (unter dem Titel Mappa, d. i.
«Tischtuch») ergänzte. Damals verfaßte ein jüngerer Zeitgenosse
des T., Jakob Koppelmann aus Brest, einen Kommentar zu dem

religionsphilosophischen Werk des Spaniers Josef Albo, den Tqqa-
rim, die die Grundlagen des Judentums beschreiben — ein Beweis,
daß auch das religionsphilosophische Interesse unter den Juden
Polens erwacht war. Die großen Krisen des herannahenden 17.

Jahrhunderts, die das Judentum und z. T. sogar die Geisteswelt
des christlichen Westens in Aufregung versetzen sollten : der Pseudo-
messianismus des Sabbatai Zewi in Smyrna und der Spinozismus
in Holland, lagen sozusagen in der Luft. Leise, aber spürbar
meldete sich hie und da schon bei Christen und Juden, durch die
christlichen Sekten befördert, der Rationalismus, und zwar einer,
der nicht wie bisher in der Scholastik oder der Orthodoxie rein
formaler und methodischer Bedeutung war, sondern verlangte, zur
selbständigen Grundhaltung des Geistes und zum Ausgangspunkt
der Betrachtung erhoben zu werden — ein Prozeß, den wir als

Reaktion, in diesem Falle als Ermüdungserscheinung auf die
endlosen konfessionellen Streitigkeiten auffassen dürfen, die sich der
Reformation anschlössen, und der bis heute noch nicht völlig zur
Ruhe gekommen ist.

T. fand seinerseits für seine Gespräche mit den christlichen
Konfessionen und seine Apologetik und Polemik gegen sie reiches
Material in der Kontroversliteratur der Juden des Mittelalters vor:
insbesondere die großen Disputationen, die sich anfangs um die

Gültigkeit des Talmud, später um die Christologie gedreht hatten
und deren Verlauf von Rabbinen aufgezeichnet worden war, lieferten

ihm feststehende Fragen und Antworten, eine ausgebaute
hebräische Terminologie und einen hebräischen apologetischpolemischen

Stil. Schon als jüdischer Gelehrter war T. bei Diskussionen

über das Judentum seinen nichtjüdischen Partnern in der
Kenntnis des hebräischen Alten Testaments und der altjüdischen
Literatur fraglos überlegen. Aber er zeigt auch gegenüber seinen eigenen

Standesgenossen einen bemerkenswerten Unterschied der
Bildung : deren Wissen beschränkte sich gewöhnlich seit alters auf den
Umkreis der Synagoge und hielt an der alten rabbinischen Exegese
der Bibel fest, etwa wie sie in den middot des R. 'Aqiba und des

4



R. Elfezer ihre Normen gefunden hat. Hingegen T. handhabt eine

exegetische Gewandtheit, die nicht mehr so sehr den einzelnen Bibelvers

im Auge hat, also sozusagen anatomisch verfährt, sondern
ihn in seinen historischen und literarischen Zusammenhang
hineinzustellen versucht. Das ist vielleicht unter dem Einfluß seiner Gegner

geschehen und somit eine Erucht des Humanismus. T. ist sich
bewußt, daß die schematische und starre synagogale Methode der
Bibeldeutung in der Vergangenheit sein Gegenüber nicht überzeugt;
er weiß auch, was Exaktheit und Gründlichkeit im abendländischen
Sinne für den Widersacher ausmacht. Aber er geht noch darüber
hinaus : während die Synagoge sich in der Vergangenheit im wesentlichen

auf sich selbst beschränkt, wenn sie mit dem Gegner
argumentiert, d. h. das Alte Testament als ihr ureigenstes Besitztum
gegen die Ansprüche der Christen (z. B. bei den Weissagungen auf
Christus) verteidigt und nur selten Einbrüche in das geistige Arsenal
des Gegners unternimmt, begibt sich T. kühn mitten in das Neue

Testament, geht alle in Betracht kommenden Stellen aufs gründlichste
durch und weiß auch Bescheid, so gut er sich ihn bei den damaligen

ihm zu Gebote stehenden Mitteln verschaffen kann, in der
christlichen Kirchengeschichte und Tradition5. East wie ein
moderner Theologe macht er sich schon Gedanken darüber, aus welcher
Zeit die Evangelien stammen könnten6, hat offenbar eineSynopse
der Evangelien benutzt, aus der ihre gegenseitigen Unterschiede
ersichtlich waren, erkennt die Zusammengehörigkeit der drei heute

sogenannten Synoptiker Mt., Mc., Lc. gegenüber dem vierten

5 Nur ein Versuch derart ist mir aus der Zeit vor T. bekannt: der Magën
äbot («Schild der Väter») des Sim'on B. Semah Duran, gen. RaSBaS,
aus Palma de Mallorca, gest. 1444 in Algier, in dem sich ein Kapitel mit
dem Nachweis von Widersprüchen zwischen Jesus und Paulus bezüglich
des Gesetzes auf Grund der Evangelien und der Apostelgesch. befaßt; kurz
nach T. : der Magen wa-hereb («Schild u. Schwert») des Leon de Modena,
1571—1648, in dem Leon aus den Evangelien erweisen will, daß Jesus sich
nicht als Sohn Gottes betrachtet habe; vielleicht ist Leon von T. angeregt.

6 Freilich setzt er ihre Niederschrift, seltsam genug, so spät als möglich
an, um dem Gegner zu schaden, nämlich — in die Zeit Konstantins d. Gr.
Für diese Theorie beruft sich T. auf die Vorreden des Hieronymus zu den
Ev., wo es heißt, Mc. u. Lc. hätten «lange» nach Jesu Tod aufgeschrieben,
was sie «von anderen» gehört hätten, I, 50/279.

5



Evangelium7, hat die Vorreden des Kirchenlehrers Hieronymus zu
den biblischen Büchern wenigstens mittelbar (über polnische
Bibelwerke) kennengelernt (I, 21/142), weiß Bescheid in den Apokryphen8,

sowohl derjenigen in der Vulgata der römischen Kirche als

derjenigen der lutherischen Bibel zwischen AT und NT, erklärt
das IV. Buch Ezra und ähnliche Pseudepigraphen als von Christen
verfaßt QnV «zur Stütze ihrer Theorien» (I, 43/253), hält aber
immerhin für möglich, daß Tobit, Judit, Ben Sira (Jesus Sirach) —
dieser ihm ja schon aus Talmudzitaten bekannt — von Juden
herrühren könnten.

Hierbei und bei seiner Polemik gegen das Christentum und seiner

Kritik an der christlichen Religion überhaupt hat er eine mächtige
Förderung erfahren durch den Umstand, daß die Antitrinitarier,
jene häretische Bewegung, die im Gefolge der Reformation und
gleichzeitig mit ihr neben anderen, z. B. den Anabaptisten,
aufgetreten waren, eine Zufluchtsstätte in Polen gefunden hatten.
Welchen tiefgehenden Einfluß sie auf T. ausgeübt haben und
wieviel Erkenntnisse er ihnen verdankt, das beweist seine beständige

Berufung auf antitrinitarische Bibelausgaben, die in polnischer
Sprache erschienen sind, und von denen mindestens drei mit
reichlichen Beilagen exegetischer, kritischer und historischer Art in
seine Hände gekommen sind: eine polnische Übersetzung des AT
und NT mit Vorrede und Apokryphen, erschienen in Brzecz
(Litauen), eine ähnliche mit Kommentar in Nieswicz, herausgegeben
von dem Antitrinitarier Simon Budny (Budnäus) (1, 43/253), und
eine Krakauer Bibel. Simon Budny, die erste Autorität des T.
in christlichen Lehrfragen, war einer der regsten Vorkämpfer der
antitrinitarischen Bewegung in Polen-Litauen. Nachdem der
Westen die Verfolgung über die Leugner der Dreieinigkeit eröffnet
hatte — der bekannteste Fall ist die Verbrennung des Michael
Servede in Genf durch Calvin —, zogen sich ihre verschiedenen

7 Z. B. wenn er den Judaskuß, Jh. 18, 1 ff., als im Widerspruch zu den
synoptischen Berichten stehend empfindet.

8 Die christl. Bezeichnung Apokryphen ND'HSIDN deutet er als
DTIDIXQ Tibi «nicht als Wahrheit bestätigte Worte», I, 43/250, oder «Schriften
(gewöhnlicher) Menschen und nicht inspiriert», I, 43/254, womit er das
Werturteil der Lutheraner übernommen hat.

6



Gruppen, unter mancherlei Namen — Antitrinitarier, Unitarier,
Servetianer, Sozinianer — im Osten zusammen, wo sie ein reges
Geistesleben mit Akademien, Schulen, Druckereien und zahlreichem
Schrifttum entwickelten9. Auch diese Literatur ist T. nicht
unbekannt geblieben: er hat die Schrift eines gewissen Nikolai Paruta:
De uno vero Deo, vielleicht in polnischer Übersetzung10, gelesen
(I, 10/26), ebenso den Dialogus eines Martin Czechowicz (I, 11/91,
94). Sicherlich ist T. durch die Gedankengänge der Antitrinitarier
in erster Linie zu seinem Werk angeregt worden. Ihre Argumente
gegen die Lehre von der Trinität, die ihnen den Vorwurf einbrachten,

judaizantes zu sein — wogegen sie sich übrigens heftig zur
Wehr setzten —, ermöglichten ihm die Kritik am christlichen
Dogma unter Berufung darauf, daß sie ja von Christen selber
geübt werde, und erweiterten durch ihre vom christlichen, d. h.
auch vom neutestamentlichen und kirchengeschichtlichen Standpunkt

aus aufgestellten Gegengründe gegen die Dreieinigkeit seinen
eignen traditionellen Vorrat an polemischem Material. War die
christliche Kirche schon durch die Tatsache der Reformation ihrer
bisherigen, wenigstens äußerlichen Geschlossenheit verlustig
gegangen und in ihrer Traditionsgebundenheit erschüttert worden,
war speziell die reformatorische Kirche, wie anderswo, nun in
besonderem Maße in Polen-Litauen, unter sich uneins, von allerlei
Sekten durchseucht, die willens waren, die Reformatoren in ihren
Konsequenzen zu überbieten — bot die alte Kirche ihre letzte
Kraft auf, um zur Gegenreformation auszuholen, und gab es überdies

in Polen-Litauen noch eine, wenn auch stark verfallene
griechisch-orthodoxe Kirche11, so gewährten ja gerade die Antitrinitarier

mit ihrer Bekämpfung des Dogmas von der Dreieinigkeit,
in ihren radikalen Vertretern sogar zur Ablehnung der Anbetung
Jesu Christi fortschreitend (sog. Nonadoranten), dem Judentum
eine Gelegenheit wie nie zuvor, dies ihm während des ganzen Mittel-

9 Vgl. Wallace: Antitrinitarian Biography, London 1950, 3 Bde.
10 Die Familie Paruta stammt aus Venedig; dort Anf. des 16. Jh., Encicl.

ital., 426 b; es ist jedoch sehr wohl möglich, daß T. auch Latein gelernt
hat, wie andere Stellen des H. nahelegen, in denen er Übersetzungen zu
lateinischen Ausdrücken gibt.

11 Vgl. Ammann, a. a. O., 197.

7



alters unermüdlich vorgehaltene Zentraldogma und damit auch das

jenige der Gottessohnschaft Jesu, seiner Messiaswürde, der damit
zusammenhängenden Lehre von der Verwerfung Israels und der
Aufhebung oder Restriktion des mosaischen Gesetzes durch das

Evangelium und Paulus mittels von christlichen Theologen gefundenen

Gegenbeweisen aus der Bibel, aber auch nicht zuletzt aus
der menschlichen Vernunft, auf die sich die Antitrinitarier wie T.
ausdrücklich berufen, zu widerlegen.

Möglicherweise haben auch Einflüsse aus dem slavischen Osten

(Rußland) hier in der Stille mitgewirkt, zum mindesten vorbereitend,

wenn wir auch bei T. nichts davon hören; schon im 15.

Jahrhundert gab es in Moskau unter Johann III., möglicherweise mit
seiner Schwiegertochter Helena aus der Moldau unter dem Einfluß
hussitischer Kreise nach Nowgorod verpflanzte oder gar durch aus
Spanien eingewanderte Kryptojuden, eine sogenannte «judaisie-
rende Häresie», russ. zidovstvujuScaja jeresj, die 1487 von Erzbischof
Gennadios innerhalb der orthodoxen Kirche entdeckt wurde12, und
die Trinität, die Gottessohnschaft Jesu, seine Auferstehung leugnete,

das mosaische Gesetz für verbindlich erklärte und den Messias
erst erwartete, die Verehrung der Ikone aber für götzendienerisch
ausgab.

Hatte die mittelalterliche Kirche durch ihre erdrückende Macht
den in den großen Disputationen des Mittelalters auftretenden
Juden lediglich eine Scheinfreiheit zu ihrer Rechtfertigung und
Verteidigung gewährt, weil sie des Sieges stets von vornherein
sicher war (wobei sie sich gerne der jüdischen Renegaten bediente,
die den Talmud kannten), so hatte sich nun mehr im 16. Jahrhundert

in Polen-Litauen durch all die genannten Umstände eine freiere
Atmosphäre gebildet, innerhalb derer auch für das Judentum zum
ersten Male die Möglichkeit einer wirklichen Partnerschaft gegeben
war.

Die Frage, ob T. ein Karäer war, da seit dem Ende des 13.

Jahrhunderts gerade dort eine Karäergemeinde aus der Krim sich
niedergelassen hatte13, ist für seine Beurteilung als Apologet des

Judentums ziemlich unerheblich; war er es, so findet sich nämlich
12 A. M. Ammann: Ostslav. Kgsch., 169 ff., wo weitere Literatur.
13 Vgl. L. Nemoy: Karaite Anthology (1952), XXII; EJud 10, 1022 ff.

8



keine Spur davon in seinem H. Im Gegenteil, er zitiert höchst
unbefangen die rabbanitische Literatur und ihre Autoritäten : den Seder
'olam zuta (I, 14/100), den Josippon, den er für den echten Josephus
hält (I, 6/451L u. ö.), den Benjamin von Tudela (12. Jh.) (I, 8/76)
u. a. rabbanitische Reisende, den R. Isaak Arama (gest. 1494)
(I, 6/75), den Religionsphilosophen Josef Albo (Ende des 15. Jh.)
(II, 67/332), den Isaak Abrabanel (gest. nach 1500) (I, 6/75) und
den Semah David, die Weltchronik des David Gans (1541—1613),
die gerade bis zum Jahre 1592, kurz vor T.s Todesdatum, reicht.
Er beruft sich auf Rabbinen wie Rab und Samuel (I, 34/208), auf
die Pirqe Abot (I, 22/262), endlich auf den Talmud selbst (I, 22/162,
II, 46) und gebraucht hinter Namen von Rabbinen die üblichen
Segensformeln «unsere Lehrer, auf ihnen sei der Friede» — «unsere
Gelehrten, ihr Andenken sei zum Segen» (I, 6). Er bezieht sich auf
sefardische, nicht auf karäische Gebetbücher; nicht ein einziges
Mal wird eine karaäische Autorität genannt.

Der Hizzuq Emuna, «Ermutigung des Glaubens», ist als Handbuch

und Stoffsammlung für Juden gedacht, die Christen aller
Art gegenüber die jüdische Religion verteidigen müssen. Er
umfaßt zwei Teile. Der erste, der eigentlich apologetische, behandelt
in 50 Kapiteln mit Vorrede die Einwürfe der Christen gegen das
Judentum und ihre Widerlegung nach dem Schema von Frage,
bzw. Behauptung rüSJD und Antwort. Der zweite Teil, polemisch,
geht in 100 Kapiteln der Reihe nach wichtige Stellen und
Abschnitte des Neuen Testaments durch. Dazu kommt das ausführliche

Inhaltsverzeichnis, noch größtenteils von T. selbst, zu Ende
geführt von seinem Schüler Josef. Lange Zeit kursierte der H. nur
handschriftlich; Verfasser und Abschreiber wagten nicht, angesichts
des kühnen Inhalts das Werk in Druck zu geben. Er mußte erst
den Umweg über Nordafrika machen, um durch Wagenseil im
Westen und unter den Christen bekannt zu werden. T. hat ihn,
wie er versichert, nicht zum Ruhme seiner eigenen Gelehrsamkeit
verfaßt, sondern aus Eifer für Gott und nach der Losung des

Aristoteles, des «Hauptes der Philosophen» (I, 10): «Wenn Sokrates
und Piaton von uns geliebt werden, so noch mehr die Wahrheit.»
Der fromme Jude ist nach Abot II, 14, verpflichtet zu wissen was
er dem Ungläubigen zu antworten hat. Können die Juden ihre

9



Gegner auch nicht dazu bringen, den jüdischen Glauben
anzuerkennen, so doch vielleicht erreichen, daß sie die Juden in Ruhe
lassen, nämlich wenn man ihnen zum Bewußtsein bringt, was schon
viele unter ihnen gemerkt haben, «daß die Wahrheit nicht bei ihnen
ist ».

Der H. ist also der Endpunkt einer langen Entwicklung und der
Anfangspunkt einer neuen. Vom Altertum bis an die Schwelle der
Neuzeit wurden Disputationen zwischen Christen und Juden
geführt, aber mit ungleich verteilten Kräften, unter dem Druck der
Verfolgung, namentlich seit den Kreuzzügen. Im 13. Jahrhundert
erreichen diese Disputationen ihren Höhepunkt in der großen
Disputation von Barcelona (1263); auf ihnen stellten die Juden
ihre Koryphäen heraus14. Es bildete sich eine ganze Literatur
gesammelter Disputationen, unter denen die Antworten des Nach-
manides in Barcelona, die Apologien der beiden Qimhi (Sefer ha-
berit, TeSubot ha-RaDaQ), die Antworten des R. Natan Official
und seines Sohnes Josef (13. Jh.), der 'Ezer ha-emuna des Mose
ha-Kohen (1375), der Eben bohan des Semtob b. Isaak Safrut und
zuletzt besonders das Sefer nissahon des R. Jomtob Lipmann
Mühlhausen in Prag (um 1410) eine gewisse Berühmtheit und den
Charakter von Handbüchern und Leitfäden für die Wortführer im
Disputieren mit Andersgläubigen erlangt hatten; bezeichnenderweise

blieben auch sie, wie zuerst der H., meist nur handschriftlich
verbreitet. Wie sehr sich jetzt die Zeiten gewandelt hatten, zeigen
schon die nächsten Jahrzehnte nach der Abfassung des H. : Wagenseils

Tela bringen u. a. den Briefwechsel des christlichen Gelehrten
Joh. Steph. Rittangel (gest. 1652) mit einem Amsterdamer Juden
über die Deutung von Gen. 49, 10; er erinnert an den fast
gleichzeitigen Briefwechsel Spinozas mit seinen christlichen Freunden
und steht gegenüber den früheren Auseinandersetzungen auf einer,
wenn auch manchmal sarkastischen, so doch vornehmen Stufe.
Diese Art Höflichkeit wahrt im ganzen auch T., und man kann
daraus schließen, daß ihm seine Gegner nicht anders begegnet sind.

14 Zur Gesch. der Disputationen und des chr.-jüd. Religionsgesprächs
überhaupt vgl. G. Lindeskog: Die Jesusfrage im neuzeitl. Judentum (1938),
S. 10 ff.; H. J.Schoeps: Jüd.-christl. Religionsgespräch in 19 Jahrhunderten
(1937); O. S. Rankin: Jewish Religious Polemic (1955).

10



Die Christen gebrauchen das AT falsch

Die hl. Schrift des AT ist Christen und Juden gemeinsam, aber
verschieden waren seit jeher die Auslegungsmethoden und
Deutungen auf beiden Seiten. Während die Kirche seit Origenes sich
bewußt der allegorischen Methode verschrieben hatte, verblieb das

Judentum, das zwar die Allegorie in der Exegese auch kannte, doch
im ganzen bei der durch die Tradition fixierten Auslegung. Erst
die Kabbala hat auch den «mystischen» Sinn der Schrift zum
Prinzip erhoben. So hat jede Auseinandersetzung zwischen den
beiden Parteien hier, im AT und seiner Deutung, ihre Wurzel:
nämlich in den von der Kirche beanspruchten messianischen oder
für messianisch gehaltenen Weissagungen, in der Feststellung, daß
der Messias bereits gekommen ist, und in dem Widerspruch der

Synagoge: die Weissagungen gehen nicht auf Jesus, der Messias

ist noch nicht gekommen. Das Jahrhundert T.s hat diesen
Tatbestand kompliziert: das reformatorische Schriftprinzip und die
darauf gegründete Exegese der Bibel hat ihn auf der einen Seite
verschärft — der Biblizismus machte sich geltend —, auf der andern
in Unsicherheit versetzt — die traditioneile und mehr oder weniger
einheitliche Auslegung der alten Kirche war erschüttert und dem
Individuum preisgegeben. So vermag T., angeleitet durch die
Bibelauslegung der Antitrinitarier, mehr als seine Vorgänger den
Gegnern auf diesem Gebiet zwei Fehler vorzuhalten: 1. die
Vernachlässigung des Zusammenhangs der angeblichen Weissagungsstellen;
2. die Unkenntnis der Geschichte, d. h. den historischen Irrtum,
und bei diesem hauptsächlich den Irrtum in der Chronologie. «Ihr
Christen habt die Gewohnheit, bei all euren Angriffen und
Widerlegungen Beweise für euren Glauben (nur) aus einem Teil der Worte
der Propheten beizubringen, ohne die Absicht, sie genau zu
verstehen, und ohne weder die unmittelbar vorangehenden noch die

darauffolgenden noch andere ähnliche bei den Propheten vorkommende

Worte zu beachten, weil eure Absicht nicht auf Erkenntnis
der Wahrheit, sondern auf Rechthaberei nsib gerichtet ist» (I, 13/

17). So berufen sich die Christen auf Gen. 12, 2 «Ich will dich segnen,
und du sollst ein Segen sein», unter Deutung auf Christus und seine

Gläubigen, während der Zusammenhang vorher und nachher auf

11



Israel weist und der Segen darin besteht, daß Israel die Völker
mit Gottes Existenz, Einheit, Vorsehung und Allmacht bekannt
gemacht hat (a.a.O., Mal. 1, 11). «Vom Aufgang der Sonne bis

zu ihrem Niedergang usw.» deuten die Christen auf die
Wohlgefälligkeit des Christenglaubens vor Gott, aber zur Zeit des Mal'achi
existierte ja der christliche Glaube noch gar nicht, und Mal'achi
will nur auf den Unwert der Opfer frevlerischer Israeliten hinweisen

(I, 38/227). Die Zeitrechnung der Weihnachtsgeschichte in
Lc. 2, 7 ist unrichtig, fällt doch nach dem christlichen Kalender
Mariä Empfängnis auf den 8. Dezember, die Geburt Jesu aber auf
den 25. desselben Monats, das wären nur 17 Tage zwischen
Empfängnis und Geburt! Darum wollen einige Christen den 8. Dezember
lieber als Empfängnis der Mutter Mariä annehmen — aber weshalb

nennen sie da den Tag «Mariä Empfängnis», und wozu sollten sie

sie feiern, da die Geburt der Maria nach ihrer Ansicht ja eine

natürliche, die Jesu aber eine übernatürliche gewesen sein soll?

(II, 32/312). Unmöglich können die Juden zu Jesus so geredet
haben, wie es Jh. 2, 18ff. berichtet (Wiederaufbau des Tempels
in 3 Tagen); denn jener Tempel war derjenige des Herodes, der
laut Josippon (c. 65) (den T. für den echten Josephus hält) nicht
länger als 37 Jahre regiert und zur Errichtung jenes Tempels,
ebenfalls nach Josippon (c. 55) 8 Jahre gebraucht hat. Die 46
Baujahre bei Jh. sind also völliger Irrtum miM DISO (II, 43/316).

Ein unerschöpfliches Feld der Kritik für die jüdischen Polemiker
bot von jeher das Thema Vetus Testamentum in novo, d. s. die alt-
testamentlichen Zitate im NT, und zwar soweit deren Wortlaut
von den neutestamentlichen Autoren verändert ist. Da dies
bekanntlich recht häufig der Fall ist, einmal, weil die neutestamentl.
Schriftsteller nicht den masoretischen Text kannten, wie er uns
heute vorliegt, oder die LXX-Übersetzung benutzten, oder weil
sie aus dem Gedächtnis zitierten, was ihnen nur ungefähr geläufig
war, kann T. ganze Seiten mit dem Nachweis falscher Zitate füllen.
Freilich ist ihm der LXX-Text fremd (er erwähnt ihn überhaupt
nicht15), nicht weniger fremd mußten ihm auch unsere neuzeitlichen

15 Dies ist insofern verwunderlich, als die antitrinitarischen Exegeten
von der Benützung der LXX im NT wußten, vgl. Mich. Servete: Wieder-
herst. d. ehr. Rel., hg. v. Spieß, I, 94.

12



Probleme der Textüberlieferung und des Verhältnisses der
Übersetzungen zum Urtext sein. Aber auch nach Abzug dieser
Fehlerquellen bleiben noch genug Stellen, an denen moderne Forschung
T. Recht geben muß. Und T. wirft hier dem Gegner nicht nur
Unkenntnis der Bibel, sondern auch gelegentliche Fälschung vor —
womit er einen Vorwurf aufnimmt, den sich Juden und Christen
schon seit dem 2. Jh. gegenseitig gemacht haben16. «Wollt ihr
(Christen) erkennen, ob ihr die Wahrheit habt oder nicht, so lest
die Zitate eurer Evangelisten bei den Propheten nach und seht zu,
ob sie wirklich zum Erweis der christlichen Lehre dienen. Einmal
haben die Propheten an Christus gar nicht gedacht, ein andermal
setzen die Christen etwas hinzu oder lassen etwas weg, um die
prophetischen Stellen ihrem Glauben anzupassen, und man sucht das

Zitat dann dort vergeblich, oder sie führen sie in anderm Sinne

an, als sie gemeint sind» (I, 45/262ff.).
Aus den zahllosen Belegen, die T. hierfür bringt, nur folgende:

Act. 7,5 hat der Verfasser bei der Aufzählung der Stämme Israels
den Stamm Dan weggelassen und statt seiner Manasse aufgeführt,
obwohl dieser schon im Stamm Josef miteinbegriffen war; «er
wußte also nicht, was sogar die Schulkinder wissen», und man
sieht an derartigen Zeichen der Unwissenheit, daß das NT «von
hohlköpfigen und extravaganten Männern» DtmDl nyi nrwx
geschrieben worden ist, denen die einfachsten Tatsachen der Bibel
fremd sind (II, 99/353), die nicht einmal im Pentateuch und in
den Propheten zu Hause sind (I, 45/262). — Bei seinem Auftreten
in der Synagoge von Kapernaum (Lc. 4, 17ff.) zitiert Jesus anders,
als Jes. 61, lf. zu lesen ist: «den Blinden das Gesicht» fehlt bei
Jesaja, andererseits hat Lc. den «Tag der Rache unseres Gottes»
weggelassen, und endlich meint der Prophet nicht Jesus, sondern
sich selbst (II, 30/313). Die 30 Silberlinge des Judas (Mt. 27, 9)

16 Justinus, der kein Hebräisch konnte und die LXX benutzte, warf
den jüdischen Gelehrten Ausmerzung von Weissagungen auf Christus vor,
Dial. 71—75; Muhammad erklärte — wohl im Gefolge gnostischer
Einwände gegen Juden und ehr. Kirche — Bibelstellen für gefälscht, arab.
tahrif, Qor. II, 70,111,41, u. ö. Mainzer römisch-kath. Theologen forderten im J.
1510 während des Reuchlinschen Streites Korrektur des hebr. AT nach dem
Texte der Vulgata, weil die Juden ihre Bibel gefälscht hätten, Dubnow,
Weltgesch. d. jd. V., VI, 195.

13



sind fälschlich aus Sach. 11, 12f. herausgelesen; dort ist ein Gleichnis

gemeint (II, 251/203). Mt. hat in seinem Stammbaum Jesu —
abgesehen von Namensänderungen, Mt. 1, 8 gegen I. Chr. 11, 12 —
absichtlich 3 Generationen ausgelassen, um mit der Zahl 14 eine
besondere göttliche Fügung vorzutäuschen ; ebenso willkürlich
verfährt er mit den angeblich 14 Generationen vom babylonischen
Exil bis auf Jesus. — Mt. läßt Christus von einer Jungfrau
geboren werden, um die Erfüllung von Jes. 7, 14 (wo «junge Frau»
steht) vorzutäuschen. — Mt. 2, 14 «aus Ägypten rief ich meinen
Sohn» geht in Hos. 11, 1 auf Israel (II, 4/289). Mt. zitiert also
falsch und deutet falsch, und zwar mit Bewußtsein. — Mt. 2, 23

«er soll Nazarenus heißen» findet sich nirgendwo im AT (II, 4/289),
ebensowenig Mt. 5,43 «du sollst deinen Feind hassen», im Gegenteil
befehlen Stellen wie Ex. 23, 4f., Lev. 19, 17f., Prov. 25, 21, daß

man dem Feinde helfen soll (II, 11/294). Auch in Hebr. 10, 5 hat
T. den Schreiber mit einer absichtlichen Fälschung im Verdacht:
er hat die «Ohren» in Ps. 40, 7 durch den «Leib» ersetzt, um damit
einen Beleg für die Opferung des Leibes Jesu zu bekommen (II,
98/353). — Eph. 4, 8 steht jetzt «gespendet», es heißt aber laut
Ps. 68, 19 «erhalten», also das Gegenteil (II, 91/346). — I. Cor. 15,
54f. (nach LXX: «Der Tod ist verschlungen in den Sieg») lautet
in Jes. 25, 8, Hos. 13, 14, ganz anders und ist dazu falsch übersetzt,
denn heißt «auf ewig» (II, 87/344). Gal. 3, 16 nimmt Paulus
den Singular des Kollektivs snt «Nachkommen» als «ein Nachkomme»,

während er doch wissen mußte, daß es zwar der Form nach
Singular, der Bedeutung nach aber ein Kollektiv ist (II, 90/345).
Gal. 9, 13 «verflucht, wer am Holze hängt» gibt Dt. 21, 23 falsch
wieder; richtig heißt es «eine Geringschätzung Gottes ist ein
Gehenkter» (II, 89/344L). In Hebr. 1 stellt der Verfasser Jesus höher
als die Engel, in Hebr. 2, 7 stellt er ihn den Engeln nach! dann aber
können die Engel Jesus nicht anbeten. Er hat also den Ps. 8, auf
den er sich beruft, mutwillig auf Jesus bezogen und mißdeutet.
Die richtige Deutung ist, daß der Mensch, obwohl sterblich, durch
seine unsterbliche Seele den Engeln ähnlich ist, durch seinen Leib
jedoch, der aus niederer Materie zusammengefügt ist, den Engeln
wiederum nachsteht (II, 96/348).

Durch die Kritik der christologischen Weissagungen, vor allem

14



aber durch die Forderung, einen Bibelvers aus seinem Zusammenhang

zu deuten, ist T. ein Vorläufer modernen Bibelverständnisses.
Freilich hat er dabei, genau wie die moderne Exegese, keinen so
einfachen Standort, wie es zunächst scheinen könnte; denn
bekanntlich ist ja das historische Verständnis niemals allein entscheidend

für die religiöse Sinndeutung, die sich durch die Tradition
an den Kanon angeschlossen hat. Und noch weniger konnte T.
ahnen, daß dereinst sogar die religionsgeschichtliche Methode
selbst der traditionellen Sinndeutung gelegentlich eine uralte
Berechtigung nachweisen würde, wie in dem zuletzt angeführten Falle
des Ps. 8, in dem die kirchliche Deutung des «Menschen» auf
Christus in der Tat einen größeren Hintergrund besitzt, insofern
der Mensch als Geschöpf hier mit dem Mythos vom Urmenschen

Berührungspunkte zeigt, der Aspekt also weiter ist, als man auf
den ersten Blick vermutet. Darum werden für die christliche
Betrachtung die «Weissagungen» des AT, wo sie wirklich auf einen
Messias bezüglich sind, immer wieder in einem existentiellen Sinn
als «Weissagungen auf Christus» genommen werden17.

Christliche Lehre und christliches Leben widersprechen einander

Wie keiner seiner Vorgänger in der Apologetik und Polemik
hat T. durch genaues und erschöpfendes Studium des NT und der
christlichen Kirchengeschichte — soweit ihm das bei seinen
Hilfsmitteln möglich war — die Widersprüche der neutestamentlichen
Schriftsteller untereinander, als auch zwischen NT und Kirche und
schließlich, praktisch, zwischen den Forderungen des Evangeliums
und dem christlichen Leben gegeneinander auszuspielen versucht.
In der Breite, die dies Thema bei T. einnimmt, entstammt es wohl,
besonders in seinen beiden letzten Punkten, der reformatorischen

17 In ähnlicher Lage befindet sich der heutige Christ etwa bei einem
Werk wie dem von S. Pick: Die auf Jesus gedeuteten Stellen des Alten
Testamentes (1923), in dem der Vf. zwar die christologische Auslegung
als wissenschaftlich nicht berechtigt nachzuweisen imstande ist, aber
übersieht, daß die «wissenschaftliche» Berechtigung hier nicht der einzige
Gesichtspunkt sein kann.

15



und noch mehr der sektiererischen Kritik: die Reformation hatte
das kirchliche Bewußtsein so sehr erschüttert, daß sich Bibel und
Dogma, Bibel und Kirche, Bibel und Tradition nicht mehr deckten.

Die Evangelisten widersprechen sich untereinander. So berichtet
jeder Evangelist anders über die Salbung in Bethanien, Mt. 16,
Mc. 4, Lc. 7, Jh. 12 (II, 23/301). — Johannes der Täufer hat laut
Jh. 1, 21 bestritten, der wiedergekehrte Elias zu sein; das steht
mit Mt. 11, 13 und 17, 12f. in Widerspruch (II, 41/316). — Hier
wendet ein Christ ein, daß auch die Propheten des AT Widersprüche
und Widerrufe aufweisen: so hat Samuel vor Saul zu leugnen
versucht, indem er vorgab, sich zum Opfern zu begeben, während er
in Wahrheit hinging, um David zum König zu salben. Desgleichen
hat hier Johannes der Täufer zwar geleugnet, Elias zu sein, war es

aber doch. Darauf T. : Samuel hat nicht vor David, sondern vor
Saul geleugnet — dementsprechend müßte hier Johannes vor
Israel leugnen, das doch an seine Sendung glaubte (II, 41/316). —
Jac. 2, 14ff. stellt die Werke über den Glauben ; wie anders Paulus
in Rm. 3, Gal. 2, Hebr. 11 Die Apostel widersprechen sich also

gegenseitig und speziell Paulus widerspricht dem göttlichen Gesetz
Dt. 6,25 (II, 93/346). — Nach Act. 16,3 hat Paulus den Timotheus
beschnitten, im Widerspruch zur christlichen Lehre von der
vorübergehenden Bedeutung der Beschneidung, die Jesus aufgehoben
habe. Zudem muß doch Paulus selbst, als ehemaliger Jude,
beschnitten gewesen sein! Weshalb lehrt er da nicht die andern, das
mosaische Gebot zu halten, und weshalb vollzieht er an Timotheus
einen von ihm für überholt erklärten Ritus? (II, 74/338).

Auch verdeckten Widersprüchen will T. zu Leibe gehen, wobei

er die Historisierung des Mythos in der christlichen Orthodoxie als
schwache Stelle benutzt: Wenn der Engel Gabriel der Maria den Sohn
Gottes angekündigt hat (Le. 1, 26ff.), warum hat sie nachher mit
ihren anderen Söhnen nicht auf ihn gehört? Gerade sie hätte doch
vornean sitzen müssen, wenn er lehrte! Aber sie wollte nicht einmal
das Haus betreten, in dem er weilte (Mc. 3,31.) Seine eigenen
Brüder glaubten nicht an ihn (Jh. 7,5), was wiederum Gal. 1,18
widerspricht, wonach ein Bruder Jesu, Jakobus, Apostel gewesen
ist (II, 88/344). Warum erzählte Maria ihnen nicht, was sie von
dem Engel erfahren hatte? Und warum hielt sich der Engel nicht

16



an die Weissagung des Jesaja, zitiert in Mt. 1, 32, ihren Sohn
Immanuel zu nennen, anstatt Jesus, wie er nachher genannt wurde?
Warum hat Gott Jesu nicht den Thron Davids gegeben, wie hier
verheißen wurde? Wie aber konnte David Jesu Vorfahre sein, wenn
Josef gar nicht sein leiblicher Vater ist, der Stammbaum also eine

Unterbrechung erlitten hat? (II, 32/316). Mit derartigen Einwänden
nimmt T. die spätere rationalistische Kritik vorweg und bereitet
moderner Bibelkritik den Weg, jener Kritik, die die Orthodoxie im
Laufe der Zeit genötigt hat, festere Positionen als die der historischen

Tatsächlichkeit des Mythos zu beziehen.
Aber die Forderungen des Evangeliums stehen auch im Widerspruch

zum christlichen Leben: die Christen erfüllen ihr eigenes
Gesetz nicht (I, 16/110)1S. Paulus kritisiert sich selbst (I. Cor. 17,

18ff., Gal. 5, 3 — II, 93/346). In I. Cor. 5, Iff., beschuldigt Paulus
die Korinther der Übertretung des Keuschheitsgebotes, dies Gebot
steht jedoch im AT (Lev. 18, 8 u. ö.) ; Paulus und die Christen sind
also vom mosaischen Gesetz nicht befreit (II, 83/342). Die christliche
Auslegung deutet Gen. 3, 15 (den Feind in die Ferse stechen) als
die Besiegung der Sünde durch Christus — aber in Ilm. 16, 20,
Thess. 2, 18 muß Paulus zugeben, daß die Sünde nach wie vor
Gewalt hat, und zwar auch über die Apostel und Jünger Jesu

(II, 82/342).
Infolge der inneren Widersprüche der christlichen Lehre sind

die Christen auch ihres Kanons nicht sicher; der neutestamentliche
Kanon ist in den Augen T.s höchst fragwürdig. Das zeigt sich
vornehmlich darin, daß man die Verfasser neutestamentlicher Schriften
zum großen Teil nicht kennt: so ist der Verfasser des Hebräerbriefes
unbekannt, und die christliche Tradition streitet sich um seine

Person, wie dies T. der antitrinitarischen Literatur entnimmt : ist
es Lc., Apollos oder Paulus? Auch Simon Budny, der sozinianische
Gewährsmann T.s, stellt in seiner Schrift «Obrony» fest, daß der
Hebräerbrief in der christlichen Kirche einst nicht anerkannt worden

ist (II, 94/346). Die Christen selbst haben den Kanon nicht
anerkannt, indem sie Zusätze zum Evangelium gemacht haben,

18 Alter Vorwurf, schon im Sefer ha-berit der beiden Qimhiden (nach
1150): die Gebote, bes. das 5. und 6., befolgen die Juden besser als die
Christen, ebenso das der Nächstenliebe.

17



z. B. durch Einführung des Sonntags, der im NT nicht genannt
ist, oder Abstriche, z. B. durch Bestreitung der Gültigkeit der
noachidischen Gebote, die nach Act. 15, 20 von ihnen gehalten
werden müßten (II, 100/353)19.

Israel und die Kirche

Wie die jüdische Apologetik des Mittelalters, so sieht sich auch
T. der christlichen Lehre von der Kirche als der heilsgeschichtlichen
Fortsetzung, Ablösung und Überwindung des Judentums gegenüber;
man könnte diese These der Christen als argumentum e historia
bezeichnen: die Heilsgeschichte hat das Urteil gesprochen, Gott
hat, so lehren es die geschichtlichen Ereignisse, Israel verworfen,
seine Erbin ist die Kirche, das Iagar/k xarà nvevfia, das nach der
Theorie des jüdischen Renegaten Hieronymus di Santa Fe (auf
der Disputation von Tortosa 1413/14 Wortführer der Christen)
überall da gemeint ist, wo im AT die Bilder von Berg, Zelt, Tempel,
Haus Gottes, Zion, Jerusalem auftauchen. Nachdem Paulus diesen

Gedankengängen vorgearbeitet hat, sind sie das beständige Thema
der christlichen Theologen vom Altertum bis in die Neuzeit
geworden: die Kirche ist das wahre Israel (Justin Dial., 123, 7),
nicht die Juden (a. a. 0., 134, Iff.). Die Christen, nicht die Juden
sind das auserwählte Volk, Tertullian adv. Judaeos 3 s. f. Durch die
Zerstörung Jerusalems hat die jüdische Religion ihr Daseinsrecht
eingebüßt, Chrysostomus, Horn, in Mt. (1, 17—22) IV, 1. Christen
und Muslime sehen vereint die Zerstörung des Tempels als Beweis
der Abwendung der göttlichen Gnade vom jüdischen Volke an.
Die jüdischen Leiden sind eine Strafe für das Verhalten der Juden

gegen Christus (Justin Apol. 47 u. ö.). Anders formuliert: das jüdische

Königtum ist durch dasjenige Christi abgelöst. Eine
Vergröberung dieses Satzes, gleichsam zum argumentum e potestate oder
e prosperitate liegt vor, wenn es heißt: Israel, das einst erwählte,
ist jetzt ohne Macht, und eben seine Machtlosigkeit ist ein Zeichen
seiner Verworfenheit.

19 An solchen und ähnlichen Stellen dürfte auch Einfluß der russischen
iidovstvujuiiaja jeresj (s. o., S. 8) vorliegen, die ihrerseits vielleicht auf
Hussiten aus der Moldau zurückgeht.

18



Dem hält T. entgegen : auch vor Jesus hat es Gottesleugner und
Götzendiener gegeben, und auch nach ihm hat man nicht überall
an ihn geglaubt, und zwar waren es Christen selber, die Jesus
verworfen und Christen verfolgt haben! Zunächst war es die
römische Obrigkeit — nicht etwa die Juden! —, die die Christen
verfolgte: Nero tötete den Petrus und den Paulus, Decius ließ den

heiligen Laurentius lebendig rösten, die Cäsaren verfolgten die Kirche
und mordeten die Päpste. Erst Kaiser Konstantin, 300 n. Chr.,
«schrieb die christliche Lehre vor» ppn ; T. will sagen, er erhob sie

zur verbindlichen Staatsreligion (darauf bezieht T. Dan. 11, 18).
Darauf verfaßte Arius «ein Buch mit Einwänden und Antworten»,
das Konstantin verwarf, während seine Nachkommen «sich dem
Arius anschlössen», und noch heute gibt es Arianer20 (I, 2/39).
Die heidnischen Preußen zerstückelten den Wojtjech21, Bischof von
Prag, als er 990 n. Chr. als Missionar zu ihnen kam; erst um 1400

und noch später wurden sie Christen. Noch heute gibt es die Sekte
der Minim DTD unter den Christen22. Die griechischen Christen
erweisen den Heiligenbildern und den Hostien nnVn ^OD göttliche
Ehren, was gegen die Lehre Jesu und der Apostel ist. 500 Jahre
lang hielten die Christen, wie auch Jesus und die Seinen, den
Sabbat, der für die jüdische Frömmigkeit so wichtig ist, und erst
auf päpstliche Anordnung wurde er durch den Sonntag
verdrängt23. Die Christen haben also dem NT entgegengehandelt,
s. Act. 22, 18 f. Wenn die Christen behaupten, sogar die Patriarchen
seien in der ewigen Verdammnis (weil sie Christus nicht gekannt

20 Dies war damals die Bezeichnimg für die Antitrinitarier bei ihren
Gegnern, neben anderen wie judaizantes.

21 So ist IJlVn zu lesen, nach dem in Böhmen weit verbreiteten Namen;
Wojtjech, in Deutschland u. d. N. des hl. Adalbert v. Prag bekannt, vgl.
M. Vischer: Jan Hus (1940), I, 126, wurde 997 Märtyrer als Missionar in
Samland.

22 T. meint vielleicht die Waldenser; minim, ist ein alter Sammelname
für gnostische Häretiker aller Art, einschl. der Christen, bes. der
Judenchristen.

23 Hier richtet sich T. nach den Angaben des Semah David, der Chronik
des David Gans, wonach das Konzil von Nicäa den Sonntag eingeführt
habe, II, 5088, und nach JosefAlbo, 'Iqqarim, III, 25; was nur insofern
zutrifft, als Konstantin I. den Sonntag zum staatlichen Feiertag erhoben hat,
der Heiden und Christen längst gemeinsam war.

19



haben), dann widersprechen sie Lc. 16, 23, wonach Abraham sich
unter den Seligen des Paradieses befindet. Daraus folgt, daß auch

vor Jesu Erscheinen die Gerechten ins Paradies, die Frevler in die
Hölle gekommen sind (II, 39/316).

Die Christen behaupten, seit Christus dürften sich die Juden gar
nicht mehr auf die Propheten berufen, da deren Prophezeiungen schon

zur Zeit des Zweiten Tempels erfüllt gewesen seien, unter Berufung
auf Mt. 11, 13: «Alle Propheten und das Gesetz haben bis auf
Johannes geweissagt.» T. hingegen ist der Meinung, daß ein großer
Teil der Prophétie sich auf das jüdische Exil der Gegenwart beziehe,
das «eine außerordentliche Zerstreuung und unermeßliche Diaspora»
myitm TiVa nainm xbni nts darstellt; Josippon (c. 87) hat diese

Zerstreuung in alle Länder nach T. maßgeblich beschrieben. Oder wie
will man Dt. 28, 64, Ez. 22, 15, Am. 1, 6; 9, Thr. 4, 22 auf ein
anderes Exil beziehen? Die Christen sagen freilich, bei früheren
Exilierungen habe Gott den Propheten wenigstens den Termin der
Erlösung bekanntgegeben, bei dem jetzigen Exil nicht; ein
vornehmer Lutheraner stellt fest: der Christenglaube besteht nun
schon 1500 Jahre, also muß er Gott wohlgefällig sein, sonst wäre
er, laut Act. 5, 34, schon längst dahin T. bezweifelt, daß der dort
genannte Gamaliel nach jüdischen Grundsätzen als glaubwürdig
angesehen werden könne; jedenfalls hat er dort nur nach eigener
Ansicht gesprochen. Auch die heidnischen Religionen bestehen ja
seit der vorabrahamischen Zeit bis heute, d. h. mehr als 3000 Jahre,
und niemand wird daraus auf ihre Gottwohlgefälligkeit schließen!
Ja, der Götzendienst soll nach prophetischer Weissagung (Jer. 2, 18)
bis in die Tage des Messias währen. Auch das Papsttum besteht
dem Luthertum zum Trotz weiter; welcher Lutheraner würde
daraus Gottes Wohlgefallen am Papsttum folgern? (I, 4/41). Die
lange Dauer des gegenwärtigen Exils kommt von den vielen Sünden
Israels, denn die Erlösung hängt von seiner Umkehr ab (I, 7/66).
Auch dem Abraham wurde das Ende seiner Leiden geoffenbart
(Gen. 15, 13)24, sonst hätte ihm Gott ja keine Nachkommen
verheißen. Darum hat Gott den Endtermin der gegenwärtigen Leiden

24 T. stellt, nach dem rabbin. Auslegungsprinzip des «umgestellten Verses»,
des sog. miqra mesoras, die 400 Jahre voran, vgl. Bacher: Agada d. Tannaiten
(1903), I, 2.

20



sogar den Propheten verborgen (Dt. 32, 34). Auch das Ende des

babylonischen Exils war nicht genau bekannt, da es zweimal, mit
einem Unterschied von 21 Jahren, geoffenbart worden ist (Jer. 29,
10 u. Dan. 9, 2), um wieviel weniger das Ende des gegenwärtigen,
obwohl es Dan. 7, 15; 12, 7 angedeutet wird. Auch Jesus gab in
Act. 1, 6 keine bestimmte Antwort betreffs der Wiedererrichtung
des Reiches Israels (wobei er nebenbei zu erkennen gab, daß er
nicht der Messias sei, zu dessen Aufgaben ja die Wiederherstellung
dieses Reiches gehört — I, 7/71). — Nach christlicher Auffassung
soll Lev. 26, 38, Israels endgültigen Untergang beweisen; aber das
dort gebrauchte "72X heißt nicht nur «untergehen», sondern auch
«verstoßen» (I, 7/73). Besäße Christus die Macht, die ihm die Christen

zuschreiben, warum beendet er nicht jetzt schon das jüdische
Exil? Kann er die Patriarchen Israels aus der Hölle erlösen,
weshalb nicht auch die Juden der Gegenwart? (I, 7/75).

Eine Variante dieses Themas ist die christliche Behauptung,
das jüdische Königtum sei durch Jesus abgelöst. Hier spielt das
seit alters (schon bei Justin Apol. I, 32f.) bis zum Überdruß25
zwischen Christen und Juden erörterte Thema des Silo bnttf (Gen. 49,
10) die Hauptrolle. T. richtet sich nach der Auslegung des Nach-
manides auf der Disputation von Barcelona26 gegen Fra Paolo:
dort leitete Nachmanides das Geheimwort Silo von Silja
«Nachgeburt» ab. So deutet auch T. unter Hinweis auf Dt. 28, 57, be-

Siljatali und Targ. Onq. bi-zeër beruiJia «mit ihrem jüngsten Kind»
Silo «vielleicht als seinen jüngsten, d. h. spätesten Sohn», womit
der erste Messias gemeint ist (I, 14/103). Die Christen beziehen
freilich den Geheimnamen Silo auf Jesus, und das von Juda
gewichene Szepter auf sein Königtum. Aber da ja nach ihrer Behauptung

Jesus selbst König der Juden sein soll, wie konnte da das

Szepter von Juda gewichen sein? In Wahrheit war es schon seit
Nebukadnezar von Juda gewichen, denn die Hasmonäer waren
nicht Könige von Juda, sondern Priester vom Stamme Levi, und
das nach ihnen regierende Haus des Herodes stammte von Sklaven
ab und regierte bis zur Zerstörung des Zweiten Tempels (I, 14/100).

25 Siehe bei Rankin, a. a. O., 181 u. 201 f., Rittangel, bei Wagenseil, a.
a- O., c. 2.

26 Vgl. dazu A. Geiger: Qobes wikkühtm (1844).

21



Übrigens war Jesus keineswegs König, denn zu seiner Zeit regierte
der römische Kaiser (Lc. 3, 1, Jh. 19,15); wer sollte ihn auch zum
König eingesetzt und wo sollte er residiert haben? Der römische
Kaiser war ja auch der Urheber seines Todes, und das Römische
Reich besteht heute noch (als Hl. Römisches Reich deutscher
Nation). Dies wendet?1. gegen einen griechischen Christen einundfügt
für diesen noch besonders hinzu : euch Griechen ist ja die Herrschaft
durch den türkischen Sultan genommen, und die gesamte Christenheit

überhaupt hat ja viel Macht an den Islam verloren, so daß
der Vorhalt, die Kirche bzw. das Königtum Jesu habe Israels
Königtum abgelöst, auf die Christenheit selbst zurückfällt (I, 3/41).
— Ein Lutheraner "imV ptsia roa weist T. darauf hin, daß einst
die Könige Israels andere unterwarfen, während jetzt die Christen
die Juden unterworfen hätten (I, 5/44). Aber, so fragt T., gehen
Glück und Wahrheit ohne weiteres zusammen? (I, 4/41). Ruchlose
haben oft das Los, das den Frommen gebührte, und umgekehrt
(Jer. 12, 1, Prov. 3, 12). Nebukadnezar und Alexander d. Gr. waren
vom Glück begünstigt und doch ohne die wahre Religion. Der
Islam beherrscht jetzt (1590) dreiviertel der Welt, aber schwerlich
werden ihm deswegen die Christen den Besitz der Wahrheit
zugestehen, sondern mit den Juden darin einig sein, daß Muhammad
eine Lügenreligion rrnptP m gestiftet hat (I, 5/44). — Die Christen
machen geltend, daß die Juden, kehrten sie je ins Gelobte Land
zurück, nicht mehr wüßten, welchem Stamme sie angehörten,
während früher jeder seinen Stamm kannte. T. erinnert an Benjamin

von Tudela27 und andere jüdische Orientfahrer, die von der
Existenz der verlorenen 10 Stämme berichten. In den christlichen
und islamischen Ländern wohnen ja jetzt nur Juden, die dem
Stamme Juda, Benjamin und einem Teil von Levi und der Aharo-
niden angehören, und Juda und Benjamin haben sich nur deshalb

vermischt, weil sie so weit zerstreut worden sind (I, 8/75). Auch
die Juden hoffen, sagt T., auf deine Herde und einen Hirten» wie
die Christen in Jh. 10, 16, nämlich auf die Einheit des Glaubens in
der Zeit des Messias (Jes. 45, 23 u. ö.). Aber wann und wie wird
das geschehen? Dann müßten ja von den vorhandenen drei Reli-

27 Vgl. dessen Masse'ot Binjamin, c. 17 (bei Eisenstein: Osar massa'ot
35 b) und c. 20 (a. a. O., 38 a).

22



gionen (Juden, Christen, Muslime) zwei zu bestehen aufhören!
Nach Jes. 52, 1, kann die übrigbleibende nur die jüdische sein;
denn die dort aufgeführten «Unbeschnittenen» sind die Christen
und die «Unreinen» die Muslime (I, 44/255ff.).

Gottessohnschaft und Messianität Jesu Christi

Von den auf Jesus gedeuteten Weissagungen und ihrer Widerlegung

durch T. war schon oben die Rede. Hier seien sie nur insofern

erwähnt, als sie sich speziell auf das christologische Dogma
beziehen. Vier Punkte sind es nach T., die die Weissagungsdoktrin
in der Christologie der Kirche in Frage stellen : Jesu Abstammung,
Jesu Taten, die Zeit seines Auftretens, das Ausbleiben der messiani-
schen Verheißungen.

1. Jesus ist nicht Nachkomme Davids, da nicht von Josef
gezeugt (Mt. 1, 25). Auch die Abstammung von Maria kann nicht
ins Feld geführt werden, da der Stammbaum der Maria unbekannt
ist28. Außerdem differieren die beiden Stammbäume bei Mt. und
Lc. völlig voneinander.

2. Jesus sagt, er sei nicht gekommen, Frieden zu bringen,
sondern das Schwert (Mt. 10, 30), während der Messias ein Friedens-

bringer ist (Sach. 9, 10, Jes. 2, 4), und Frieden stiftet zwischen
Verwandten (Mal. 3, 24). Jesus erklärt, dienen zu wollen, während
der Messias ein Herrscher ist, vgl. Mt. 10, 28 mit Ps. 72, 11 u. a.

3. Die Propheten setzen das Kommen des Messias in die Endzeit

(Jes. 2, 2 u. ö.), nicht mitten in den Ablauf der Geschichte,
wie die Christen (II, 1/72).

4. Unter dem Messias wird es nur ein Reich, einen König geben,
während jetzt viele Reiche und viele Könige mit vielerlei
Gesetzgebungen bestehen ; es wird nur ein Glaube und eine Religion sein,
nämlich die Israels (I, 1/33).

Besondere Mühe wendet T. auf die Widerlegung der wunderbaren
Geburt Jesu. Die Christen berufen sich auf Micha 5, 9 (Bethlehem

28 Im 2. Teil des H. hat T. eine andere Beweisführung, um den Stammbaum

Lc. 3, der bekanntlich von der alten Kirche als Stammbaum Maria
gedeutet wird, zu entkräften.

23



als Geburtsort des Messias) und weisen darauf hin, daß Bethlehem
jetzt zerstört sei, also der Messias dort schon geboren sein müsse
und nicht mehr in Zukunft dort geboren werden könne. Nach T.
bezieht sich der Vers auf eine weit zurückliegende Vergangenheit,
wie der Zusammenhang lehrt; in Bethlehem sind jahrtausendelang
schon Menschen geboren worden, ohne daß dies etwas Besonderes

gewesen wäre. Zudem war Jesus nicht Herrscher, wie der Messias
in der Micha-Stelle genannt wird, sondern ist als einer der Geringsten

zum Tode verurteilt worden. Es heißt auch nicht, daß der
Messias aus Bethlehem stamme, sondern nur seine Vorfahren (I, 1).

— Schon nach Mt. ist Jer. 31, 15 eine Weissagung auf den bethle-
hemitischen Kindermord. Aber auch hier führen die Christen, wie
so oft, nur einen Teil der Prophetenworte an. Selbst der Christ
Budny gibt hier zu, daß mit Ephraim nur die 10 Stämme gemeint
sind (I, 28/186). — Die Geburtsgeschichte Jesu selbst, nach Mt.,
unterzieht T. einer «religionsgeschichtlichen» Betrachtung und
erklärt sie als heidnischen Mythos280. Nicht nur die Antitrinitarier
legten ihm diesen Gedanken nahe, er hat auch selbst «in den
christlichen Historien, die in ihrer Sprache Chroniken heißen»,
z. B. «in der großen Chronik in polnischer Sprache, hinter der
Genealogie des Peres und Zerah, nahe am Anfang jenes Buches»
gelesen, daß die Heiden an Geburten von Göttern aus Jungfrauen,
ohne Verbindung von Mann und Frau, geglaubt haben; also hat
das Christentum dies von den heidnischen Vorfahren geerbt, und
nunmehr ist es ihm «zur zweiten Natur» "W 573B geworden (I, Vorrede/
29). — Auch philologisch läßt sich, meint T., die Geburt aus der
Jungfrau, Jes. 7, 14 nach christlicher Deutung, nicht halten:
'alma heißt gar nicht Jungfrau, sondern ist synonym zu na'ara,
«Mädchen» (Gen. 24, 14. 43), und beides wird auch von einem
Mädchen gebraucht, das schon Umgang mit Männern gehabt hat

280 Schon Tryphon hält dem Justin, Dial. 66, vor, daß die Jungfrauengeburt

ein heidnisches Motiv sei; möglich, daß Josephus, Ant. 18, 3, 4, mit
der Erzählung von Paulina und dem Gott Anubis auf solche Erklärung
anspielt; die Sektierer der Reformationszeit greifen z. T. diese Betrachtung
wieder auf, offenbar durch die Renaissance und die Beschäftigung mit dem
klass. Altertum darauf hingeleitet; z. B. Sebastian Franck von Wörth, vgl.
W. Peukert: Seb. Frank (1943), 253. Freilich tun dies die Spiritualisten in
anderer Absicht als T.: der Glaube soll der Historie entzogen werden.

24



(Prov. 30, 19). In Jes. 7 will der Prophet lediglich dem furchtsamen
König Mut zusprechen ; aber was sollte es dann dem König nützen,
wenn der Prophet ihm in seiner augenblicklichen Notlage einen
Retter verheißt, der erst 500 Jahre später geboren wird? Die
Weissagung von der Jungfrau bezieht sich auf die eigene Frau
des Propheten (Jes. 8, 3), und die Stelle hat keinen Bezug auf die
Endzeit (I, 21/132).29 Der Name Immanuel ist nur symbolisch,
wie andere derartige Namen (z. B. Eile-Beute, Raube-bald) bei
demselben Propheten (I, 21/135). Außerdem heißt ja der Sohn der
Maria der Verheißung zum Trotz nicht Immanuel, sondern Jesus
(M. 1, 25 gegen Mt. 1, 23), ein Name, der, wie T. richtig erkennt,
zu jener Zeit auch andern Juden eigen gewesen ist30; «daher ist
der Name Jesu, wenn sie ihn aussprechen, keine Stütze für ihren
Glauben31, heißt doch auch Josua ben Sira (Jesus Sirach) bei ihnen
Jesus, der für sie das Buch Ecclesiasticus geschrieben hat»
(I, 21/141). Die Ähnlichkeit des Namens Jesus mit Esau32 und die
alte Gleichung Esau Edom und Edom Rom33 zeigt, daß die
Römer das Christentum durch einen edomitischen Mönch empfangen
haben in jüdischen Augen eine besondere Schande. Selbst
Luther hat, wie T. einem Zitat im Kommentar Simon Budnys
entnimmt, um die Eragwürdigkeit der alttestl. Zitate zum Anfang
des Lebens Jesu gewußt: «Was die Beweise angeht, die die Evangelisten

z. B. von der jungfräulichen Geburt, vom Weinen der Rahel,
von der Berufung des Sohnes aus Ägypten usw. anführen, so sind

29 Die moderne Religionsgeschichte deutet z. T. diese Stelle wieder auf
den Mythos von der Geburt eines Gottes.

30 Er erklärt die bei den Juden übliche Form Jeëu, ohne 'ajin, aus dem
griechischen 'Ir/oovç.

31 Wegen des fehlenden 'ajin hat er nichts mehr mit der Wurzel jè' hif.
«erretten» zu tun, und ist überhaupt nichts Besonderes.

32 Diese Beziehung scheint schon im Qoran durch arab. 'Isa Jesus
vorgelegen zu haben.

33 Alte Gleichung, nach Hieronymus zu Jes. 21, 11 f. dadurch entstanden,
daß manche Rabbinen dort statt duma (Edom) ruma lesen und die Stelle

gegen Rom deuten (Schürer). T. entnimmt die angeblichen Beziehungen
zwischen Edom und Rom Josippon, c. 2, und Abravanels Kommentar
Masmi'a JeSud, wonach Sefo, der Enkel Esaus, der erste König von Rom
war.

25



sie wohl gut zur Erinnerung, aber nicht zur Kontroverse» (I, 45/
271). — Mt. 13, 55f., Lc. 6, 3, widerstreiten der wunderbaren
Geburt; denn wie wäre Jesus sonst zu Brüdern und Schwestern
gekommen? Auch heißt er (Mt. 1, 25) «Erstgeborener»; Maria hatte
also mehrere Kinder (II, 3/288), und die Stammbäume Jesu in
Mt. und Lc. haben nur Sinn, wenn er der Sohn Josefs war (II,
1/285). — Die Antitrinitarier halten an der wunderbaren Geburt
fest: Jesus vom hl. Geist, wenn auch natürlicher Sohn einer natürlichen

Mutter, Servede (a. a. 0., I, 15); T. konnte also in diesem
Punkte nur wenig von ihnen übernehmen!

Auch Eigenschaften und Taten Jesu sind für T. Beweise, daß er
nicht Messias und nicht Gottes Sohn ist: er weiß nicht einmal den
Termin des künftigen Reiches Israel (Act. 1, 6f.). Sein Gebet war
vergeblich und wurde von Gott nicht angenommen. So bat er
für die Juden am Kreuz, aber hätte Gott dieses Gebet erhört, so
könnten die Juden nicht für den Tod Jesu gestraft worden sein,
wie die Christen heute behaupten. Er ist auch kein Friedebringer,
wie schon erwähnt, und seine Brüder glaubten nicht an ihn, weil
sie seine Schliche VTnVnnn zu gut kannten (Mt. 13, 55 — II, 45/
318). Seine Mutter und seine Brüder hörten ebensowenig auf ihn,
wie er auf sie (Mc. 3, 31 ff. und Par. II, 29/308), und dies, nachdem
doch der Engel Gabriel Maria alles verkündet hatte, vornehmlich
seine Eigenschaft als Sohn Gottes (Lc. 1, 26ff. — II, 32/308).
Jesus hat geirrt, wenn er Johannes den Täufer als den wiedergekehrten

Elias angesehen hat (Mt. 11, 13f., 17, 12f.), denn Johannes
selber hat bestritten, Elias zu sein (Joh. 1, 21), und von diesen
beiden Widersprüchen kann nur einer wahr sein. Der Einwand
der Christen, Johannes habe sich aus Bescheidenheit nicht selbst
offenbaren wollen, ist hinfällig, denn der wahre Gottgesandte hat
keinen Grund, seine Sendung zu leugnen, und die alten Propheten
haben sich auch zu der ihrigen bekannt (I, 39/230). Wäre Jesus
Gott gewesen, so hätte er wissen müssen, daß der Feigenbaum
(Mc. 11, 12ff.) keine Feigen trug, schon ehe er an ihn herantrat;
und dazu bemerkt der Evangelist ausdrücklich, daß schon ein
gewöhnlicher Mensch DVin das wußte, einfach aus der Jahreszeit.

34 WK nan »T bv

26



Oder er hätte, als Gott, dem Feigenbaum gebieten müssen, der
Natur zuwider Feigen hervorzubringen35. Aber T. räumt hier ein,
worauf ihn auch ein Christ hinweist, daß diese Szene möglicherweise
allegorisch gemeint sei (wie sie heute von den meisten Exegeten
aufgefaßt wird!) (II, 30/308). — T. findet den Ausdruck «Menschen

fangen» im Munde Jesu anstößig und knüpft daran die ironische
Bemerkung, daß, wie die Fische im Netz sterben, so auch die im
Netz des Christentums Gefangenen kein (ewiges) Leben haben
werden — wobei er freilich übersieht, daß das Gleichnis vom
Menschenfischen auf Jer. 16, 16 zurückgeht (II, 9/293). — Daß
er selbst nicht Gott hat sein wollen, geht auch aus seiner Ablehnung
der Antwort «guter Meister» hervor (Mt. 19, 16ff. — II, 19/298).
Ein Gott könnte auch nicht versucht werden, wie es im Mt. 4

von Jesus erzählt wird (II, 7/290). In Jh. 17, 3 bestätigt Jesus

selbst, daß nur der Eine Gott der wahre ist, ebenso Paulus in
Tim. 1, 17 (II, 55/326). Auch der Maria Magdalena (Jh. 20, 17)

bezeugt Jesus, daß er nicht Gott ist, vielmehr, daß alle Kinder
Israels Gottes Söhne sind, nach Dt. 14, 1, und nach seiner Bemerkung

«zu meinem und zu eurem Vater» (II, 58/326). Daß man ihn
nachher für Gott hielt, kommt von der Einfalt der Menschen, die

ja auch Paulus gelegentlich für einen Gott hielten (Act. 28, 2—6 —
II, 76/338, vgl. II, 8). So stützen die Christen mit Ps. 110,1 («setze dich
zu meiner Rechten») die Zweinaturenlehre (I, 40/232), wonach Jesus
wahrer Mensch und wahrer Gott zugleich sein soll. Schon an sich,

sagt T., spricht die Stelle von etwas ganz anderm: David weissagt
in prophetischer Inspiration vom babylonischen Exil, das erst
420 Jahre nach seinem Tode beginnen sollte. Die Worte «zu meinem
Herrn» gehen auf David selbst: er soll sich zur Rechten Gottes
setzen, denn die Rechte Gottes streitet für ihn (Ps. 118, 5). Daß
Melchisedek Priester war, wird nur erwähnt, weil Abraham ihm
den Zehnten der Beute gegeben hat ; sein Brot und Wein sind kein
Opfer. Jesus kann schon deswegen nicht zur Rechten Gottes sitzen,
weil Gott unkörperlich ist ; und wäre Jesus Gott, so könnte er Gott
keine Opfer bringen36. Auch in diesen Punkten nimmt T. die Be-

36 Ähnliche Argumente bei Seb. Münster, a. a. O., 118.
33 Auch diese Stelle ist ein alter Streitpunkt in der chr.-jüd. Kontroverse

: Ep. Barn. 12, 10 bezieht sie auf Jesus als Davidsohn ; Justin, Dial. 32,6,

27



trachtung der religionsgeschichtlichen Schule des 20. Jahrhunderts
vorweg. Der strikteste Gegenbeweis gegen die Gottheit Jesu ist
aber für T.s undialektische Betrachtung der Verzweiflungsschrei
Jesu am Kreuz: so schreit nur ein Mensch, der Gott in seiner Not
anruft (II, 26/306). In Mt. 28, 18 (mir ist gegeben alle Gewalt)
gesteht er, seine Gewalt von Gott empfangen zu haben, also ist
er nicht selbst Gott. T. faßt dies alles dahin zusammen, daß Jesus
sich nirgends Gott oder Gottessohn, sondern nur Menschensohn

genannt habe, und das Prädikat der Gottheit ihm von den Christen
beigelegt worden sei (I, 49/277; 50/279). Hier stand ihm viel
Material aus den antitrinitarischen Schriften zur Verfügung, denn
auch diese richten ja ihre ganze Aufmerksamkeit auf die Widerlegung

der Gottheit Christi. Der von den Christen auf Jesus

bezogene Menschensohn (Dan. 7, 13) ist ein prophetischer Traum
(«im Gesichte der Nacht»), der nach T. einzeln auszudeuten ist:
die Wolken als Zeichen der Schnelligkeit, die Heiligen als die
Israeliten, das Reich des Messias als das fünfte nach den vier ersten.
Nur ein Tor und Hinterhältiger tPpyn»37 kann das bestreiten. Der
Menschensohn-Titel aber ist das Eingeständnis der Schwäche: der
Menschensohn hat nichts, wo er sein Haupt hinlege (Mt. 8, 18f. u.
Par.). Wie bedürfte Gott eines Ortes zum Ausruhen, wo ihm die

ganze Welt gehört (Ps. 42, 1? II, 12/244).
Auch die Passion Jesu erweist, daß nichts Göttliches im Spiele

ist. Sach. 12, 10, handelt von einem, der im Kriege gegen Gog und
Magog durchbohrt worden ist, nicht von Jesus (I, 38/198). Sach. 13,
7, weissagt nicht Jesu Tötung und der Jünger Zerstreuung (Mc. 14,

27), sondern lediglich die Niederlage der Könige der Erde und die
Befreiung Israels (I, 37/225). Der «Knecht Gottes» (Jes. 53 u. ö.)
kann schon deswegen nicht auf einen Gottmenschen bezogen
werden, weil Gott nicht «Knecht» heißen kann; und wie sollte er

auf die Herrlichkeit des Christus, während die Juden, wie er sagt, sie auf
den König Hizqijja deuten. Seb. Münster: Ev. sec. Matth. (1537), 123: Die
Juden sagen: nirgends sagt der Vater zum Sohne Herr; David meint Abraham

als seinen Herrn. Oder: die Juden wenden ein, wenn der Vers auf Jesus
ginge, dann müßte ja Jesus gerade den Platz zur Rechten Gottes verlassen
haben, um auf die Erde hinabzusteigen. Servede weist auf den Unterschied
zwischen w u. MTN : Vater u. Sohn sind unterschieden, a. a. O., I, 80.

37 Nicht «Querkopf», wie Deutsch meint.

28



«erhöht» sein, wenn man ihn zum Tode verurteilt hat? Was soll
die «langlebige Nachkommenschaft» (Jes. 53, 10), wenn Jesus keine
Nachkommen hatte, und die Christen nur künsteln, indem sie

seine Jünger als seine Nachkommen verstehen wollen? Auch das

«lange Leben», das dem Knecht Gottes verheißen ist (Jes. 53, 8),
läßt sich nicht auf die Gottheit mnbN umdeuten, denn Gott ist
ewig, und zwischen Ewigkeit und Langlebigkeit besteht ein wesenhafter

Unterschied. T. hält sich vielmehr an die herkömmliche
jüdische Exegese, die den Gottesknecht auf Israel bezieht, also als
Kollektivum auffaßt. Auf das Exil, nicht auf die Passion Jesu,
gehen Worte wie «unsere Krankheit und unsere Schmerzen», auf
Israels Erlösung die «Heilung» und «Genesung». Trägt doch
gerade Israel die Leiden der Völker in besonderem Maße, weil es

«das Herz der Völker38» ist; wie der Aderlaß heilsam auf den

Körper wirkt, so wirken Israels Wunden heilsam auf die Völker
(I, 22/150). Auch die polemische Tradition des Judentums wird für
T. ein Beweis seiner Nichtmessianität : nach pHag. II, 2 ist Jesu,
Schüler des Tannaiten Jehosua b. Peratja, mit seinem Lehrer vor
der Verfolgung durch König Jannai nach Ägypten geflohen
(moderne Foschung identifiziert diesen Jesu nicht mit Jesus, denn
R. Jehosua' und Jannai lebten ca. 100. Jahre vor Chr., s. Strack,
Einl. i. d. Talm.5 117). — Jesus hat auch keineswegs, wie die Christen

behaupten, sein Leiden freiwillig auf sich genommen, denn
er bittet, der Kelch möge an ihm vorübergehen (Mt. 24, 39 und
Par.), woraus man nebenbei ersieht, daß Vater und Sohn in ihrem
Willen nicht übereinstimmen, also nicht eins sind (II, 24/301, vgl.
I, 47). Wäre er nach Gottes Willen in den Tod gegangen, d. h. aus
Gehorsam, so hätte er Gnade vor Gott finden müssen ; war es aber
sein eigener Wille (was T. nicht glaubt), weshalb war er da in
Gethsemane «betrübt bis an den Tod» (Mt. 26, 39) und bat Gott,
ihm das Leiden zu ersparen? (I, 47/275). Ist er aber gegen seinen
Willen gekreuzigt worden, dann kann man ihn nicht Gott nennen,
da er nicht imstande war, sich aus den Händen seiner Feinde zu
befreien39. Deshalb muß man auf ihn das Wort des Ezechiel (28, 9)

38 Der Ausdruck stammt aus dem Kuzari, II, 29 ff., des Jehuda ha-Lewi.
39 Dieser Vorhalt ist bekanntlich schon den Evangelisten bekannt (Mc. 15,

31).

29



anwenden: «Du bist ein Mensch und kein Gott in der Hand dessen,
der dich tötet. »

Hätte Jesus durch sein Leiden und Sterben die Christen erlöst,
so brauchte kein Christ mehr ein gutes Werk zu tun, und nichts
Böses würde ihnen schaden. Hier kopiert T. offensichtlich den
römisch-katholischen Vorwurf gegen die Reformatoren: die guten
Werke verachten, heißt sich dem Quietismus verschreiben. Aber,
sagt T., in I. Cor. 6, 5, wird das Werk Jesu den Gerechten
zugutegehalten; es hat sich also durch Jesu Tod nichts geändert: auch im
Christentum muß das gute Werk gelten, müssen die Gerechten
Verdienste aufweisen und verfallen die Ungerechten der Verdammnis.

Die sich aber auf Jesu Verdienste verlassen, ohne selber etwas
Gutes zu tun, leben in falscher Hoffnung (I, 48/273).

Trinität

Hier lagen T. die Argumente in Fülle vor, einesteils aus dem
reichen Material der alten Disputationen, andererseits aus der
Literatur der Antitrinitarier. Der Vorwurf der Vielgötterei gegen
die christliche Trinitätslehre ist uralt40. Er ist für den jüdischen
Frommen der nächstliegende und gewohnte. Aber verhältnismäßig
neu ist die Feststellung T.s — auf Grund der Belehrung durch die
Antitrinitarier —, daß sich in den Evangelien kein Hinweis darauf
findet nnaxb mm dip j'xa irxa xV (I, 50/297, vgl. I, 10).
Trotzdem berufen sich die Christen auf Jh. 10, 38 (ich und der
Vater sind eins) — aber dort fehlt die dritte Person der Gottheit.
Sie könnten, meint T., ebensogut an die Fünfzehneinigkeit rvnnx
"WS? nüann, glauben, nämlich wenn sie der Dreieinigkeit die 12 Apostel

hinzufügten (II, 52/324), wozu sie durch Mt. 10, 40: «Wer
euch aufnimmt, der nimmt mich auf, und wer mich aufnimmt, der
nimmt den auf, der mich gesandt hat» berechtigt wären, denn da
sind die Jünger ebenso eins mit Jesus wie Jesus mit Gott (II, 14/296).

Katholiken und Lutheraner berufen sich für die Trinität sogar
auf das AT, nämlich auf die Pluralform elohim «Gott» in Gen. 1,1;
sie verstehen das Wort als Mehrzahl, während das singularische

40 Schon bei Justin, Dial. 11, 1.

30



Prädikat N13 das Subjekt als Singular erweist und sonstige
Pluralformen des Namens Gottes oder des Appellativums «Herr» (adon,
ba'al) nichts als sog. Herrschaftsplurale sind, bei denen stets nur
einer gemeint ist (Gen. 39, 20, Ex. 22, 14, Dt. 10, 17)41. Und dort
ist keine Rede von der Trinität! Der Plural elohim ist nichts als
ein pluralis majestaticus, wie auch anderswo, wo z. B. die Könige
von sich in der Mehrzahl sprechen (I, 9/78). Nicht anders verhält
es sich mit dem Plural na'ase «laßt uns (Gott) Menschen machen»
(Gen. 1, 26), denn in v. 27 steht wieder die Einzahl «er schuf»

(I, 10/79).
Nach christlicher Lehre hat Gott die Worte vom Ebenbild zu

den anderen Personen der Trinität gesprochen; nach T. jedoch
nur zu den Engeln41, wie Gen. 3, 22; 11, 7 42. «In unserem Bilde»
uaVsa bedeutet die menschliche Vernunft (Ps. 73, 20, Gen. 5, 3);
«nach der Ähnlichkeit» limahD geht auf das Äußere und meint:
wie Gott die Welt leitet, so ähnlich mag sie der Mensch leiten
(Ps. 8, 7 — I, 10/81).

Die Trinitätslehre ist also, folgert T., von späteren christlichen
Theologen erdichtet43 und aus der Luft gegriffen; sie ist «ohne
wahrhaft prophetischen Beweis, widerspricht der göttlichen Tora,
den Worten der Propheten, der menschlichen Vernunft und den
meisten der Worte des Evangeliums», während die Tora Gott die
Einheit zuerkennt (Dt. 6, 4 u. ö. — I, 10/82). Eine Personenmehrheit

in der Gottheit war von jeher für die jüdischen Theologen
Sittüf «Beigesellung», d. i., wie der islamische Sirk dem
der Sittuf entspricht, und dem er wohl auch nachgebildet ist,

41 Dies hält schon der jüngere Nissahon, I, 7 (bei Wagenseil), den Christen
entgegen; vgl. auch Midr. Ber. R. zu Gen. 8, 9, wo gnostische Spekulationen,
die an die Pluralform anknüpfen, zurückgewiesen werden. Seb. Münster,
a. a. O., 4, dreht denSpieß um und deutet gerade das singularischePrädikat zum
pluralischen Subjekt als Hinweis auf die Einheit Gottes in der Trinität!

42 Womit T. rabbinischer Exegese folgt, die ihrerseits den Gnostikern
opponiert: Gott berät sich mit den Dienstengeln vor der Erschaffung des
Menschen und sagt daher: «Lasset uns. .» Seb. Münster, a. a. O., 4: «Pater
consilium iniit cum jilio suo» — ist eine Vermengung des antignostisch-
jüdischen Standpunktes mit dem christlichen.

43 So auch Servede, a. a. O., I, 27: Die törichten Einfälle unserer Trini-
tarier sind damals niemandem bekannt gewesen.

31



Polytheismus. Auch die «alten Häretiker» -— und damit greift T.
wieder auf die Religionsgeschichte zurück -—, speziell die Gnostiker,
n,,,3ö glaubten unter dem Eindruck von Antinomien EPiai,
daß es zwei Gottheiten gebe, eine gute und eine böse; ihnen
entgegnet Gott in der Tora (Dt. 33, 29, Jes. 45, 7)44. Aber auch die
menschliche Vernunft postuliert die Einheit Gottes (I, 10/83). Zu
diesem Zweck zieht T. die scholastische Religionsphilosophie
heran45: Gottes Einheit ist nicht wie andere Einheiten zusammengesetzt,

d. h. aus Teilen verbunden, uneigentlich, vielmehr eine

wahre. Dann aber kann unmöglich 1 3 und 3 1 sein, ebensowenig

kann der Schöpfer aus Göttlichkeit und Körperlichkeit
zusammengesetzt sein, denn das Zusammengesetzte bedürfte des

Zusammensetzenden — dies speziell ein bei Bahja beliebter Beweis.
Selbst die Religionsphilosophen gestehen Gott die Einheit zu und
vermeiden es, von seiner Vielheit und Körperlichkeit zu sprechen
niBlïim 'U'in ym». Sogar das NT (Mt. 12, 32 u.Par.) widerspricht
deutlich der Trinität, denn dort ist der hl. Geist nicht eins mit dem
Sohne46, folglich auch nicht die drei, folglich ist Jesus nicht Gott
(Mc. 10, 18). Jesus will nur ein Abgesandter Gottes sein (Mc. 10, 40)
oder ein Mensch (Jh. 8, 40). Auch Paulus nennt Jesum einen
Menschen. Jesus nennt sich selbst Menschensohn, d. h. Mensch (Mt. 20,

18; 28). Im Hauptgebet der Christen, dem d. i. Paternoster,
läßt Jesus seine Jünger keineswegs zur Dreieinigkeit beten47. Er
lehrt also nicht, zu ihm selbst oder zum hl. Geist beten, sondern
zu Gott. Christliche Sektierer, die sich von den Katholiken und
Lutheranern getrennt haben, verwerfen die Trinität und bekennen

44 Mit Jes. 45, 7 hat T. in der Tat, ohne es zu ahnen, eine vom Propheten
gegen den persischen Amphitheismus gerichtete Lösung getroffen, wovon
der gnostische nur ein Nachfahre war; die Rabbinen haben, was T. geläufig
sein mußte, sich oft genug mit der Gnosis auseinandergesetzt.

45 Darüber konnte T. aus den Hobot ha-lebabot des Bahja b. Paquda,
Sa'ar ha-jihud, c. 7, und aus Josef Albo, 'Iqqarim, II, 10 ff., genügend Stoff
entnehmen; aber auch die Antitrinitarier halfen ihm hier weiter, vgl. Michael
Servete, Wiederherstellung des Christentums, hg. v. B. Spieß (1892), I, 145.

Demgegenüber die Kirche; unus, aber nicht unicus, sondern trinus, siehe
Seb. Münster, a. a. O., 23.

46 Worüber auch griechische Christen T. belehren konnten.
47 T. zitiert das Vater-Unser nach der lukanischen Fassung.

32



sich zur Einheit Gottes; so, betont T., vor allem die Sozinianer, die
die Lehre von der Dreieinigkeit schlagend widerlegen, wie Martin
Czechowicz in seinem polnischen «Dialogus», und zwar aus der hl.
Schrift wie aus der Vernunft; Czechowicz hat noch eine Schrift
«Drei Tage» verfaßt, in der er alle sog. Beweise für die Trinitität
aus den Evangelien ad absurdum geführt hat.

Gesetz und Evangelium

Der Gegensatz von Gesetz und Evangelium, in den reformatorischen

Kirchen mehr oder weniger zugespitzt und von den Sekten

gelegentlich bis zu völliger Verwerfung des «Gesetzes» durchgeführt,
bot T. schon deswegen günstige Ansätze zur Widerlegung, weil er
den judenchristlichen Charakter der Urgemeinde, wie er im NT
noch durchschimmert, wohl erkannt hat. Sowohl Jesus wie Paulus,
stellt T. fest, erkennen das Gesetz noch irgendwie an, zumal die

Lutheraner, ihrem Paulinismus entsprechend, den Gegensatz
dialektisch fassen. T. versteht freilich als Jude das Gesetz nicht so
sehr als die metaphysische Macht im Dienste Gottes, sondern eher
als die von Gott geoffenbarte Sammlung von Vorschriften, denen
der Mensch nachzudenken und nachzuleben hat48. Jesus, sagt T.,
hat mindestens von einem Teil der mosaischen Gebote die Fortdauer
ihrer Geltung gefordert (Mt. 19, 1 f.), ebenso hielten es die Apostel
(Act. 15, 20fF.). Selbst Paulus erkennt in Rm. 5, 14 an, daß das
Halten der Gebote ein geeignetes Mittel gegen die Folgen der Sünde
sei. Wenn Paulus gebietet, den zu töten, der seines Vaters Weib
hat, so erneuert er damit das jüdische Religionsgesetz (I. Cor. 5, Iff.,
vgl. Lev. 18, 7. 8). Noch heute bestrafen die Christen Mord,
Ehebruch und Diebstahl mit dem Tode, wobei sie hinsichtlich des

Diebstahls die Tora an Strenge noch übertreffen (Ex. 21, 16).
Jesus ist womöglich noch gesetzlicher als Mose, denn er gebietet
in Lc. 18, 22, alles zu verkaufen und den Armen zu geben, während
Mose nur den Verzicht auf den Zehnten des Fruchtertrags fordert!

48 Was freilich auch seinen Gegnern, besonders den Reformierten,
geläufig war, da sie weithin im Begriff standen, die von ihnen theoretisch
verworfene «Gesetzlichkeit» praktisch rabiater als je zu erneuern.

33



Die Christen haben auch einen Teil der mosaischen Bestimmungen
über die bei der Eheschließung erlaubten Verwandtschaftsgrade
beibehalten ; andere haben sie freilich übergangen, so daß ihre Haltung
gegenüber der Tora zum mindesten unklar und willkürlich genannt
werden muß Dies aber geschieht zu ihrem Nachteil, denn während
das göttliche Gesetz keinem Wandel unterliegt, ändern sich die
Gesetze der Menschen beständig, z. B. das kaiserliche Recht oder
das Magdeburgische49 oder die Verfassungen Polens und
Litauens.

Die Christen lehren auch, die Tora gelte nur auf Zeit, nämlich
bis zum Kommen Christi, der das mosaische Gesetz aufgehoben und
ein neues an seine Stelle gesetzt habe50; die Bundeslade, in der
die Tafeln lagen, existiere nicht mehr, und die Tora des Mose
enthalte «Vorschriften des Todes», dagegen das Evangelium sei eine
Tora der Gnade. So habe Jesus anstelle des Sabbat und der
Beschneidung Sonntag und Taufe gesetzt (I, 19/22). Aber dagegen
führt T. die Bergpredigt ins Eeld: nach Jesu eigenen Worten
(Mt. 5, 17ff.) ist er nicht gekommen, Tora und Propheten aufzuheben

bünb, sondern zu bestätigen D,,j?1?51. Es hängt nicht von der
Existenz der Bundeslade ab, ob das Gesetz weiter gilt, denn in
ihr befanden sich nur zwei alte Steintafeln (I, 24/165). Darum ist
auch die in Jh. 13, 14 «ein neues Gebot» genannte Nächstenliebe

gar nicht neu, sie steht ja schon in Lev. 19, 1852 (I, 45/276). Die
Christen selbst gestehen zu, daß Jesus und seine Jünger beschnitten
waren; sogar Paulus hat noch den Timotheus beschnitten (Act. 16,
3 — II, 74/338).

Demnach ist das Gesetz, die Tora, durch Jesus nicht aufgehoben,

49 Das ist wohl gemeint mit JTOT,Ö ; das Magdeburgische Recht war im
Mittelalter weitverbreitet; es war eine Mischung von altsächsischem Ge-
wohnheits- und magdeburgischem Lokalrecht.

60 Ähnlich Seb. Münster, a. a. O., 10: die Gültigkeit des alttestl. Gesetzes

hängt am Lande und hat mit ihm aufgehört.
61 Die Wiedergabe des nhr\Q&(sai (ergänzen) durch (anstatt etwa

durch DTin1?, VbStP1?) oder üb®1? zeigt, daßT. sich an die lutherischeÜbersetzung
des NT angelehnt, bzw. eine an die luth. Übersetzung angelehnte polnische
Übersetzimg der Unitarier benutzt hat, in der «erfüllen» stand.

62 Der mystische Charakter des johanneischen Liebesgebotes mußte T.
natürlich — wie seinem ganzen Zeitalter — entgehen.

34



und seine Geltung ist auch nicht zeitlich begrenzt, auch nicht|das
Sabbatgebot (s. o. S. 23). Wie könnte die Heiligkeit des Sabbats
auch durch Menschen aufgehoben werden, gründet sie sich doch
auf die 10 Gebote, die auch von den Christen für verbindlich
erklärt werden!

Paulus und ihm nach namentlich die Lutheraner haben die
Behauptung aufgebracht, das jüdische Religionsgesetz sei zu schwer,
das christliche leicht. Jesus sagt das auch (Mt. 19, 21) (wie schwer

kommt ein Reicher ins Reich Gottes) — aber, so stellt T. aus seiner
rabbinischen Erfahrung fest, hier bedient sich Jesus dessen, was
die Rabbinen lüin nennen: der «Erschwerung» eines wichtigen
Gesetzes. Sagt man, das Gesetz Moses sei zu schwer, so könnte
man das auch vom Gesetz Jesu (der Bergpredigt) sagen, denn
Paulus gesteht, daß er es nicht halten kann, er, der doch der treue-
ste Anhänger Jesu war — wieviel weniger erst die andern Christen
(II, 37/315). Dem Vorwurf Jesu, die Pharisäer hielten nur äußerlich
die Schüsseln rein (Lc. 11, 37ff.), hält T. entgegen, daß ja auch
die Christen sich vor der Mahlzeit die Hände waschen (II, 30/315).

Die Lutheraner spielen den Glauben gerne gegen die Werke aus
und damit auch das Evangelium gegen die Tora; aber dadurch
verstricken sie sich in Widersprüche untereinander und mit der
Bibel. Jac. 2, 14ff. stellt die Werke über den Glauben, gegen Paulus
(Rm. 3, 20 u. ö.); also selbst die Apostel sind hierin uneins und
werden alle durch Dt. 6, 25 gerichtet (II, 93/346), zumal Paulus
inkonsequent ist und sich auf Gebote Moses beruft (I. Cor. 5, Iff.,
vgl. Lev. 18, 8 — II, 83/342). Statt daß die Apostel die Gebote

halten, wie Jesus (Mt. 19, 16f.) fordert, lehren sie den Glauben als

Bedingung zur Seligkeit (Act. 16, 30f.) und setzen sich mit ihrem
Meister in Widerspruch (II, 75/338).

Die Christen gehen schließlich soweit, den Eluch, den Mose

über die Gesetzesübertreter spricht (Dt. 27, 26), auf das jüdische
Volk zu beziehen, das das Gesetz nicht erfüllt habe. Nicht einmal
Mose, erwidert T., konnte alle Gebote erfüllen, da er noch nicht im
Besitze derjenigen Gebote war, die erst in Kanaan gegeben worden
sind. Auch fällt ein Übertreter, der hinterher Buße tut, wie etwa

53 So schon im 2. Jh. Tryphon bei Justin, Dial. 10, 2: Das Gesetz der
Christen, ist zu schwer, sie erfüllen es selbst nicht.

35



David nach seiner Sünde an Bathseba, nicht ohne weiteres dem
Fluch anheim. Mit solchen Folgerungen treffen die Christen schließlich

sich selbst: denn in Apc. 22, 18f. wird demjenigen, der dem
NT54 etwas hinzufügt oder etwas von ihm hinwegnimmt, die Strafe
Gottes angedroht — aber wieviel Christen haben die Lehre Jesu
durch Zutaten oder Abstriche geändert! (I, 16/110)55.

Trotzdem folgen die Christen ihrer angeblich unveränderten
«neuen Tora» Win min, der «nova lex», wie sie sie nennen56, und
merken nicht, daß sie alles mögliche hinzugefügt haben : die Trini-
tätslehre, die Lehre von der Gottheit Christi, die Bilderverehrung,
die falschen Anwürfe gegen Israel, die Judenverfolgungen
(anstatt den Juden nach Lc. 23, 24 zu vergeben), ferner, daß sie alles

mögliche hinweggenommen haben: das Gebot Jesu, Hab und Gut
zu verkaufen und den Armen zu geben (Mt. 19, 16) (T. faßt den
«Rat» Jesu als Gesetz auf), das Gebot der Feindeshebe (Mt. 5, 39)

(das Jesus selbst nicht erfüllt hat, als er sich über den Schlag, den

er empfangen hatte, beschwerte (Jh. 18, 22,) wie auch Paulus es

nicht erfüllt hat (Act. 23, 2), der sogar noch einen Fluch über
die Priester hinzufügte (II, 37/315)), endlich die noachidischen
Gebote (Act. 15 u. a.). Wie wollen sie da dem Fluch der Apokalypse

entgehen? (I, 50/279).
Was aus der Auflösung des mosaischen Gesetzes herauskommt,

sieht man nach T.s Meinung an der Demoralisation der getauften
Juden; zu ihnen gehörte auch Timotheus, der Sohn eines griechischen

Vaters und einer getauften Jüdin, die durch die Heirat eines

Heiden sich als Dirne zu erkennen gibt (II, 73/337f.).

Schlußwort

Nicht so sehr die Reformation, als vielmehr die Sektierer des

16. Jahrhunderts in Polen-Litauen haben dem Judentum zur Zeit
Trokis ermöglicht, den Gegner zum ersten Male systematisch von
seiner eigenen Position aus anzugreifen. Darum die nachhaltige
und tiefgehende Wirkung Trokis, die den Gegnern so gefährlich

64 T. bezieht diese Verse der Apc. auf das ganze NT.
66 Vgl. Ep. Barn. 19, 11.
56 Vgl. Justin, Dial. 11, 2.

36



wie noch nie vorkommt; sie läßt sich zunächst noch nicht ganz
ermessen, aber schon bald zeigt sie ihre ernstzunehmende Kraft.
Am Ende der mit Troki beginnenden Epoche steht die Emanzipation

des Judentums in Europa und der Liberalismus mit der
Losung der Toleranz. Fast 200 Jahre sind es noch bis dahin, aber
schon im Laufe des 17. Jahrhunderts spürt Wagenseil die
Bedeutsamkeit der Trokischen Polemik, sonst hätte er ihr in seinen Tela
nicht einen so breiten Raum gestattet.

Auch die Epoche des Liberalismus mit der in seinem Gefolge
für das europäische Judentum eingetretenen Emanzipation und
Assimilation scheint bereits hinter uns zu liegen, und zwar mit
einem Fiasko: ihre Toleranz sah das Wesen der Religion in der
ins Allgemein-Begriffliche verdünnten Vernunftlosung. Das war
ein Irrtum. Religionen sind Individuen, und wenn auch heute
scheinbar in den Hintergrund gedrängt (die kirchliche Restauration
unserer Tage, in der Tat nichts als eine Restauration, kann nicht
als Erfüllung genommen werden), spielen sie doch in Wahrheit die
letzte, entscheidende Rolle in den vordergründigen wirtschaftlichen
und politischen Losungen. Das Judentum hat sich zu einem Teil,
soweit es durch Katastrophen hat gehen müssen, im Staate Israel
eine neue Form der Existenz geschaffen. Wie sich dort die alte
jüdische Religion gestalten wird, davon wird das künftige
Religionsgespräch abhängen — ein Gespräch, das nun bald 2000 Jahre
dauert und schon deswegen nicht aufhören kann, weil die Älteren
und die Jüngeren aufeinander angewiesen sind, und weil wir
schließlich, wenn auch unter großen Schmerzen, gelernt haben und
noch mehr werden lernen müssen, daß auch der Gegner einen
notwendigen Bestandteil unseres Daseins bildet und ernst genommen,
ja soundsooft aufgenommen werden muß.

Vieles an den Argumenten T.s und seiner christlichen Partner
ist uns heute fremd geworden; manches, was damals die Gemüter
aufs äußerste erhitzte, bewegt uns kaum noch, undwas damals
problematisch schien, hat heute oft eine Lösung auf höherer Ebene
gefunden. Anstelle damaliger, sich starrgegenüber stehender und
durch breite Gräben getrennter Gruppen ist bei uns weithin zwar
einesteils Gleichgültigkeit, aber andernteils — was wertvoller ist
als die einstige Isolierung — die persönüche und individuelle Be.

ß7



rührung getreten, mit ihr auch die individuelle Erfahrung und
Verarbeitung alter Inhalte. Unsere Begriffe vom Absoluten, Heiligen
und Ewigen haben sich, soweit wir sie ernst zu nehmen uns bemühen,

verschoben, und wir haben sogar das Gefühl, uns im Begreifen
oder vielmehr Nichtbegreifen des Absoluten mit denen, die von
anderen geschichtlichen Voraussetzungen des Geistes herkommen,
besser als früher verständigen zu können. Wir haben uns und unsere
Glaubenshaltung als ein Individuelles mit eigentümlichem Gepräge,
als eine in hohem Grade anpassungsfähige und doch wieder sehr
selbstbewußte Lebensform kennen gelernt und wissen, daß es dem
im anderen Glauben Stehenden nicht anders zumute ist.

Daß es bis dahin kommen konnte, dazu war manchmal eine
leidvolle Geschichte zu durchschreiten. In ihr bildet T. den
Endpunkt des Mittelalters und den Anfang einer neuen Zeit. Kein
Wunder, daß man ihn für bedeutsam genug hielt, um besondere

Widerlegungen gegen ihn zu verfassen57 oder, auf christentumfeindlicher

und aufklärerischer Seite, sich seiner Argumente gegen
die Kirche zu bedienen, wie es Voltaire in seinen Mélanges (III,
334) unter ausdrücklicher Berufung auf den «Rabbi Isaac» und
David Friedrich Strauß in seinem Leben Jesu u. a. Schriften getan
hat, oder, wie in unserer Zeit, mit gelegentlicher Überraschung
festzustellen, daß manche seiner kritischen Einwände zum
selbstverständlichen Gemeingut der kritischen Theologie überhaupt
geworden sind.

Etwas davon hat schon der Jude Tryphon (oder wer hinter
dieser vielleicht imaginären Gestalt stehen mag) bei Justin (Dial.
142, 1) empfunden, wenn er sein Gespräch mit dem Christen Justin
so abschließt : «... Ich muß gestehen, es freute mich außerordentlich,

daß wir uns getroffen haben..., wir fanden nämlich mehr,
als wir erwarteten, und als man je hätte erwarten können. Wenn
wir ständig miteinander verkehrten und uns in das, was wir
besprochen haben, noch vertiefen würden, hätten wir noch größeren
Gewinn...»

57 Außer Wagenseil i. d. Tela: Jacob Gusset: Controversiarium adv.
Judaeos ternio. Dortreeht 1688; 1712 u. d. T. Jesu Christi evangeliique veritao

salutifera, demonstrata in confutations libri Chizzouk Emounah a Rabbi Isaacs
scripti, ed. Arnold Borst.

38



Literatur

Geiger: Isaak Troki, ein Apologet des 16. Jahrhunderts. Breslau 1863.

Jishaq b. Abraham, Sefer Hizzuq Emuna. Verbesserter hebr. Text mit
Übersetzung v. David Deutsch. Sohrau-Breslau 1873.

Horodezky: Myst.-rel. Strömungen in Polen im XVT.—XVIII. Jb. 1914.

Danby: The Jew and Christianity. 1927.
Rankin : Jewish Religious Polemic. 1956.
Sandmel: Jewish Understanding of the New Testament. 1956.

Zu danken habe ich für frdl. Überlassung von Literatur Herrn Dr.
Raphael Edelmann, Bibliothekar an der Königl. Bibliothek Kopenhagen.

ISRAEL ET L'HISTOIRE

Tout au long des temps que recouvrent les écrits de la bible
hébraïque, Israel est l'objet des menaces et des moqueries, proférées

par ses voisins, ses ennemis et ses maîtres. Les chefs politiques
s'entendent pour refuser à Israel le simple droit à l'existence autre
que vassale, tandis que les philosophes, écrivains et autres scribes,
s'unissent pour couvrir les enfants de Jacob du poids de leurs
jugements acerbes et sans appel.

Ainsi, d'emblée, les grands personnages antiques de l'Histoire
refusent à Israel la possibilité de forger sa propre histoire — et
si l'on veut bien nous pardonner ce vilain jeu de mot, tous
s'entendent afin qu'Israël «ne leur fasse pas d'histoires...»

Géographiquement, la Terre Promise n'a d'importance que par
sa position de plaque tournante, de lieu de passage entre trois
continents. Politiquement elle n'a aucune importance ; par sa taille,
elle est insignifiante et ridicule. Les Philistins et l'Egypte seront
pratiquement toujours les maîtres du littoral, et la mince bande
de dunes que les tribus juives posséderont malgré tout, interdisent
l'existence d'un port digne de ce nom: Acre n'appartiendra jamais,
dans les temps bibliques, aux enfants d'Israël. De la sorte, la Terre

39


	Das jüdisch-christliche Religionsgespräch am Ausgang des 16. Jahrhunderts nach dem Handbuch des R. Isaak Troki

