
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Simone Weil : 1909-1943

Autor: Schäppi, Lydia

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961081

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961081
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


déjà formés pour cela par ses amis français. Son fils Emmanuel
devait vivre assez pour entrer en rapport avec Herzl en 1899 et
lui suggérer de faire de Chypre une république israélite11. Comme
il eût vibré à la déclaration Balfour! Nul n'était mieux que lui
préparé à l'acclamer.

SIMONE WEIL
1909—1943

Von Lydia Schäppi, VDM, Zürich

Ihr Lehen

Simone Weil wurde am 3. Februar 1909 als Tochter jüdischer
Eltern in Paris geboren. Ihr Vater war Arzt; im Elternhaus herrschte
ein völlig frei gesinnter, ja areligiöser Geist, und Simone erhielt
keinerlei religiöse Erziehung. Trotzdem erklärt sie Jahre später
einmal ihrem Seelsorger J. M. Perrin, daß sie in der christlichen -—

und nicht der jüdischen — Geistigkeit aufgewachsen sei1.

Simone war sehr frühreif und hochbegabt: mit 6 Jahren zitiert
sie auswendig lange Abschnitte aus Racine, mit 15 Jahren macht
sie die Matura, 1928 geht sie auf die Hochschule (Ecole normale
supérieure), 1931 besteht sie das Hochschulexamen in Philosophie
und wird gleich anschließend Lehrerin der Philosophie an verschiedenen

höheren Schulen. 1934 unterbricht sie für ein Jahr ihre
Lehrtätigkeit und geht in die Renault-Werke, um die Existenz der

11 Pétavel, Adresse à la Maison d'Israël. Neuchâtel 1855, p. 16.
1 «In der christlichen Geistigkeit bin ich gewissermaßen geboren, groß

geworden und immer geblieben. Ich habe von Kind an den christlichen
Begriff der Nächstenliebe gehabt» (an J. M. Perrin, Brief 4, in: J. M. Perrin
und G. Thibon, «Wir kannten Simone Weil». Deutsch von Karl Pfleger.
F. Schönigh Verlag, Paderborn 1954. Dieses Buch enthält außer einer
Würdigung Simone Weils auch ihre an J. M. Perrin und G. Thibon gerichteten

Briefe.

242



Arbeiter keimen zu lernen und in ihrer ganzen Härte auf sieh zu
nehmen. Sie erfährt, was Hunger haben und zum Umfallen müde
sein heißt, sie erlebt die fast unerträgliche Hast der Arbeit, sie

wird mißverstanden, angerempelt, beleidigt. All das beeindruckt
sie so tief, daß sie noch nach Jahren überzeugt ist, es müsse ein
Irrtum vorliegen, wenn ein Mensch — egal wer und egal unter
welchen Umständen — ohne Brutalität zu ihr redet2. — 1936

nimmt sie auf Seiten der Roten am spanischen Bürgerkrieg teil,
muß aber eines schweren Unfalles wegen bald nach Frankreich
zurückgeschickt werden. Sie ist viel krank und leidet vor allem
immer wieder unter schrecklichem Kopfweh.

Kurz nach Ostern 1938 hat sie ein starkes religiöses Erlebnis:
Christus begegnet ihr, berührt und ergreift sie3. Jedesmal, wenn
Simone Weil in Zukunft auf dies Christuserlebnis zu sprechen
kommt, wird sie zweierlei ganz stark betonen: erstens, daß nicht
sie es war, die Christus gesucht hatte, sondern daß Christus es

war, der sie suchte und fand; zweitens, daß nicht ihr Denken, Fühlen

oder Wollen, sondern einzig und allein das von außen an sie

herangetragene, ihr aufgebürdete Leiden es war," das sie zu diesem
Christuserlebnis reif werden ließ. Bis weit in ihre Ausbildungszeit
hinein war Simone Weil bewußt antiklerikal, ja antireligiös
gewesen. Politisch stand sie ganz links. Sie setzte sich leidenschaftlich
ein für alle Unterdrückten und Verfolgten. Das war ihre Religion.
Gerade das Jahr in den Renault-Werken aber bahnte für sie die

Wendung an. Sie stand dort im Zentrum menschlicher Not.
Damals ging ihr zum ersten Male die Ahnung auf, daß das Christentum
die Antwort auf alles Unglück sein könnte, und daß also auch das

sinnloseste und furchtbarste Leiden im höchsten Maße sinnvoll
werden könnte, da Gott es als Mittel brauche, um die Menschen zu

2 Ebenda.
3 «Christus selbst ist, wie ich Ihnen schon geschrieben habe, herniedergestiegen

und hat mich ergriffen. Es war eine wirkliche Berührung, von
Person zu Person, hienieden, zwischen dem menschlichen Wesen und Gott.
Im übrigen waren an dieser meiner plötzlichen Übermächtigung durch
Christus weder Sinne noch Einbildungskraft im geringsten beteiligt; ich
empfand nur durch das Leiden hindurch die Gegenwart einer Liebe, gleich
jener, die man in dem Lächeln eines geliebten Antlitzes liest» (an J. M. Per-
rin, Brief 4, S. 50—51, in «Wir kannten Simone Weil».

243



sich zu ziehen3. Von da an wurde Simone Weils Hauptanliegen
die religiöse Frage. Nach Ostern 1938 aber wird Christus ihr
Hauptthema.

Der zweite Weltkrieg bricht aus und treibt Simone Weil in die
Flucht. 1940 rettet sie sich vor den Deutschen zunächst nach
Marseille. Sie wird dort Landarbeiterin und hilft mit bei der
Traubenlese. Ihre Kopfschmerzen sind aber oft so stark, daß sie

ihre Arbeit nur mit unsäglicher Mühe und Selbstüberwindung
verrichten kann. Nach einem besonders heftigen Anfall schreibt sie

an G. Thibon: «Ich frage mich, ob ich nicht, ohne es gewahr zu
werden, gestorben und zur Hölle gefahren sei, und ob dies die Hölle
sei: ewig Weintrauben essen.. »Aber auch in Marseille ist ihres Bleibens

nicht lange: 1942 flieht sie weiter und kommt über Nordafrika
nach den Vereinigten Staaten. Es hält sie aber auch dort nicht:
sie will zurück nach London, um aktiv im Mâquis unter de Gaulle
arbeiten zu können. In London wird sie neuerdings schwer krank.
Ihre Weigerung, für sich selber zu sorgen, bringt alle, die sie lieben
und die sich um sie kümmern, zur Verzweiflung. Schließlich muß
sie in ein Sanatorium in Ashford eingeliefert werden. Dort stirbt
sie am 24. August 1943, nur 34 Jahre alt. Fast alles, was von ihr
später veröffentlicht wurde, stammt aus ihren letzten drei Lebensjahren.

Ihr Wesen

Alle, die Simone Weil näher kannten und hebten, bezeugen, wie
schwierig sie war. T. S. Eliot, der zu ihrem Buch «Das Unglück
und die Gotteshebe4» eine Einleitung geschrieben hat, sagt dort:
«Simone war bisweilen unerträglich.» Ihr Philosophieprofessor
G. Thibon und ihr Seelsorger Pater J. M. Perrin schildern Simone
Weil in ihrem gemeinsam geschriebenen Buch «Wir kannten
Simone Weil» (siehe unter Anm. 1 Darnach muß sie ein Mensch
mit sehr stark ausgeprägten Gegensätzen gewesen sein: einerseits
bereit zu völliger Selbstentsagung, mit dem Willen zur Askese,
voll des innigen Wunsches, sich von allem und allen auf dieser
Welt loszulösen, andererseits furchtbar eigensinnig, brüsk jeghche

4 «Das Unglück und die Gottesliebe». Mit einer Einführung von T. S.

Eliot. Kösel-Verlag, München 1953.

244



Wahrheit, die sie nicht selbst erarbeitet hatte, ablehnend, gänzlich
humorlos, oft anmaßend. «Sie hatte die rauhe Strenge der grünen
Frucht», sagt G. Thibon von ihr.

So gestaltete sich ihr Leben — nicht nur äußerlich! — eigentlich
zutiefst tragisch. Sie, die immer auf der Seite der Unterdrückten
und Besiegten sein wollte, die sich nur wohl fühlte bei den Armen
und Ärmsten, ging nur zu oft an den wirklichen Bedürfnissen der
Menschen, denen sie dienen wollte, vorbei. Wohl tat sie alles, was
ihr im Leben möglich war, um immer den Allerärmsten zu helfen.
Im Krieg 1914 — als sie fünf Jahre alt war! — verzichtete sie ganz
von sich aus auf den Zucker, um ihn den Soldaten an der Front
zu schicken. Im zweiten Weltkrieg sandte sie regelmäßig die
Hälfte ihrer Lebensmittelkarte an politische Häftlinge. Niemals
wollte sie einen Menschen kränken oder ihm wehe tun, und aus
der Angst heraus, daß dies doch einmal gegen ihren Willen
geschehen könnte, verzichtete sie auf jede wirkliche, persönliche
Begegnung mit den Menschen. Sie wagte nicht, wirklich zu lieben
und wollte nicht wirklich gehebt sein5. Und konnte doch fast nicht
ohne beides leben und litt so sehr unter ihrer Einsamkeit und Be-
ziehungslosigkeit6! Und lehnte trotzdem nicht nur alles ab, was
ihr nicht selbst im Innersten entsprach, sondern glaubte auch, es

energisch bekämpfen zu müssen! Der Kontrast zwischen ihrem
Willen zur Selbstentäußerung und ihrer Unnachgiebigkeit war zu
groß. Sie fand nicht durch zu wahrer Natürlichkeit und Menschlichkeit.

Ihr Werk und ihr Denken

Es ist sehr schwierig und wohl auch nicht wünschbar, Simone
Weils Werk und Denken zu systematisieren. Zunächst aus ganz

6 «Ich möchte auch gerne glauben, daß Sie. sich meiner erinnern wie
eines Buches, das man als Kind gelesen hat. Ich möchte niemals einen
andern Baum im Herzen irgend eines Menschen, den ich liebe, einnehmen,
um gewiß zu sein, ihm niemals ein Leid zu bereiten» (an G. Thibon, zitiert
in «Wir kannten Simone Weil»).

6 «Ich möchte den Menschen, die ich lieb habe, so gerne Freude machen,
immer nur Freude machen, und immer macht das Schicksal mich zu einer
Ursache oder einem Anlaß der Mühe» (wie (5)).

245



äußerlichen Gründen: das Wenigste, was wir von Simone Weil
haben, ist uns in Form von Abhandlungen und Aufsätzen gegeben.
Vor allem sind Briefe von ihr da, Tagebuchnotizen, Aphorismen.
Dann aber würde es sicherhch auch nicht Simone Weils eigensten
Wünschen undAbsichten entsprechen, wollte man sie zur Gründerin
einer neuen, eigenen Philosophie oder Theologie stempeln. Sie war
ja so sehr von ihrer persönlichen Unwürdigkeit überzeugt, daß sie

gewiß jedem solchen Unterfangen aufs schärfste widersprochen
hätte. Außerdem sagt sie selber immer wieder mit nicht zu
bezweifelnder Deutlichkeit und Klarheit, daß sie keine neue Lehre
aufstellen, sondern ihr eigenes religiöses Erlebnis mit Christus
verstehen und ihn verkündigen wolle. Nachdem Christus ihr
begegnet ist und sie ergriffen hat, dreht sich für sie letzten Endes
alles nur noch um ihn und sein Kreuz. Was Simone Weil wirklich
bieten will, ist christologische Verkündigung.

Nun bietet sich diese Christus-Verkündigung freilich dar in
ihren ihr eigenen Begriffen.

Ausgangspunkt ihres Denkens ist und bleibt, daß wir Menschen

vor Gott eben gerade keinen Ausgangspunkt haben. Wir können

von uns aus niemals und unter gar keinen Umständen zu Gott
kommen, ja, wir können ihn nicht einmal suchen. Denn es gibt
Mächte und Gewalten in unserem Leben, die uns daran hindern.
Diese Mächte und Gewalten sind — im wesentlichsten und vor
allem — das Ich und die Schwerkraft (la pesanteur).

Der Mensch wird schon als ein Verkehrter geboren, er ist zum
vorneherein ein Sünder'. Nichts auf der Welt kann uns Menschen

zwar die Macht rauben, ich zu sagen, aber das Ich des Menschen

wird von der Schwerkraft bestimmt und so zu einer Schattenexistenz

verdammt8. Denn die Schwerkraft ist eine Macht, die den
Menschen ganz im Irdischen verstrickt und ganz von Gott weg,
hinunter zieht, eine eigentliche Deifugalkraft, eine «Abwärtsbewegung»9.

7 «Wir leben in der Verkehrtheit, denn wir werden geboren und leben
in der Sünde» (Schwerkraft und Gnade, S. 103. Kösel-Verlag, München 1953).

8 «Das Ich ist nur ein Schatten, den Sünde und Irrtum, welche das Licht
Gottes aufhalten, werfen» (Schwerkraft u. Gnade, S. 113).

9 Schwerkraft und Gnade, S. 68.

246



Diese «Abwärtsbewegung» führt unser Ich schlußendlich an
einen Punkt, wo Gottes Abwesenheit endgültig ist. Das ist für uns
dann das äußerste Unglück, das Übel schlechthin10. Aber gerade
das ist für uns nötig. Wir dürfen gar keinen Trost mehr haben,
denn «nur dann steigt die unendliche Tröstung hernieder»11. Nur
so lernen wir verstehen, wie hoffnungslos weit wir von Gott
entfernt sind. Nur so lernen wir nach Gottes Gnade schreien.

Darum erscheint Gottes Barmherzigkeit in dieser Welt geradezu
unter der Gestalt des Übels. Das Unglück, das Leiden ist in seiner
äußersten Strenge und Tiefe eine Gabe Gottes an den Menschen,
mit der er ihn zu sich zieht12. Simone Weil will damit freilich nicht
sagen, daß die Menschen nicht alles tun sollten, um das Unglück
aus der Welt zu beseitigen, sie hat ja auch ihr Leben dafür eingesetzt,

das Unglück anderer zu lindern. «Man soll das Unglück,
soweit man es vermag, aus dem sozialen Leben entfernen, denn
das Unglück dient nur der Gnade, und die Gesellschaft ist keine
Gemeinschaft von Auserwählten. Es wird immer noch genügend
Unglück für die Auserwählten geben1S. »

Um Zugang zu Gott zu bekommen, muß die Schwerkraft
aufgehoben, das Ich getötet sein. Der Mensch muß völlig leer werden.
Diese Leere — ein weiterer Begriff Simone Weils —, in die die
Liebe Gottes dann einströmen wird, kann der Mensch niemals von
sich selber aus erreichen. Sie ist — wie das Unglück — ein Gnaden-

10 Das Unglück und die Gottesliebe, S. 118. Kösel-Verlag, München 1953.
11 Schwerkraft und Gnade, S. 77.
12 a) Es ist das Unglück selbst, in dem die Barmherzigkeit Gottes

erstrahlt» (Schwerkraft und Gnade, S. 75). b) «Was auch geschehe, wie könnte
das Unglück mich je zu groß dünken, da doch der Biß des Unglücks und
die Erniedrigung, zu der es mich verurteilt, die Erkenntnis des menschlichen
Elends ermöglichen?» (Schwerkraft und Gnade, S. 106). c) «Die unbeugsame
Notwendigkeit, das Elend, die Bedrängnis, die erdrückende Last der
Notdurft und der Arbeit, die den Menschen erschöpft, die Grausamkeit, die
Folterqualen, der gewaltsame Tod, der Zwang, der Terror, die Krankheiten
— alles dieses ist die göttliche Liebe. Es ist Gott, der sich aus Liebe von
uns zurückzieht, damit wir ihn lieben können. Denn wären wir den Strahlen
seiner Liebe unmittelbar ausgesetzt, ohne Schutz von Raum, Zeit und
Stofflichkeit, wir würden verdunsten wie das Wasser an der Sonne» (Schwerkraft

und Gnade, S. 101).
13 Schwerkraft und Grade, S. 268

247



geschenk Gottes14 und bewirkt die Vernichtung des Ichs. Das Ich
kann auf zwei Wegen vernichtet werden: es gibt eine äußere,
gefährliche, menschliche, todbringende Vernichtung des Ich und es

gibt eine innere, lebensspendende Vernichtung, die Gott selbst in
uns bewirkt.

So kann also der Mensch von sich aus gar nichts tun, um zu
Gott zu gelangen? Nein, das kann er nicht16. Gott tut immer den
ersten Schritt. Er sucht uns, nicht wir suchen ihn. Der Mensch
hat nur die Macht, Gottes Liebe willig zu empfangen oder sie

abzuweisen16. Ihm gebührt nur die Haltung des Sklaven, der auf
seinen Herrn wartet und sich durch nichts und niemand von diesem
Warten abbringen läßt17. Wer unentwegt, demütig wartet, zu dem

beugt Gott sich schließlich nieder
Er tut es in Jesus Christus. Vor allem in Christi Leiden und

Sterben. Jesu Taten und Wunder sind für Simone Weil weit weniger
wichtig und von untergeordneter Bedeutung. Sie betont wiederholt,
daß sie ohne eine einzige vollbrachte Wundertat Christi glauben

14 «Es ist die Gnade selbst, die die Leere schafft» (Schwerkraft und Gnade,
S. 75).

15 «Wir können auch nicht einen einzigen Schritt gegen den Himmel
hinauf tun. Die senkrechte Richtung ist uns versagt. Aber wenn wir lange
Zeit den Himmel betrachten, steigt Gott hernieder und hebt uns empor»
(«Die Nächstenliebe», S. 208, zit. in: «Wir kannten Simone Weil»).

16 «Verschließen wir ihr unsere Ohren, kommt sie wie ein Bettler wieder
und wieder, doch ebenso wie ein Bettler bleibt sie eines Tages aus. Öffnen
wir uns ihr in Willigkeit, dann legt Gott ein kleines Samenkorn in uns
nieder und geht davon» (Das Unglück und die Gottesliebe, S. 131).

17 «Der die Liebe Gottes finden wird, ist ein Knecht, der unbeweglich
an der Tür steht, wachsam, voll Erwartung und Aufmerksamkeit, vor
Ungeduld brennend, zu öffnen, wenn er anklopfen hört. Weder Hunger
noch Durst, noch die Bemühungen und Einladungen von Seiten der Freunde,
weder Schmäh- und Spottworte und Schläge seitens der Kameraden, noch
die umgehenden Gerüchte, denen gemäß der Herr tot sein soll oder
aufgebracht gegen ihn oder gewillt, ihm Böses anzutun, nichts von alledem kann
ihn auch nur im geringsten aus seiner aufmerksamen Unerschütterlichkeit
bringen» (an M. Schumann, zit. in «Wir kannten Simone Weil», S. 171).
«Die kostbarsten Güter dürfen nicht gesucht, sondern nur erwartet werden.
Denn der Mensch kann sie nicht aus eigenen Kräften finden, und wenn er
sich darauf versteift, sie zu suchen, so wird er statt dessen falsche Güter
finden» (Erwartung Gottes, S. 122).

248



könnte. Lebensnotwendig ist ja nur, daß der unendliche Abstand
zwischen Gott und Mensch aufgehoben wird. Dies kann nicht vom
Menschen aus geschehen. Gott selber muß das tun. Und er muß

es so tun, daß er dabei zugleich ganz Gott bleibt und doch ganz
ins Menschliche hineinsteigt. Sonst gibt es für den Menschen keine

Erlösung. Gott muß der majestätische, gerechte Gott sein und der
Mensch in seiner äußersten Entfernung von Gott. Das eben ist
die Kreuzigung18.

Wen Gott durch das Leiden, durch das Unglück zum Kreuz
Christi führt und wer es annimmt, der ist gerettet. Er erlebt eine

Umgestaltung seines ganzen Seins. Denn Christus selber nimmt —
nachdem des Menschen Ich vernichtet ist — in ihm Wohnung.
Das äußert sich — unter anderem, aber vor allem — auch darin,
daß der Mensch nun endlich lieben kann. Von uns aus können wir
ja nicht heben; das, was wir Liebe nennen, ist keine Liebe19. Im
allerbesten Falle lieben wir jemanden aus Liebe zu Gott, um Christi
willen. Das ist verkehrt, und Gott lohnt uns das nicht Nicht um
Christi oder Gottes willen sollten wir heben, sondern durch Christus,
durch Gott. Das aber können wir erst, wenn Christus selber in
uns Wohnung genommen hat. Und dies geschieht eben durch die
Annahme des Kreuzes Christi: dann lieben nicht mehr wir, sondern
Christus hebt in uns20.

18 «Im Kreuz Christi ist er selber, weil kein anderer das tun konnte, bis
in die äußerste Entfernung, den unendlichen Abstand von sich selber,

hinausgegangen. » «Dieser unendliche Abstand zwischen Gott und Gott ist die
Kreuzigung.» «Das Kreuz genügt mir. Nichts kann weiter von Gott weg
sein, als was zum Fluch geworden ist.» (Alle drei Zitate aus «Das Unglück
und die Gottesliebe», S. 118.)

20 «Gott ist überall dort gegenwärtig, wo die Unglücklichen um ihrer
selbst willen geliebt werden. Gott ist aber nicht gegenwärtig, selbst wenn
er angerufen wird, dort, wo die Unglücklichen mu ein Anlaß sind, das

Gute zu tun» (Die Nächstenliebe, S. 151). «In der wahren Liebe lieben nicht
wie die Unglücklichen in Gott, sondern Gott in uns liebt die Unglücklichen»
(Die Nächstenliebe, S. 52). «Wer einem hungernden Unglücklichen Brot
reicht aus Liebe zu Gott, dem wird Christus nicht danken. Er hat seinen
Lohn schon in diesem einen Gedanken empfangen. Christus dankt denen,
die nicht wußten, wem sie zu essen gaben» (Die Nächstenliebe, S. 152).

249



Die Frage der Taufe und die Haltung gegenüber der Kirche

Warum ist Simone Weil nicht Christin geworden? «Der gute
Hafen» war für sie doch das Kreuz Christi21! Trotzdem dachte sie —
zumindest zunächst — keineswegs daran, sich taufen zu lassen und
Christin zu werden. In ihrem Aufsatz über «Die Liebe zu den
religiösen Gebräuchen» schreibt sie zum Thema « Religionswechsel »,

daß er nur dann vollzogen werden dürfe, wenn Gott selber dies als

Gehorsamstat von einem Menschen verlange22. Daß Gott von ihr
den Übertritt zur christlichen Religion als einen Akt des Gehorsams

ihm gegenüber fordern könnte, schien ihr höchst
unwahrscheinlich, zunächst einfach einmal darum, weil sie zu viel an die
nicht-christlichen Religionen und auch an diejenige Israels band.
Sie kann z. B. sagen, Piaton sei ein christlicher Mystiker, die ganze
Ilias sei von christlichem Licht durchflutet und Dionysos und
Osiris seien in gewisser Weise Christus selber23!

Außerdem schien ihr das Nicht-Übertreten die Verbindung mit
Christus keineswegs zu verunmöglichen. Alles, was ihr nötig schien,

um in steter Verbindung mit ihm zu bleiben, und was sie sich auch
als tägliche Verpflichtung auferlegte, war das Sprechen des Vaterunsers

«mit unbedingter Aufmerksamkeit24».
21 Wir kannten Simone Weil, 3. Brief an J. M. Perrin, S. 78.
22 «Ist man innerhalb einer Religion geboren, die nicht allzu ungeeignet

ist, den Namen des Herrn auszusprechen, und liebt man diese Religion seiner
Väter mit einer recht gerichteten und reinen Liebe, so ist es nur schwer
vorstellbar, was einen Menschen mit Fug und Recht veranlassen könnte,
sie aufzugeben, ehe nicht eine unmittelbare Berührung mit Gott die Seele

dem göttlichen Willen selbst unterwirft. Jenseits dieser Schwelle ist der
Wechsel nur dann berechtigt, wenn er aus Gehorsam erfolgt» (Die Liebe
zu den religiösen Gebräuchen, S. 196).

23 Zit. in: «Wir kannten Simone Weil», Brief 4, an J. M. Perrin, S. 52.

«Ich fühlte, daß ich meine Empfindungen bezüglich der nicht-christlichen
Religionen und bezüglich Israels aufrichtigerweise nicht aufgeben konnte.
und ich glaubte, dies sei ein unbedingtes Hindernis (nämlich zur Taufe)»,
ebenda, S. 55.

21 «Mitunter ist auch während dieses Sprechens oder zu anderen
Augenblicken Christus in Person anwesend, jedoch mit einer unendlich viel
wirklicheren, durchdringenderen, klareren und liebevolleren Gegenwart als jenes
erste Mal, da er mich ergriffen hat» (zit. in «Wir kannten Simone Weil»,
Brief 4, an J. M. Perrin, S. 55).

250



Später freilich wird ihr die Frage, ob sie sich taufen lassen solle
oder nicht, immer brennender, verpflichtender und damit ihre Kritik
an der Kirche auch immer persönlicher. Die Kirche, die sie kennt
und beurteilt, ist die katholische; nie ist bei ihr von der evangelischen

Kirche die Rede25.

Simone Weil greift scharf die römische Idolatrie an, den
«römischen Aberglauben», sie ist tief mißtrauisch gegenüber der
römischen Kirche als Organisation und sozialer Autorität. Den
katholischen Totalitarismus lehnt sie völlig ab und empört sich gegen
eine geistliche Macht, die über anders Denkende das «anathema
sit» ausspricht. Das «extra ecclesiam nulla salus» im katholischen
Sinne gilt nicht für Simone Weil. Man fragt sich unwillkürlich,
welchen Weg Simone Weil wohl gegangen wäre, wenn es in ihrem
Leben zu einer wirklichen Begegnung mit dem Protestantismus
gekommen wäre und warum es wohl nie zu einer solchen kam.

Denn daß ihr die eigene Kritik an der Kirche tief schmerzlich

war, läßt sich nicht bezweifeln. Ihre Urteile kamen ja niemals und
je länger je weniger nur aus einer intellektuellen Spielerei, sondern
aus einer persönlichen Kot. Sie fühlte sich immer tief einsam,
nirgendwo zugehörig und sie litt unter diesem Ausgeschlossensem26.

25 «Ich liebe Gott, Christus und den katholischen Glauben in dem Maß,
in dem ein so erbärmlicher, unzulänglicher Mensch sie lieben kann. Ich
liebe die Heiligen aus ihren Schriften oder ihren Biographien heraus,
ausgenommen einige, die ich nicht richtig lieben und auch nicht als Heilige
sehen kann. Ich liebe die 6 oder 7 Katholiken authentischer Spiritualität,
die der Zufall mir im Verlauf meines Lebens über den Weg geschickt hat.
Ich liebe die Liturgie, die Gesänge, die Architektur, die Riten und die
katholischen Zeremonien. Aber in gar keinem Grad habe ich Liebe zur Kirche
im eigentlichen Sinn, insofern sie nicht mit diesen von mir geliebten Dingen
in Beziehung steht» (zit. in «Wir kannten Simone Weil», Brief 1, an J. M.
Perrin).

26 «Ich bin nahe der Kirche, denn ich stehe vor der Tür. Was aber nicht
heißen will, daß ich bereit bin, einzutreten. Es stimmt, daß der kleinste
Anstoß mich zum Eintritt bringen könnte, immerhin braucht es noch einen
Anstoß, sonst kann ich wer weiß wie lange vor der Tür stehen. Für den
Augenblick wäre ich eher geneigt, für die Kirche zu sterben, als in sie

einzutreten. Sterben verpflichtet zu nichts, wenn ich so sagen darf, es schließt
keine Lüge ein. Unglücklicherweise habe ich den Eindruck, daß ich lüge,
mag ich tun, was ich will, ob ich draußen bleibe oder hineingehe. Die wis-

251



Schließlich aber findet sie für ihr «Auf-der-Schwelle-der-Kirche-
Stehenbleibenmüssen» einen positiven Sinn: sie tut es für die, die

ganz draußen stehen, für die Unglücklichen und Ungläubigen27.
Für Simone Weil sind alle Menschen auf dem Wege zu Gott und
diejenigen, die nicht den Weg zur Kirche finden, vielleicht ganz
besonders. Auch für diese Menschen ist Christus da, ja, wieder:
für sie ganz besonders. Aber sie können in der heutigen Kirche
Christus nicht finden. Die Kirche verdeckt Christus. Darum muß
es Menschen geben, die mit diesen Armen, Unglücklichen außerhalb

der Kirchenmauern auf Christus warten. Simone Weil glaubt,
daß das die ihr von Gott gestellte Aufgabe ist. Zuletzt und zutiefst
ist also ihr Draußenstehen ein Akt des Gehorsams. Ob auch ein
Opfer? Man wird wohl immer beides sehen müssen: ihr Nein zur
Kirche um der andern, der Draußenstehenden willen, und ihr
Nein zur römischen Kirche als Institution.

Ihre Stellung zum Judentum

Man hat Simone Weil des öftern heftigsten Antisemitismus
vorgeworfen. In der Tat finden sich bei ihr immer wieder scharfe

antijüdische Bemerkungen. In Jahwe sieht sie z. B. — im Gegensatz

zum Gott des Neuen Testamentes — einen «natürlichen»
Gott28. Sie sieht ihn zusammen mit Allah und gar mit Hitler und

sensnotwendige Frage ist, wo die kleinste Lüge ist» (zit. in «Wir kannten
Simone Weil», an G. Thibon).

27 «Ich kann nicht umhin, mich auch weiterhin zu fragen, ob es in diesen
Zeiten, in denen ein so großer Teil der Menschheit im Materialismus
versunken ist, nicht Gottes Wille ist, daß es einige Männer und Frauen gibt,
die sich ihm und Christus ganz zu eigen gegeben haben und die dennoch
außerhalb der Kirche bleiben. Jedenfalls. ist mir nichts so schmerzlich
wie der Gedanke, mich von der ungeheuren und unglücklichen Masse der
Ungläubigen zu trennen. Ich habe das tiefinnere Bedürfnis, daß ich mich
durch nichts von ihnen unterscheide, daß ich unter ihnen verschwinde,
und zwar damit sie sich so zeigen wie sie sind, weil ich sie kennenlernen
möchte, um sie so zu lieben, wie sie sind. Ich spreche nicht davon, ihnen zu
helfen, denn dazu bin ich jetzt leider gänzlich außerstande» (Wir kannten
Simone Weil, Brief 1, an J. M. Perrin, S. 26).

28 Schwerkraft und Gnade, S. 75.

252



nennt alle drei «irdische Götter» und die Läuterung, die sie bewirken,

«imaginär29». Jahwe ist ein grausamer, despotischer Stammesgott,

die Sache der «Hebräer» ist die Sache der Starken und nicht
der Schwachen und schon als solche abzulehnen30. Die Religion
Israels ist «eine sehr unvollkommene Vermittlung», weil Christus
in ihr keinen Platz hat31.

Allerdings weiß Simone Weil doch auch etwas von der Auser-
wähltheit des jüdischen Volkes. Es ist für sie auserwählt insofern,
als es gewürdigt wurde, als Volk Christus zu tragen. Aber es steht
zugleich unter dem Unsegen, ja Fluch Gottes, weil Christus durch
es zum Fluche wurde.

Kein Wort von der Israel anvertrauten Schöpfungsoffenbarung,
kein Wort davon, daß Christus selber ganz und gar und bis zuletzt
Jude war und sein wollte, kein Wort von den alt- und neutesta-
mentlichen Verheißungen über das neue Israel!

Das alles will oder kann Simone Weil offenbar nicht sehen.

Aber niemals ist ihre Verkürzung oder gar Ablehnung Israels

grober Antisemitismus. Sie trennt sich eben- doch niemals von
ihrem Volke, fühlt sich vielmehr mit ihm solidarisch, leidet Qualen
unter der Verfolgung der deutschen Juden durch Hitler, denkt
nicht im Traume daran, ihr Jüdischsein zu verheimlichen oder gar
zu verleugnen. Aber selbst dort, wo sie heftig kritisiert und anklagt,
schließt sie sich nicht aus. Macht sie Israel schlecht, so macht sie

sich selber schlecht. Und umgekehrt: sie, die sich selber so völlig
negiert — «Gott praktiziert in mir die Verwertung der Abfälle! » —,
negiert auch Israel. Man wird, um ihr gerecht zu werden, immer
beides miteinander sehen müssen. Trotzdem bleiben hier noch mehr
als genug der bedrängenden Fragen. J. M. Perrin sagt einmal, es

sei die falsche Verwerfung Israels gewesen, die Simone Weil
gehindert habe, Christin zu werden.

29 Schwerkraft und Gnade, S. 166.
30 Wir kannten Simone Weil, Brief 6, an J. M. Perrin, S. 141.
31 «Die Religion Israels muß wirklich nur eine sehr unvollkommene

Vermittlung gewesen sein, da es dahin kommen konnte, daß man Christus
ans Kreuz schlug» (Liebe zu den rel. Gebräuchen, S. 193).

Weitere Literatur: Oppression et liberté. Coll Espoir, Paris 1955. La
condition ouvrière. Coll. Espoir, Paris 1951. L'enracinement. Coll. Espoir,
Paris 1949.

253



Es gibt jedenfalls drei sehr gewichtige «Nein» in Simone Weils
Leben: ihr Nein zn sich selbst, ihr Nein zu Israel, ihr Nein zur
Kirche. Reden nicht alle drei auch von einer Schuld der christlichen
Kirche (nicht nur der katholischen!)?

«Ich bin außerhalb der Wahrheit.» Was in diesem kurzen Satz
Simone Weils an ihren geistlichen Berater steht, hat sie ein ganzes
Leben lang immer wieder durchlitten. Vielleicht erklärt das viel
von ihrem bizarren Wesen, ihrer Askese, ihrem schweren Leben.
Vielleicht auch ist es — trotz ihrer zwiespältigen Haltung dem
Jüdischen gegenüber — typisch jüdisch, dieses leidenschaftliche
Ringen um einen gnädigen Gott. Christen aber weist dieser kleine
Satz hin — nicht nur, aber auch und sehr stark! — auf das

Versagen der Christenheit gegenüber dem jüdischen Menschen und
seinem Fragen nach Gott.

REZENSIONEN

Jakob Jocz: The Jewish People and Jesus Christ. — A Study in the Contro¬

versy between Church and Synagogue. London, S. P. C. K. 1954
(durchgesehener Wiederabdruck der 1. Auflage von 1949), 448 Seiten.

Der den Lesern von «Judaica» bestbekannte Verfasser ist Judenchrist,
aus Litauen gebürtig, anglikanischer Geistlicher und seit 1955 Präsident der
Internationalen Judenchristlichen Allianz. Er hat 1956 seine Londoner Pfarrei

gegen eine führende Stelle im kirchlichen Leben Kanadas aufgegeben. —
Das obenerwähnte Buch ist zuerst 1949 erschienen und stellt seine Arbeit
zur Erlangung des Doktorates der Philosophie dar. Das ist wesentlich für
das Verständnis des Werkes; denn nicht nur war es Jocz darum zu tun,
Bekenner einer Idee zu sein, sondern auch eine wissenschaftlich qualifizierte
Leistung zu erbringen; dies kommt in dem sehr ausführlichen bibliographischen

Apparat und in den Anmerkungen zum Ausdruck, welche beide die
Übersicht nicht gerade fördern.

Vor allem ist es bemerkenswert, daß das Buch das Vorwort des Dr. David
Daube, eines nicht christusgläubigen Juden enthält, welcher seine aus innerer
Überzeugimg zu Jesus gelangten Brüder vor der landläufigen Beschuldigung
des Abfalles in Schutz nimmt.

254


	Simone Weil : 1909-1943

