
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Schelling und die Kabbala [Schluss]

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHELLING UND DIE KABBALA

Von Wilhelm August Schulze, Freiburg i. Br.

(Schluß)

Die Kabbalisten entwickeln im Anschluß an Proverbien 8 eine
sehr umfassende Sophiologie, die in vielem der der Gnostiker ähnelt.
Chochmah erscheint als eine Sephira und gewissermaßen als die
Potenz, bei der die schöpferische Wirkung des Absoluten anfängt.
Sie wird daher dem Anfang gleichgesetzt, zumal der Text bereschith
bara auf aramäisch Bechuchma b'ra auch wiedergegeben werden
kann mit: «Mit Weisheit schuf Gott...» Schon Philo setzte die
Chochmah mit dem Logos der Griechen gleich. Chochmah wird als
weibliches Element in Gott gesehen und stellt zugleich eine de-

miurgische Potenz dar, sie ist die obere Mutter. Als Urmutter allen
Seins ist sie mythisch ganz besonders «geladen», als Psyche trägt
sie zum Teil auch grauenhafte Züge, nach dem Urteil von Gershom
Gerhard Scholem1.

Für Jacob Boehmes Sophiologie sei verwiesen auf Ernst Benz:
Der vollkommene Mensch nach Jacob Boehme, wo die buntschillernden

Ausgestaltungen der Weisheitslehre liebevoll geschildert
sind. Fast jedes Wort Boehmes, wie etwa, die Weisheit ist der Leib
Gottes, der Spiegel, Kasten, das Passivum, das Weibliche Gottes,
könnte mit Soharworten belegt werden2.

Oetinger ist sich der kabbalistischen Herkunft der Weisheitslehre
voll bewußt. Er legt — da er ja von der Meinung ausgeht, daß der
Sohar gleichzeitig wie das NT entstanden sei — alle neutestament-
lichen Weisheitsworte in kabbalistischem Sinne aus. Die Weisheit
ist ihm die obere Mutter von Gal. 4,263, die Weisheitsmahnung

1 Kabb. u. Myth., S. 316.
2 Vgl. meinen Aufsatz in Zsehr. f. philos. Forschung, 1955, S. 449ff.
3 Vgl. Swedenborg, S. 173: «Die Weisheit ist der reinste Spiegel aller

Ideen und Formen. Sie ist das, worin alles potentialiter verborgen ist. Das
große Geheimnis aller künftigen Geburten, die Mutter, die droben ist. Man
kann ihr alle Namen geben, die die geschaffenen Dinge haben, wenn man die
Unvollkommenheit wegtut.» Ähnlieh auch Epistelpredigten, I, 244.

210



von Jacobus 3,13—18, das Pauluswort, daß in Christus verborgen
liegen alle Schätze der Weisheit (Kol. 2,3), oder 1. Kor. 1,30, das

synoptische Wort von der Weisheit, die sich rechtfertigen lassen
muß von ihren Kindern (Matth. 11,19), das sind Lieblingsworte
Oetingerscher Sophiologie im NT, sonst sind es vor allem die Pro-
verbien4, die er heranzieht, um Jacob Boehmes Weisheitslehre, die
die seine ist, zu stützen.

In diese Linie gehört auch Schelling. Bereits in der Freiheitslehre
verweist er auf «die Lehre der alten Mystiker, die die anfängliche
Weisheit als das primum passivum6 in Gott ansehen, in der alle
Dinge beisammen sind und doch gesondert», VII, 4156. In den
«Weltaltern» erscheint die Sophiologie in allen Spielarten. In
Anlehnung an Prov. 8 nennt er sie «spielende Lust im ursprünglichen
Leben Gottes,» «einen Glanz des ewigen Lichts», «einen fleckenlosen
Spiegel der göttlichen Kraft» VIII, 296. Allerdings verwahrt sich

Schelling bereits hier7 dagegen, daß die Weisheit mit dem Logos
identifiziert werde, es sei kein Zufall, daß die Morgenländer ihr
immer einen weiblichen Namen beilegen. Sie wollen damit andeuten,

daß es «gegen ein Höheres nur ein leidendes, empfängliches
Wesen» sei. «Die Weisheit spielte — nicht auf der Erde, denn diese

4 Er sagt zu Prov. 8, dem locus classicus der Sophiologen: «Unbegreiflich
ist es, wie die Geburt des Sohnes Gottes die Regeln der Weisheit in der
größten Freiheit Gott vorspiele, das drückt Prov. 8 nach Menschenart aus»
(Swedenborg, ed. Ehmann, S. 214; ähnlich auch Wörterbuch, S. 500).
Weiße stimmt geradezu einen Hymnus an auf Prov. 8 (Philos. Dogmatik III,
105). Er hält die Proverbien für christlich! (III, 138, vgl. auch noch I,
610—635; II, 124, 129ff.). Schuberts Sophiologie ist entwickelt in der
Allgemeinen Naturgeschichte, Erlangen 1826, S. 324 u. 361. Gesch. d. Seele,
1850, I, S. 69 (unter Verwertung von Prov. 8), 364, 370, II, 488.

6 Vgl. dazu in bezug auf Boehme: «Überall erscheint die Weisheit als
das leidende, weibliche, mütterliche, gebärende Princip, in dem sich die
Darstellung, Offenbarung, Zeugung der göttlichen Kraft vollzieht» (Ernst
Benz, Der vollkommene Mensch, S. 24). Vgl. dazu bei Oetinger: «Gott
reflektiert sich in der himmlischen Weisheit als in einem passive, welches
aber in Gott nichts Endliches, nichts Unvollkommenes bedeutet. Diese
Weisheit ist das geistliche Chaos worin alles Feuer, Licht und was immer
Stoff zu den künftigen Geschöpfen heißen kann, formiert» (Swedenborg,
©d. Ehmann, S. 270).

6 Vgl. auch VII, 398.
7 Ebenso XIII, 301.

211



war noch nicht, sondern — auf der Erde Gottes, auf dem, was Ihm
Grund und Boden ist; aber ihre vorzügliche Lust war schon in
dieser frühen Zeit jenes Geschöpf, das, weil erstes Band zwischen
Natur- und Geisterwelt, eigentlich die Fortpflanzung der anziehenden

Bewegung bis ins Höchste vermittelte. Der Mensch ist
eigentlich der Yerknüpfungspunkt des ganzen Weltalls, und man
kann insofern wohl sagen, daß in ihm alles eigentlich ersehen worden.

.» «Jenes spielende Leben, je höher es sich entfaltet, desto

inniger ruft es das Unsichtbare an, daß es sich seiner annehme,
sich anziehe und erkenne als sein eigen, und die an der Kette der
Wesen wie an einer Tonleiter auf- und absteigende Weisheit8 klagt
verlassen das Los ihrer Geschöpfe, und daß die Kinder ihrer Lust
nicht bleiben. .», VIII, 297. «Der Ewige erblickte in dieser freien,
mit sich selbst gleichsam spielenden Lust der ewigen Natur zuerst
alles, was einst in der Natur, sodann, was in der Geisterwelt wirklich
werden sollte», 289. Schelling spricht ferner «von der künstlerischen
Lust, die sich gefällt, das Widerstrebende sanft zu überwinden»,
VIII, 278. Auch hier ist an die Weisheit gedacht. Zwei Seiten zuvor
spricht er wieder von der «spielenden Kunst in der großen Stufenleiter

der organischen Wesen», VIII, 276. Auch das ist ein Erbe
der schwäbischen Theosophie, die gern von der «güldenen Kette»,
der «Himmelsleiter der Geschöpfe» schwärmt. VIII, 243 nennt
Schelling die Weisheit die «Mutter und Säugamme der ganzen uns
sichtbaren Welt». Die alte, von Luther abgewiesene Frage, was
tat Gott vor der Weltschöpfung? beantwortet Schelling damit, daß

er sagt: Er spielte mit der Weisheit: «Die Lehrer helfen sich gewöhnlich

damit, daß sie der Frage aus dem Wege gehen. Aber eben das

Unbeantwortetlassen solcher Fragen, die, wie gesagt, schon dem
Kind auffallen, ist die Ursache des allgemeinen Unglaubens
Kennten sie die Schrift, sie würden wohl Antwort finden, da diese

8 Hier liegt die von der schwäbischen Theosophie so gern gepflegte
Theorie von der Schöpfungsleiter zugrunde; sie stellt eine Vorstufe der dar-
winistischen «Tierstämme» dar. Vgl. Robert Schneider, Schöllings und Hegels
schwäbische Geistes-Ahnen, 1938, S. 127ff. Schelling erwähnt diese «Kette
der Geschöpfe» oder die «verkettete Natur» häufig, so z. B. VII, 203, 411,
458ff.; VIII, 290, 291, 296, 297, 298. Vgl. dazu auch Auberlen, a.a.O.,
S. 206—210.

212



berichtet, in welch traulicher Nähe schon in jenen Urzeiten die
Weisheit um und bei Gott gewesen, als sein Liebling selbst in dem
süßesten Wonnegefühl sich befunden, aber auch ihm Ursache und
Freude wurde, da er durch sie in jener Zeit, die ganze künftige
Geschichte, das große Bild der Welt und aller Ereignisse in Natur-
und Geisterreich voraus erblickte », VIII, 3079. Diese künstlerische
Weisheit hat die Tiere und Pflanzen erzeugt als mildere Kraft
gegenüber der väterlichen allerältesten Kraft, VIII, 331. Diese So-

phiologie erscheint ebenfalls in den Spätwerken. In XI, 236 spielt
Schelling an auf ein «Urweltliches Weisheitssystem», in XII, 156

umschreibt er den weiblichen Charakter dieses göttlichen Potenz
und begründet ihre Persönlichkeit: «Können doch wir selbst, wenn
wir von dieser Urmöglichkeit sprechen, die dem Schöpfer sich
darstellte, uns nicht enthalten, sie als weibliches Wesen und demnach
als persönlich zu denken, um so mehr, als wir sie ja als die
Urmöglichkeit, die ihresgleichen nicht hat, gedacht haben, wodurch sie

ja schon etwas Individuelles und Persönliches enthält. » In XIII, 276
kündet er eine nähere Ausführung über Prov. 8 an,, die dann
S. 292—303 erfolgt; er bezeichnet hier bereits die Sophia als po-
tentia prima: «Der Herr (Jehovah) hatte mich am Anfang seines

Wegs, d. h. antequam ex se ipso progrederetur. » Sophia erscheint
in der oben erwähnten Hauptstelle als Mittelglied «zwischen dem
seiner Natur nach ewigen Seyn Gottes und der That, durch welche
unmittelbar die Spannung der Potenzen, mittelbar die Welt gesetzt
ist», S. 292. Nur so könne die Emanationslehre vermieden werden.
Diese erste Potenz ist Gegenstand des göttlichen Ergötzens (S. 293),
sie ist der «Spiegel», in welchem Gott «alle möglichen Stellungen der
Potenzen gegeneinander und daher die Folge der einst möglichen
Bildungen, das Vorspiel der ganzen künftigen Welt ersieht» (S. 293).
Er identifiziert die alttestamentliche Chochmah mit der fortuna
primogenita der Römer, in deren Armen der künftige Weltherr
Zeus als Kind ruht, mit der indischen Maya, «welche die Netze
des Scheins ausspannt vor dem Schöpfer, um den Schöpfer gleichsam

zu fahen und zur wirklichen Schöpfung zu bewegen» (S. 294)10.

9 Vgl. VII, 398.
10 Vgl. auch XII, 417, wo die tanzende Hathor ohne Bedenken mit der

Chochma-Sophia von Prov. 8 gleichgesetzt wird.

213



Wenn irgendwo, so ist hier der gnostisehe Grundcharakter dieser

Sophiologie sichtbar, auch die ganze Art der Mythendeutung ist
der gnostischen verwandt, gnostisch ist die Grundtendenz der

schellingschen Philosophie der Mythologie11, denn auch die alten
klassischen Gnostiker versuchten ja ihre «Weisheit» als Inbegriff
und tieferen Sinn der religiösen Mythen aller Völker und Zeiten
darzustellen. Die Sophia ist ferner das «Princip, das einmal wirklich
geworden die ganze Wirklichkeit nach sich zieht» (S. 294), das
«alles im Zusammenhang wissende, Anfang, Mittel und Ende
begreifende Bewußtseyn» (295). Das hebräische Chochmah wird als

potentia, Macht, Gewalt gedeutet (196). Jene Potenz ist ursprünglich

in Gott verborgen, «in seinem Ausgang von Gott ist dieses Princip

allerdings das Gott Negierende, es wird aber in seiner
Wiederbringung das Gott Setzende und also auch Wissende» (196). Diese
Potenz wird zum Unterstand des göttlichen Seyns » (297), ein anderes
Wort für die seither gebrauchten «Grund, Basis, Staffel». Hätte der
Mensch nicht vorgezogen, der Anfang einer neuen Bewegung zu
werden, dann hätte sich die Sophia im Menschen als der geistige
Besitzer, ja als der Beweger gefunden» (297). Das heißt doch nichts
anderes, als daß die Sophia den Menschen verließ, als er sündigte,
ein Gedankengang, der in der Kabbala12, bei Boehme13 und Oetinger
dauernd wiederkehrt. Schelling legt Wert darauf, die Eigenständig-

11 Trotzdem erklärt Chr. Herrn. Weiße: «Schelling hat in dem Problem
des mythologischen Prozesses das Richtige getroffen und nicht Hegel»
(Philos. Dogm. III, 103). Jaspers urteilt genau entgegengesetzt: «Hegel ist
in der Erörterung der besonderen historischen Phänomene, auch der Mythen,
viel eindringender, sachlich näher im Sinne historischer Richtigkeit. Schelling
dagegen, im steten Grübeln und Ringen über die Prinzipien, dringt
philosophisch zwar tiefer als Hegel, wird aber, von aller Anschauungskraft
verlassen, verloren an vermeintliche Schlüssel der Deutung unergiebig in
der Auffassung der historischen Mythen selber» (Schelling, 1955, S. 161).

12 Vgl. Sohar I, 22a, wo Jesaja 50,1 (Um eurer Frevel willen wurde
eure Mutter von dannen geschickt) «sophiologisch» gedeutet wird. Mit der
Mutter sei die Sophia gemeint (Müller, S. 105).

13 Vgl. Weg zu Christo, I, 49. Sophia sagt: «Ich will mein Perlein in
mir behalten und will in deiner verblichenen und jetzt in mir wieder
lebendig gemachten inneren Menschheit im Himmel, d. h. in dir wohnen und
mein Perlein dem Paradies vorbehalten bis du diese Irdigkeit von dir
abgelegt, alsdann will ich dirs zum Eigentum geben» (Schiebler, I, 29).

214



keit von Sophia und Jehovah zu betonen (301). Wohl aus diesem
Grunde lehnt er auch, wie wir schon sahen, die christologische
Auslegung von Prov. 8 ah. Es ist das eine eigenartige Inkonsequenz
Schellings. Denn einmal tritt er damit aus der theosophischen
Tradition heraus, die seit Philo von Alexandrien Logos und Sophia
identifizierte, zum andern steht er sonst mit der schwäbischen
Theosophie sehr stark dafür ein, daß Christus als Schöpfungsmittler
anzusehen sei. Schon in den Stuttgarter Privatvorlesungen wirft er
der Theologie seiner Zeit vor, daß sie alle Aussagen des NT, die
Christus als kosmisch-demiurgische Potenz schildern (Joh. Prolog,
Epheser-Kolosser-Hehräerbrief), «proskribiert»habe (VII, 442 und
auch XIII, 374)14.

Die Sophia, die einerseits «Weltamme», «Weltmutter» (S. 294)
ist, ist andererseits «Pflegekind Gottes», «Mitaufgezogenes der
göttlichen Natur», «Kind, d. h. noch nicht herausgesetzt intimae
admissionis noch einheimisch bei Gott, domi quasi habita, der Spiegel,

die wahre Allmöglichkeit» (S. 302).
Die gnostisch-kabbalistische Lehre, daß der Mensch Regulator

und Zielpunkt der Schöpfung sei, kommt auch in diesem Sophia-
Kapitel zu prächtigem Ausdruck: «Ihre vorzügliche Lust war, ihm
den zukünftigen Menschen vorzubilden, in dem das ganze Ziel der
Schöpfung lag und in dem sie selbst das höchste Ziel, also
zugleich ihren wonnigsten Zustand hatte. Denn eben jenes allgemeine
Subjekt, das alle Phasen und Abwechslungen, alle Wonnen und
Schmerzen der Schöpfung getragen hatte, sollte in seiner letzten
Wiedererklärung das Princip des menschlichen Bewußtseyns werden,

es war bestimmt, im Menschen zu sich zu kommen, und so
das Mitwissende der Schöpfung, des ganzen menschlichen Weges
zu seyn» (S. 303)15. Sch. kann sich nicht genug tun im Lobpreis
von Prov. 8. Er würde diese Stelle für göttlich inspiriert ansehen,

14 Ebenso, XIV, 29.
16 Vgl. auch VII, 435: «Gott ruht im Menschen zuerst, sein Hauptzweck

ist im Menschen erreicht. » Diese Lehre bildet dann eine Brücke zur idealistischen

Hochschätzung des Menschen. Schellings Lehre vom Menschen als
der Mitte des Seinskosmos ist der heutigen Schelling-Forschung bekannt,
vgl. Jaspers Schölling, 1955, S. 169, und Hermann Zeltner (Studia philos.
214). Aber das Wissen um die theosophische Grundlage fehlt.

215



auch wenn sie nicht in der Bibel stünde, denn: «Hier sind die
wahren ewigen Gedanken, die ideae aeternae, die wie die Berge
der Urzeit über die Flachheit und Alltäglichkeit einer Zeit sich
erheben, in der eine Behandlung der Begriffe, die nichts weiter als

eine gemein-pfiffige heißen kann, für tiefe Dialektik16 gilt» (303).
Zur Weisheitsausstattung des ursprünglichen Menschen gehört

auch die Ursprache : « Zweiundsiebzig heilige Buchstaben wurden dem
Menschen anvertraut — durch sie ward ihm Erkenntnis aller Weisheit

von den heiligen Wesen der Höhe und von denen, deren
Aufenthalt hinter der Mühle ist (d. h. den Dämonen), die sich wälzen
hinter dem Vorhang der erhabenen Sphären — und erkannte alle

Dinge, die kommen sollten über die Menschen bis zu der Zeit, da
eine Wolke vom Westen sich erheben und die Welt verdunkeln
wird17.» Das Problem der Ursprache war natürlich durch die
Geschichte vom Turmbau zu Babel und der Sprachverwirrung
(Gen. 11) gestellt18. Sehr bezeichnend ist die Auffassung der Kabba-

18 Das geht natürlich gegen Hegel und seine Schule, einer der vielen,
doch recht boshaften Angriffe, die die Berliner Junghegelianer, wie etwa
Friedrich Engels, bewogen, «das Grab des Meisters vor Beschimpfungen zu
schützen».

17 Sohar I, 117a, Müller, S. 377. Eigenartig ist die Auffassung, daß
dieser Ursprache noch etwas von der schöpferischen Kraft des Urwortes
innewohnte: «Weshalb wurde ihre Sprache verwirrt? Weil sie alle in der
heiligen Sprache redeten, welche ihnen helfende Kräfte brachte. Denn an
dem Werke und Worte des Mundes haftet die Macht, dem Streben des Herzens

die Richtung zu geben, und auf diese Weise vermochten sie höheren
Beistand zu erwecken für den Bau, den sie errichten wollten. Darum wurde
ihre Sprache verwirrt, damit ihr Wille nicht Macht gewinnen könne durch
die heilige Sprache. Als sie die Sprache gewechselt hatten, konnten sie in
ihren Handlungen keinen Erfolg mehr haben» (Soll. I, 75, Mü., S. 191).
Diese Ursprache muß nach dem religionsgeschichtlichen Prinzip, das Ende
wird werden wie die heilige Urzeit war, im Eschaton wiedererscheinen:
«Dann werde ich verwandeln die Sprache der Völker in eine geläuterte
(Zephanja 3,9). .Was heißt ,dann'? Zu jener Zeit, da die Gemeinschaft
Israels aus dem Staube erstehen, da der Heilige sie aufrichten wird. Wie es

heißt: Ich werde verwandeln die Sprache der Völker in eine geläuterte, daß
sie alle anrufen werden den Namen JHVHS und Schulter an Schulter ihm
dienen» (Sohar 118a, Mü., S. 378.)

18 Vgl. Jacob Boehmes lange Ausführungen über die Ursprache in Myst.
Magn. 35,48-63 (Schiebler V, 259—263). B. nennt die Ursprache merk-

216



listen, daß dieser Ursprache — obwohl sie doch in einer schon
«gefallenen» Welt gesprochen wurde •— noch etwas von der
schöpferischen Kraft des Ur-Wortes anhaftete: «Weshalb wurde ihre
Sprache verwirrt?» Antwort: «Weil sie alle in der heiligen Sprache
redeten, welche ihnen helfende Kräfte brachte. Denn an dem Werke
und Worte des Mundes haftet die Macht, dem Streben des Herzens
die Richtung zu geben und auf diese Weise vermochten sie höheren
Beistand zu erwecken für den Bau, den sie errichten wollten.
Darum wurde ihre Sprache verwirrt, damit ihr Wille nicht Macht
gewinnen konnte durch die heilige Sprache. Als sie die Sprache
gewechselt hatten, konnten sie in ihren Handlungen keinen Erfolg
mehr haben», Sohar I, 75b.

Schelling hat sich mit dem Problem der Ursprachen schon in
Jugendtagen befaßt. Plitt, der mit einer Enkelin Scheüings
verheiratet war, berichtet uns, daß der fünfzehnjährige bereits
lebhaften Anteil nahm an wissenschaftlichen Kontroversen, in die
sein Vater eben wegen des Problems der Ursprache verwickelt war.
Während zahlreiche Gelehrte der damaligen Zeit19 die Ansicht
vertraten, daß das Chaldäische diese Ursprache darstelle, vertrat der
Vater Schellings mit der theosophischen Tradition die Ansicht, daß
es nur die hebräische gewesen sein könne. Der Sohn sekundierte
dem Vater in einem schwungvollen lateinischen Gedicht vom
28. Mai 1790, das Pütt mitteilt20.

Schelling gibt uns eine ausführliche Interpretation von Gen. 1121.

Dort schon stellt er die These auf, daß Sprachverwirrung und
Polytheismus parallel gingen. Er legt großen Wert darauf, daß nach
parsischer Eschatologie nach der Besiegung Ahrimans auch die
Einheit der Sprachen wiederhergestellt werden solle22. Das ist

würdigerweise die sensualische Sprache. An ihre Stelle traten zunächst die
5 heiligen mentalen) Sprachen und dann die 72 Hauptsprachen.
Vgl. auch meinen Aufsatz in Zschr. f. philos. Forschung, 1955, S. 454ff.

19 Bekanntlich hat sich auch Hamann mit dem Problem der Ursprache
befaßt; seine Kenntnis von Oetingers Schriften ist nachweisbar. Der Schel-
ling-Freund Schubert bekennt sich zur Ursprachentheorie in seiner Allgemeinen

Gesch. d. Natur, Erl. 1826, S. 326.
20 I, 19f.
21 XI, 94-118, 132 ff.
22 XI, 109, Anm.

217



übrigens auch kabbalistische Überzeugung. Im Anschluß an Ze-

phanja 3,9: Ich werde dann verwandeln die Sprache in eine
geläuterte» erklären sie, das gehe auf die Endzeit: «Da die Gemeinschaft

Israels aus dem Staube erstehen, da der Allheilige sie wieder
aufrichten wird. Wie es heißt: Ich werde verwandeln die Sprache
der Völker in eine geläuterte, daß sie alle anrufen den Namen
JHWHs und Schulter an Schulter ihm dienen» (Sohar 188a). Der
alte Schelling wendet sich gegen die Indologen, die das Sanskrit
zur Ursprache deklarieren wollen. Darum betont es Schelling sehr,
daß der Name Abraham sprachlich nicht mit Brahma zusammenhänge

(XII, 444). Damit stimmt überein, daß es Schelling ablehnt,
daß die Genesis mit Hilfe indologischer Argumente ausgelegt werde

(XI, 22). So geht er dazu über, umgekehrt indische Namen aus dem
Hebräischen herzuleiten. So soll Buddha vom hebräischen bad
solus herkommen (XII, 500). Brahma soll mit barah creare und
Wischnu mit teschuah Erkenntnis zusammenhängen (XII, 543).
Sanskrit ist nach Schelling keinesfalls älter als Hebräisch (XII, 453).

Eigenartig wie diese Behauptungen sind etwa folgende: Die
durchgängige Einheit der Sprache konnte nur erhalten werden,
wenn die freie Entwicklung zu einzelnen Wörtern gehemmt war
(XII, 546). Die Ursprache war gleichsam astralischbewegt(XII,457).
Polysyllabismus der Sprache und Polytheismus seien ebenfalls
Parallelerscheinungen (XI, 133 und XII, 547). Auch die
Buchstabenschrift sei eine Folge der Veränderung der Ursprache (XII, 551)23.

Mehrmals versichert Schelling, daß auch das Chinesische24 nicht
die Ursprache darstelle (XI, 136 und XII, 546.) Trotzdem sollen
sich Züge der Ursprache im monosyllabischen Chinesischen erhalten
haben, jedoch nicht das Materielle der Ursprache. Lediglich das

23 Eigenartig ist Schöllings Ausspruch: «Die Ursprache bedarf der
grammatischen Formen nicht, sowenig als der Weltkörper der Füße bedarf um
zu gehen» (XII, 547). Der Gedanke stammt aus Piatons Tinsäus, Cap. 33/34,
vgl. Reclam Nr. 7517/8, S. 44.

24 Spekulationen über die chinesischen Schriftzeichen und ihren
Zusammenhang mit den Hieroglyphen Ägyptens spielten schon zu den Zeiten von
Leibniz eine Bolle. Der Tübinger Philosoph Georg Bernhard Bilfinger,
der Lehrer Oetingers, verfaßte ein Specimen doctrinae veterum Sinarum
(Frankfurt a. M. 1724) und handelt dort in §§ 16—18 De Characteribus
Sinicis (R. F. Merkel, Leibniz und China 1952, S. 19 u. 35).

218



Gesetz der Ursprache, die «siderische Kraft» sei noch im Chinesischen

vorhanden (XII, 548).
Die Chinesen kommen überhaupt in Schellings Philosophie der

Mythologie schlecht weg. Denn sie haben sich — so entnimmt es

Schelling seinen Quellen — dem mythologischen Prozeß versagt25.
Aus diesem Grunde behandelte sie der Heidelberger Religionshistoriker

Creuzer, mit dem sich Schelling laufend auseinandersetzt,
überhaupt nicht26. Schelling sieht mit seiner Zeit die chinesische

Religiosität nur im Spiegel der areligiösen Morallehren des
Konfuzius. Der ganze Groll Schellings gegen einen Rationalismus, der
die Religion auf Moral reduzieren will27 — unter diesem Gesichtspunkt

wertet Schelling auch die Kantische Religionsphilosophie
negativ28—, bricht gegen die Chinesen los. Sicher zu Unrecht, denn
nach unseren Quellen ist die chinesische Religion in Wirklichkeit
so «mythologisch» wie nur eine29. Die konfuzianische areligiöse
Morallehre ist nie und nimmer ein Spiegelbild chinesischer
Religiosität. Auf Grund seiner Ursprachentheorie will Schelling auch
den Namen Herakles durch hebräische Etymologien erklären30,
ebenso Homer (mit ha omär der Sprechende); er selber muß

25 XII, 521 ff., vgl. auch Jaspers Schelling, 1955, S. 161.
26 XII, 558. Die Unterschiede der Creuzerschen und Schellingschen

«Mythologie» hat Adolf Allwohn herausgearbeitet. Der Mythus bei Schelling,
1927 (Beiheft zu den Kantstudien), S. 72f.

27 V, 300 u. XII, 540.
28 V, 299f.; XI, 567; XIII, 45 (hier kritisiert Schelling Kants Kritik

des ontologischen Gottesbeweises); XIII, 345 (hier optiert Schelling für die
Rechtfertigungslehre gegen die kantische Verwerfung derselben. Kant hat
dem Moralischen ein Übergewicht über das Religiöse gegeben); XIV, 199.
Karl Jaspers verwirft die Schellingsche Kritik an Kant (und Spinoza), da
sie aus dem Übermut eines vermeintlichen Besserwissens herkomme (Schelling,

1955, S. 213).
29 Vgl. O. Franke in Chantepie de la Saussaye, I4, S. 195ff.—229.
30 XII, 334. Und zwar will Sch. eine Beziehung entdecken zu erech el

similitudo Dei. Damit wird dann ohne jegliches Bedenken die Verbindung
mit der morphe theu von Phil. 2 aufgenommen, von einer Knechtsgestalt
des Herakles gesprochen (XII, 345), ja, Jes. 53 wird auf Herakles
gedeutet und schließlich sogar von einer Höllenfahrt des Herakles die Rede
(XII, 338). Jaspers lehnt diese sprachphilosophischen Bemühungen Schellings
ironisch ab (Schelling, 1955, S. 94f.).

219



wohl empfunden haben, wie fragwürdig dieses ganze Unternehmen

war; er nennt gerade diese Etymologie «gewagt» (XIII, 430).
Im Dienste dieser Ursprachentheorie steht auch die geistvolle

Formulierung: «Beinahe ist man versucht zu sagen: Die Sprache
selbst sey nur die verblichene Mythologie, in ihr sey nur in abstracten
und formellen Unterschieden bewahrt, was die Mythologie noch in
lebendigen und concreten bewahre» (XI, 52). «Ist die Verschiedenheit

der Völker nicht etwas von jeher Gewesenes, sondern
Entstandenes, so muß eben dieß von der Verschiedenheit der Sprachen
gelten. Gab es eine Zeit, in der keine Völker, so auch eine, in der
keine verschiedenen Sprachen waren, und ist es unvermeidlich, der
in Völker zertrennten Menschheit eine unzertrennte vorauszusetzen,

so ist es nicht weniger unvermeidlich, den völkertrennenden
Sprachen eine der ganzen Menschheit gemeinschaftliche vorausgehen

zu lassen» (XI, 101). Dieser Verwirrung der Sprachen muß
eine Erschütterung des Bewußtseyns zugrundeliegen (103). Denn
die Sprache ist etwas Geistiges. Diese Erschütterung muß nach
Schelling durch den Polytheismus hervorgerufen worden sein:

«Polytheismus ist also das Scheidungsmittel, das in die homogene
Menschheit geworfen wurde» (S. 104). Babel ist ihm nach Jeremia
51,7 die Stadt des Polytheismus (105). «Babel» wird natürlich vom
hebräischen balal abgeleitet, was ja schon im AT geschieht, auch
«Barbar» wird bei dieser Gelegenheit aus dieser Wurzel abgeleitet

unter Hinweis auf 1. Kor. 14,11 (106). Die Glossolalie
der Korintherbriefe wird sodann — wenn auch mit Vorbehalt —
als Rückkehr zur Ursprache gedeutet (108). Die Pfingstgeschichte
wird als Gegenstück zur Sprachverwirrung von Gen. 11 dargestellt.
Hierbei waren sicher Erinnerungen an die schwäbische Heimat
wirksam, da es dort in Kirchen bildliche Darstellungen gab, die
diese beiden Begebenheiten symbolisch konfrontierten. Da Herodot
sagt, alle Götternamen seien den Griechen von den Barbaren
gekommen, begründet Schelling damit seine Ableitungen aus dem
Hebräischen. Auch das Vorkommen semitischer Wörter im Sanskrit,
im Griechischen, wie es scheint im Altägyptischen, sind für Sch.

«Übereinstimmungen, die über alle Geschichte hinausgehen»
(S. 111).

Die Kabbalisten vertreten wie die Gnostiker die Lehre vom

220



«werdenden Gott». Wir sahen bereits, daß die Eliasvision (1. Reg. 19)

von Sohar I, 16a mit der Schöpfungsgeschichte kombiniert wird.
Dasselbe erfolgt in Sohar I, 74a-b mit der Erzählung von Salomos

Tempelbau. Da dort gesagt ist: «Hämmer und Axt und jegliches
Gerät wurden nicht gehört» (1. Reg. 6,7), wird diese Geschichte der

vom Turmbau (Gen. 11) entgegengestellt. Dieser «Hausbau»
bekommt mystische Bedeutung, so wie später in der Freimaurerphilosophie

und in Rilkes bekannten Versen: «Bergleute sind wir
Jünger, Knappen, Meister und bauen dich, du hohes Mittelschiff.. .31.

Es gehen von hier Ausstrahlungen bis zu den russischen
Gotterbauern, den bogostroiteli32. Diese mystische Ausdeutung kann

sagen: «Als es dem Allheiligen in den Willen kam, Ehre Seiner Ehre
zu schaffen, kam aus dem Innern des Gedankens der Wille, sieh

auszubreiten, und breitete sich von jener Stätte, welche nichts als

verborgener Gedanke ist, bis zum Gehäuse der Kehle, einer Stätte,
die beständig überströmt vom Geheimnis, dies ist dann der Lebenshauch.

Und wenn der Gedanke sich breitet und eintritt in jene
Stätte, wird er genannt Elohim Leben, wie es heißt: Und JHWH
Elohim ist Wahrheit, Er Elohim Leben» (Jer. 10,10). Und weiter:
«Strebte er nach Ausbreitung und Offenbarung — dann gingen von
dort hervor Feuer, Luft und Wasser, in eines gefaßt: hervorging
Jakob, der vollendete Mann, das ist Eine Stimme, die hörbar
hervorging. Denn von da ab wurde der früher verborgene Gedanke
hörbar und offenbar. Und als der Gedanke noch weiter zur
Offenbarung sich breitete, stieß er an die Lippen, und hervorging das

Wort, das alles vollendet und offenbart. Und doch ist alles nur
jener verborgene Gedanke, der im Innern ist, und alles ist eines.

Und wenn die Ausbreitung bis dahin gelangt, daß in der Macht der
Stimme das Wort sich bildet, davon ist gesagt: «Und das Haus,
wenn es sich baut» (1. Reg. 6,9). Es heißt nicht: «Als es gebaut
wurde», sondern, wenn es sich baut, das heißt: «Zu jeder Zeit33.»

Dieser Bau des Gotteshauses ist also ein ewiger, durch die Zeiten

31 Stundenbuch, S. 22.
32 Solche Bogostroiteli sind Lunartscharsky, Gorki und Bazarow. Ihr

Atheismus ist kein Widerspruch zu ihrem Gotterbauertum. Gustav Adolf
Wetter, der dial. Materialismus, 1953, 101.

33 Sohar I, 74b, Müller, S. 248.

221



gehender. Denn es ist Grundsatz kabbalistischer Mystik: «Von den
Werken der Frommen hienieden gebt ein Impuls aus, der die

Tätigkeit der höheren Welten anregt34.» Dazu gehört auch das

Thorastudium, es steigert die Kraft des Messias, des eschatologi-
schen Prinzips: «Darum wird durch das Verdienst der lernenden
Kinder die Kraft des Messias erhöht werden, was geheimnisvoll
mit den «Jungen» (Num. 22,6) angedeutet ist. Sollte auch dies
nicht möglich sein, dann werden es die Säuglinge tun, die in der
Kraft ihrer Mütter stehen. Wovon es heißt: «Die der Milch
Entwöhnten, die der Mutterbrust Entzogenen» (Jes. 28,9)35. Ganz
ähnlich heißt es Sohar I, 118a: «Wenn aber nahe sein werden die
Tage des Messias, werden kleine Kinder Schätze der Weisheit haben
und Ziele und Wege darin kennen und allen Menschen werden sie

offenbar sein36».

Auch Jacob Boehme hat «den Gedanken einer werdenden Gottheit

durch die Lehre vom unseligen Ungrund, der inneren Qual
in Gott und dessen Sucht, zu tun und zu begehren, entwickelt360».
Bei den schwäbischen Theosophen findet sich diese Lehre meines
Wissens nicht, davor scheuten sie, bei allem sonstigen «Mut zur
Heterodoxie» zurück.

Ob Schelling die Idee des werdenden Gottes vertritt, ist eine

wichtige Streitfrage gegenwärtiger Schelling-Interpretation37.

34 Sohar I, 35 a, Übersetzung von Bischoff, a. a. O., S. 32.
35 Sohar II, 9a, Mü., S. 369.
36 Sohar I, 118a, Mü., S. 378. Diese Stellen werfen ein eigenartiges Licht

auf Matth. 21, 15 u. 16!
36a Fritz Joachim von Rintelen, Dämonie des Willens, 1947, 89. Desgl.

Hans Meyer, Gesch. d. abendl. Weltanschauung IV, 57.
37 Vgl. die Verhandlungen darüber in Bad Ragaz. F. Medicus bestreitet,

daß Schelling überhaupt von einem werdenden Gott rede (Stud. Philos.,
S. 260). Walter Robert Curti möchte es als ein Mißverständnis von Eschen-
maier, Siiskind, Franz Anton Staudenmaier, Martin Deutinger erklären,
daß es überhaupt zu der Rede kam, Schelling lehre den werdenden Gott
(Die Mythopoese des werdenden Gottes, 1953, Stud. Philos., S. 268ff.).
Demgegenüber hat Heinrich Barth betont im Anschluß an XII, 103: «Auf
jeder Stufe des mythologischen Prozesses begegnet eine Gestalt des werdenden

Gottes» (ibid., S. 230). Trotzdem meint er: «Doch erst jenseits des
Werdens hat das Sein Gottes seine Stätte» (S. 236). Kurt Leese, vollends, der
in seinen früheren Schriften die Lehre vom werdenden Gott bei Schelling

222



Fuhrmans38 verneint energisch und will das Gottwerden nur
theogonisch, bis zum Beginn der Weltschöpfung, gelten lassen;
Kurt Leese ist der Ansicht, daß dieses aGottwerden auch in der
Zeit sich vollziehe39, bis zum Eschaton, und alle Anhänger der
Lehre vom werdenden Gott, wie Hauer, Schwarz40, Kolbenheyer,
sehr häufig und ausgiebig behandelt, hat in Bad Ragaz unterschieden
zwischen einer immanenten und einer transzendenten Weltwerdung Gottes.
Unter einer immanenten versteht er eine solche, bei der Gott der Welt
bedürftig ist, um mit ihrer Hilfe zu sich selbst zu kommen. Er verneint es,
daß eine solche Ansicht vom «werdenden Gott» bei Schelling vorliege
(Studia philos., S. 260). Karl Jaspers sagt in seinem Schellingbuch: «Wenn
bei Schelling die Ewigkeit und Unveränderlichkeit Gottes auch nie völlig
verschwindet, so tritt sie doch sehr hinter dem werdenden Gott zurück,
so daß dieser letzte der eigentlich Schellingsche zu sein scheint» (a. a. O.,
S. 217f.).

38 In seiner Ausgabe der «Freiheitslehre» Düsseldorf 1950, S. 105ff.,
in der Schrift: «Schöllings Philosophie der Weltalter», Düsseldorf 1954,
S. 292—308, und schließlich in Bad Ragaz (Studia Philos., S. 172ff.). In
seiner Dissertation (1940, masch.-schriftl.), S. 106, hatte F. noch die Ansicht
vertreten, daß Schelling zwar in seiner Identitäts-Periode den werdenden
Gott gelehrt habe, später aber (vgl. X, 124) habe er ihn aufgegeben. Auch
Wilhelm Lütgert war durchaus der Meinung, daß Schelling den Entwicklungsgedanken

auf Gott selber anwende (Die Rel. d. Dt. Idealismus und ihr Ende,
II, 126).

39 Ebenso auch Zeltner, Schelling, 1954, S. 249: «Das Ziel der Geschichte
ist kein anderes als das der Schöpfung im ganzen», unter Hinweis auf VII,
433 ff. Vgl. auch Weltalter, S. 54: «Alles Rückschreitende ist vom Argen
und nicht die Freiheit zurückzunehmen, sondern die Kraft, das Angefangene
durchzustehen und bis zum Ende hinauszuführen, ist göttlicher Art.»

40 Vgl. Der Gottesgedanke in der Geschichte der Philosophie, Heidelberg

1913, S. 269: «Gott ist überhaupt nicht gegeben, am wenigsten als
satte Selbstgenügsamkeit, sondern Gott wacht im erkennenden und liebenden
Menschen als logische und sittliche Tat auf, um immer Tat zu werden.»
Zwar handelt es sich hier und auf der folgenden Seite um eine Darstellung
der Eckehartschen Gotteslehre («Seine Lehre vom werdenden, in der Seele
sich geistig setzenden Gott»), aber es ist unschwer zu erkennen, daß der
Autor hier von seiner eigenen Gottesvorstellung spricht, besonders wenn
man diesen Ausspruch mit denen in den späteren Werken vergleicht. Schwarz
verzeichnet hier Eckeharts Lehre von der Gottesgeburt in der Seele (vgl.
Erich Seeberg, Meister Eckart, 1934, S. 36, u. ö). Hermann Schwarz hat
jedoch immer betont, daß seine theogonischen Thesen sich an Fichte und
nicht an Schelling anlehnen. Walter Robert Curti hat in Bad Ragaz
mitgeteilt, daß Schwarz in seinen nachgelassenen Werken diese Lehre vom

223



Scheler41, Rilke42, würden Schellings Worte, die hierfür in Frage
kommen, in diesem Sinne deuten.

werdenden Gott widerrufen habe; man darf auf die vom Archiv für
genetische Philosophie geplanten Veröffentlichungen gespannt sein (Stud.
Philos., S. 269).

41 Vgl. Die Stellung des Menschen im Kosmos, München 1947, S. 84ff:
«Wir leugnen die theistische Voraussetzung eines geistigen, in seiner Geistigkeit

allmächtigen, persönlichen Gottes.» Oder: «Es ist der alte Gedanke

Spinozas, Hegels und vieler anderer: Das Urseiende r wird sich im Menschen
seiner selber inne in dem selben Akte, in dem sich der Mensch in ihm
gegründet schaut. Wir müssen nur diesen bisher viel zu einseitig intellektuali-
stisch vertretenen Gedanken dahin umgestalten, daß dieses sich Gegründetwissen

erst eine Folge ist der aktiven Einsetzung unseres Seinszentrums
für die ideale Forderung der Deitas und ihres Versuches, sie zu vollstrecken
und in dieser Vollstreckung den aus dem «Urgründe» werdenden Gott als
die steigende Durchdringung von Geist und Drang allererst mitzuerzeugen.
Der Ort dieser Selbstverwirklichung — das eben ist der Mensch, das menschliche

Selbst und das menschliche Herz. Sie sind der einzige Ort der Gott-
werdung, der uns zugänglich ist, aber ein wahrer Teil dieses transzendenten
Prozesses selbst... Von vornherein also ist nach unserer Anschauung Mensch
und Gottwerdung gegenseitig aufeinander angewiesen. So wenig der Mensch

zu seiner Bestimmung gelangen kann, ohne sich als Glied jener beiden
Attribute, des obersten Seins und dieses Seins sich einwohnend zu wissen,
so wenig das Ens a se ohne Mitwirkung des Menschen.» Scheler verlangt
deshalb «Stützung auf das gesamte Werk der Wertverwirklichung der
bisherigen Weltgeschichte, so weit es das Werden der Gottheit zu einem Gotte
bereits gefördert hat».

42 Rilke vergleicht im Stundenbuch Gott mit noch nicht voll ausgereiftem
Wein, der immer süßer wird (S. 82). Mit dem Reifen des Menschen reift
auch Gottes Reich (S. 65). Gott ist der «lange noch nicht klare», er muß
sich aus dem Jasen dem gärenden Innern) des Menschen destillieren
(Die Versuchung, Ges. Werke III, 1930, S. 149). «Siehe Gott, es kommt ein
Neuer, an Dir bauen, der gestern noch ein Knabe war» (Stundenbuch, S. 21).
Oder er kann sagen: «Wir bauen an Dir mit zitternden Händen und wir
türmen Atom auf Atom, aber wer kann dich vollenden du Dom? (ibid.,
S. 16. Ausgew. Werke, Leipzig 1938, I.) Auch wenn wir nicht wollen, Gott
reift (ibid., S. 17). Im Brief des jungen Arbeiters heißt es: «Ich will anwendbar

sein an Gott, so wie ich da bin. Was ich hier tue, Arbeit, das will ich
weitertun auf ihn zu, ohne daß mir mein Strahl gebrochen wird, wenn ich
das so ausdrücken darf, auch nicht in Christus, der einst für viele das Wasser

war» (Ausgew. Werke II, S. 307). Oder: «Wir sind Adern im Basalte von
Gottes harter Herrlichkeit» (I, 32). Ferner: «Du bist ein Rad an dem ich
stehe, von deinen vielen dunkeln Achsen wird immer wieder eine schwer

224



Welches sind diese Worte? In der Freiheitslehre schon heißt es:
«Hat die Schöpfung eine Endabsicht und wenn dies ist, warum wird
diese nicht unmittelbar erreicht, warum ist das Vollkommene nicht
gleich am Anfang Es gibt darauf keine Antwort, als die schon
gegebene: weil Gott ein Leben ist und nicht bloß ein Sein. Alles Leben
aber hat ein Schicksal und ist dem Leiden und Werden Untertan.
Auch diesem also hat sich Gott freiwillig unterworfen43, schon da

er zuerst, um persönlich zu werden, die Licht- und finstere Welt
schied. Das Seyn wird sich nur im Werden empfindlich. Im Seyn
freilich ist kein Werden; in diesem vielmehr ist es selbst wieder als

Ewigkeit gesetzt; aber in der Verwirklichung durch Gegensatz
ist notwendig ein Werden. Ohne den Begriff eines menschlich
leidenden Gottes, der allen Mysterien und geistigen Religionen der
Vorzeit gemein ist, bleibt die ganze Geschichte unbegreiflich.
Auch die Schrift unterscheidet Perioden der Offenbarung und setzt

und dreht sich näher zu mir her und meine willigen Werke wachsen von
Wiederkehr zu Wiederkehr» (I, 34). «Je mehr der Tag mit immer schwächern/
Gebärden sich nach Abend neigt/Je mehr bist Du mein Gott. Es steigt dein
Reich, wie Ruch aus allen Dächern» (I, 77). «Ich geh doch immer auf dich
zu/mit meinem ganzen Gehn/Denn wer bin ich und wer bist du/wenn wir
uns nicht verstehn?» (I, 39). «Was wirst du tun Gott, wenn ich sterbe?
Ich bin dein Krug (wenn ich zerscherbe?). Ich bin dein Trank? (wenn ich
verderbe?). Bin dein Gewand und dein Gewerbe/mit mir verlierst du deinen
Sinn» (I, 28). «Gott aber dunkelt tief» (I, 37). Im Tagebuch von Florenz
heißt es: «Oft habe ich große Sehnsucht nach mir, ich weiß, der Weg ist
noch lang, aber in meinen besten Träumen sehe ich den Tag, da ich mich
empfangen werde.» In den «Sonetten an Orpheus» wird gesagt: «Götter,
wir planen sie erst in erkühnten Entwürfen, die uns das mürrische Schicksal
wieder zerstört.» Oder Rilke vertraut seinem Tagebuch am 4. Okt. 1900
die Worte an: «Gott ist. Jetzt muß er sein Werden nachholen, und wir sinds,
die ihm dazu helfen.» Er schreibt am 16. Mai 1911 an die Fürstin von Thurn
und Taxis: «Ich kann religiöse Menschen nicht begreifen, die Gott als das
Gegebene hinnehmen und nachfühlen, ohne sich an ihm produktiv zu
versuchen.» Ebenso hieß es bereits am 23. Dez. 1903: «Welchen Sinn hätten
wir, wenn der, nach welchem wir verlangen, schon gewesen wäre?» Und
am 14. Febr. 1904: «Nun weiß ich, daß er sein wird. er wird sein und die,
welche einsam sind und sich der Zeit entziehen bauen ihn, bauen ihn,
mit dem Herzen, dem Hirn und den Händen. Die, welche einsam Schaffende

sind und Kunstwerke machen, bauen ihn, fangen ihn an.»
43 Schon der Entschluß zur Weltschöpfung bedeutet ja eine Entäußerung

Gottes (VII, 429).

225



als eine ferne Zukunft die Zeit, da Gott alles in allem, d. h. wo er

ganz verwirklicht sein wird» (VII, 403)44. Schon aus diesem Text
erheht, daß Fuhrmans These unhaltbar ist, denn das Leiden Gottes
erfolgt ja nach biblischer Ansicht in der Zeit, und Schelling weist
ja auf die Geschichte hin, die sich bis zum Eschaton erstreckt.

Auch in den Stuttgarter Privat-Vorlesungen spricht Schelling
vom Werden Gottes (VII, 431 ff). Zudem geht auch aus den
Stuttgarter Privat-Vorlesungen hervor, daß es sich nicht nur um ein
«vorwelthches Werden» in einem «unvordenklichen Sein» handelt,
sondern daß in diesem «Werden» sowohl die Weltschöpfung wie
die Weltgeschichte mitenthalten sind: «Wir können nun zum voraus
sagen, daß der ganze Proceß der Weltschöpfung, der noch immerfort

der Lebensproceß in Natur und Geschichte — daß dieser eigentlich

nichts anderes ist, als der Proceß der vollendeten Bewußt-
werdung, der vollendeten Personalisierung Gottes» (VII, 433).
Aus Schellings Eschatologie, die er ebenfalls in Stuttgart entwickelt
hat, geht ferner hervor, daß für ihn dieses Werden dauert, «bis
Gott sein wird. Alles in allem, wo dann der Pantheismus wahr seyn
wird» (VII, 484). Fuhrmans hat das in seiner Dissertation von 1940

auch klar zugegeben, um es in den zwei späteren Veröffentlichungen
von 1950 und 1954 zugunsten seiner These vom «explikativen
Theismus» Schellings zu bestreiten. Schelling lehrt ja eine ewige
Weltschöpfung45, so wie ihm auch die Zeugung des Logos durch
den Vater48 oder das Leiden des Messias ein ewiges Leiden ist.
Schon Franz von Baader hat Schelling, mit dem es ja nach anfangs
sehr herzlichen Beziehungen in München zum Bruch kam, vorge-

44 Vgl. auch VII, 484. Auch Hermann Zeltner deutet diese Stellen so

(Schelling, 1954, S. 248). Emil L. Falkenheim lehnt ebenso wie Fuhrmans
unter Hinweis auf diese Stellen die Annahme eines Sehellingschen Pantheismus

ab (Zeitschr. f. philos. Forschung, 1955, S. 331). Das räumt Hermann
Schwarz selbst in bezug auf Jacob Boehme ein: «Bei allem Anschein von
Pantheismus ist er kein Pantheist» (Der Gottesgedanke etc., S. 588). Trotzdem

bleibt bei beiden die Nähe zum Pantheismus. Sie ist ja etwa auch bei
Herder und Schleiermacher unverkennbar.

46 So Hermann Zeltner, Schelling, 1954, S. 241, unter Hinweis auf
VII, 162. Ebenso auch Manfred Schröter in Stud. Philos., S. 207.

46 XIII, 324. Schelling ist sich klar darüber, hier von der kirchlichen
Lehre abzuweichen.

226



worfen, daß «er Gott im Prozeß der Weltwerdung sich vollenden
lasse47».

Auch in den Weltalterentwürfen wird das «Werden Gottes»
gelehrt. Es wird auf Gott selber der Entwicklungs- und Fortschrittsgedanke

angewandt in einer Stelle, die auffällig an Lessings Wort
in der «Erziehung des Menschengeschlechts48» anklingt, daß es

dabei auch scheinbare Rückschritte geben müsse, da es einfach
nicht wahr sei, daß die kürzeste Linie immer die gerade ist. Diese
Stelle steht VIII, 313: «Von jetzt ab betreten wir den Weg der
Zeiten .Nun sich Gott entschieden, bloßes Nein zu seyn, tritt
er in seine blinde, finstere Natur... So ist also jetzt das Leben auf
die Stufe blinder Nothwendigkeit zurückgetreten. Wie reimt
sich aber dieß Zurücksinken mit der behaupteten Unmöglichkeit
jeder rückgängigen Bewegung? Nothwendig ist, so oft das

Leben in eine neue Epoche tritt, daß es wieder einen Anfang mache,
wo denn unvermeidlich ist, daß dieser Anfang oder diese erste Stufe
der neuen Epoche gegen die letzte und höchste der vorhergegangenen

als ein Rückschritt erscheine: Potenz mit Potenz verglichen49,

47 Werke I, 169, 179, 207, 309. Dabei wirft Schölling Hegel seinerseits

vor, daß bei ihm Gott hineinverflochten sei in den Prozeß des Geistes, von
dem er nicht mehr loskomme, gegen den er keine Freiheit habe (X, 15).

Vgl. die Interpretation dieser Stelle bei Walter Schulz in Ztschr. philos.
Forschung, 1954, S. 343. Sehr wichtig ist auch Schöllings Äußerung in
VII, 432: «Entweder ist uns das Urwesen ein mit einem Male fertiges und
unveränderlich Vorhandenes. Dieß ist der gewöhnliche Begriff von Gott,
der sogenannten Vernunftreligion und aller abstrakten Systeme. Allein je
mehr wir den Begriff von Gott hinaufschrauben, desto mehr verliert Gott
für uns an Lebendigkeit desto weniger ist er als ein wirkliches, persönliches,

im eigentlichen Sinne wie wir lebendiges Wesen zu begreifen.
Verlangen wir einen Gott, den wir als ein ganz lebendiges, persönliches Wesen
ansehen können, dann müssen wir ihn eben auch ganz menschlich ansehen.
Wir müssen annehmen, daß sein Leben die größte Analogie mit dem menschlichen

hat, daß in ihm neben dem ewigen Seyn auch ein ewiges Werden ist,
daß er — mit einem Wort — alles mit den Menschen gemein hat,
ausgenommen die Abhängigkeit. Gott macht sich selbst, und so gewiß er
sich selbst macht, so gewiß ist er nicht ein von Anfang an Fertiges und
Vorhandenes, sonst brauchte er sich nicht zu machen. »

48 Werke, IV, Leipzig 1869, §91, S. 289.
40 Schöllings Potenzenlehre hat Jaspers gut dargestellt (Schelling, 1955,

S. 202f.), jedoch ohne den theosophischen Hintergrund zu kennen. Daß

227



steht die folgende tiefer als die vorhergehende, weil diese in ihrer
Zeit nothwendig eine höhere Potenz als jene in der ihren; aber
Zeit mit Zeit, Epoche mit Epoche verglichen, steht jene entschieden
höher. Solche scheinbaren Rückgänge sind also in der Geschichte
des Lebens nothwendig» (VIII, 313). Ferner scheint mir auch die
berühmte Stelle vom Schmerz als Durchgangspunkt des Lebens
für die Annahme eines Werdens Gottes durch Schelling zu sprechen,
da dieses Prinzip auch auf Gott angewandt wird: «Schmerz ist
etwas Allgemeines und Nothwendiges in allem Leben, der
unvermeidliche Durchgangspunkt zur Freiheit... Wir werden uns
nicht scheuen, auch jenes Urwesen (die erste Möglichkeit des

äußerlich offenbaren Gottes), so wie es die Entwicklung mit sich

bringt, im leidenden Zustand darzustellen. Leiden ist allgemein,
nicht nur in Ansehung des Menschen, auch in Ansehung des Schöpfers,

der Weg zur Herrlichkeit. Er führt die menschliehe Natur
keinen andern Weg, als durch den auch die seinige hindurchgehen
muß» (VIII, 335). Die Anspielung auf das Pauluswort: Leiden
schafft Herrlichkeit (2. Kor. 4,17), das durchaus eschatologisch
gemeint ist, erhebt die Annahme zur Gewißheit, daß auch die Leiden
der Gottheit in der Geschichte mit gemeint sind, und daß nicht nur
von einem «vorweltlichen» Leiden in der «unvordenklichen» Zeit
gesprochen wird. Wie die Kabbala wendet Schelling auch 1. Reg.
19 an auf die Weltschöpfung: «So muß auch in der Offenbarung des

Ewigen Macht, Gewalt und Strenge vorausgehen, bis im sanften
Wehen der Liebe erst er selbst als Er Selbst erscheinen kann»

(VIII, 311). Aber sofort spricht Schelling vom Fortschreiten:
«Alle Entwickelung setzt Einwickelung voraus; in der Anziehung
ist der Anfang und die contrahierende Kraft die eigentüche Original-

und Wurzelkraft alles Lebens. Jedes Leben fängt von
Zusammenziehung an; denn dann schreitet alles vom Kleinen ins

Schölling die Methode des Potenzierens für seine eigene Erfindung hielt
(Plitt, III, 67), gehört zu den vielen Selbsttäuschungen dieses Mannes.
Diese Potenzenlehre hat nicht nur den Spott von Friedrich Engels, sondern
auch die bissige Kritik von Kierkegaard herausgefordert: «Seine gan/e
Lehre von den Potenzen zeigt die größte Impotenz» (Tagebücher, ed.
Hacker, 3. Aufl. 1949, S. 139). Ernst Benz hat, wie wir schon erwähnten,
mit Recht darauf hingewiesen, daß Schöllings Potenzenlehre in der Kabbala
wurzelt (Stud. Philos., S. 193).

228



Große, vom Engen ins Weite fort, da es auch umgekehrt seyn
könnte, wenn es um das bloße Fortschreiten zu tun wäre80.» Wir
haben ja gesehen, daß Schelling das Zimzum-Prinzip nicht nur
kosmologisch, sondern auch mythologisch und soteriologisch
verwendet, auch diese Tatsache ist ein Argument für Kurt Leese,
der gerade in der Verwendung von 1. Reg. 19 durch Schelling die
Lehre vom «werdenden Gott» ausgedrückt findet81. Die Vision
Elias wird übrigens von Schelling noch zweimal erwähnt, einmal
in XIII, 305. Dort ist sie im selben Sinne gebraucht wie in den
«Weltaltern» und kann als wertvolle Epexegese bezeichnet werden:
«Die Wirkungen jenes Sturmes, der die Berge zerriß und die Felsen
zerbrach, sehen wir noch in dem Wilden und Ungeheuren der

Natur, ebenso die Spuren jenes Feuers und jenes Erzitterns, das
der Erde natürlich war, ehe sie auf ihren Grundlagen befestigt
wurde. Jener sanftstille Hauch, in dem sich die Gottheit der Natur
wieder näherte, wehte über diese, als der Mensch zuerst erschien,
denn es ist eine bewiesene und unwidersprechliche Sache, daß der
Sturm der Natur erst schwieg, das Feuer erlosch und alle Elemente,
Kräfte und Potenzen der Natur ihren Einklang erst fanden, als
der Mensch da war». Sowohl diese allegorische Anwendung des

Bibelwortes, wie die Auffassung des Menschen als Regulator
naturae, die schon in den Weltalterentwürfen vorschwebte (vgl. auch
die Gebirge der Urwelt, VIII, 312), ist ganz kabbalistisch. Wie
beweglich Schelling in der allegorischen Ausdeutung von
Bibelworten ist, zeigt XIV, 325, wo er 1. Reg. 19 verwendet, um die

Eigenarten der drei Hauptapostel Petrus, Paulus und Johannes

zu charakterisieren. Petrus soll dem Sturm, Paulus dem Feuer
und Johannes dem sanften stillen Sausen entsprechen. Etwas
Ähnliches war in VIII, 12 übrigens auch schon angedeutet, wo der
«stumme Ernst des Ägypters», «die Riesendenkmäler Indiens» und
«die stille Größe der erhabenen Ruhe der ältesten hellenischen
Werke» im Anschluß an 1. Reg. 19 geschildert werden; auch hier
ist die Bezugnahme auf die drei Phasen der Eliasvision: Sturm,
Erdbeben und Feuer, sanftes stilles Sausen, deutlich. So kann
gerade die Eliasvision nicht zur Stützung der Fuhrmansschen

50 Vgl. die wörtliche Parallele bei Schröter, S. 181.
61 Krisis und Wende des christl. Geistes, S. 72.

229



These dienen, daß mit dem Werden Gottes nur ein vorweltliches,
vor Beginn der Weltschöpfung, gemeint sei.

Jeder Zweifel wird aber meines Erachtens ausgeschlossen durch
die Äußerung Schellings in XIII, 276: «Der Gedanke von einem

Weg oder von Wegen Gottes, den Piaton in der angeführten Stelle

ganz mit den Vorstellungen des Alten Testaments gemein hat, geht
ohnedieß durch die ganze Schrift. Man kann Gott aber keinen Weg
zuschreiben, ohne ihm eine Bewegung, ohne ihm ein Ausgehen von
Sich, oder von da, wo er ursprünglich ist, zugleich zuzugeben.»
Vorher hat Schelling zur Auslegung von Hosea 14,9 bzw. Psalm 25,
10: Die Wege des Herrn sind gerade, Joh. 3,8ff. herangezogen und
gesagt: «Hier wird ja das Seyn des Geistes mit dem Wehen des

Windes insofern verglichen, als in ihm Anfang und Ende nicht zu
unterscheiden, nicht auseinanderzuhalten sind52, d. h. auch hier
wird die erste oder rotatorische unmittelbare Bewegung des

Geistes mit einer rotatorischen, in sich zurücklaufenden verglichen»

(XIII, 276)63. Als Parallele für diese Ausdeutung von Joh, 3,8
im Sinne des «werdenden Gottes» kann Weltalter, ed. Schröter,
S. 219f., dienen: «Gott ist Alles und Jedes in jener Fortschreitung
und ist doch auch nichts davon, nämlich nichts einzeln, stillstehend

nur in der unaufhaltsamen Bewegung (in actu purissimo)...
Gott ist unfaßlich und unbegreiflich, nicht in dem gewöhnlichen
Verstand, daß überall kein Begriff von ihm möglich wäre (indem
dieß eben auch ein Begriff von Gott ist, daß er das ewige Leben,
die ewige Bewegung der Selbsterzeugung ist), sondern nur, daß kein
still stehender. Er ist unbegreiflich im wirklichen Verstände, in-
coercibel, indefinibel, in keine bestimmten Grenzen einzuschließen;
wie der Wind, der weht, wo er will, und du hörest sein Sausen wohl;
aber du weißest nicht, von wannen er kommt und wohin er fährt
(weil das Ende immer wieder in den Anfang, der Anfang in
das Ende geht), er ist nur der Geist dieses unendlichen Lebens und
wohin du kommst, findest du nur schon seine Eußstapfen, nicht
ihn selbst, denn er ist der allerbehendeste und gehet durch alles

wegen seiner Lauterkeit Gott ist Geist-, dieß Wort ist die neu-
testamentliche Auslegung jenes uralten: Gott ist Feuer» (S. 219/220).

52 Vgl. dazu Weltalter, S. 219f.
53 Vgl. auch VIII, 261.

230



Daneben findet sich in den «Weltaltèrentwürfen» (S. 119/200)
noch eine gewichtige Stelle vom «werdenden Gott54»: «Kein Leben
und Werden und sich Bewegen ist ohne Anfang und Ende. Also
auch nicht das Leben Gottes... Es ist nur grob geredet, wenn
gesagt wird, Gott sey ohne Anfang und Ende, da man dafür sagen
sollte, er sey ohne einen Anfang seines Anfangs und ohne Ende
seines Endes, d. h. daß er ewig anfange und ende. Also muß nun
Gott, um sein Werden zu begreifen, gedacht werden als nicht seyend?
Ja wohl, lieber Leser, denn ich muß dich anreden, weil es hier nicht
darauf ankommt, daß ich etwas behaupte oder hinsetze, .son¬
dern daß du dich anstrengest und deinen Kopf daran gebest, es zu
verstehen... Ich sage nicht, daß Gott irgendwann und irgend
einmal ein Nichtseyendes geworden... Ich habe dir schon gesagt,
daß mir das Leben Gottes ein ewiges Werden ist. Wenn dann nun
aber das Seyn Gottes gleich ist einem (wiewohl ewigen) Werden,
so ist es auch gleich einem (wiewohl ewigen) Übergang55 aus Nicht-
seyendseyn in Seyendseyn und du mußt Gott setzen als nicht-
seyend, nicht daß er es je und irgendwann in der That gewesen
(denn er ist in einer ewigen Bewegung ins Seyn), sondern nur der

Begreiflichkeit halber und damit du dieses Werden verstehen
könntest. »

Gegen Jacobi hat Schelling erklärt: «Ich setze Gott als Erstes
und als Letzes, als A und als 0, aber als das A ist er nicht, was er
als 0 ist, und inwiefern er nur als dieses — Gott sensu eminenti ist,
kann er auch nicht als jenes Gott in dem nämlichen Sinne seyn,
noch aufs strengste genommen, Gott genannt werden, es wäre denn,

man sage ausdrücklich, der unentfaltete Gott, Deus implicitus, da

er als 0 Deus explicitus ist» (VIII, 81).
Bekanntlich hat gerade diese Stelle Schelling die Antipathie

der Jenenser Theologen eingetragen, auf die sie sich beriefen, als

Schelling die Befolgung eines Rufes nach Jena von der Erlaubnis
64 Daß bei Schelling selbst die Lehre vom werdenden Gott ausgesprochen

wird, betonen auch Jakob Hommes (Zwiespältiges Dasein, S. 146) und Hans
Meyer (a. a. O., S. 535, Band IV).

55 Die Behauptung Knittermeyers, daß der Begriff des «Übergangs» bei
Schelling keine bedeutende Rolle spiele (Zschr. f. philos. Forschung, 1947,
S. 526f.) ist unzutreffend. Vor allem die Spätwerke reden dauernd vom
«Übergang».

231



abhängig machen wollte, daß er auch in der theologischen Fakultät
als Honorarprofessor lesen dürfe56.

Schelling verweist in jener Kampfschrift gegen Jacobi ausdrücklich

auf seine Freiheitslehre. So zieht sich die Lehre vom «werdenden

Gott» wie ein roter Faden durch alle nach der Freiheitslehre
folgenden Werke Schellings hindurch — auch in der «Philosophie
der Offenbarung» ist sie vorhanden — wie Wilhelm Szilasi in
einer Freiburger Universitätsrede57 betont hat. Daß im einzelnen
die Interpretation dieser Schellingschen Lehre schwierig ist, gibt
Schelling ja selber zu. Auch von dieser Lehre gilt, daß «Anfang
und Ende nicht zu unterscheiden, nicht auseinanderzuhalten sind».

So gehört auch diese Lehre zum Grundbestand Schellingschen
Philosophierens, das — wie wir dargelegt haben — im Grunde,
trotz aller gegenteiligen Verwahrungen Schellings, ein Theosophieren

ist. Und zwar ein Theosophieren entlang der Leitlinie der

theosophischen Mystik eines Boehme und Oetinger, die entscheiden

von der gnostisierenden Mystik der Kabbala geprägt ist.

A. F. PETAVEL
ET LES AMIS D'ISRAËL DE NEÜCHATEL

Par Pierre Bovet, Neuehâtel

«Nous voulons convertir les Juifs au christianisme,
c'est à merveille. Commençons par obéir à la loi
de l'évangile, en les traitant en frères, en leur
assignant une place honorable parmi nous en maintenant

leurs droit»
A. F. Petavel, Israël cessuscité comme nation.
Paris 1851 p. 8

Le nouveau livre du Jules Isaac sur Les origines de l'antisémitisme,
dont l'admirable érudition accable la conscience du lecteur chrétien

56 Fuhrmans, Schellings Philosophie der Weltalter, S. 209. Jaspers,
Schelling, 1955, S. 242.

67 Gestaltende Kräfte des 19. Jahrhunderts, 1954, S. 138.

232


	Schelling und die Kabbala [Schluss]

