Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Schelling und die Kabbala [Schluss]
Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961079

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHELLING UND DIE KABBALA

Von WiLeELM Aucust ScHULZE, Freiburg i. Br.

(SchluB)

Die Kabbalisten entwickeln im Anschlufl an Proverbien 8 eine
sehr umfassende Sophiologie, die in vielem der der Gnostiker dhnelt.
Chochmah erscheint als eine Sephira und gewissermaflen als die
Potenz, bei der die schopferische Wirkung des Absoluten anfingt.
Sie wird daher dem Anfang gleichgesetzt, zumal der Text bereschith
bara auf araméiisch Bechuchma b’ra auch wiedergegeben werden
kann mit: «Mit Weisheit schuf Gott...» Schon Philo setzte die
Chochmah mit dem Logos der Griechen gleich. Chochmah wird als
weibliches Element in Gott gesehen und stellt zugleich eine de-
miurgische Potenz dar, sie ist die obere Mutter. Als Urmutter allen
Seins ist sie mythisch ganz besonders «geladen», als Psyche trigt
sie zum Teil auch grauenhafte Ziige, nach dem Urteil von Gershom
Gerhard Scholem!.

Fiir Jacob Boehmes Sophiologie sei verwiesen auf Ernst Benz:
Der vollkommene Mensch nach Jacob Boehme, wo die buntschil-
lernden Ausgestaltungen der Weisheitslehre liebevoll geschildert
sind. Fast jedes Wort Boehmes, wie etwa, die Weisheit ist der Leib
Gottes, der Spiegel, Kasten, das Passivum, das Weibliche Gottes,
konnte mit Soharworten belegt werden?2.

Oetinger ist sich der kabbalistischen Herkunft der Weisheitslehre
voll bewuBlt. Er legt — da er ja von der Meinung ausgeht, dal} der
Sohar gleichzeitig wie das NT entstanden sei — alle neutestament-
lichen Weisheitsworte in kabbalistischem Sinne aus. Die Weisheit
ist ihm die obere Mutter von Gal. 4,263, die Weisheitsmahnung

1 Kabb. u. Myth., S. 316.

? Vgl. meinen Aufsatz in Zschr. f. philos. Forschung, 1955, S. 449ff.

3 Vgl. Swedenborg, S. 173: «Die Weisheit ist der reinste Spiegel aller
Ideen und Formen. Sie ist das, worin alles potentialiter verborgen ist. Das
grofle Geheimnis aller kiinftigen Geburten, die Mutter, die droben ist. Man
kann ihr alle Namen geben, die die geschaffenen Dinge haben, wenn man die
Unvollkommenheit wegtut.» Ahnlich auch Epistelpredigten, 1, 244.

210



von Jacobus 3,13—18, das Pauluswort, dal in Christus verborgen
liegen alle Schitze der Weisheit (Kol. 2,3), oder 1. Kor. 1,30, das
synoptische Wort von der Weisheit, die sich rechtfertigen lassen
mufl von ihren Kindern (Matth. 11,19), das sind Lieblingsworte
Oetingerscher Sophiologie im NT, sonst sind es vor allem die Pro-
verbien?, die er heranzieht, um Jacob Boehmes Weisheitslehre, die
die seine ist, zu stiitzen.

In diese Linie gehort auch Schelling. Bereits in der Freiheitslehre
verweist er auf «die Lehre der alten Mystiker, die die anfingliche
Weisheit als das primum passivum?® in Gott ansehen, in der alle
Dinge beisammen sind und doch gesondert», VII, 4155, In den
«Weltaltern» erscheint die Sophiologie in allen Spielarten. In An-
lehnung an Prov, 8 nennt er sie «spielende Lust im urspriinglichen
Leben Gottes,» «einen Glanz des ewigen Lichts», «einen fleckenlosen
Spiegel der gottlichen Krafty VIII, 296. Allerdings verwahrt sich
Schelling bereits hier? dagegen, dal die Weisheit mit dem Logos
identifiziert werde, es sei kein Zufall, daB die Morgenlinder ihr
immer einen weiblichen Namen beilegen. Sie wollen damit andeu-
ten, dal3 es «gegen ein Hoheres nur ein leidendes, empfingliches
Wesen» sei. «Die Weisheit spielte — nicht auf der Erde, denn diese

% Er sagt zu Prov. 8, dem locus classicus der Sophiologen: « Unbegreiflich
ist es, wie die Geburt des Sohnes Gottes die Regeln der Weisheit in der
groBten Freiheit Gott vorspiele, das driickt Prov. 8 nach Menschenart aus»
(Swedenborg, ed. Ehmann, S. 214; dhnlich auch Wérterbuch, S. 500).
Weille stimmt geradezu einen Hymnus an auf Prov. 8 (Philos. Dogmatik IIT,
105). Er hilt die Proverbien fiir christlich! (ITI, 138, vgl. auch noch I,
610—635; II, 124, 129ff.). Schuberts Sophiologie ist entwickelt in der All-
gemeinen Naturgeschichte, Erlangen 1826, S. 324 u. 361. Gesch. d. Seele,
1850, 1, S. 69 (unter Verwertung von Prov. 8), 364, 370, II, 488.

5 Vgl. dazu in bezug auf Boehme: «Uberall erscheint die Weisheit als
das leidende, weibliche, miitterliche, gebédrende Princip, in dem sich die
Darstellung, Offenbarung, Zeugung der géttlichen Kraft vollzieht» (Ernst
Benz, Der vollkommene Mensch, S. 24). Vgl. dazu bei Oetinger: «Gott
reflektiert sich in der himmlischen Weisheit als in einem passivo, welches
aber in Gott nichts Endliches, nichts Unvollkommenes bedeutet. Diese
Weisheit ist, das geistliche Chaos (!), worin alles Feuer, Licht und was immer
Stoff zu den kiinftigen Geschépfen heiBen kann, formiert» (Swedenborg,
ed. Ehmann, S. 270).

8 Vgl. auch VII, 398.

" Ebenso XIII, 301.

211



war noch nicht, sondern — auf der Erde Gottes, auf dem, was Thm
Grund und Boden ist; aber ihre vorziigliche Lust war schon in
dieser frithen Zeit jenes Geschopf, das, weil erstes Band zwischen
Natur- und Geisterwelt, eigentlich die Fortpflanzung der anziehen-
den (!) Bewegung bis ins Hochste vermittelte. Der Mensch ist
eigentlich der Verkniipfungspunkt des ganzen Weltalls, und man
kann insofern wohl sagen, dafl in ihm alles eigentlich ersehen wor-
den...» «Jenes spielende Leben, je hoher es sich entfaltet, desto
inniger ruft es das Unsichtbare an, dal} es sich seiner annehme,
sich anziehe und erkenne als sein eigen, und die an der Kette der
Wesen wie an einer Tonleiter auf- und absteigende Weisheit® klagt
verlagsen das Los ihrer Geschopfe, und daB3 die Kinder ihrer Lust
nicht bleiben. . .», VIII, 297. «Der Ewige erblickte in dieser freien,
mit sich selbst gleichsam spielenden Lust der ewigen Natur zuerst
alles, was einst in der Natur, sodann, was in der Geisterwelt wirklich
werden sollte», 289. Schelling spricht ferner «von der kiinstlerischen
Lust, die sich gefillt, das Widerstrebende sanft zu iiberwindeny,
VIII, 278. Auch hier ist an die Weisheit gedacht. Zwei Seiten zuvor
spricht er wieder von der «spielenden Kunst in der grofen Stufen-
leiter der organischen Wesen», VIII, 276. Auch das ist ein Erbe
der schwibischen Theosophie, die gern von der «giildenen Kette»,
der «Himmelsleiter der Geschopfe» schwiarmt. VIII, 243 nennt
Schelling die Weisheit die «Mutter und Siugamme der ganzen uns
sichtbaren Welt». Die alte, von Luther abgewiesene Frage, was
tat Gott vor der Weltschopfung? beantwortet Schelling damit, daB
er sagt: Er spielte mit der Weisheit: « Die Lehrer helfen sich gew6hn-
lich damit, daf sie der Frage aus dem Wege gehen. Aber eben das
Unbeantwortetlassen solcher. Fragen, die, wie gesagt, schon dem
Kind auffallen, ist die Ursache des allgemeinen Unglaubens (!).
Kennten sie die Schrift, sie wiirden wohl Antwort finden, da diese

8 Hier liegt die von der schwiibischen Theosophie so gern gepflegte
Theorie von der Schopfungsleiter zugrunde; sie stellt eine Vorstufe der dar-
winistischen «Tierstémme» dar. Vgl. Robert Schneider, Schellings und Hegels
schwibische Geistes-Ahnen, 1938, S. 127ff. Schelling erwihnt diese «Kette
der Geschoépfe» oder die «verkettete Natur» héufig, so z. B. VII, 203, 411,
458ff.; VIII, 290, 291, 296, 297, 298. Vgl. dazu auch Auberlen, a.a. O.,
S. 206—210.

212



berichtet, in welch traulicher Nihe schon in jenen Urzeiten die
Weisheit um und bei Gott gewesen, als sein Liebling selbst in dem
siilesten Wonnegefiihl sich befunden, aber auch ihm Ursache und
Freude wurde, da er durch sie in jener Zeit, die ganze kiinftige
Geschichte, das groBe Bild der Welt und aller Ereignisse in Natur-
und Geisterreich voraus erblickte», VIII, 307°. Diese kiinstlerische
Weisheit hat die Tiere und Pflanzen erzeugt als mildere Kraft ge-
geniiber der viterlichen alleridltesten Kraft, VIII, 331. Diese So-
phiologie erscheint ebenfalls in den Spdtwerken. In XI, 236 spielt
Schelling an auf ein «Urweltliches Weisheitssystem», in XTI, 156
umschreibt er den weiblichen Charakter dieses gottlichen Potenz
und begriindet ihre Persénlichkeit: « Kénnen doch wir selbst, wenn
wir von dieser Urmdoglichkeit sprechen, die dem Schopfer sich dar-
stellte, uns nicht enthalten, sie als weibliches Wesen und demnach
als personlich zu denken, um so mehr, als wir sie ja als die Urmog-
lichkeit, die ihresgleichen nicht hat, gedacht haben, wodurch sie
ja schon etwas Individuelles und Personliches enthilt.» In XIII, 276
kiindet er eine nihere Ausfithrung iiber Prov. 8 an, die dann
S. 292—303 erfolgt; er bezeichnet hier bereits die Sophia als po-
tentia prima: «Der Herr (Jehovah) hatte mich am Anfang seines
Wegs, d. h. antequam ex se ipso progrederetur.» Sophia erscheint
in der oben erwihnten Hauptstelle als Mittelglied «zwischen dem
seiner Natur nach ewigen Seyn Gottes und der That, durch welche
unmittelbar die Spannung der Potenzen, mittelbar die Welt gesetzt
isty, S. 292. Nur so kénne die Emanationslehre vermieden werden.
Diese erste Potenz ist Gegenstand des gottlichen Ergétzens (S. 293),
sie ist der «Spiegel», in welchem Gott «alle moglichen Stellungen der
Potenzen gegeneinander und daher die Folge der einst moglichen
Bildungen, das Vorspiel der ganzen kiinftigen Welt ersieht» (S. 293).
Er identifiziert die alttestamentliche Chochmah mit der fortuna
primogenita der Romer, in deren Armen der kiinftige Weltherr
Zeus (!) als Kind ruht, mit der indischen Maya, «welche die Netze
des Scheins ausspannt vor dem Schopfer, um den Schopfer gleich-
sam zu fahen und zur wirklichen Schépfung zu bewegen» (S. 294)1°,

® Vgl. VII, 398.
10 Vgl. auch XII, 417, wo die tanzende Hathor ohne Bedenken mit der

Chochma-Sophia von Prov. 8 gleichgesetzt wird.

213



Wenn irgendwo, so ist hier der gnostische Grundcharakter dieser
Sophiologie sichtbar, auch die ganze Art der Mythendeutung ist
der gnostischen verwandt, gnostisch ist die Grundtendenz der
schellingschen Philosophie der Mythologiel!, denn auch die alten
klassischen Gnostiker versuchten ja ihre «Weisheit» als Inbegriff
und tieferen Sinn der religiosen Mythen aller Vilker und Zeiten
darzustellen. Die Sophia ist ferner das «Princip, das einmal wirklich
geworden die ganze Wirklichkeit nach sich zieht» (S. 294), das
«alles im Zusammenhang wissende, Anfang, Mittel und Ende be-
greifende BewuBtseyn» (295). Das hebriische Chochmah wird als
potentia, Macht, Gewalt gedeutet (196). Jene Potenz ist urspriing-
lich in Gott verborgen, «in seinem Ausgang von Gott ist dieses Prin-
cip allerdings das Gott Negierende, es wird aber in seiner Wieder-
bringung das Gott Sefzende und also auch Wissende» (196). Diese
Potenz wird zum Unterstand des gottlichen Seyns» (297), ein anderes
Wort fiir die seither gebrauchten «Grund, Basis, Staffel». Hitte der
Mensch nicht vorgezogen, der Anfang einer neuen Bewegung zu
werden, dann hitte sich die Sophia im Menschen als der geistige
Besitzer, ja als der Beweger gefunden» (297). Das heilt doch nichts
anderes, als dal die Sophia den Menschen verlie$3, als er siindigte,
ein Gedankengang, der in der Kabbala2, bei Boehme!? und Oetinger
dauernd wiederkehrt. Schelling legt Wert darauf, die Eigenstéindig-

11 Trotzdem erklédrt Chr. Herm. Weille: «Schelling hat in dem Problem
des mythologischen Prozesses das Richtige getroffen und nicht Hegel»
(Philos. Dogm. III, 103). Jaspers urteilt genau entgegengesetzt: «Hegel ist
in der Erérterung der besonderen historischen Phénomene, auch der Mythen,
viel eindringender, sachlich néher im Sinne historischer Richtigkeit. Schelling
dagegen, im steten Griibeln und Ringen tiber die Prinzipien, dringt philo-
sophisch zwar tiefer als Hegel, wird aber, von aller Anschauungskraft ver-
lassen, verloren an vermeintliche Schliissel der Deutung (!), unergiebig in
der Auffassung der historischen Mythen selber» (Schelling, 1955, S. 161).

12 Vgl. Sohar I, 22a, wo Jesaja 50,1 (Um eurer Frevel willen wurde
eure Mutter von dannen geschickt) «sophiologisch» gedeutet wird. Mit der
Mutter sei die Sophia gemeint (Miiller, S. 105).

12 Vgl. Weg zu Christo, I, 49. Sophia sagt: «Ich will mein Perlein in
mir behalten und will in deiner verblichenen und jetzt in mir wieder le-
bendig gemachten inneren Menschheit im Himmel, d. h. in dir wohnen und
mein Perlein dem Paradies vorbehalten bis du diese Irdigkeit von dir ab-
gelegt, alsdann will ich dirs zum Eigentum geben» (Schiebler, I, 29).

214



keit von Sophia und Jehovah zu betonen (301). Wohl aus diesem
Grunde lehnt er auch, wie wir schon sahen, die christologische Aus-
legung von Prov. 8 ab. Es ist das eine eigenartige Inkonsequenz
Schellings. Denn einmal tritt er damit aus der theosophischen Tra-
dition heraus, die seit Philo von Alexandrien Logos und Sophia
identifizierte, zum andern steht er sonst mit der schwibischen
Theosophie sehr stark dafiir ein, dal Christus als Schopfungsmittler
anzusehen sei. Schon in den Stuttgarter Privatvorlesungen wirft er
der Theologie seiner Zeit vor, dafl sie alle Aussagen des NT, die
Christus als kosmisch-demiurgische Potenz schildern (Joh. Prolog,
Epheser-Kolosser-Hebrierbrief ), « proskribiert» habe (VII, 442 und
auch XIII, 374)14.

Die Sophia, die einerseits «Weltamme», « Weltmutter» (S. 294)
ist, ist andererseits «Pflegekind Gottes», «Mitaufgezogenes der
gottlichen Natur», «Kind, d. h. noch nicht herausgesetzt intimae
admissionis noch einheimisch bei Gott, domi quasi habita, der Spie-
gel, die wahre Allmoglichkeit» (S. 302).

Die gnostisch-kabbalistische Lehre, dal3 der Mensck Regulator
und Zielpunkt der Schopfung sei, kommt auch in diesem Sophia-
Kapitel zu prichtigem Ausdruck: «Ihre vorziigliche Lust war, ihm
den zukiinftigen Menschen vorzubilden, in dem das ganze Ziel der
Schopfung lag (1), und in dem sie selbst das hochste Ziel, also zu-
gleich ihren wonnigsten Zustand hatte. Denn eben jenes allgemeine
Subjekt, das alle Phasen und Abwechslungen, alle Wonnen und
Schmerzen der Schopfung getragen hatte, sollte in seiner letzten
Wiedererklirung das Princip des menschlichen BewuBtseyns wer-
den, es war bestimmt, im Menschen zu sich zu kommen, und so
das Mitwissende der Schopfung, des ganzen menschlichen Weges
zu seyn» (S. 303)15. Sch. kann sich nicht genug tun im Lobpreis
von Prov. 8. Er wiirde diese Stelle fiir g6ttlich inspiriert ansehen,

14 Ebenso, XIV, 29.

15 Vgl. auch VII, 435: «Gott ruht im Menschen zuerst, sein Hauptzweck
ist im Menschen erreicht.» Diese Lehre bildet dann eine Briicke zur idealisti-
schen Hochschidtzung des Menschen. Schellings Lehre vom Menschen als
der Mitte des Seinskosmos ist der heutigen Schelling-Forschung bekannt,
vgl. Jaspers Schelling, 1955, S. 169, und Hermann Zeltner (Studia philos.
214). Aber das Wissen um die theosophische Grundlage fehlt.

215



auch wenn sie nicht in der Bibel stiinde, denn: «Hier sind die
wahren ewigen Gedanken, die ideae aeternae, die wie die Berge
der Urzeit iiber die Flachheit und Alltéglichkeit einer Zeit sich
erheben, in der eine Behandlung der Begriffe, die nichts weiter als
eine gemein-pfiffige heilen kann, fiir tiefe Dialektik1® gilt» (303).

Zur Weisheitsausstattung des urspriinglichen Menschen gehort
auch die Ursprache: «Zweiundsiebzig heilige Buchstaben wurden dem
Menschen anvertraut — durch sie ward ihm Erkenntnis aller Weis-
heit von den heiligen Wesen der Héhe und von denen, deren Auf-
enthalt hinter der Miihle ist (d. h. den Ddmonen), die sich wilzen
hinter dem Vorhang der erhabenen Sphiren — und erkannte alle
Dinge, die kommen sollten iiber die Menschen bis zu der Zeit, da
eine Wolke vom Westen (!) sich erheben und die Welt verdunkeln
wird1?.» Das Problem der Ursprache war natiirlich durch die Ge-
schichte vom Turmbau zu Babel und der Sprachverwirrung
(Gen. 11) gestellt 8. Sehr bezeichnend ist die Auffassung der Kabba-

18 Das geht natirlich gegen Hegel und seine Schule, einer der vielen,
doch recht boshaften Angriffe, die die Berliner Junghegelianer, wie etwa
Friedrich Engels, bewogen, «das Grab des Meisters vor Beschimpfungen zu
schiitzen».

17 Sohar I, 117a, Miiller, S. 377. Eigenartig ist die Auffassung, da@
dieser Ursprache noch etwas von der schépferischen Kraft des Urwortes
innewohnte: «Weshalb wurde ihre Sprache verwirrt? Weil sie alle in der
heiligen Sprache redeten, welche ihnen helfende Kriifte brachte. Denn an
dem Werke und Worte des Mundes haftet die Macht, dem Streben des Her-
zens die Richtung zu geben, und auf diese Weise vermochten sie héheren
Beistand zu erwecken fir den Bau, den sie errichten wollten. Darum wurde
ihre Sprache verwirrt, damit ihr Wille nicht Macht gewinnen kénne durch
die heilige Sprache. Als sie die Sprache gewechselt hatten, konnten sie in
ihren Handlungen keinen Erfolg mehr haben» (Soh. I, 75, Mii., S. 191).
Diese Ursprache mufl nach dem religionsgeschichtlichen Prinzip, das Ende
wird werden wie die heilige Urzeit war, im Eschaton wiedererscheinen:
«Dann werde ich verwandeln die Sprache der Vdlker in eine gelduterte
(Zephanja 3,9). ...Was heil3t ,dann’? Zu jener Zeit, da die Gemeinschaft
Israels aus dem Staube erstehen, da der Heilige sie aufrichten wird. Wie es
heiBt: Ich werde verwandeln die Sprache der Volker in eine gelduterte, daf3
sie alle anrufen werden den Namen JHVHS und Schulter an Schulter ihm
dienen» (Sohar 118a, Mii., S. 378.)

18 Vgl. Jacob Boehmes lange Ausfithrungen iiber die Ursprache in Myst.
Magn. 35,48-63 (Schiebler V, 259—263). B. nennt die Ursprache merk-

216



listen, daB dieser Ursprache — obwohl sie doch in einer schon
«gefallenen» Welt gesprochen wurde — noch etwas von der schop-
ferischen Kraft des Ur-Wortes anhaftete: «Weshalb wurde ihre
Sprache verwirrt?» Antwort: « Weil sie alle in der heiligen Sprache
redeten, welche ihnen helfende Krifte brachte. Denn an dem Werke
und Worte des Mundes haftet die Macht, dem Streben des Herzens
die Richtung zu geben und auf diese Weise vermochten sie hheren
Beistand zu erwecken fiir den Bau, den sie errichten wollten.
Darum wurde ihre Sprache verwirrt, damit ihr Wille nicht Macht
gewinnen konnte durch die heilige Sprache. Als sie die Sprache ge-
wechselt hatten, konnten sie in ihren Handlungen keinen Erfolg
mehr haben», Sohar I, 75b.

Schelling hat sich mit dem Problem der Ursprachen schon in
Jugendtagen befaBt. Plitt, der mit einer Enkelin Schellings ver-
heiratet war, berichtet uns, daf der fiinfzehnjihrige bereits leb-
haften Anteil nahm an wissenschaftlichen Kontroversen, in die
sein Vater eben wegen des Problems der Ursprache verwickelt war.
Wihrend zahlreiche Gelehrte der damaligen Zeit!? die Ansicht ver-
traten, daB das Chalddische diese Ursprache darstelle, vertrat der
Vater Schellings mit der theosophischen Tradition die Ansicht, daB
es nur die hebriische gewesen sein kénne. Der Sohn sekundierte
dem Vater in einem schwungvollen lateinischen Gedicht vom
28. Mai 1790, das Plitt mitteilt 20,

Schelling gibt uns eine ausfiihrliche Interpretation von Gen. 112!,
Dort schon stellt er die These auf, da3 Sprachverwirrung und Poly-
theismus parallel gingen. Er legt groBen Wert darauf, daB nach
parsischer Eschatologie nach der Besiegung Ahrimans auch die
Einheit der Sprachen wiederhergestellt werden solle22. Das ist

wiirdigerweise die sensualische Sprache. An ihre Stelle traten zunéchst die
5 heiligen (= mentalen) Sprachen und dann die 72 (!) Hauptsprachen.
Vgl. auch meinen Aufsatz in Zschr. f. philos. Forschung, 1955, S. 454ff.

19 Bekanntlich hat sich auch Hamann mit dem Problem der Ursprache
befaBt; seine Kenntnis von Oetingers Schriften ist nachweisbar. Der Schel-
ling-Freund Schubert bekennt sich zur Ursprachentheorie in seiner Allgemei-
nen Gesch. d. Natur, Erl. 1826, S. 326.

W I, 19L&

21 X7, 94-118, 132ff.

22 XT, 109, Anm.

217



iibrigens auch kabbalistische Uberzeugung. Tm AnschluB an Ze-
phanja 3,9: Ich werde dann verwandeln die Sprache in eine ge-
lauterte» erkliren sie, das gehe auf die Endzeit: «Da die Gemein-
schaft Israels aus dem Staube erstehen, da der Allheilige sie wieder
aufrichten wird. Wie es heil3t: Ich werde verwandeln die Sprache
der Volker in eine gelduterte, dall sie alle anrufen den Namen
JHWHs und Schulter an Schulter ihm dienen» (Sohar 188a). Der
alte Schelling wendet sich gegen die Indologen, die das Sanskrit
zur Ursprache deklarieren wollen. Darum betont es Schelling sehr,
dafl der Name Abraham sprachlich nicht mit Brahma zusammen-
hinge (XII, 444). Damit stimmt iiberein, dal} es Schelling ablehnt,
dal} die Genesis mit Hilfe indologischer Argumente ausgelegt werde
(XT, 22). So geht er dazu iiber, umgekehrt indische Namen aus dem
Hebriischen herzuleiten. So soll Buddha vom hebriischen bad =
solus herkommen (XII, 500). Brahma soll mit barah = creare und
Wischnu mit teschuah = Erkenntnis zusammenhéngen (XII, 543).
Sangkrit ist nach Schelling keinesfalls élter als Hebréisch (X1I, 453).

Eigenartig wie diese Behauptungen sind etwa folgende: Die
durchgingige Einheit der Sprache konnte nur erhalten werden,
wenn die freie Entwicklung zu einzelnen Wortern gehemmt war
(XTII, 546). Die Ursprache war gleichsam astralisch bewegt (X1I,457).
Polysyllabismus der Sprache und Polytheismus seien ebenfalls
Parallelerscheinungen (XI, 133 und XII, 547). Auch die Buchsta-
benschrift sei eine Folge der Verdnderung der Ursprache (X1II,551) 23,

Mehrmals versichert Schelling, daBl auch das Chinesische?* nicht
die Ursprache darstelle (XI, 136 und XII, 546.) Trotzdem sollen
sich Ziige der Ursprache im monosyllabischen Chinesischen erhalten
haben, jedoch nicht das Materielle der Ursprache. Lediglich das

23 Higenartig ist Schellings Ausspruch: «Die Ursprache bedarf der gram-
matischen Formen nicht, sowenig als der Weltkorper der Fulle bedarf um
zu gehen» (XII, 547). Der Gedanke stammt aus Platons Tinséus, Cap. 33/34,
vgl. Reclam Nr. 7517/8, S. 44.

24 Spekulationen iiber die chinesischen Schriftzeichen und ihren Zusam-
menhang mit den Hieroglyphen Agyptens spielten schon zu den Zeiten von
Leibniz eine Rolle. Der Tiibinger Philosoph Georg Bernhard Bilfinger,
der Lehrer Oetingers, verfafite ein Specimen doctrinae veterum Sinarum
(Frankfurt a. M. 1724) und handelt dort in §§ 16—18 De Characteribus
Sinicis (R. F. Merkel, Leibniz und China 1952, S. 19 u. 35).

218



Gesetz der Ursprache, die «siderische Kraft» sei noch im Chinesi-
schen vorhanden (XII, 548).

Die Chinesen kommen iiberhaupt in Schellings Philosophie der
Mythologie schlecht weg. Denn sie haben sich — so entnimmt es
Schelling seinen Quellen — dem mythologischen Prozel versagt 25.
Aus diesem Grunde behandelte sie der Heidelberger Religionshisto-
riker Creuzer, mit dem sich Schelling laufend auseinandersetzt,
iberhaupt nicht?6. Schelling sieht mit seiner Zeit die chinesische
Religiositit nur im Spiegel der areligiosen Morallehren des Kon-
fuzius. Der ganze Groll Schellings gegen einen Rationalismus, der
die Religion auf Moral reduzieren will?” — unter diesem Gesichts-
punkt wertet Schelling auch die Kantische Religionsphilosophie
negativ 28 — bricht gegen die Chinesen los. Sicher zu Unrecht, denn
nach unseren Quellen ist die chinesische Religion in Wirklichkeit
so «mythologisch» wie nur eine?®. Die konfuzianische areligitse
Morallehre ist nie und nimmer ein Spiegelbild chinesischer Reli-
giositdt. Auf Grund seiner Ursprachentheorie will Schelling auch
den Namen Herakles durch hebriische Etymologien erkliren3°,
ebenso Homer (mit ha omér = der Sprechende); er selber mubB

% XTI, 521ff., vgl. auch Jaspers Schelling, 1955, S. 161.

26 XTI, 558. Die Unterschiede der Creuzerschen und Schellingschen «My-
thologie» hat Adolf Allwohn herausgearbeitet. Der Mythus bei Schelling,
1927 (Beiheft zu den Kantstudien), S. 72f.

27V, 300 u. XTI, 540.

8V, 299f.; XI, 567; XIII, 45 (hier kritisiert Schelling Kants Kritik
des ontologischen Gottesbewseises); XIII, 345 (hier optiert Schelling fiir die
Rechtfertigungslehre gegen die kantische Verwerfung derselben. Kant hat
dem Moralischen ein Ubergewicht iiber das Religiose gegeben); XIV, 199.
Karl Jaspers verwirft die Schellingsche Kritik an Kant (und Spinoza), da
sie aus dem Ubermut eines vermeintlichen Besserwissens herkomme (Schel-
ling, 1955, S. 213).

2 Vgl. O. Franke in Chantepie de la Saussaye, I4, S. 195ff.—229.

30 XTI, 334. Und zwar will Sch. eine Beziehung entdecken zu erech el =
similitudo Dei. Damit wird dann ohne jegliches Bedenken die Verbindung
mit. der morphe theu von Phil. 2 aufgenommen, von einer Knechtsgestalt
des Herakles gesprochen (XII, 345), ja, Jes. 53 wird auf Herakles ge-
deutet und schlieBlich sogar von einer Hollenfahrt des Herakles die Rede
(XTI, 338). Jaspers lehnt diese sprachphilosophischen Bemiihungen Schellings
ironisch ab (Schelling, 1955, S. 94f.).

219



wohl empfunden haben, wie fragwiirdig dieses ganze Unternehmen
war; er nennt gerade diese Etymologie «gewagt» (XIII, 430).

Im Dienste dieser Ursprachentheorie steht auch die geistvolle
Formulierung: «Beinahe ist man versucht zu sagen: Die Sprache
selbst sey nur die verblichene Mythologie,in ihr sey nur in abstracten
und formellen Unterschieden bewahrt, was die Mythologie noch in
lebendigen und concreten bewahre» (XI, 52). «Ist die Verschieden-
heit der Volker nicht etwas von jeher Gewesenes, sondern Ent-
standenes, so muB} eben diel3 von der Verschiedenheit der Sprachen
gelten. Gab es eine Zeit, in der keine Voélker, so auch eine, in der
keine verschiedenen Sprachen waren, und ist es unvermeidlich, der
in Volker zertrennten Menschheit eine unzertrennte vorauszu-
setzen, so ist es nicht weniger unvermeidlich, den voélkertrennenden
Sprachen eine der ganzen Menschheit gemeinschaftliche voraus-
gehen zu lassen» (XI, 101). Dieser Verwirrung der Sprachen muf}
eine Erschiitterung des Bewulltseyns zugrundeliegen (103). Denn
die Sprache ist etwas Geistiges. Diese Erschiitterung mufl nach
Schelling durch den Polytheismus hervorgerufen worden sein:
«Polytheismus ist also das Scheidungsmittel, das in die homogene
Menschheit geworfen wurde» (S. 104). Babel ist ihm nach Jeremia
51,7 die Stadt des Polytheismus (105). « Babel» wird natiirlich vom
hebriischen balal abgeleitet, was ja schon im AT geschieht, auch
«Barbar» wird bei dieser Gelegenheit aus dieser Wurzel abge-
leitet unter Hinweis auf 1. Kor. 14,11 (106). Die Glossolalie
der Korintherbriefe wird sodann — wenn auch mit Vorbehalt —
als Riickkehr zur Ursprache gedeutet (108). Die Pfingstgeschichte
wird als Gegenstiick zur Sprachverwirrung von Gen. 11 dargestellt.
Hierbei waren sicher Krinnerungen an die schwibische Heimat
wirksam, da es dort in Kirchen bildliche Darstellungen gab, die
diese beiden Begebenheiten symbolisch konfrontierten. Da Herodot
sagt, alle Gotternamen seien den Griechen von den Barbaren ge-
kommen, begriindet Schelling damit seine Ableitungen aus dem
Hebriischen. Auch das Vorkommen semitischer Worter im Sanskrit,
im Griechischen, wie es scheint im Altédgyptischen, sind fiir Sch.
«Ubereinstimmungen, die iiber alle Geschichte hinausgehen»
(S. 111).

Die Kabbalisten vertreten wie die Gnostiker die Lehre vom

220



«werdenden Gotty. Wir sahen bereits, dal die Eliasvision (1. Reg. 19)
von Sohar I, 16a mit der Schopfungsgeschichte kombiniert wird.
Dasselbe erfolgt in Sohar I, 74a—b mit der Erzéihlung von Salomos
Tempelbau. Da dort gesagt ist: «Hammer und Axt und jegliches
Gerit wurden nicht gehort» (1. Reg. 6,7), wird diese Geschichte der
vom Turmbau (Gen. 11) entgegengestellt. Dieser «Hausbau» be-
kommt mystische Bedeutung, so wie spiter in der Freimaurer-
philosophie und in Rilkes bekannten Versen: «Bergleute sind wir
Jiinger, Knappen, Meister und bauen dich,du hohes Mittelschiff. . .32,
Es gehen von hier Ausstrahlungen bis zu den russischen Gott-
erbauern, den bogostroiteli3?. Diese mystische Ausdeutung kann
sagen: «Als es dem Allheiligen in den Willen kam, Ehre Seiner Ehre
zu schaffen, kam aus dem Innern des Gedankens der Wille, sich
auszubreiten, und breitete sich von jener Stétte, welche nichts als
verborgener Gedanke ist, bis zum Gehéduse der Kehle, einer Stétte,
die besténdig iiberstromt vom Geheimnis, dies ist dann der Lebens-
hauch. Und wenn der Gedanke sich breitet und eintritt in jene
Stitte, wird er genannt Elohim Leben, wie es heil3t: Und JHWH
Elohim ist Wahrheit, Er Elohim Leben» (Jer. 10,10). Und weiter:
«Strebte er nach Ausbreitung und Offenbarung — dann gingen von
dort hervor Feuer, Luft und Wasser, in eines gefal3t: hervorging
Jakob, der vollendete Mann, das ist Eine Stimme, die hérbar her-
vorging. Denn von da ab wurde der frither verborgene Gedanke
hérbar und offenbar. Und als der Gedanke noch weiter zur Offen-
barung sich breitete, stiel er an die Lippen, und hervorging das
Wort, das alles vollendet und offenbart. Und doch ist alles nur
jener verborgene Gedanke, der im Innern ist, und alles ist eines.
Und wenn die Ausbreitung bis dahin gelangt, dal in der Macht der
Stimme das Wort sich bildet, davon ist gesagt: «Und das Haus,
wenn es sich baut» (1. Reg. 6,9). Es heiBlt nicht: «Als es gebaut
wurde», sondern, wenn es sich baut, das heillt: «Zu jeder Zeit:33.»

Dieser Bau des Gotteshauses ist also ein ewiger, durch die Zeiten

31 Stundenbuch, S. 22.

82 Solche Bogostroiteli sind Lunartscharsky, Gorki und Bazarow. Ihr
Atheismus ist kein Widerspruch zu ihrem Gotterbauertum. Gustav Adolf
Wetter, der dial. Materialismus, 1953, 101.

8 Sohar I, 74b, Miller, S. 248.

221



gehender. Denn es ist Grundsatz kabbalistischer Mystik: «Von den
Werken der Frommen hienieden geht ein Impuls aus, der die
Tatigkeit der hoheren Welten anregt3t.» Dazu gehort auch das
Thorastudium, es steigert die Kraft des Messias, des eschatologi-
schen Prinzips: «Darum wird durch das Verdienst der lernenden
Kinder die Kraft des Messias erhoht werden, was geheimnisvoll
mit den «Jungen» (Num. 22,6) angedeutet ist. Sollte auch dies
nicht moglich sein, dann werden es die Sduglinge tun, die in der
Kraft ihrer Miitter stehen. Wovon es heillt: «Die der Milch Ent-
wohnten, die der Mutterbrust Entzogenen» (Jes. 28,9)3. Ganz
ahnlich hei3t es Sohar I, 118a: « Wenn aber nahe sein werden die
Tage des Messias, werden kleine Kinder Schétze der Weisheit haben
und Ziele und Wege darin kennen und allen Menschen werden sie
offenbar sein36».

Auch Jacob Boehme hat «den Gedanken einer werdenden Gott-
heit durch die Lehre vom unseligen Ungrund, der inneren Qual
in Gott und dessen Sucht, zu tun und zu begehren, entwickelt 360y,
Bei den schwibischen Theosophen findet sich diese Lehre meines
Wissens nicht, davor scheuten sie, bei allem sonstigen «Mut zur
Heterodoxie» zuriick.

Ob Schelling die Idee des werdenden Gottes vertritt, ist eine
wichtige Streitfrage gegenwirtiger Schelling-Interpretation??.

3¢ Sohar I, 35a, I'jbersetzung von Bischoff, a. a. O., S. 32.

35 Sohar II, 9a, Mii., S. 369.

3¢ Sohar I, 118a, Mii., S. 378. Diese Stellen werfen ein eigenartiges Licht
auf Matth. 21, 15 u. 16!

3a Fritz Joachim von Rintelen, Ddmonie des Willens, 1947, 89. Desgl.
Hans Meyer, Gesch. d. abendl. Weltanschauung IV, 57.

87 Vgl. die Verhandlungen dariiber in Bad Ragaz. F. Medicus bestreitet,
daf3 Schelling iiberhaupt von einem werdenden Gott rede (Stud. Philos.,
S. 260). Walter Robert Curti moéchte es als ein Milverstindnis von Eschen-
maier, Siskind, Franz Anton Staudenmaier, Martin Deutinger erkliren,
dal es iiberhaupt zu der Rede kam, Schelling lehre den werdenden Gott
(Die Mythopoese des werdenden Gottes, 1953, Stud. Philos., S. 268ff.).
Demgegeniiber hat Heinrich Barth betont im Anschlufl an XII, 103: «Auf
jeder Stufe des mythologischen Prozesses begegnet eine Gestalt des werden-
den Gottes» (ibid., S. 230). Trotzdem meint er: «Doch erst jenseits des
Werdens hat das Sein Gottes seine Stiatte» (S. 236). Kurt Leese, vollends, der
in seinen friitheren Schriften die Lehre vom werdenden Gott bei Schelling

222



Fuhrmans3® verneint energisch und will das Gottwerden nur
theogonisch, bis zum Beginn der Weltschopfung, gelten lassen;
Kurt Leese ist der Ansicht, daB} dieses aGottwerden auch in der
Zeit sich vollziehe3®, bis zum Eschaton, und alle Anhédnger der
Lehre vom werdenden Gott, wie Hauer, Schwarz4?, Kolbenheyer,

sehr hiufig und ausgiebig behandelt, hat in Bad Ragaz unterschieden zwi-
schen einer immanenten und einer transzendenten Weltwerdung Gottes.
Unter einer immanenten versteht er eine solche, bei der Gott der Welt
bedirftig ist, um mit ihrer Hilfe zu sich selbst zu kommen. Er verneint es,
daB eine solche Amnsicht vom «werdenden Gott» bei Schelling vorliege
(Studia philos., S. 260). Karl Jaspers sagt in seinem Schellingbuch: « Wenn
bei Schelling die Ewigkeit und Unveridnderlichkeit Gottes auch nie vollig
verschwindet, so tritt sie doch sehr hinter dem werdenden Gott zurick,
so dal} dieser letzte der eigentlich Schellingsche zu sein scheint» (a. a. O.,
S. 217f.).

38 In seiner Ausgabe der «Freiheitslehre» Disseldorf 1950, S. 105ff.,
in der Schrift: «Schellings Philosophie der Weltalter», Diisseldorf 1954,
S. 292—308, und schlieBlich in Bad Ragaz (Studia Philos., S. 172ff.). In
seiner Dissertation (1940, masch.-schriftl.), S. 106, hatte F. noch die Ansicht
vertreten, dafl Schelling zwar in seiner Identitéts-Periode den werdenden
Gott gelehrt habe, spater aber (vgl. X, 124) habe er ihn aufgegeben. Auch
Wilhelm Liitgert war durchaus der Meinung, daf3 Schelling den Entwicklungs-
gedanken auf Gott selber anwende (Die Rel. d. Dt. Idealismus und ihr Ende,
11, 126).

39 Ebenso auch Zeltner, Schelling, 1954, S. 249: «Das Ziel der Geschichte
ist kein anderes als das der Schépfung im ganzen», unter Hinweis auf VII,
433ff. Vgl. auch Weltalter, S. 54: «Alles Riickschreitende ist vom Argen
und nicht die Freiheit zuriickzunehmen, sondern die Kraft, das Angefangene
durchzustehen und bis zum Ende hinauszufiithren, ist géttlicher Art.»

10 Vgl. Der Gottesgedanke in der Geschichte der Philosophie, Heidel-
berg 1913, S. 269: «Gott ist uberhaupt nicht gegeben, am wenigsten als
satte Selbstgeniigsamkeit, sondern Gott wacht im erkennenden und liebenden
Menschen als logische und sittliche Tat auf, um immer Tat zu werden.»
Zwar handelt es sich hier und auf der folgenden Seite um eine Darstellung
der Eckehartschen Gotteslehre («Seine Lehre vom werdenden, in der Seele
sich geistig setzenden Gott»), aber es ist unschwer zu erkennen, daf3 der
Autor hier von seiner eigenen Gottesvorstellung spricht, besonders wenn
man diesen Ausspruch mit denen in den spéteren Werken vergleicht. Schwarz
verzeichnet hier Eckeharts Lehre von der Gottesgeburt in der Seele (vgl.
Erich Seeberg, Meister Eckart, 1934, S. 36, u. 6). Hermann Schwarz hat je-
doch immer betont, dal seine theogonischen Thesen sich an Fichte und
nicht an Schelling anlehnen. Walter Robert Curti hat in Bad Ragaz mit-
geteilt, dall Schwarz in seinen nachgelassenen Werken diese Lehre vom

223



Scheler4!, Rilke*?, wiirden Schellings Worte, die hierfiir in Frage
kommen, in diesem Sinne deuten.

werdenden Gott widerrufen habe; man darf auf die vom Archiv fir gene-
tische Philosophie geplanten Verdffentlichungen gespannt sein (Stud.
Philos., S. 269).

11 Vgl. Die Stellung des Menschen im Kosmos, Miinchen 1947, S. 84ff:
«Wir leugnen die theistische Voraussetzung eines geistigen, in seiner Geistig-
keit allmichtigen, personlichen Gottes.» Oder: «Es ist der alte Gedanke
Spinozas, Hegels und vieler anderer: Das Urseiende = wird sich im Menschen
seiner selber inne in dem selben Akte, in dem sich der Mensch in ihm ge-
griindet schaut. Wir miissen nur diesen bisher viel zu einseitig intellektuali-
stisch vertretenen Gedanken dahin umgestalten, daf} dieses sich Gegriindet-
wissen erst eine Folge ist der aktiven Einsetzung unseres Seinszentrums
fiir die ideale Forderung der Deitas und ihres Versuches, sie zu vollstrecken
und in dieser Vollstreckung den aus dem «Urgrunde» werdenden Gott als
die steigende Durchdringung von Geist und Drang allererst mitzuerzeugen.
Der Ort dieser Selbstverwirklichung — das eben ist der Mensch, das mensch-
liche Selbst und das menschliche Herz. Sie sind der einzige Ort der Gott-
werdung, der uns zugénglich ist, aber ein wahrer Teil dieses transzendenten
Prozesses selbst. . . Von vornherein also ist nach unserer Anschauung Mensch
und Gottwerdung gegenseitig aufeinander angewiesen. So wenig der Mensch
zu seiner Bestimmung gelangen kann, ohne sich als Glied jemer beiden
Attribute, des obersten Seins und dieses Seins sich einwohnend zu wissen,
so wenig das Ens a se ohne Mitwirkung des Menschen.» Scheler verlangt
deshalb «Stutzung auf das gesamte Werk der Wertverwirklichung der bis-
herigen Weltgeschichte, so weit es das Werden der Gottheit zu einem Gotte
bereits gefordert hat».

12 Rilke vergleicht im Stundenbuch Gott mit noch nicht voll ausgereiftem
Wein, der immer siier wird (S. 82). Mit dem Reifen des Menschen reift
auch Gottes Reich (S. 65). Gott ist der «lange noch nicht klares, er muf3
sich aus dem Jisen (= dem girenden Innern) des Menschen destillieren
(Die Versuchung, Ges. Werke III, 1930, S. 149). «Siehe Gott, es kommt ein
Neuer, an Dir bauen, der gestern noch ein Knabe war» (Stundenbuch, S. 21).
Oder er kann sagen: «Wir bauen an Dir mit zitternden Héinden und wir
tirmen Atom auf Atom, aber wer kann dich vollenden du Dom? (ibid.,
S. 16. Ausgew. Werke, Leipzig 1938, I.) Auch wenn wir nicht wollen, Gott
reift (ibid., S. 17). Im Brief des jungen Arbeiters hei3t es: «Ich will anwend-
bar sein an Gott, so wie ich da bin. Was ich hier tue, Arbeit, das will ich
weitertun auf ihn zu, ohne dafl mir mein Strahl gebrochen wird, wenn ich
das so ausdriicken darf, auch nicht in Christus, der einst fiir viele das Wasser
wary (Ausgew. Werke II, S. 307). Oder: «Wir sind Adern im Basalte von
Gottes harter Herrlichkeit» (I, 32). Ferner: «Du bist ein Rad (!) an dem ich
stehe, von deinen vielen dunkeln Achsen wird immer wieder eine schwer

224



Welches sind diese Worte? In der Freiheitslehre schon heilit es:
«Hat die Schopfung eine Endabsicht und wenn dies ist, warum wird
diese nicht unmittelbar erreicht, warum ist das Vollkommene nicht
gleich am Anfang? Es gibt darauf keine Antwort, als die schon ge-
gebene: weil Gott ein Leben ist und nicht blof ein Sein. Alles Leben
aber hat ein Schicksal und ist dem Leiden und Werden untertan.
Auch diesem also hat sich Gott freiwillig unterworfen, schon da
er zuerst, um personlich zu werden, die Licht- und finstere Welt
schied. Das Seyn wird sich nur im Werden empfindlich. Im Seyn
freilich ist kein Werden; in diesem vielmehr ist es selbst wieder als
Ewigkeit gesetzt; aber in der Verwirklichung durch Gegensatz
ist notwendig ein Werden. Ohne den Begriff eines menschlich lei-
denden Gottes, der allen Mysterien und geistigen Religionen der
Vorzeit gemein ist, bleibt die ganze Geschichte (!) unbegreiflich.
Auch die Schrift unterscheidet Perioden der Offenbarung und setzt

und dreht sich néher zu mir her und meine willigen Werke wachsen von
Wiederkehr zu Wiederkehr» (I, 34). «Je mehr der Tag mit immer schwichern/
Gebérden sich nach Abend neigt/Je mehr bist Du mein Gott. Es steigt dein
Reich, wie Ruch aus allen Diachern» (I, 77). «Ich geh doch immer auf dich
zu/mit meinem ganzen Gehn/Denn wer bin ich und wer bist du/wenn wir
uns nicht verstehn?» (I, 39). «Was wirst du tun Gott, wenn ich sterbe?
Ich bin dein Krug (wenn ich zerscherbe?). Ich bin dein Trank? (wenn ich
verderbe?). Bin dein Gewand und dein Gewerbe/mit mir verlierst du deinen
Sinn» (I, 28). «Gott aber dunkelt tief» (I, 37). Im Tagebuch von Florenz
heiflt es: «Oft habe ich groBe Sehnsucht nach mir, ich weil, der Weg ist
noch lang, aber in meinen besten Traumen sehe ich den Tag, da ich mich
empfangen werde.» In den «Sonetten an Orpheus» wird gesagt: «Gétter,
wir planen sie erst in erkithnten Entwiirfen, die uns das miirrische Schicksal
wieder zerstort.» Oder Rilke vertraut seinem Tagebuch am 4. Okt. 1900
die Worte an: «Gott ist. Jetzt mull er sein Werden nachholen, und wir sinds,
die ihm dazu helfen.» Er schreibt am 16. Mai 1911 an die Fiirstin von Thurn
und Taxis: «Ich kann religiose Menschen nicht begreifen, die Gott als das
Gegebene hinnehmen und nachfiihlen, ohne sich an ihm produktiv zu ver-
suchen.» Ebenso hiel es bereits am 23. Dez. 1903: «Welchen Sinn hitten
wir, wenn der, nach welchem wir verlangen, schon gewesen wire?» Und
am 14. Febr. 1904: «Nun weil} ich, dal er sein wird. .. er wird sein und die,
welche einsam sind und sich der Zeit entziehen (!) bauen ihn, bauen ihn,
mit dem Herzen, dem Hirn und den Hénden. .. Die, welche einsam Schaf-
fende sind und Kunstwerke machen, bauen ihn, fangen ihn an.»

4 Schon der Entschlufl zur Weltschopfung bedeutet ja eine Entéullerung
Gottes (VII, 429).

225



als eine ferne Zukunft die Zeit, da Gott alles in allem, d. h. wo er
ganz verwirklicht sein wird» (VII, 403)%4. Schon aus diesem Text
erhellt, dafl Fuhrmans These unhaltbar ist, denn das Leiden Gottes
erfolgt ja nach biblischer Ansicht in der Zeit, und Schelling weist
ja auf die Geschichte hin, die sich bis zum Eschaton erstreckt.
Auch in den Stuttgarter Privat-Vorlesungen spricht Schelling
vom Werden Gottes (VI1I, 4311ff). Zudem geht auch aus den Stutt-
garter Privat-Vorlesungen hervor, dall es sich nicht nur um ein
«vorweltliches Werden» in einem «unvordenklichen Sein» handelt,
sondern da} in diesem «Werden» sowohl die Weltschopfung wie
die Weltgeschichte mitenthalten sind: « Wir kénnen nun zum voraus
sagen, dall der ganze Procel der Weltschopfung, der noch immer-
fort der Lebensprocef in Natur und Geschichte — daf} dieser eigent-
lich nichts anderes ist, als der ProceB der vollendeten Bewult-
werdung, der vollendeten Personalisierung Gottes» (VII, 433).
Aus Schellings Eschatologie, die er ebenfalls in Stuttgart entwickelt
hat, geht ferner hervor, daf fiir ihn dieses Werden dauert, «bis
Gott sein wird. Alles in allem, wo dann der Pantheismus wahr seyn
wird» (VII, 484). Fuhrmans hat das in seiner Dissertation von 1940
auch klar zugegeben, um es in den zwei spiteren Verdffentlichungen
von 1950 und 1954 zugunsten seiner These vom «explikativen
Theismus» Schellings zu bestreiten. Schelling lehrt ja eine ewige
Weltschépfung?®, so wie ihm auch die Zeugung des Logos durch
den Vater?® oder das Leiden des Messias ein ewiges Leiden ist.
Schon Franz von Baader hat Schelling, mit dem es ja nach anfangs
sehr herzlichen Beziehungen in Miinchen zum Bruch kam, vorge-

4 Vgl auch VII, 484. Auch Hermann Zeltner deutet diese Stellen so
(Schelling, 1954, S. 248). Emil L. Falkenheim lehnt ebenso wie Fuhrmans
unter Hinweis auf diese Stellen die Annahme eines Schellingschen Pantheis-
mus ab (Zeitschr. f. philos. Forschung, 1955, S. 331). Das rdumt Hermann
Schwarz selbst in bezug auf Jacob Boehme ein: «Bei allem Anschein von
Pantheismus ist er kein Pantheist» (Der Gottesgedanke etc., S. 588). Trotz-
dem bleibt bei beiden die Néhe zum Pantheismus. Sie ist ja etwa auch bei
Herder und Schleiermacher unverkennbar.

4 So Hermann Zeltner, Schelling, 1954, S. 241, unter Hinweis auf
VII, 162. Ebenso auch Manfred Schréter in Stud. Philos., S. 207.

46 XTIII, 324. Schelling ist sich klar dariiber, hier von der kirchlichen
Lehre abzuweichen.

226



worfen, dal «er Gott im ProzeB der Weltwerdung sich vollenden

lasse47».

Auch in den Weltalterentwiirfen wird das «Werden Gottes» ge-
lehrt. Es wird auf Gott selber der Entwicklungs- und Fortschritts-
gedanke angewandt in einer Stelle, die auffillig an Lessings Wort
in der «Erziechung des Menschengeschlechts*®» anklingt, daf} es
dabei auch scheinbare Riickschritte geben miisse, da es einfach
nicht wahr sei, daf} die kiirzeste Linie immer die gerade ist. Diese
Stelle steht VIII, 313: «Von jetzt ab betreten wir den Weg der
Zeiten (!) ...Nun sich Gott entschieden, bloBes Nein zu seyn, tritt
er in seine blinde, finstere Natur. .. So ist also jetzt das Leben auf
die Stufe blinder Nothwendigkeit zuriickgetreten... Wie reimt
sich aber diel3 Zuriicksinken mit der behaupteten Unmoglichkeit
jeder riickgingigen Bewegung? ... Nothwendig ist, so oft das
Leben in eine neue Epoche tritt, daB es wieder einen Anfang mache,
wo denn unvermeidlich ist, dafl dieser Anfang oder diese erste Stufe
der neuen Epoche gegen die letzte und hichste der vorhergegange-
nen als ein Riickschritt erscheine: Potenz mit Potenz verglichen?®,

47 Werke I, 169, 179, 207, 309. Dabei wirft Schelling Hegel seinerseits
vor, da3 bei ihm Gott hineinverflochten sei in den Proze3 des Geistes, von
dem er nicht mehr loskomme, gegen den er keine Freiheit habe (X, 15).
Vgl. die Interpretation dieser Stelle bei Walter Schulz in Ztschr. philos.
Forschung, 1954, S. 343. Sehr wichtig ist auch Schellings Auflerung in
VII, 432: «Entweder ist uns das Urwesen ein mit einem Male fertiges und
unverdnderlich Vorhandenes. Diefl ist der gewohnliche Begriff von Gott,
der sogenannten Vernunftreligion und aller abstrakten Systeme. Allein je
mehr wir den Begriff von Gott hinaufschrauben, desto mehr verliert Gott
fiir uns an Lebendigkeit (!), desto weniger ist er als ein wirkliches, persén-
liches, im eigentlichen Sinne wie wir lebendiges Wesen zu begreifen. Ver-
langen wir einen Gott, den wir als ein ganz lebendiges, persénliches Wesen
ansehen konnen, dann miissen wir ihn eben auch ganz menschlich ansehen.
Wir miissen annehmen, daf3 sein Leben die gr6te Analogie mit dem mensch-
lichen hat, da in ihm neben dem ewigen Seyn auch ein ewiges Werden ist,
daB er — mit einem Wort — .. .alles mit den Menschen gemein hat, aus-
genommen die Abhéngigkeit... Gott macht sich selbst, und so gewil} er
sich selbst macht, so gewiB ist er nicht ein von Anfang an Fertiges und Vor-
handenes, sonst brauchte er sich nicht zu machen.»

% Werke, IV, Leipzig 1869, §91, S. 289.

4 Schellings Potenzenlehre hat Jaspers gut dargestellt (Schelling, 1955,
S. 202f.), jedoch ohne den theosophischen Hintergrund zu kennen. Daf

227



steht die folgende tiefer als die vorhergehende, weil diese in ihrer
Zeit (!) nothwendig eine hohere Potenz als jene in der ihren; aber
Zeit mit Zeit, Epoche mit Epoche verglichen, steht jene entschieden
hoher. Solche scheinbaren Riickgiange sind also in der Geschichte (!)
des Lebens nothwendig» (VIII, 313). Ferner scheint mir auch die
beriihmte Stelle vom Schmerz als Durchgangspunkt des Lebens
fiir die Annahme eines Werdens Gottes durch Schelling zu sprechen,
da dieses Prinzip auch auf Gott angewandt wird: «Schmerz ist
etwas Allgemeines und Nothwendiges in allem (!) Leben, der un-
vermeidliche Durchgangspunkt zur Freiheit... Wir werden uns
nicht scheuen, auch jenes Urwesen (die erste Moglichkeit des
dubBerlich offenbaren Gottes), so wie es die Entwicklung mit sich
bringt, im leidenden Zustand darzustellen. Leiden ist allgemein,
nicht nur in Ansehung des Menschen, auch in Ansehung des Schop-
fers, der Weg zur Herrlichkeit. Er fiihrt die menschliche Natur
keinen andern Weg, als durch den auch die seinige hindurchgehen
mull» (VIIL, 335). Die Anspielung auf das Pauluswort: Leiden
schafft Herrlichkeit (2. Kor. 4,17), das durchaus eschatologisch
gemeint ist, erhebt die Annahme zur Gewilheit, dal} auch die Leiden
der Gottheit in der Geschichte mit gemeint sind, und daf} nicht nur
von einem ¢vorweltlichen» Leiden in der «unvordenklichen» Zeit
gesprochen wird. Wie die Kabbala wendet Schelling auch 1. Reg.
19 an auf die Weltschopfung: «So mul} auch in der Offenbarung des
Ewigen Macht, Gewalt und Strenge vorausgehen, bis im sanften
Wehen der Liebe erst er selbst als Er Selbst erscheinen kanny
(VIIL, 311). Aber sofort spricht Schelling vom Fortschreiten:
«Alle Entwickelung setzt Einwickelung voraus; in der Anziehung
ist der Anfang und die contrahierende Kraft die eigentliche Origi-
nal- und Wurzelkraft alles Lebens. Jedes Leben fingt von Zusam-
menziehung an; denn dann schreitet (!) alles vom Kleinen ins
Schelling die Methode des Potenzierens fiir seine eigene Erfindung hielt
(Plitt, 111, 67), gehort zu den vielen Selbsttduschungen dieses Mannes.
Diese Potenzenlehre hat nicht nur den Spott von Friedrich Engels, sondern
auch die bissige Kritik von Kierkegaard herausgefordert: «Seine gange
Lehre von den Potenzen zeigt die groBte Impotenz» (Tagebiicher, ed.
Hicker, 3. Aufl. 1949, 8. 139). Ernst Benz hat, wie wir schon erwihnten,

mit Recht darauf hingewiesen, dafl Schellings Potenzenlehre in der Kabbala
wurzelt (Stud. Philos., S. 193).

228



Grofle, vom Engen ins Weite fort, da es auch umgekehrt seyn
konnte, wenn es um das bloBe Fortschreiten zu tun wire5.» Wir
haben ja gesehen, daBl Schelling das Zimzum-Prinzip nicht nur
kosmologisch, sondern auch mythologisch und soteriologisch ver-
wendet, auch diese Tatsache ist ein Argument fiir Kurt Leese,
der gerade in der Verwendung von 1. Reg. 19 durch Schelling die
Lehre vom «werdenden Gott» ausgedriickt findet®. Die Vision
Elias wird iibrigens von Schelling noch zweimal erwihnt, einmal
in XIII, 305. Dort ist sie im selben Sinne gebraucht wie in den
«Weltaltern» und kann als wertvolle Epexegese bezeichnet werden:
«Die Wirkungen jenes Sturmes, der die Berge zerrif§ und die Felsen
zerbrach, sehen wir noch in dem Wilden und Ungeheuren der
Natur, ebenso die Spuren jenes Feuers und jenes Erzitterns, das
der Erde natiirlich war, ehe sie auf ihren Grundlagen befestigt
wurde. Jener sanftstille Hauch, in dem sich die Gottheit der Natur
wieder niherte, wehte iiber diese, als der Mensch zuerst erschien,
denn es ist eine bewiesene und unwidersprechliche Sache, dal3 der
Sturm der Natur erst schwieg, das Feuer erlosch und alle Elemente,
Krifte und Potenzen der Natur ihren Einklang erst fanden, als
der Mensch da war». Sowohl diese allegorische Anwendung des
Bibelwortes, wie die Auffassung des Menschen als Regulator na-
turae, die schon in den Weltalterentwiirfen vorschwebte (vgl. auch
die Gebirge der Urwelt, VIII, 312), ist ganz kabbalistisch. Wie
beweglich Schelling in der allegorischen Ausdeutung von Bibel-
worten ist, zeigt XIV, 325, wo er 1. Reg. 19 verwendet, um die
Eigenarten der drei Hauptapostel Petrus, Paulus und Johannes
zu charakterisieren. Petrus soll dem Sturm, Paulus dem Feuer
und Johannes dem sanften stillen Sausen entsprechen. Etwas
Ahnliches war in VIII, 12 iibrigens auch schon angedeutet, wo der
«stumme Ernst des Agypters», «die Riesendenkmiler Indiens» und
«die stille GroBe der erhabenen Ruhe der iltesten hellenischen
Werke» im Anschlufl an 1. Reg. 19 geschildert werden; auch hier
ist die Bezugnahme auf die drei Phasen der Eliasvision: Sturm,
Erdbeben und Feuer, sanftes stilles Sausen, deutlich. So kann
gerade die Eliasvision nicht zur Stiitzung der Fuhrmansschen

50 Vgl. die wortliche Parallele bei Schroter, S. 181.
51 Krisis und Wende des christl. Geistes, S. 72.

229



These dienen, daBB mit dem Werden Gottes nur ein vorweltliches,
vor Beginn der Weltschopfung, gemeint sei.

Jeder Zweifel wird aber meines Erachtens ausgeschlossen durch
die AuBerung Schellings in XIII, 276: «Der Gedanke von einem
Weg oder von Wegen Gottes, den Platon in der angefiihrten Stelle
ganz mit den Vorstellungen des Alten Testaments gemein hat, geht
ohnedieB durch die ganze Schrift. Man kann Gott aber keinen Weg
zuschreiben, ohne ihm eine Bewegung, ohne ihm ein Ausgehen von
Sich, oder von da, wo er urspriinglich ist, zugleich zuzugeben.»
Vorher hat Schelling zur Auslegung von Hosea 14,9 bzw. Psalm 25,
10: Die Wege des Herrn sind gerade, Joh. 3, 8ff. herangezogen und
gesagt: «Hier wird ja das Seyn des Geistes mit dem Wehen des
Windes insofern verglichen, als in ihm Anfang und Ende nicht zu
unterscheiden, nicht auseinanderzuhalten sind52, d. h. auch hier
wird die erste oder rotatorische (!) unmittelbare Bewegung des
Geistes mit einer rotatorischen, in sich zuriicklaufenden vergli-
chen» (XIII, 276)53. Als Parallele fiir diese Ausdeutung von Joh, 3,8
im Sinne des «werdenden Gottes» kann Weltalter, ed. Schroter,
S. 219f., dienen: «Gott ist Alles und Jedes in jener Fortschreitung
und ist doch auch nichts davon, namlich nichts einzeln, stillstehend
...nur in der unaufhaltsamen Bewegung (in actu purissimo). . .
Gott ist unfaBlich und unbegreiflich, nicht in dem gewdhnlichen
Verstand, dafl iiberall kein Begriff von ihm mdglich wire (indem
die eben auch ein Begriff von Gott ist, dall er das ewige Leben,
die ewige Bewegung der Selbsterzeugung ist), sondern nur, daf kein
still stehender. Er ist unbegreiflich im wirklichen Verstande, in-
coercibel, indefinibel, in keine bestimmten Grenzen einzuschlieflen;
wie der Wind, der weht, wo er will, und du hérest sein Sausen wohl;
aber du weillest nicht, von wannen er kommt und wohin er fahrt
(weil das Ende immer wieder in den Anfang, der Anfang in
das Ende geht), er ist nur der Geist dieses unendlichen Lebens und
wohin du kommst, findest du nur schon seine FuBstapfen, nicht
ihn selbst, denn er ist der allerbehendeste und gehet durch alles
wegen seiner Lauterkeit (!). Gott st Geist; dieB Wort ist die neu-
testamentliche Auslegung jenes uralten: Gott ist Feuer» (S. 219/220).

52 Vgl. dazu Weltalter, S. 219f.
53 Vgl. auch VIII, 261.

230



Daneben findet sich in den «Weltalterentwiirfen» (S. 119/200)
noch eine gewichtige Stelle vom «werdenden Gott53»: «Kein Leben
und Werden und sich Bewegen ist ohne Anfang und Ende. Also
auch nicht das Leben Gottes... Es ist nur grob geredet, wenn
gesagt wird, Gott sey ohne Anfang und Ende, da man dafiir sagen
sollte, er sey ohne einen Anfang seines Anfangs und ohne Ende
seines Endes, d. h. daBl er ewig anfange und ende. Also mufl nun
Gott, um sein Werden zu begreifen, gedacht werden als nicht seyend ?
Ja wohl, lieber Leser, denn ich mul} dich anreden, weil es hier nicht
darauf ankommt, dafl ich etwas behaupte oder hinsetze, ...son-
dern dafl du dich anstrengest und deinen Kopf daran gebest, es zu
verstehen. .. Ich sage nicht, dal Gott irgendwann und irgend ein-
mal ein Nichtseyendes geworden... Ich habe dir schon gesagt,
daB mir das Leben Gottes ein ewiges Werden ist. Wenn dann nun
aber das Seyn Gottes gleich ist einem (wiewohl ewigen) Werden,
so ist es auch gleich einem (wiewohl ewigen) Ubergang 55 aus Nicht-
seyendseyn in Seyendseyn und du mullt Gott setzen als nicht-
seyend, nicht daf er es je und irgendwann in der That gewesen
(denn er ist in einer ewigen Bewegung ins Seyn), sondern nur der
Begreiflichkeit halber und damit du dieses Werden verstehen
konntest. »

Gegen Jacobi hat Schelling erklidrt: «Ich setze Gott als Erstes
und als Letzes, als A und als O, aber als das A ist er nicht, was er
als O ist, und inwiefern er nur als dieses — Gott sensu eminenti ist,
kann er auch nicht als jenes Gott in dem nimlichen Sinne seyn,
noch aufs strengste genommen, Gott genannt werden, es wiire denn,
man sage ausdriicklich, der unentfaltete Gott, Deus implicitus, da
er als O Deus explicitus ist» (VIIL, 81).

Bekanntlich hat gerade diese Stelle Schelling die Antipathie
der Jenenser Theologen eingetragen, auf die sie sich beriefen, als
Schelling die Befolgung eines Rufes nach Jena von der Erlaubnis

54 DaB bei Schelling selbst die Lehre vom werdenden Gott ausgesprochen
wird, betonen auch Jakob Hommes (Zwiespiiltiges Dasein, S. 146) und Hans
Meyer (a. a. O., S. 535, Band IV).

55 Die Behauptung Knittermeyers, daB3 der Begriff des « Ubergangs» bei
Schelling keine bedeutende Rolle spiele (Zschr. f. philos. Forschung, 1947,
S. 526f.) ist unzutreffend. Vor allem die Spatwerke reden dauernd vom
«Ubergang».

231



abhingig machen wollte, daB er auch in der theologischen Fakultit
als Honorarprofessor lesen diirfe 6.

Schelling verweist in jener Kampfschrift gegen Jacobi ausdriick-
lich auf seine Freiheitslehre. So zieht sich die Lehre vom «werden-
den Gott» wie ein roter Faden durch alle nach der Freiheitslehre
folgenden Werke Schellings hindurch — auch in der «Philosophie
der Offenbarung» ist sie vorhanden — wie Wilhelm Szilasi in
einer Freiburger Universititsrede®? betont hat. Dall im einzelnen
die Interpretation dieser Schellingschen Lehre schwierig ist, gibt
Schelling ja selber zu. Auch von dieser Lehre gilt, dall «Anfang
und Ende nicht zu unterscheiden, nicht auseinanderzuhalten sind».

So gehort auch diese Lehre zum Grundbestand Schellingschen
Philosophierens, das — wie wir dargelegt haben — im Grunde,
trotz aller gegenteiligen Verwahrungen Schellings, ein Theosophie-
ren ist. Und zwar ein Theosophieren entlang der Leitlinie der
theosophischen Mystik eines Boehme und Oetinger, die entschei-
den von der gnostisierenden Mystik der Kabbala geprigt ist.

A.F. PETAVEL
ET LES AMIS D’ISRAEL DE NEUCHATEL

Par PierreE Bover, Neuchétel

« Nous voulons convertir les Juifs au christianisme,
c’est a merveille. Commengons par obéir & la loi
de Uévangile, en les traitant en fréres, en leur assi-
gnant une place honorable parmi nous en mainte-
nant leurs droity
A. F. PeraveL, Israél cessuscité comme nation.
Paris 1851 p. 8

Le nouveau livre du Jules Isaac sur Les origines de Uantisémitisme,
dont 'admirable érudition accable la conscience du lecteur chrétien

5 Fuhrmans, Schellings Philosophie der Weltalter, S. 209. Jaspers,
Schelling, 1955, S. 242.
57 (Gestaltende Kréafte des 19. Jahrhunderts, 1954, S. 138.

232



	Schelling und die Kabbala [Schluss]

