
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Die Bedeutung der Armut im Schrifttum von Chirbet Qumran

Autor: Kandler, Hans-Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961078

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BEDEUTUNG DER ARMUT IM
SCHRIFTTUM VON CHIRBET QUMRAN

Von Hans-Joachim Handle k, Leipzig

I. Vorbemerkungen über die Beurteilung der Armut im Alten Testament

Bereits im Alten Testament nimmt die Auseinandersetzung mit
dem Problem der Armut einen breiten Raum ein. Ein Erfassen
dieses Problems wird vor allem dadurch erschwert, daß im Alten
Testament nicht nur eine vielschichtige, innerhalb größerer
Zeiträume entstandene Überlieferung vorliegt, sondern auch mehrere
hebräische Wörter für unser deutsches Wort «arm» verwendet
werden. Diese Wörter lassen sich aber in ihrer Bedeutung nicht
ganz festlegen, sondern sie variieren sehr stark, so daß ein und
dasselbe Wort für einen unfähigen und daher armen Menschen ebenso

gebraucht werden kann wie für einen Frommen, der seinerseits
nicht einmal unbedingt arm sein muß.

Deshalb würde es zu weit führen, wollten wir hier auch nur den
Versuch unternehmen, den alttestamentlichen Befund auf engstem
Räume darzustellen1. Es mag ein Hinweis darauf genügen, daß
sich alle alttestamentlichen Aussagen über die Armut zwischen
zwei Extremen bewegen. Auf der einen Seite steht die Weisheitsliteratur,

die fast ausschließlich die Armut als ein selbstverschuldetes

Übel oder auch als Strafe Gottes ansieht. Auf der anderen
Seite aber findet sich in den geschichtlichen und prophetischen
Teilen des Alten Testaments ein starkes Eintreten für die Armen,
die Anerkennung ihres Rechtes und der Notwendigkeit, ihnen zu
helfen, da ja auch sie Glieder der unter Gottes Bund stehenden
Gemeinschaft sind.

1 Dazu vgl. H. Bruppacher: Die Beurteilung der Armut im Alten Testament,

Zürich 1924. A. Kuschke: Arm und reich im Alten Testament mit
besonderer Berücksichtigung der nachexilischen Terminologie, Diss. Gießen
1939, ZAW 57 (1939), S. 31—57. A. Gelin: Les pauvres de Yahvé, 1953.
V. d. Ploeg: Les pauvres d'Israël et leur piété, OTS 7 (1950), S. 236—270.
Dort auch weitere Literaturhinweise.

193



Dieses Eintreten für die Armen ist nicht ohne Einfluß auf eine

später zu beobachtende Entwicklung geblieben. Vor allem in der
nachexilischen Literatur kann man feststellen, daß sich die
Auffassung und Beurteilung der Armut zumindest in gewissen Kreisen
weitgehend gewandelt hat. Armut ist nun nicht mehr nur ein rein
sozialer, sondern beinahe schon ein religiöser Begriff. Daher werden
weithin «arm» und «fromm» gleichbedeutend2. Auffallend ist dabei,
daß trotz dieses Bedeutungswandels dem Alten Testament ein
Armutsideal im materiellen Sinne fremd gebheben ist.

II. «Arm» und «Armut» im Schrifttum von Qumran

Der in der nachexilischen Literatur zu beobachtende Bedeutungswandel

des Begriffes Armut, der sich auch im Schrifttum von
Qumran zeigt, mag durch das Vorhandensein mehrer Äquivalente
für «arm» im Hebräischen ermöglicht worden sein. Bemerkenswert
ist jedenfalls, daß sich eine derartige Verschiebung nur bei einem
Teil dieser Wörter, nämlich bei pMK, ü» und bl3, feststellen läßt.

Es sind fast ausschließlich auch nur diese Wörter, die im Schrifttum

vom Toten Meer — jedenfalls soweit uns dieses bisher bekannt
ist — Verwendung finden. So sind zu belegen:

phN: 1 QpHb XII, 3. 6. 10; 1 QM XI, 9. 13; XIII, 14; 1 QH II,
32; III, 25; V, 16. 18. 22; fl6, 3; 4QpPs37 I, 9; II, 10.

'»bzw. -BS: 1 QM XIV, 7 ; 1QHI, 36; II, 34; V, 13. 14. 21. 22(?);

XVIII, 14; lQSb V, 22; 1 Q45 f 1,1 ; f2, 2; 4QpPs37 I, 8.

Tffl: 1QH f 18, 4.

Von den Wörtern, die den Bedeutungswandel nicht vollzogen
haben und daher — wenigstens im Alten Testament — ihren rein
sozialen bzw. sozialökonomischen Charakter beibehalten haben,
finden sich in unserer Literatur noch

nions: 1 QH XV, 16 und
Eh (von »11): 1 QH II, 34; V, 14.20; (4QpPs37 II, 5 ist von

I »ÎO abzuleiten).

2 Z.B. Nu. 12,3. Is. 61,1. Zph. 2,3; 3,12. Zeh. 9,9. Ps. 18,28; 37,11;
68,11; 76,10; 149,4. Prv. 3,34.

3 Vgl. hierzu vor allem Kuschke, a. a. O., S. 44 ff.

194



1. p-ON

Derivat von TDK «wollen, begehren, willig sein» mit den Bedeutungen:
a) «dürftig, arm», mit Ausnahme von Dt 24,14 immer von israelitischen
Armen gebraucht; b) «elend, unglücklich, unterdrückt ». Oft in Verbindung
mit "as?. Is. 14,30 schon mit dem Nebenbegriff des frommen Didders, ähnlich

auch Ps. 40,18; 86,1 u. ö.
Vgl. auch P. Humbert: Le mot biblique «èbyôn», in RHPR 32 (1952),

S. 1—6.

Im Habakukkommentar treten uns awax als eine bestimmte
Größe entgegen. Wie aus XII, 1-5 hervorgeht, sind mit diesen
O'U'pax a) der Rat der Vereinigung und b) die Einfältigen Judas
gemeint. Elliger4 stellt fest, daß das Wort DüPIiX ohne Artikel eine
Bezeichnung für eine mehr oder weniger scharf umrissene Gruppe,
aber weder terminus technicus noch Name sei. In ihnen vermutet
er den weiten Kreis der Anhänger, der «Stillen im Lande», die aus
den Psalmen bekannt sind. Mohn5 meint, die «Armen» gehörten
wohl an und für sich den benachteiligten Schichten an, aber darüber
hinaus hätten sie sich auch freiwillig der Armut verschrieben. Im
Habakukkommentar wird über diese DTpax nur soviel gesagt, daß
der gottlose Priester — auf den näher einzugehen hier zu weit
führte — sich an ihnen vergangen hatte. Worin dieses Vergehen
bestand, läßt sich nicht mehr genau feststellen, aber aus XII, 6

wird deutlich, daß es dabei um die Existenz der Gruppe gegangen
sein muß. Ob es sich aber um den XII, 10 erwähnten Raub des

Vermögens oder eine unabhängig davon durchgeführte blutige
Verfolgung handelte, muß dahingestellte bleiben.

Aus XII, 10 ergibt sich — wie auch schon aus XII, 3. 4 —, daß
es sich bei den nTPax nicht um «Arme» im sozialen Sinne gehandelt
haben kann, da man bei diesen kein Vermögen sucht. Der Text
spricht aber davon, daß der gottlose Priester den D'UT'aX pH
geraubt habe. Wie man sich diesen Raub vorzustellen hat, läßt
unsere Stelle offen. Elliger, S. 223, vermutet, daß der gottlose
Priester entweder von den Renitenten Geldstrafen einzog oder doch

4 K. Elliger: Studien zum Habakuk-Kommentar vom Toten Meer,
Tübingen 1953, S. 87.

6 G. Molin: Die Söhne des Lichtes, Wien 1954, S. 92.

195



wenigstens die Güter derjenigen konfiszierte, die ihre Heimat
verließen, um seiner Gewalt zu entgehen.

In der Kriegsrolle liegen die Dinge ähnlich. Auch hier sind die

DTPntt keine klar umrissene Größe. Wie dort wird auch hier das

Wort nur im Plural verwendet. Besonders wichtig ist ihre
Erwähnung in XI, 9. Sie werden dort ronns nrnN «Arme Deiner
Erlösung» genannt. Diese Eormulierung findet sich innerhalb eines

Gebetes: Gott wird gepriesen als der, der sie — die DMTÛN — zu
einen Werkzeugen gemacht hat, indem Er durch ihre Hand die
Scharen Belials fällt. Auf Grund dieser Stelle will Schubert6 schließen,

daß es sich bei den tTimN von Qumran um eine Art
«charismatische Armut» gehandelt haben muß.

In XI, 13 — noch innerhalb des Gebets — erscheinen die
noch einmal. Es heißt dort: «In die Hand der Armen wirst Du die
Feinde aller Länder ausliefern.» Man kann natürlich auch
«durch die Armen...» übersetzen, doch fehlte dann ein Objekt.
Parallel zu den EnraN erscheinen die "IQS 'SITD. Rein textlich
gesehen kann es sich dabei um zwei verschiedene Gruppen handeln.
Es ist aber wahrscheinlicher, daß hier ein beabsichtigter Parallelismus

vorhegt, der für dieselbe Gruppe zwei Ausdrücke gebraucht.
Da aber von den triTOK in übertragenem Sinne gesprochen wird,
muß das auch bei den ISS? ^TID der Fall sein: «die sich (vor Gott)
in den Staub Beugenden», die «Demütigen».

In XIII, 14 werden die als diejenigen bezeichnet, mit
denen «die Hand Deiner (Gottes) Heldenkraft ist». Daß Gottes

unvergleichliche Heldenkraft mit «Armen» sei, kann aber doch
wohl nur so verstanden werden, daß die Sektenmitglieder sich
selbst mit diesen «Armen» identifizierten.

Besonders deutlich wird dies in den Hodajoth. Da ]T3N ©Dl in
1 QH II, 32 parallel steht zu in II, 31, kann man den Betenden
bzw. Meditierenden7 mit dem jvax identifizieren. Der jvaN aber

6 In Judaica 11 (1955), S. 225, Anm. 34.Vgl. ferner D. Flusser in: Zion 19

(1955), S. 93 (hebr.).
7 Hierzu siehe H. Bardtke: Das Ich des Meisters in den Hodajoth.

Wissensch.Ztschr. der Karl-Marx-Univ.Leipzig 6 (1956/57),Ges.-u.Sprachwiss.
R. H. 1, S. 93—104. G. Molin: Die Hymnen von Chirbet Qumran, Vorderasiat.

Stud. (Festschr. V. Christian), Wien 1956, S. 74—82.

196



ist der einzelne aus der Schar der DüYON. Es ist die Absicht seiner
Gegner, der 3TD ^bü und der mpbn "WITT, sein Blut zu vertilgen,
ihn zu vernichten, vgl. 1 QpHb XII, 6. Diese Vernichtung soll
nsrvms? bv geschehen. Ob hierbei die Erinnerung an ganz reale
Geschehnisse zugrunde hegt (vgl. 1 QpHb XI, 4-6) oder ob diese
Stelle nur bildlich zu verstehen ist, geht aus dem Text nicht hervor.

Über die Bedeutung von nDflTUS *757 in II 33 ist man sich nicht ganz
einig. So übersetzt z. B. Bardtke8: «auf den dir geltenden Dienst», Molin9
dagegen: «weil er (der Arme) Dir dient», was mir richtiger zu sein scheint.
Möglicherweise kann man diese Stelle aber auch so verstehen, daß die
(Jerusalemer?) Gegner den Beter (man könnte eventuell an den Lehrer der
Gerechtigkeit denken) entweder im Rahmen eines Gottesdienstes umbringen
wollen (vielleicht nur moralisch «fertig machen») oder daß sie ihn umbringen
wollen, um damit Gott einen Dienst zu erweisen, vgl. 1 QH II, 21. Midrasch
Nu.rXXI zu Nu 25,13. J 16,2: ài.K Sq%et<u &ga Iva nâç o ànoxreivaç vfj.aç
ôôÇrj XarQEÎav ngoatpegeiv râ> ôeô>. Der kultische terminus technicusnTDS?
entspricht dem griechischen Aargeia10.

In III, 25 wird von dem p">3K, dem von Gott aus der Gewalt
der Finsternis Erlösten, gesagt, daß seine Seele unter Verwirrung
und Verderben wohnte (oder wohnt?). Wenn man mit Bardtke11,
III, 23-25 als einen Rückblick des Beters auf sein früheres Leben
versteht, dann bedeutet das, daß schon damals seine tPDJ eine

p^N tPSl war, die sich zwar in einem verderblichen Zustande
befand, aber eben doch daraus erlöst werden sollte. p,2N wäre
dann im Hinblick auf das gewählt, was dem Beter schon damals

von Gott vorherbestimmt gewesen war: einer der nnriiN zu werden,
vgl. 1QS III, 20-26; IV, 15-26. Will man aber aus dieser Stelle
herauslesen, daß der Beter auch jetzt noch unter Verwirrung und
Verderben steht, 23-25 also nicht Rückblick auf sein vergangenes
Leben wäre, dann bekäme p^N die Bedeutung eines Frommen,
der sich noch in all der Verwirrung und Verderbnis dieser Welt

8 ThLZ 1956, Sp. 591.
9 Die Söhne des Lichtes, S. 35.
10 Vgl. auch I. Elbogen: Der jüdische Gottesdienst, 3. Aufl., Frankfurt

a. M. 1931, S. 4. H. Strathmann: Artikel Aargela, in ThWNT IV, S. 58—66.
11 H. Bardtke: Die Handschriftenfunde am Toten Meer, Berlin 1952,

S. 163.

197



befindet, aber sein ganzes Streben darauf richtet, sich davon rein
zu halten, vgl. J 15, 19; 17, 15.

Aus Y, 15. 16 geht hervor, daß Gott hinter allem gestanden
hatte, was dem )TDN widerfuhr, um ihn dadurch siebenfach zu
reinigen. Die Aussage von V, 5, daß Gott den Beter nicht verlassen
habe, und von V, 6ff., daß Gott ihn errettet habe, wird hier noch
überboten: Gott hat den pDN auch in all diese Bedrängnis
hineingeführt. Er erscheint demnach als der Herr auch über das Böse,

vgl. 1 QS III, 25. Aber er läßt den «Armen» nicht im Verderben,
sondern führt ihn wieder heraus und schenkt seiner Seele die Ruhe
1QHV, 18. Deshalb werden die V, 22 auch als "Tön OVDN

«Arme der Gnade» bezeichnet.
In diesem Zusammenhang sind noch die Belegstellen aus dem

Kommentar zu Psalm 37 aus Höhle 412 zu nennen. In I, 9 werden
die DOTDN den D'US? des biblischen Textes (Ps. 37,11) gleichgesetzt.
Die Aussagen des Kommentars über die Armen bleiben wegen
Textverlustes dunkel.

Außerdem bereitet fiOyn an dieser Stelle Schwierigkeiten. Nach den
Wörterbüchern heißt es «Fasten, Kasteien», was aber hier keinen rechten
Sinn geben will. Allegro13 übersetzt deshalb: «. .who accept the Season
of Affliction» und bemerkt dazu: «It is doubtful whether pOSin has the later
technical significance of a ,time of fasting', since the following TID VdO
implies real affliction from outside.»

In Kolumne II, Zeile 10, wird von der DOTDNH m» gesprochen.
Ihre Erwähnung ist durch "DTDO (für MT TO-DO, Ps. 37,22)
veranlaßt. Die OOTDK sind die Gesegneten Gottes.

Von Interesse ist auch, daß die Wendung )TDN1 OS? von Ps. 37,1414
auf «den Priester» und die Männer seiner Versammlung, an die
die Gottlosen Ephraims und Manasses Hand anlegen wollen,
ausgedeutet wird.

Zusammenfassend läßt sich sagen, daß die DOTDN in dem
vorliegenden Handschriftenmaterial als eine ganz bestimmte Größe

auftreten, wenn nicht sogar als eine fest umrissene Gruppe. Man
darf aber nicht soweit gehen, in DOTDN den Namen der Sekte sehen

12 J. M. Allegro PEQ 86 (1954), S. 69—75; JBL 75 (1956), S. 89—95.
13 J. M. Allegro PEQ 86 (1954), S. 72.
14 JBL 75 (1956), S. 89—95.

198



zu wollen. Gewisse Unterschiede in ihrer Darstellung sind zwischen
den einzelnen Handschriften allerdings nicht zu verkennen. Diese

können durch deren verschiedene Abfassungszeit verursacht sein.

Ebensogut ist es aber möglich, daß der verschiedene Inhalt der
einzelnen Qumranschriften zu dieser Unterschiedlichkeit geführt
hat. Es fällt auf, daß die û'JVax im Sektendokument nicht erwähnt
werden.

Keine der angeführten Stellen bietet einen Anhaltspunkt dafür,
daß es sich bei den mva« um Arme im sozialen Sinne handelt.
Man wirdpnK vielmehr im Sinne von Is. 14,30, Ps. 40,18 u. a. zu
verstehen haben.

2. "US?

Derivat von II H3S? «eine niedrige Stellung einnehmen» mit den
Bedeutungen: a) im Gesetz: wer keinen eigenen Grundbesitz hat, von Not
niedergedrückt ist, daher «arm, elend»; ebenso in der religiösen Sprache, von den
Frommen und von Israel gebraucht; b) «demütig», subst. der Dulder, geistlich

Elende.
Fraglich ist, ob US? als eigenes Wort neben "'3S7 anzusehen ist. Es ist ebenfalls

Derivat von II H3S? mit den Bedeutungen: a) sich (Gott und Seinem
Willen) unterordnend, «gering»; daher b) «demütig, sanftmütig».

Vgl. auch H. Birkeland: 'äni und 'änaw in den Psalmen, Oslo 1933. —
P. A. Munch: Bemerkungen zu den HnS? und SPS?EH in den Psalmen, in:
Le Monde Oriental 36 (1930). — A. Kuschke: Arm und reich im Alten
Testament mit besonderer Berücksichtigung der nachexilischen Terminologie,

Diss. Gießen 1939, ZAW 57 (1939), S. 31—57. — S. Mowinckel:
Psalmenstudien I, Oslo 1923, S. 116ff.

In den Handschriften vom Toten Meer lassen sich "US? und
133? nicht unterscheiden. Es sind dort also beide Wörter als eines

zu behandeln.
In der Kriegsrolle findet sich "US? nur einmal in der Verbindung

nn ,13S?31 «freiwillig Arme» (XIV, 7).

ITH bedeutet nicht nur «Geist, Hauch» schlechthin, sondern kann auch
in bezug auf den Willen oder den Entschluß aufgefaßt werden, vgl. Ex. 35,
21 ". Jr. 51,1. Hagg 1,14. Ps. 51,14. Esr. 1,1. 5. 1 Chr. 5,26. 2 Chr. 21,16;
36,22. Deshalb kann man nn "UlS? auch mit «Arme im Willen», also «Arme
mit innerer Zustimmung, freiwillig Arme» übersetzen, vgl. 1 QS I, 11.12;
V 2.3; VI 19-23. Dafür spricht auch die Übersetzung von nn ,XD'7 (Ps. 34,

15 Verbessere Gesenius: Hebr. Wörterbuch, 17. Aufl., 1954, S. 749b,
Zeile 25, Ez. 35,21 in Ex. 35, 21.

199



19) in der LXX zaneivovç rä> nvEv/ian und die ähnliche Wendung ramivoç
rfj xaQÔia Mt. 11,29. Im NT begegnet uns HH ''US? wörtlich übersetzt als
Tvzuy/oi rit) Ttvevfiari Mt. 5, 3.

In dieser Formulierung kommt lediglich der Widerspruch gegen
den Reichtum und gegen irdische Gewalt zum Ausdruck. Daß die
UJS nn die irdischen Güter als solche abgelehnt hätten, läßt sich

aus dieser Wendung nicht erkennen.
Andererseits darf man sich durch die Verbindung mit nn auch

nicht dazu verleiten lassen zu meinen, die hier genannten ÛUJS

übten eine Art spiritualisierter Armut, nn bedeutet ebensowenig
wie das griechische nvsv/xa den Verstand oder den Gegenstand des

Erkennens, sondern vielmehr den Willen, die Zustimmung. Die
U3S nn ebenso wie die nror/ßi rä> nvev/iari in Mt. 5,3 sind die zu
leiblicher Armut Willigen. In beiden Ausdrücken findet sich eine

Bejahung des Armseins. Entscheidend ist aber nicht der Mangel
an äußerer Habe, sondern «der innere Sinn, der mit den Gütern
dieser Welt nichts zu tun haben will, sondern auf die Freiheit von
allen Gütern, auf das Bettlertum sich richtet und darin auf die

,Seligkeit' der kommenden Welt16».
An der vorhegenden Stelle scheint den nn U1S eine Funktion

übertragen zu sein, die mit dem «Aufreiben der gottlosen Völker»
durch die "p~i '»'an am Ende der Zeile 7 in irgendeinem
Zusammenhang stehen muß. Leider ist das in Frage kommende Zeilenstück

zerstört.
In den Hodajoth wird der US weniger deutlich charakterisiert

als der pHN.
In II, 34 wird über ihn gesagt, daß Gott seiner Seele geholfen

habe. Dabei ist die Zusammenstellung von US mit EH bemerkenswert.

EHI US von II, 34 steht in Parallele zu 'EH] in II, 35. Der Beter
bezeichnet sich also nicht nur als p'SK — wie wir oben gesehen
hatten —, sondern auch als US und als EH.

In ähnlicher Weise wird auch V, 14 von der Em US E?BJ gesprochen.

16 E. Lohmeyer: Das Evangelium des Matthäus, hg. von W. Schmauch,
Göttingen 1956. Dort auch weitere Literaturhinweise. Ferner K. Schubert:
Bergpredigt und Texte von En Fesha, Tüb. Theol. Quartalschr. 1955,
S. 320—337.

200



Die beiden angeführten Stellen 1QH II, 34; V 14 zeigen, daß hier
möglicherweise die Unterschiede zwischen den einzelnen Termini für «arm»
nicht mehr empfunden werden. Aber man muß auf Grand dieser Stellen
nicht zu diesem Schlüsse kommen.

In I QH XVIII, 14 werden die D,11S? als die Empfänger der
Heilsbotschaft hingestellt. Dabei findet sich in der Wendung
CT© ein Anklang an Is. 61,1.

Im Regelbuch (lQSb) V, 22, ergänzt Milik17 nach Is. 11,4 zu
T")N Tl [3?*? *T1E>]TO3 rTDinb[l. Dieses «Zurechtweisen der Bedrückten
des Landes18» gehört mit zu den Aufgaben des angekündigten
ICIM. Es ist allerdings sehr zweifelhaft, ob an dieser Stelle die DÜ2J?

die Sektenmitglieder allein bezeichnen. Wahrscheinlicher dürfte
doch sein, daß mit ihnen die Frommen des Landes, also die, die
nach den Anschauungen der Sekte «nicht fern vom Reiche Gottes»

waren, gemeint sind.
Aus diesen wenigen Stellen läßt sich kein genaues Bild über die

Verwendung von ">01 im Qumranschrifttum gewinnen. Auf der einen
Seite erscheint es als ausgesprochenes Synonymon zu 1 QM XIV,
7, so daß es ebenso gut durch dieses ersetzt werden könnte, auf der
anderen Seite aber wird es in weiterem Sinne gebraucht 1 QH
XVIII, 14; 1 QSb V, 22). Allem nach erscheint der Begriff US?

weniger profiliert als der Terminus )V3N.

3. mon»

Derivat von *1011 «etwas entbehren, Mangel haben» mit den Bedeutungen:
«Mangel, Dürftigkeit, Armut». In seiner Bedeutung ist es EH ähnlich.

In der uns bisher bekannt gewordenen Qumranliteratur findet
sich non» nur einmal in den Hodajoth XV, 16 in einer schon aus
Jdc. 19,19; Bs. 34,10; Prv. 28,27 bekannten Wendung: non» ptl.
Aber im Gegensatz zum Alten Testament hat diese Wendung liier
einen eschatologisch geprägten Charakter: die leibliche, soziale

Armut, die ohne innere Bereitschaft von außen her über den
einzelnen kommt, oft durch andere veranlaßt, wird dahinfallen. Die
hier vorgenommene Verschiebung aus dem historischen in den

17 D. Barthélemy/J. T. Milik: Qumran Cave I, Oxford 1955, S. 127.
18 Vgl. Schubert, Judaica 11 (1955), S. 225.

201



eschatologischen Bereich dürfte für die Anschauungen der Sekte
charakteristisch sein.

Versteht man unter nona jede Art leiblicher Armut, also auch
die freiwillig auf sich genommene, dann bedeutet diese Stelle, daß
die von den Mitgliedern der Gemeinschaft geübte Armut nicht als
das letzte und höchste Ideal erscheint, sondern nur als eine den
Bedürfnissen der Zeit angepaßte und um der guten Sache willen
durchgeführte Übergangslösung im Sinne einer «Interimsethik».
Dabei fällt allerdings auf, daß Tiona sonst nicht von der Armut der

Sektenmitglieder gebraucht wird. Deshalb ist es auch möglich, daß

aiona eine Art der Armut bezeichnet, die sich von der in der Sekte

geübten ihrem Wesen nach unterscheidet. Das Pehlen weiterer
Belegstellen macht eine genaue Bestimmung der Verwendung und
Bedeutungsmöglichkeiten von nana im Bereich der Sekte von
Qumran unmöglich.

4. ©n

Im AT wird ©n «arm sein, dürftig sein, darben» im ausschließlich
sozialökonomischen Sinne gebraucht. «Es schließt jede ins Geistige oder Seelische

übertragene Bedeutung aus19.»

Von dem biblischen Gebrauch dieses Wortes her muß versucht
werden, die in Frage kommenden Stellen der Qumranliteratur zu
verstehen, ©n läßt sich nur in den Hodajoth — und zwar als Part.
Kai — belegen.

Die Verbindung ©11 as? I QH II, 34 findet sich im Masoretischen
Text nur Ps. 82,3. Wie wir oben schon sahen, muß man auf Grund
von II, 34; V, 14 mit der Möglichkeit rechnen, daß die Qumran-
sekte keine Unterschiede zwischen ©a, a5? und kannte. Aber
ebenso gut kann man ©n auch hier im sozialökonomischen Sinne,
also in der Bedeutung «arm Vermögens-, besitzlos», verstehen.
Dann wäre der Betende bzw. Meditierende nicht nur demütig,
arm im Sinne einer «charismatischen Armut», sondern auch arm
bezüglich seines Vermögens. Vielleicht hegt hierbei eine Anspielung
auf Vermögensgemeinschaft der Sekte vor.

19 Kuschke, a. a. O., S. 45.

202



Nimmt man VI als die soziale und US? als die religiöse,
charismatische Seite der Armut, dann erscheinen die Gegner nicht mehr
allein als die religiösen Widersacher, die Gottlosen oder wie man
sie sonst nennen will, sondern zugleich als die sozial Mächtigen, die
Reichen, Unterdrücker, «Ausbeuter». Eine Bestätigung für diese
Annahme ließe sich in 1 QpHb XII, 9. 10 finden. Es liegt nahe,
dann auch bei den Gegnern in den Hodajoth an die Jerusalemer
Tempelpriesterschaft zu denken.

In 1 QH V, 20 steht 2H in Parallele zu mn\ Der Beter begründet
seinen Lobpreis Gottes damit, daß Er die Waise nicht verläßt und
den Eh nicht verachtet. Dieser 2H dürfte auch hier — was vor
allem durch den Parallelismus zu Dirr deutlich wird — der sozial
Arme sein. Leider ist an dieser Stelle der Text zerstört, so daß
der Grund für Gottes Handeln, das offenbar im Gegensatz zu dem
der Menschen steht, nicht recht ersichtlich wird. Deutlich wird
nur, daß dieser Grund in Gottes nnaj zu suchen ist.

III. Die Einstellung zum Vermögen

Ein genaues Bild über die Einstellung der Sekte von Chirbet
Qumran zur Armut läßt sich nur dann gewinnen, wenn man sich
nicht auf die hebräischen Termini für «arm» und «Armut»
beschränkt, da diese in der Qumransekte offenbar mehr im übertragenen

als im wörtlichen Sinne verstanden wurden. Man muß daher
auch alle Äußerungen berücksichtigen, die das Schrifttum von
Qumran über Vermögen und Reichtum aufweist.

In unserer Literatur findet sich als hebräisches Äquivalent für
«Vermögen» und «Reichtum» neben p3p 1 QH X, 25 und dem wenig
profilierten aap» 1 QM XII, 12 nur pH, und zwar

1 QpHb VI, 1; VIII, 11 (bis). 12; IX, 5. 6; XII, 10 (außer in den

Textzitaten).
1QS I, 12.13; III, 2; V, 2.3.14.16.20; VI, 17.19.22.25; VII,

6.25; VIII, 23; IX, 7.8(ter).22; X, 19; XI, 2.

1 QH X, 23(?); XIV, 20; XV, 23.
1 QSb III, 19.

203



1Q27 1 I, 11; 1 II, 6.

4 QpNah 1120.

Im Habakukkommentar, VIII, 10.11, wird gesagt, daß der gottlose

Priester Gott verließ und Seine Gebote verwarf um des Reichtums

willen. «Er raubte und sammelte Vermögen der
Gewaltmenschen, die sich gegen Gott empört hatten. » Schwere Schuld lud
er in den Augen des Verfassers dieser Schrift auch dadurch auf
sich, daß er «Völkerreichtum» nahm (VIII, 12). Hier wird aber
wohl weniger der Ton auf pn gelegt als vielmehr darauf, daß er
mit Nichtjuden in Beziehungen trat. In ähnlicher Weise äußert
sich der Ausleger auch noch in IX, 5.6 und der Verfassers des

Nachumkommentars aus Höhle 4, Zeile 11, über die Priester
Jerusalems allgemein.

In XII, 10 wird der QTPDN pn erwähnt, den der gottlose Priester
raubte. Leider lassen sich über die Art dieses Vermögens keine

Angaben machen. Allein die Tatsache, daß die Sekte auch ihrerseits

]in besaß, zeigt, daß pn keineswegs nur negativ verstanden wurde.
In diesem Falle hätte man nicht vom ü'JVaK pn gesprochen.

Ähnliche Beobachtungen lassen sich auch im Sektendokument
machen. Alle, die sich für Gottes Wahrheit willig zeigen, sollen all
ihr Wissen, Können und ihr Vermögen in die Gemeinschaft Gottes
bringen (I, 11.12). Letzteres wird aber erst nach beschlossener
Aufnahme des Bewerbers dem Vermögen der Sekte zugeschlagen
(VI, 17-20). Erst dann gehören die Sektenmitglieder der Gemeinschaft

mit ihrem Vermögen voll an (V, 2; VI, 22). Über dieses

Vermögen, das an den "ipna abzuliefern ist (VI, 19. 20), entscheiden
die «Söhne Aarons» (IX, 7. 8).

In VI, 24.25 wird die Strafe des Ausschlusses «von der Reinheit
der vielen» auf ein Jahr mit Herabsetzung der Lebensmittelration
um ein Viertel über den verhängt, der falsche Angaben bezüglich
des Vermögens macht. Man vergleiche zu dieser Stelle auch die

Perikope von Ananias und Saphira Act 5,1-11.
In VII, 6-8 wird bestimmt, daß derjenige, der mit dem

Vermögen der Gemeinschaft fahrlässig umgeht, dieses W)"0 — wohl

20 J. M. Allegro, JBL 75 (1956), S. 89—95.

204



im Sinne von «mit seiner Person» zu verstehen — ersetzen muß.
Sollte er dazu nicht imstande sein (IT PiPn), muß er 60 Tage büßen.

Streng sonderte sieh die Sekte vom Vermögen Andersdenkender
ab. So darf einer, der in die Gemeinschaft einzutreten verschmäht,
auch sein Vermögen dieser nicht übergeben (III, 2). Ebensowenig
darf sich ein Sektenmitglied mit Andersdenkenden in Vermögensdingen

einlassen (V, 14-20; IX, 8.22). Nicht einmal deren
Gastfreundschaft — so ist doch wohl V, 16 zu verstehen — darf in
Anspruch genommen werden, wenn die Leistungen nicht bezahlt
werden. Denn ihr Vermögen ist unrein (V, 20) und gewaltsam
erworben (X, 19; XI, 2; vgl. auch Hen. 94,7.8; 97,8-10.) Nach
solchem Vermögen aber soll das Sektenmitglied nicht trachten (X, 19).
Ähnlich äußert sich auch der Beter in den Hodajoth X, 23; XV, 2321.

IV. Die Bewertung der « Armen» im Schriftum von Qumran

1. Die Bewertung der Armut im Sinne eines asketischen Ideals

Wie wir gesehen haben, lehnten die Mitglieder der Sekte von
Chirbet Qumran Vermögen und Reichtum nicht geenrell ab. Sie
besaßen selbst ein gemeinsam verwaltetes Vermögen (1QS IX,
7. 8), zu dem jeder einzelne sein Teil beizutragen hatte. So übergab
der neu in die Gemeinschaft Aufgenommene sein Vermögen der
Sekte (1 QS I, 11.12; V, 2. 3; VI, 22), wie auch sonst jedes Mitglied
seinen Arbeitsverdienst dem Aufseher über die Arbeit ablieferte
(1 QS VI, 19.20; CD 18,1.2.)

Auf Grund des vorliegenden Materials muß man annehmen, daß
in der Sekte von Chirbet Qumran Gütergemeinschaft geübt wurde22.

Allerdings wird nirgends davon gesprochen, daß der neu
Aufgenommene zur Abgabe seines Vermögens und damit zu einem Leben
in persönlicher Besitzlosigkeit verpflichtet war. Ebensowenig finden
sich Anhaltspunkte dafür, daß die Gemeinschaft in persönlicher

21 Vgl. hierzu auch S. Segert: Die Gütergemeinschaft der Essäer, Studia
antiqua Antonio Salac septuagenario oblata, Prag 1955, S. 66—73 (besonders

70 ff.).
22 Vgl. auch Segert, a. a. O., S. 70f.

205



Armut und Anspruchslosigkeit ein erstrebenswertes asketisches
Ideal sah. Außerdem bleibt unsicher, inwieweit die Bestimmungen
über die Ablieferung des Vermögens für alle Mitglieder unbedingt
verbindlich waren. Ihre Verbindlichkeit wird ja schon dadurch in
Frage gestellt, daß sie eo ipso nur für diejenigen gelten konnten,
die im Besitze von Pn waren. Das dürfte aber kaum bei allen in
die Gemeinschaft Eintretenden der Fall gewesen sein.

Ganz einhellig sind die in den verschiedenen Handschriften vom
Toten Meer anzutreffenden Äußerungen über Vermögensabgabe
und Gütergemeinschaft nicht. So lassen sich neben streng «monasti-
schen» Anschauungen auch solche finden, denen eine gewisse
Freizügigkeit eignet. Schubert möchte deshalb annehmen, wie er mir
kürzlich mitteilte, daß es — wenn man so sagen darf — «monasti-
sche» und «nichtmonastische» Mitglieder innerhalb der Sekte
gegeben habe, wobei zu den letzteren dann auch die verheirateten
Essener zu rechnen wären. Dieser Gedanke scheint mir durchaus

erwägenswert zu sein; allerdings hielte ich es für verfehlt, wollte
man nun gleich einen monastischen und einen nichtmonastischen
Zweig innerhalb der Qumransekte konstruieren.

Gewisse Parallelen zu den Gepflogenheiten der christlichen Ur-
gemeinde, wie sie uns Act. 4, 32-37 bezeugt sind, dürften bestehen.

Act. 4,32 sagt ausdrücklich, daß das Vermögen des einzelnen Gemeindegliedes

weiterbestand, vgl. 5,4; 12,12. Die Besitzer verzichteten lediglich
ihren Glaubensbrüdern gegenüber auf ihre Eigentumsrechte. Sie verkauften,
wenn es nötig wurde (Impf.). Die beispielhafte Erwähnung des Barnabas
vs 36f. läßt vermuten, daß ein derartiges Verhalten nicht allzu häufig war.
In vs 32. 34 hat Lukas offensichtlich verallgemeinert. Es ist durchaus möglich,

daß die christliche Urgemeinde hierbei vorgefundene Ordnungen
übernommen oder nachgeahmt hat23.

2. Armut als Gnadenstand

Wenn sich auch keine ganz zuverlässigen Angaben darüber
machen lassen, wie weitgehend die Gütergemeinschaft im Qumran im
einzelnen geübt wurde, so kann doch mit aller Sicherheit gesagt
werden, daß die Sekte in ihrer Gesamtheit auf jeden Fall Bereit-

23 Vgl. hierzu E. Haenchen: Die Apostelgeschichte, 10. Aufl., Göttingen
1956. Dort weitere Literaturangaben.

206



Schaft zum Verzicht auf Vermögen und vielleicht auf irdische
Güter überhaupt von ihren Mitgliedern forderte. Das geht aus den

Bestimmungen im Zusammenhang mit der Ablieferung des

Vermögens (1QS I, 11.12; V, 1-3; VI, 13-23), die jedesmal mit 3TI
«sieh willig beweisen; freiwillig etwas tun, freiwillig geben» eingeleitet

werden, ebenso hervor wie aus der immer wieder zum
Ausdruck gebrachten Ablehnung unrechtmäßig erworbenen
Reichtums24. Darüber hinaus wäre auch die oben eingehender besprochene

Stelle 1 QM XIV, 7 mit der Erwähnung der nn 'US? zu nennen.
Daß die Sekte etwa nur Armut in übertragenem Sinne, also eine

Art spiritualisierte Armut gekannt habe, läßt sich aus den
vorliegenden Texten nicht beweisen.

Vor allem aus der Kriegsrolle25 und den Hodajoth26 geht hervor,
daß sich die Armen von Qumran ihrer bevorzugten Stellung vor
Gott durchaus bewußt waren: Gott nimmt Sich ihrer besonders

an und steht ihnen jederzeit bei; selbst das Böse kommt aus Seiner
Hand, weil Er sie dadurch reinigen will (1QH V, 15.16). Infolge
dieses Auserwählungsbewußtseins vertraten die Sektenmitglieder
die Ansicht, daß ihnen eine heils- und endgeschichtliche Bedeutung
zukomme (vgl. 1 QS III, 5-12; VIII, 10). Sie fühlten sich als die

von Gott Erwählten und mit der Ausübung besonderer Funktionen
Betrauten. Wohl in erster Linie um dieser Aufgabe willen dürfte —
obgleich nirgends expressis verbis davon gesprochen wird — die
Gemeinschaft von ihren Mitgliedern Bereitschaft zur Armut
gefordert haben. Denn die Sekte hatte erkannt, daß im Reichtum
und Vermögen ernste Gefahren für den liegen, der sich in den Dienst
der kommenden Endzeit, des kommenden Gottesreiches stellen
will, da er immer in der Versuchung steht, davon abhängig zu
werden27. Nur wer frei von derartigen Bindungen ist, ist auch frei
für die Aufgaben, die ihm Gott in der letzten Zeit zuweisen wird.

24 lQpHb VIII, 10-12; 1 QS III, 2; V 14-20; IX, 8.22; X, 19; XI, 2;
1 QH X, 23 (?); CD 8, 17. 18; Hen. 63,10.

25 XI, 9, 13; XIII, 14; XIV, 7.
26 II, 34; V, 15.16; XVIII, 14.
27 Vgl. lQpHb VIII, 10. 11; 1 QS X, 19; XI, 2; 1 QH X, 23ff. (î); XIV,

20; XV, 23. Mt. 6,24. Mc. 10,21-25 u. Par. L 16,13. Hen. 94,7.8; 97,8-10.
CD 6,16.

207



Wer die Bereitschaft zur leiblichen Armut aufbringt, ist von
Gott zu dieser Willigkeit begnadet. Glieder der Gemeinschaft kann
daher nur der von Gott Erwählte werden28. Deshalb kann man wohl
mit Recht die in Qumran geforderte und geübte Armut, wie sie

sich in ähnlicher Weise später auch in der christüchen Urgemeinde
findet, als einen Gnadenstand, als «charismatische Armut»
bezeichnen. Von daher dürften auch Wendungen wie mnnD TPölO
TDS? ,S7"nö oder "Tön TVöN ihren tieferen Sinn erhalten.

3. Der eschatologische Hintergrund

Die ganze hier aufgeworfene Frage bleibt unverständlich, wenn
man sie isoliert von der starken eschatologischen Konzeption der
Sektenlehre betrachtet. Auf diese ausführlicher einzugehen, dürfte
aber an dieser Stelle zu weit führen. Deshalb möchte ich mich auf
einige Hinweise beschränken.

Nach den Anschauungen der Sekte steht die Endzeit vor der
Tür und mit ihr die letzte große Auseinandersetzung mit Belial
und seinen Anhängern, in der den Sektenmitgliedern eine
entscheidende Funktion zukommt (vgl. 1 QM XI, 9.13; XIV, 7(?)).
Wenn daher Segert29 — und in ähnlicher Weise nach ihm Kuhn30 —
lediglich behauptet, die essenische Gemeinschaftsordnung stelle als
Ziel des Gemeinschaftswesens die Trennung von den Bösen fest,
was auch der streng dualistischen Grundlage des Essenismus
entspräche, dürfte er dem Anliegen der Sekte nicht voll und ganz
gerecht werden. Hierbei wird m. E. das im Qumranschriftum deutlich
zum Ausdruck kommende starke eschatologische Moment nicht
genügend berücksichtigt. Man darf nicht übersehen, daß die Absonderung

der Gemeinschaft und die in ihr geübte Heiligung in engem
Zusammenhang mit dem Glauben an das kurz bevorstehende Ende
der Zeit stehen. Das Sektenmitglied, also der Arme und Demütige,
der wegen seines unerschrockenen Bekenntnisses zum Willen

28 Vgl. lQpHb X, 13; 1QS I, 4; IV, 20.22; VIII, 6; IX, 14; XI, 7;
1 QM X, 9; XII, 1.4.

28 A. a. O., S. 7Iff.
30 Artikel «Askese — III. IV», in RGG3 I, S. 641—644.

208



Gottes31 von seinen Widersachern verfolgt wird32, wird dann der
überlegene sein. Er wird dann, frei von allen irdischen Bindungen,
auch frei sein für die entscheidenden eschatologischen Aufgaben,
für die ihn Gott ausersehen und erwählt hat.

Aber Gott bekennt Sich zu ihm auch schon jetzt — eben weil
Er ihn erwählt hat —; Er erlöst ihn schon jetzt aus der Finsternis33.
Hinter allem, was ihm hier widerfährt, steht letztlich Gott selbst,
um ihn dadurch zu läutern und für Seinen Bund zu bereiten
(1 QS IV, 20; 1 QH V, 15.16 u. ö.).

So wird dem ]V3N, dem nsH TM (1 QS IX, 14), dem Gesegneten
Gottes (4 QpPs37 II, 10), schon jetzt in der dem Ende vorausgehenden

Übergangszeit das Heil zuteil (1QM XIII, 14). Seine Armut
und das ihm widerfahrende Heil bedingen einander, das eine
erscheint als das Korrelat des andern. Findet er sich nicht bereit,
die Armut auf sich zu nehmen, also einer der DTP3N zu werden,
dann kann er auch das Heil nicht erlangen (1QS IV, 12). Widerfährt

ihm aber nicht das Heil, die erwählende Barmherzigkeit
Gottes, dann ist er gar nicht fähig, ein )T:iN zu werden So findet
sich hier bereits eine Anschauung vorgebildet, die durch Jesus
dann zur vollen Entfaltung gebracht wurde und sich in Mt. 5, 3

in der klassischen Formulierung findet: MarAqioi oi Ttxojyoi xü> jtve-

v/iaxi öxi avxmv èaxiv fj ßaaiXeia xeov ovoavœv.
Dieses für die Sekte wie auch für das Urchristentum bezeichnende

«eschatologisch ausgewogene Gleichgewicht34» wird dann
allerdings am Ende der Zeit auch sein Ende finden.

31 lQpHb VIII, 1; 1 QS I, 7; V, 1.7-11; IX, 13 u. ö.
32 lQpHb XII, 6; 1 QH II, 32; 4QpPs 37 in JBL 75 (1956), S. 89ff.
33 1 QM XI, 9; 1 QH II, 34; III, 19; V, 5ff. 14.18. 20 u. ö.
34 Vgl. E. Lohmeyer a. a. O.

209


	Die Bedeutung der Armut im Schrifttum von Chirbet Qumran

