Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Die Bedeutung der Armut im Schrifttum von Chirbet Qumran
Autor: Kandler, Hans-Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961078

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961078
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE BEDEUTUNG DER ARMUT IM
SCHRIFTTUM VON CHIRBET QUMRAN

Von Hans-JoacHiM KANDLER, Leipzig

1. Vorbemerkungen iiber die Beurteilung der Armut im Alten Testament

Bereits im Alten Testament nimmt die Auseinandersetzung mit
dem Problem der Armut einen breiten Raum ein. Ein Erfassen
dieses Problems wird vor allem dadurch erschwert, daf im Alten
Testament nicht nur eine vielschichtige, innerhalb griBerer Zeit-
riume entstandene Uberlieferung vorliegt, sondern auch mehrere
hebriische Worter fiir unser deutsches Wort «arm» verwendet
werden. Diese Worter lassen sich aber in ihrer Bedeutung nicht
ganz festlegen, sondern sie variieren sehr stark, so daf} ein und das-
selbe Wort fiir einen unfihigen und daher armen Menschen ebenso
gebraucht werden kann wie fiir einen Frommen, der seinerseits
nicht einmal unbedingt arm sein muB.

Deshalb wiirde es zu weit fithren, wollten wir hier auch nur den
Versuch unternehmen, den alttestamentlichen Befund auf engstem
Raume darzustellen!. Es mag ein Hinweis darauf geniigen, daB
sich alle alttestamentlichen Aussagen iiber die Armut zwischen
zwei Extremen bewegen. Auf der einen Seite steht die Weisheits-
literatur, die fast ausschlieBlich die Armut als ein selbstverschul-
detes Ubel oder auch als Strafe Gottes ansieht. Auf der anderen
Seite aber findet sich in den geschichtlichen und prophetischen
Teilen des Alten Testaments ein starkes Eintreten fiir die Armen,
die Anerkennung ihres Rechtes und der Notwendigkeit, ihnen zu
helfen, da ja auch sie Glieder der unter Gottes Bund stehenden
Gemeinschaft sind.

! Dazu vgl. H. Bruppacher: Die Beurteilung der Armut im Alten Testa-
ment, Zirich 1924. A. Kuschke: Arm und reich im Alten Testament mit
besonderer Beriicksichtigung der nachexilischen Terminologie, Diss. GieBen
1939, ZAW 57 (1939), S. 31—57. A. Gelin: Les pauvres de Yahvé, 1953.
V. d. Ploeg: Les pauvres d’Israsl et leur piété, OTS 7 (1950), S. 236—270.
Dort auch weitere Literaturhinweise.

193



Dieses Eintreten fiir die Armen ist nicht ohne Einfluf} auf eine
spiter zu beobachtende Entwicklung geblieben. Vor allem in der
nachexilischen Literatur kann man feststellen, daf8 sich die Auf-
fassung und Beurteilung der Armut zumindest in gewissen Kreisen
weitgehend gewandelt hat. Armut ist nun nicht mehr nur ein rein
sozialer, sondern beinahe schon ein religiéser Begriff. Daher werden
weithin «arm» und «fromm» gleichbedeutend 2. Auffallend ist dabei,
dafl trotz dieses Bedeutungswandels dem Alten Testament ein
Armutsideal im materiellen Sinne fremd geblieben ist.

I1. «Arm» und « Armut» im Schrifttum von Qumran

Der in der nachexilischen Literatur zu beobachtende Bedeutungs-
wandel des Begriffes Armut, der sich auch im Schrifttum von
Qumran zeigt, mag durch das Vorhandensein mehrer Aquivalente
fiir «carm» im Hebréischen ermdéglicht worden sein. Bemerkenswert
ist jedenfalls, daf} sich eine derartige Verschiebung nur bei einem
Teil dieser Worter, namlich bei 1rax, 21w und %78, feststellen liaSt.

Es sind fast ausschlieBlich auch nur diese Worter, die im Schrift-
tum vom Toten Meer — jedenfalls soweit uns dieses bisher bekannt
ist — Verwendung finden. So sind zu belegen:

mrax: 1 QpHb XII, 3. 6. 10; 1QM XI, 9. 13; XIII, 14; 1QH II,
32; II1, 25; V, 16. 18. 22; £16, 3; 4QpPs37 1, 9; 11, 10.

2y bzw. uy: 1QM X1V, 7; 1QH I, 36; I1, 34; V, 13. 14. 21. 22(?%);
XVIII, 14; 1QSb V, 22; 1Q45 f1,1; 2, 2; 4QpPs37 I, 8.

my: 1QH £18, 4.

Von den Wértern, die den Bedeutungswandel nicht vollzogen
haben und daher — wenigstens im Alten Testament — ihren rein
sozialen bzw. sozialokonomischen Charakter beibehalten haben,
finden sich in unserer Literatur noch

Tonp: 1QH XV, 16 und

¥ (von v): 1QH II, 34; V, 14. 20; (4QpPs37 1I, 5 ist von
I w9 abzuleiten).

2 Z.B. Nu. 12,3. Is. 61,1. Zph. 2,3; 3,12. Zch. 9,9. Ps. 18,28; 37,11;
68,11; 76,10; 149,4. Prv. 3, 34.
8 Vgl. hierzu vor allem Kuschke, a. a. O., S. 44ff.

194



1. AR

Derivat von j3aR «wollen, begehren, willig sein» mit den Bedeutungen:
a) «diirftig, arm», mit Ausnahme von Dt 24,14 immer von israelitischen
Armen gebraucht; b) «elend, ungliicklich, unterdriickt». Oft in Verbindung
mit Y. Is. 14,30 schon mit dem Nebenbegriff des frommen Dulders, &hn-
lich auch Ps. 40, 18; 86,1 u. 6.

Vgl. auch P. Humbert: Le mot biblique «byon», in RHPR 32 (1952),
S. 1—6.

Im Habakukkommentar treten uns oaR als eine bestimmte
GréBe entgegen. Wie aus XII, 1-5 hervorgeht, sind mit diesen
AR a) der Rat der Vereinigung und b) die Einfaltigen Judas
gemeint. Elliger? stellt fest, dafl das Wort o' ax ohne Artikel eine
Bezeichnung fiir eine mehr oder weniger scharf umrissene Gruppe,
aber weder terminus technicus noch Name sei. In ihnen vermutet
er den weiten Kreis der Anhénger, der «Stillen im Lande», die aus
den Psalmen bekannt sind. Molin® meint, die «Armen» gehirten
wohl an und fiir sich den benachteiligten Schichten an, aber dariiber
hinaus hitten sie sich auch freiwillig der Armut verschrieben. Im
Habakukkommentar wird iiber diese o"aR nur soviel gesagt, daf
der gottlose Priester — auf den niher einzugehen hier zu weit
filhrte — sich an ihnen vergangen hatte. Worin dieses Vergehen
bestand, a8t sich nicht mehr genau feststellen, aber aus XII, 6
wird deutlich, dal} es dabei um die Existenz der Gruppe gegangen
sein mul3. Ob es sich aber um den XII, 10 erwihnten Raub des
Vermggens oder eine unabhéngig davon durchgefiihrte blutige Ver-
folgung handelte, muf3 dahingestellte bleiben.

Aus XTI, 10 ergibt sich — wie auch schon aus XII, 3. 4 —, daB3
es sich bei den oaR nicht um «Arme» im sozialen Sinne gehandelt
haben kann, da man bei diesen kein Vermogen sucht. Der Text
spricht aber davon, dafl der gottlose Priester den mnrax nn ge-
raubt habe. Wie man sich diesen Raub vorzustellen hat, lift
unsere Stelle offen. Elliger, S. 223, vermutet, dal der gottlose
Priester entweder von den Renitenten Geldstrafen einzog oder doch

4 K. Elliger: Studien zum Habakuk-Kommentar vom Toten Meer,
Tibingen 1953, S. 87.
5 G. Molin: Die Séhne des Lichtes, Wien 1954, S. 92.

195



wenigstens die Giiter derjenigen konfiszierte, die ihre Heimat ver-
liefen, um seiner Gewalt zu entgehen.

In der Kriegsrolle liegen die Dinge &dhnlich. Auch hier sind die
oraR keine klar umrissene Gréfle. Wie dort wird auch hier das
Wort nur im Plural verwendet. Besonders wichtig ist ihre Er-
wihnung in XI, 9. Sie werden dort fonyTo "m"aR «Arme Deiner
Erlosung» genannt. Diese Formulierung findet sich innerhalb eines
Gebetes: Gott wird gepriesen als der, der sie — die ouraR — zu
einen Werkzeugen gemacht hat, indem Er durch ihre Hand die
Scharen Belials fillt. Auf Grund dieser Stelle will Schubert® schlie-
Ben, dal} es sich bei den @Ak von Qumran um eine Art «charis-
matische Armut» gehandelt haben muB.

In XI, 13 — noch innerhalb des Gebets — erscheinen die graR
noch einmal. Es hei3t dort: «In die Hand der Armen wirst Du die
Feinde (?) aller Liénder ausliefern.» Man kann natiirlich auch
«durch die Armen...» iibersetzen, doch fehlte dann ein Objekt.
Parallel zu den a"aR erscheinen die 99y *y10. Rein textlich ge-
sehen kann es sich dabei um zwei verschiedene Gruppen handeln.
Es ist aber wahrscheinlicher, daf hier ein beabsichtigter Parallelis-
mus vorliegt, der fiir dieselbe Gruppe zwei Ausdriicke gebraucht.
Da aber von den ou1aR in {ibertragenem Sinne gesprochen wird,
muf} das auch bei den 95y *¥1> der Fall sein: «die sich (vor Gott)
in den Staub Beugenden», die « Demiitigen».

In XIII, 14 werden die oraR als diejenigen bezeichnet, mit
denen «die Hand Deiner (Gottes) Heldenkraft ist». Dall Gottes
unvergleichliche Heldenkraft mit «Armen» sei, kann aber doch
wohl nur so verstanden werden, dafl die Sektenmitglieder sich
selbst mit diesen « Armen» identifizierten.

Besonders deutlich wird dies in den Hodajoth. Da 1"aR @Bl in
1QH II, 32 parallel steht zu *wo1 in II, 31, kann man den Betenden
bzw. Meditierenden” mit dem jrax identifizieren. Der raR aber

¢ In Judaica 11 (1955), S. 225, Anm. 34.Vgl. ferner D. Flusser in: Zion 19
(1955), S. 93 (hebr.). '

7 Hierzu siehe H. Bardtke: Das Ich des Meisters in den Hodajoth.
Wissensch.Ztschr. der Karl-Marx-Univ.Leipzig 6 (1956/57),Ges.-u.Sprachwiss.
R.H. 1, S. 93—104. G. Molin: Die Hymnen von Chirbet Qumran, Vorder-
asiat. Stud. (Festschr. V. Christian), Wien 1956, S. 74—82.

196



ist der einzelne aus der Schar der oan. Es ist die Absicht seiner
Gegner, der 215 "%*%n und der np®n w7, sein Blut zu vertilgen,
ihn zu vernichten, vgl. 1QpHb XII, 6. Diese Vernichtung soll
nonTay Yy geschehen. Ob hierbei die Erinnerung an ganz reale
Geschehnisse zugrunde liegt (vgl. 1QpHb XI, 4-6) oder ob diese
Stelle nur bildlich zu verstehen ist, geht aus dem Text nicht hervor.

Uber die Bedeutung von fanT1ay 2% in IT 33 ist man sich nicht ganz
einig. So iibersetzt z. B. Bardtke®: «auf den dir geltenden Dienst», Molin?
dagegen: ¢«weil er (der Arme) Dir dient», was mir richtiger zu sein scheint.
Moéglicherweise kann man diese Stelle aber auch so verstehen, daB die
(Jerusalemer ?) Gegner den Beter (man kénnte eventuell an den Lehrer der
Gerechtigkeit denken) entweder im Rahmen eines Gottesdienstes umbringen
wollen (vielleicht nur moralisch «fertig machen») oder daB sie ihn umbringen
wollen, um damit Goit einen Dienst zu erweisen, vgl. 1 QH II, 21. Midrasch
Nur XXT zu Nu25,13. J 16,2: gAl’ &pyerar dga Wva mdc 6 droxrelvas duag
d6&n Aarpelav mpoopépeaw @ ded. Der kultische terminus technicusi 1Ay ent-
spricht dem griechischen Aatpeial®.

In III, 25 wird von dem J1aR, dem von Gott aus der Gewalt
der Finsternis Erlosten, gesagt, daf seine Seele unter Verwirrung
und Verderben wohnte (oder wohnt?). Wenn man mit ‘Bardtke!!,
ITI, 23-25 als einen Riickblick des Beters auf sein friiheres Leben
versteht, dann bedeutet das, dall schon damals seine Wwpi eine
max wol war, die sich zwar in einem verderblichen Zustande
befand, aber eben doch daraus erlost werden sollte. pran wére
dann im Hinblick auf das gewihlt, was dem Beter schon damals
von Gott vorherbestimmt gewesen war: einer der o"aR zu werden,
vgl. 1QS III, 20-26; IV, 15-26. Will man aber aus dieser Stelle
herauslesen, daf3 der Beter auch jetzt noch unter Verwirrung und
Verderben steht, 23-25 also nicht Riickblick auf sein vergangenes
Leben wire, dann bekdme jrar die Bedeutung eines Frommen,
der sich noch in all der Verwirrung und Verderbnis dieser Welt

8 ThLZ 1956, Sp. 591.

9 Die Sthne des Lichtes, S. 35.

10 Vgl. auch I. Elbogen: Der jiidische Gottesdienst, 3. Aufl., Frankfurt
a. M. 1931, S. 4. H. Strathmann: Artikel Aargela, in ThWNT IV, S. 58—66.

11 H. Bardtke: Die Handschriftenfunde am Toten Meer, Berlin 1952,
S. 163.

197



befindet, aber sein ganzes Streben darauf richtet, sich davon rein
zu halten, vgl. J 15, 19; 17, 15.

Aus V, 15.16 geht hervor, dal Gott hinter allem gestanden
hatte, was dem 1rax widerfuhr, um ihn dadurch siebenfach zu rei-
nigen. Die Aussage von V, 5, dal Gott den Beter nicht verlassen
habe, und von V, 6ff., dal Gott ihn errettet habe, wird hier noch
iiberboten: Gott hat den prax auch in all diese Bedringnis hinein-
gefiithrt. Er erscheint demnach als der Herr auch iiber das Base,
vgl. 1QS III, 25. Aber er lif3t den «Armen» nicht im Verderben,
sondern fiihrt ihn wieder heraus und schenkt seiner Seele die Ruhe
1QHYV, 18. Deshalb werden die o"ax V, 22 auch als 7on "nmax
«Arme der Gnade» bezeichnet.

In diesem Zusammenhang sind noch die Belegstellen aus dem
Kommentar zu Psalm 37 aus Hohle 412 zu nennen. In I, 9 werden
die o"aR den o™y des biblischen Textes (Ps. 37, 11) gleichgesetzt.
Die Aussagen des Kommentars iiber die Armen bleiben wegen
Textverlustes dunkel.

Aullerdem bereitet nyn an dieser Stelle Schwierigkeiten. Nach den
Worterbiichern heif3t es «Fasten, Kasteien», was aber hier keinen rechten
Sinn geben will. Allegro!® iibersetzt deshalb: «...who accept the Season
of Affliction» und bemerkt dazu: «It is doubtful whether n"1vn has the later
technical significance of a ,time of fasting, since the following *fp 2191 19N
implies real affliction from outside.»

In Kolumne II, Zeile 10, wird von der o"axs nIy gesprochen.
Thre Erwahnung ist durch 1wman (fir MT ro92an, Ps. 37, 22) ver-
anlaB3t. Die omrax sind die Gesegneten Gottes.

Von Interesse ist auch, dafl die Wendung jraxy 1w von Ps. 37, 1414
auf «den Priester» und die Manner seiner Versammlung, an die
die Gottlosen Ephraims und Manasses Hand anlegen wollen, aus-
gedeutet wird.

Zusammenfassend 1Bt sich sagen, daf} die @mak in dem vor-
liegenden Handschriftenmaterial als eine ganz bestimmte Grole
auftreten, wenn nicht sogar als eine fest umrissene Gruppe. Man
darf aber nicht soweit gehen, in o2k den Namen der Sekte sehen

12 J, M. Allegro PEQ 86 (1954), S. 69—75; JBL 75 (1956), S. 89—95.
13 J. M. Allegro PEQ 86 (1954), S. 72.
11 JBL 75 (1956), S. 89—95.

198



zu wollen. Gewisse Unterschiede in ihrer Darstellung sind zwischen
den einzelnen Handschriften allerdings nicht zu verkennen. Diese
kénnen durch deren verschiedene Abfassungszeit verursacht sein.
Ebensogut ist es aber moglich, daBl der verschiedene Inhalt der
einzelnen Qumranschriften zu dieser Unterschiedlichkeit gefiihrt
hat. Es fallt auf, daB die omar im Sektendokument nicht erwidhnt
werden.

Keine der angefiihrten Stellen bietet einen Anhaltspunkt dafiir,
dal es sich bei den o"ax um Arme im sozialen Sinne handelt.
Man wirdjprax vielmehr im Sinne von Is. 14,30, Ps. 40,18 u. a. zu
verstehen haben.

2.9

Derivat von II 11y «eine niedrige Stellung einnehmen» mit den Bedeu-
tungen: a) im Gesetz: wer keinen eigenen Grundbesitz hat, von Not nieder-
gedriickt ist, daher «arm, elend»; ebenso in der religiosen Sprache, von den
Frommen und von Israel gebraucht; b) «demiitig», subst. der Dulder, geist-
lich Elende.

Fraglich ist, ob 11¥ als eigenes Wort neben "J¥ anzusehen ist. Es ist eben-
falls Derivat von II MY mit den Bedeutungen: a) sich (Gott und Seinem
Willen) unterordnend, «gering»; daher b) «demiitig, sanftmiitigs.

Vgl. auch H. Birkeland: ‘ani und ‘anaw in den Psalmen, Oslo 1933. —
P. A. Munch: Bemerkungen zu den %™y und R'¥¥7 in den Psalmen, in:
Le Monde Oriental 36 (1930). — A. Kuschke: Arm und reich im Alten
Testament mit besonderer Beriicksichtigung der nachexilischen Termino-
logie, Diss. GieBBen 1939, ZAW 57 (1939), S. 31—57. — S. Mowinckel: Psal-
menstudien I, Oslo 1923, S. 116ff.

In den Handschriften vom Toten Meer lassen sich "y und
WY nicht unterscheiden. Es sind dort also beide Worter als eines
zu behandeln.

In der Kriegsrolle findet sich *1% nur einmal in der Verbindung
m9 My «freiwillig Arme» (XIV, 7).

m bedeutet nicht nur «Geist, Hauch» schlechthin, sondern kann auch
in bezug auf den Willen oder den Entschlufl aufgefaBt werden, vgl. Ex. 35,
211, Jr. 51, 1. Hagg 1, 14. Ps. 51, 14. Esr. 1,1.5. 1 Chr. 5,26. 2 Chr. 21, 16;
36, 22. Deshalb kann man y9 *11% auch mit «Arme im Willen», also «Arme
mit innerer Zustimmung, freiwillig Arme» iibersetzen, vgl. 1QS I, 11.12;
V 2.3; VI 19-23. Dafiir spricht auch die Ubersetzung von M1 'ROT (Ps. 34,

15 Verbessere Gesenius: Hebr. Worterbuch, 17. Aufl., 1954, S. 749b,
Zeile 25, Ez. 35,21 in Ex. 35, 21.

199



19) in der LXX tanmewodc @ mwevpare und die éhnliche Wendung rameiwos
Tfj xapdig Mt. 11,29. Im NT begegnet uns 1" "y wortlich iibersetzt als
nrwyol T mvevpate Mt. 5, 3.

In dieser Formulierung kommt lediglich der Widerspruch gegen
den Reichtum und gegen irdische Gewalt zum Ausdruck. Daf} die
"y M9 die irdischen Giiter als solche abgelehnt hitten, 1iBt sich
aus dieser Wendung nicht erkennen.

Andererseits darf man sich durch die Verbindung mit m9 auch
nicht dazu verleiten lassen zu meinen, die hier genannten o™y
iibten eine Art spiritualisierter Armut. m=9 bedeutet ebensowenig
wie das griechische mveua den Verstand oder den Gegenstand des
Erkennens, sondern vielmehr den Willen, die Zustimmung. Die
“I¥ M9 ebenso wie die mrwyol T@ myveduare in Mt. 5,3 sind die zu
leiblicher Armut Willigen. In beiden Ausdriicken findet sich eine
Bejahung des Armseins. Entscheidend ist aber nicht der Mangel
an adubBerer Habe, sondern «der innere Sinn, der mit den Giitern
dieser Welt nichts zu tun haben will, sondern auf die Freiheit von
allen Giitern, auf das Bettlertum sich richtet und darin auf die
Seligkeit’ der kommenden Welt16».

An der vorliegenden Stelle scheint den m=9 "1y eine Funktion
iibertragen zu sein, die mit dem «Aufreiben der gottlosen Volker»
durch die 799 "2»n am Ende der Zeile 7 in irgendeinem Zusam-
menhang stehen mufl. Leider ist das in Frage kommende Zeilen-
stiick zerstort.

In den Hodajoth wird der %w weniger deutlich charakterisiert
als der Prax.

In II, 34 wird tber ihn gesagt, dall Gott seiner Seele geholfen
habe. Dabei ist die Zusammenstellung von " mit 9 bemerkens-
wert. w1 1Y von I1, 34 steht in Parallele zu *w91 in 11, 35. Der Beter
bezeichnet sich also nicht nur als |Pax — wie wir oben gesehen
hatten —, sondern auch als "1¥ und als ©.

In dhnlicher Weise wird auch V, 14 von der w91 "1y wb1 gespro-
chen.

16 E. Lohmeyer: Das Evangelium des Matthéus, hg. von W. Schmauch,
Gottingen 1956. Dort auch weitere Literaturhinweise. Ferner K. Schubert:
Bergpredigt und Texte von En Fesha, Tub. Theol. Quartalschr. 1955,
S. 320—337.

200



Die beiden angefiihrten Stellen 1 QH II,34; V 14 zeigen, daf hier mog-
licherweise die Unterschiede zwischen den einzelnen Termini fiir «army
nicht mehr empfunden werden. Aber man muB auf Grund dieser Stellen
nicht zu diesem Schlusse kommen.

In 1QH XVIII, 14 werden die "y als die Empfinger der Heils-
botschaft hingestellt. Dabei findet sich in der Wendung =wa®
D"y ein Anklang an Is. 61, 1.

Im Regelbuch (1QSb) V, 22, erginzt Milik'? nach Is. 11,4 zu
TOR M [¥h w]ma o). Dieses «Zurechtweisen der Bedriickten
des Landes!8» gehért mit zu den Aufgaben des angekiindigten
X2y, Es ist allerdings sehr zweifelhaft, ob an dieser Stelle die o™y
die Sektenmitglieder allein bezeichnen. Wahrscheinlicher diirfte
doch sein, daB mit ihnen die Frommen des Landes, also die, die
nach den Anschauungen der Sekte «nicht fern vom Reiche Gottes»
waren, gemeint sind. |

Aus diesen wenigen Stellen 1iBt sich kein genaues Bild iiber die
Verwendung von " im Qumranschrifttum gewinnen. Auf der einen
Seite erscheint es als ausgesprochenes Synonymon zu prax 1 QM XIV,
7,80 dafl es ebenso gut durch dieses ersetzt werden konnte, auf der
anderen Seite aber wird es in weiterem Sinne gebraucht (1QH
XVIII, 14; 1QSb V, 22). Allem nach erscheint der Begriff =y
weniger profiliert als der Terminus 71"ax.

3. monn

Derivat von 701 «etwas entbehren, Mangel haben» mit den Bedeutungen:
«Mangel, Diirftigkeit, Armut». In seiner Bedeutung ist es W9 #hnlich.

In der uns bisher bekannt gewordenen Qumranliteratur findet
sich |yon® nur einmal in den Hodajoth XV, 16 in einer schon aus
Jde. 19,19; Ps. 34,10; Prv. 28,27 bekannten Wendung: =2on» 7.
Aber im Gegensatz zum Alten Testament hat diese Wendung hier
einen eschatologisch geprigten Charakter: die leibliche, soziale
Armut, die ohne innere Bereitschaft von auBlen her iiber den ein-
zelnen kommt, oft durch andere veranlaB3t, wird dahinfallen. Die
hier vorgenommene Verschiebung aus dem historischen in den

17 D. Barthélemy/J. T. Milik: Qumran Cave I, Oxford 1955, S. 127.
18 Vgl. Schubert, Judaica 11 (1955), S. 225.

201



eschatologischen Bereich diirfte fiir die Anschauungen der Sekte
charakteristisch sein.

Versteht man unter <onn jede Art leiblicher Armut, also auch
die freiwillig auf sich genommene, dann bedeutet diese Stelle, dal3
die von den Mitgliedern der Gemeinschaft geiibte Armut nicht als
das letzte und hochste Ideal erscheint, sondern nur als eine den
Bediirfnissen der Zeit angepaBBte und um der guten Sache willen
durchgefiihrte Ubergangslésung im Sinne einer «Interimsethiky.
Dabei fillt allerdings auf, daB =vonn sonst nicht von der Armut der
Sektenmitglieder gebraucht wird. Deshalb ist es auch moglich, dafl
Tonn eine Art der Armut bezeichnet, die sich von der in der Sekte
geiibten ihrem Wesen nach unterscheidet. Das Fehlen weiterer
Belegstellen macht eine genaue Bestimmung der Verwendung und
Bedeutungsmoglichkeiten von =wnn im Bereich der Sekte von
Qumran unmoglich.

4. ¥

Im AT wird ¥ «arm sein, dirftig sein, darben» im ausschliellich sozial-
6konomischen Sinne gebraucht. «Es schlieBt jede ins Geistige oder Seelische
iibertragene Bedeutung aus!®.»

Von dem biblischen Gebrauch dieses Wortes her mull versucht
werden, die in Frage kommenden Stellen der Qumranliteratur zu
verstehen. 217 1403t sich nur in den Hodajoth — und zwar als Part.
Kal — belegen.

Die Verbindung wm =y 1 QH II, 34 findet sich im Masoretischen
Text nur Ps. 82, 3. Wie wir oben schon sahen, mull man auf Grund
von II, 34; V, 14 mit der Moglichkeit rechnen, dal die Qumran-
sekte keine Unterschiede zwischen %9, m¥ und prax kannte. Aber
ebenso gut kann man ®9 auch hier im sozialokonomischen Sinne,
also in der Bedeutung «arm = vermogens-, besitzlosy, verstehen.
Dann wire der Betende bzw. Meditierende nicht nur demiitig,
arm im Sinne einer «charismatischen Armut», sondern auch arm
beziiglich seines Vermogens. Vielleicht liegt hierbei eine Anspielung
auf Vermogensgemeinschaft der Sekte vor.

19 Kuschke, a. a. O., S. 45.

202



Nimmt man w9 als die soziale und =y als die religiése, charis-
matische Seite der Armut, dann erscheinen die Gegner nicht mehr
allein als die religivsen Widersacher, die Gottlosen oder wie man
sie sonst nennen will, sondern zugleich als die sozial Machtigen, die
Reichen, Unterdriicker, «Ausbeuter». Eine Bestitigung fiir diese
Annahme lieBe sich in 1QpHb XII, 9. 10 finden. Es liegt nahe,
dann auch bei den Gegnern in den Hodajoth an die Jerusalemer
Tempelpriesterschaft zu denken.

In 1QH V, 20 steht ¥ in Parallele zu . Der Beter begriindet
seinen Lobpreis Gottes damit, dafl Er die Waise nicht verldf3t und
den v nicht verachtet. Dieser v diirfte auch hier — was vor
allem durch den Parallelismus zu o deutlich wird — der sozial
Arme sein. Leider ist an dieser Stelle der Text zerstort, so daB
der Grund fiir Gottes Handeln, das offenbar im Gegensatz zu dem
der Menschen steht, nicht recht ersichtlich wird. Deutlich wird
nur, daf} dieser Grund in Gottes 119123 zu suchen ist.

111. Die Einstellung zum Vermdogen

Ein genaues Bild iiber die Einstellung der Sekte von Chirbet
Qumran zur Armut 146t sich nur dann gewinnen, wenn man sich
nicht auf die hebriischen Termini fiir «arm» und «Armut» be-
schrinkt, da diese in der Qumransekte offenbar mehr im iibertra-
genen als im wortlichen Sinne verstanden wurden. Man muf} daher
auch alle AuBerungen beriicksichtigen, die das Schrifttum von
Qumran iiber Vermogen und Reichtum aufweist.

In unserer Literatur findet sich als hebriisches Aquivalent fiir
«Vermogen» und «Reichtum» neben 11p 1 QH X, 25 und dem wenig
profilierten mpn 1QM XII, 12 nur 17, und zwar

1QpHb VI, 1; VIII, 11 (bis). 12; IX, 5.6; XII, 10 (auler in den
Textzitaten).

1QS I, 12.13; III, 2; V, 2.3.14.16.20; VI, 17.19.22.25; VII,
6.25; VIII, 23; IX, 7. 8(ter). 22; X, 19; XI, 2.

1QH X, 23(?); XIV, 20; XV, 23.

1QSb III, 19.

203



1Q2711,11;11I, 6.
4 QpNah 112,

Im Habakukkommentar, VIII, 10.11, wird gesagt, dal} der gotit-
lose Priester Gott verlieB und Seine Gebote verwarf um des Reich-
tums willen. «Er raubte und sammelte Vermogen der Gewalt-
menschen, die sich gegen Gott emport hatten.» Schwere Schuld lud
er in den Augen des Verfassers dieser Schrift auch dadurch auf
sich, dafl er «Volkerreichtum» nahm (VIII, 12). Hier wird aber
wohl weniger der Ton auf P gelegt als vielmehr darauf, daB3 er
mit Nichtjuden in Beziehungen trat. In &hnlicher Weise dulert
sich der Ausleger auch noch in IX, 5.6 und der Verfassers des
Nachumkommentars aus Hohle 4, Zeile 11, iiber die Priester Jeru-
salems allgemein.

In XII, 10 wird der oraR 1i erwahnt den der gottlose Priester
raubte. Leider lassen sich iiber die Art dieses Vermdgens keine
Angaben machen. Allein die Tatsache, dall die Sekte auch ihrerseits
11 besaB, zeigt, daBl 11 keineswegs nur negativ verstanden wurde.
In diesem Falle hiitte man nicht vom o°1aR i gesprochen.

Ahnliche Beobachtungen lassen sich auch im Sektendokument
machen. Alle, die sich fiir Gottes Wahrheit willig zeigen, sollen all
ihr Wissen, K6nnen und ihr Vermégen in die Gemeinschaft Gottes
bringen (I, 11.12). Letzteres wird aber erst nach beschlossener
Aufnahme des Bewerbers dem Vermdgen der Sekte zugeschlagen
(VI, 17-20). Erst dann gehoren die Sektenmitglieder der Gemein-
schaft mit ihrem Vermégen voll an (V, 2; VI, 22). Uber dieses
Vermogen, das an den 9pan abzuliefern ist (VI, 19. 20), entscheiden
die «S6hne Aarons» (I1X, 7. 8).

In VI, 24. 25 wird die Strafe des Ausschlusses «von der Reinheit
der vielen» auf ein Jahr mit Herabsetzung der Lebensmittelration
um ein Viertel iiber den verhéngt, der falsche Angaben beziiglich
des Vermdgens macht. Man vergleiche zu dieser Stelle auch die
Perikope von Ananias und Saphira Act 5,1-11.

In VII, 6-8 wird bestimmt, daf derjenige, der mit dem Ver-
mogen der Gemeinschaft fahrlissig umgeht, dieses w193 — wohl

20 J, M. Allegro, JBL 75 (1956), S. 89—95.

204



im Sinne von «mit seiner Person» zu verstehen — ersetzen muf.
Sollte er dazu nicht imstande sein (17° n), muB er 60 Tage biilen.

Streng sonderte sich die Sekte vom Vermdogen Andersdenkender
ab. So darf einer, der in die Gemeinschaft einzutreten verschmiht,
auch sein Vermogen dieser nicht iibergeben (I1I, 2). Ebensowenig
darf sich ein Sektenmitglied mit Andersdenkenden in Vermogens-
dingen einlassen (V, 14-20; IX, 8.22). Nicht einmal deren Gast-
freundschaft — so ist doch wohl V, 16 zu verstehen — darf in
Anspruch genommen werden, wenn die Leistungen nicht bezahlt
werden. Denn ihr Vermdogen ist unrein (V, 20) und gewaltsam er-
worben (X, 19; XI, 2; vgl. auch Hen. 94,7.8; 97,8-10.) Nach sol-
chem Vermogen aber soll das Sektenmitglied nicht trachten (X, 19).
Ahnlich duBert sich auch der Beter in den Hodajoth X, 23; XV, 2321,

IV. Die Bewertung der « Armeny im Schrifltum von Qumran

1. Die Bewertung der Armut im Sinne eines asketischen Ideals

Wie wir gesehen haben, lehnten die Mitglieder der Sekte von
Chirbet Qumran Vermoégen und Reichtum nicht geenrell ab. Sie
besaflen selbst ein gemeinsam verwaltetes Vermogen (1QS IX,
7.8), zu dem jeder einzelne sein Teil beizutragen hatte. So iibergab
der neu in die Gemeinschaft Aufgenommene sein Vermogen der
Sekte (1QS I, 11.12; V, 2.3; VI, 22), wie auch sonst jedes Mitglied
seinen Arbeitsverdienst dem Aufseher iiber die Arbeit ablieferte
(1QS VI, 19.20; CD 18,1.2.)

Auf Grund des vorliegenden Materials mufl man annehmen, daB
in der Sekte von Chirbet Qumran Giitergemeinschaft geiibt wurde 22.
Allerdings wird nirgends davon gesprochen, daf der neu Aufge-
nommene zur Abgabe seines Vermdgens und damit zu einem Leben
in personlicher Besitzlosigkeit verpflichtet war. Ebensowenig finden
sich Anhaltspunkte dafiir, daB} die Gemeinschaft in personlicher

21 Vgl. hierzu auch 8. Segert: Die Giitergemeinschaft der Essier, Studia
antiqua Antonio Salaé¢ septuagenario oblata, Prag 1955, S. 66—73 (beson-
ders 70ff.).

22 Vgl. auch Segert, a. a. 0., S. 70f.

205



Armut und Anspruchslosigkeit ein erstrebenswertes asketisches
Ideal sah. AuBlerdem bleibt unsicher, inwieweit die Bestimmungen
iiber die Ablieferung des Vermogens fiir alle Mitglieder unbedingt
verbindlich waren. Thre Verbindlichkeit wird ja schon dadurch in
Frage gestellt, da} sie eo ipso nur fiir diejenigen gelten konnten,
die im Besitze von 11 waren. Das diirfte aber kaum bei allen in
die Gemeinschaft Eintretenden der Fall gewesen sein.

Ganz einhellig sind die in den verschiedenen Handschriften vom
Toten Meer anzutreffenden AuBerungen iiber Vermégensabgabe
und Giitergemeinschaft nicht. So lassen sich neben streng «monasti-
schen» Anschauungen auch solche finden, denen eine gewisse Frei-
ziigigkeit eignet. Schubert mdochte deshalb annehmen, wie er mir
kiirzlich mitteilte, dal es — wenn man so sagen darf — «monasti-
sche» und «nichtmonastische» Mitglieder innerhalb der Sekte ge-
geben habe, wobei zu den letzteren dann auch die verheirateten
Essener zu rechnen wiren. Dieser Gedanke scheint mir durchaus
erwiagenswert zu sein; allerdings hielte ich es fiir verfehlt, wollte
man nun gleich einen monastischen und einen nichtmonastischen
Zweig innerhalb der Qumransekte konstruieren.

Gewisse Parallelen zu den Gepflogenheiten der christlichen Ur-
gemeinde, wie sie uns Act. 4, 32-37 bezeugt sind, diirften bestehen.

Act. 4, 32 sagt ausdriicklich, daf3 das Vermdégen des einzelnen Gemeinde-
gliedes weiterbestand, vgl. 5,4; 12,12. Die Besitzer verzichteten lediglich
ihren Glaubensbriidern gegeniiber auf ihre Eigentumsrechte. Sie verkauften,
wenn es noétig wurde (Impf.). Die beispielhafte Erwéhnung des Barnabas
vs 36f. 1at vermuten, dafl ein derartiges Verhalten nicht allzu héufig war.
In vs 32. 34 hat Lukas offensichtlich verallgemeinert. Es ist durchaus maog-

lich, daB die christliche Urgemeinde hierbei vorgefundene Ordnungen tber-
nommen oder nachgeahmt hat 3.

2. Armut als Gnadenstand

Wenn sich auch keine ganz zuverldssigen Angaben dariiber ma-
chen lassen, wie weitgehend die Giitergemeinschaft im Qumran im
einzelnen geiibt wurde, so kann doch mit aller Sicherheit gesagt
werden, daf} die Sekte in ihrer Gesamtheit auf jeden Fall Bereit-

23 Vgl. hierzu E. Haenchen: Die Apostelgeschichte, 10. Aufl., Géttingen
1956. Dort weitere Literaturangaben.

206



schaft zum Verzicht auf Vermodgen und vielleicht auf irdische
Giiter tiberhaupt von ihren Mitgliedern forderte. Das geht aus den
Bestimmungen im Zusammenhang mit der Ablieferung des Ver-
mogens (1QS I, 11.12; V, 1-3; VI, 13-23), die jedesmal mit a2
¢sich willig beweisen; freiwillig etwas tun, freiwillig geben» einge-
leitet werden, ebenso hervor wie aus der immer wieder zum Aus-
druck gebrachten Ablehnung unrechtméfBig erworbenen Reich-
tums?%, Dariiber hinaus wire auch die oben eingehender bespro-
chene Stelle 1 QM X1V, 7 mit der Erwahnung der m9 "1y zu nennen.

DaB die Sekte etwa nur Armut in iibertragenem Sinne, also eine
Art spiritualisierte Armut gekannt habe, 1a83t sich aus den vorlie-
genden Texten nicht beweisen.

Vor allem aus der Kriegsrolle2® und den Hodajoth 26 geht hervor,
dafl sich die Armen von Qumran ihrer bevorzugten Stellung vor
Gott durchaus bewullt waren: Gott nimmt Sich ihrer besonders
an und steht ihnen jederzeit bei; selbst das Bose kommt aus Seiner
Hand, weil Er sie dadurch reinigen will (1QH V, 15.16). Infolge
dieses Auserwihlungsbewulltseins vertraten die Sektenmitglieder
die Ansicht, dall ihnen eine heils- und endgeschichtliche Bedeutung
zukomme (vgl. 1QS III, 5-12; VIII, 10). Sie fiihlten sich als die
von Gott Erwéihlten und mit der Ausiibung besonderer Funktionen
Betrauten. Wohl in erster Linie um dieser Aufgabe willen diirfte —
obgleich nirgends expressis verbis davon gesprochen wird — die
Gemeinschaft von ihren Mitgliedern Bereitschaft zur Armut ge-
fordert haben. Denn die Sekte hatte erkannt, da im Reichtum
und Vermogen ernste Gefahren fiir den liegen, der sich in den Dienst
der kommenden Endzeit, des kommenden Gottesreiches stellen
will, da er immer in der Versuchung steht, davon abhingig zu
werden?’. Nur wer frei von derartigen Bindungen ist, ist auch frei
fir die Aufgaben, die ihm Gott in der letzten Zeit zuweisen wird.

2 ] QpHb VIII, 10-12; 1QS III, 2; V 14-20; IX, 8.22; X, 19; XI, 2;
1QH X, 23 (?); CD 8, 17. 18; Hen. 63, 10.

% X1, 9,13; XIII, 14; XIV, 7.

® 1, 34; V, 15.16; XVIII, 14.

2 Vgl 1QpHb VIII, 10.11; 1Q8 X, 19; XI, 2; 1QH X, 23ff. (1); XIV,
20; XV, 23. Mt. 6,24. Mec. 10, 21-25 u. Par. L 16, 13. Hen. 94,7.8; 97,8-10.
CD 6, 16.

207



Wer die Bereitschaft zur leiblichen Armut aufbringt, ist von
Gott zu dieser Willigkeit begnadet. Glieder der Gemeinschaft kann
daher nur der von Gott Erwihlte werden 28. Deshalb kann man wohl
mit Recht die in Qumran geforderte und geiibte Armut, wie sie
sich in dhnlicher Weise spéter auch in der christlichen Urgemeinde
findet, als einen Gnadenstand, als «charismatische Armut» be-
zeichnen. Von daher diirften auch Wendungen wie nan17o 1
9Dy "¥5 oder 7on "MPaAX ihren tieferen Sinn erhalten.

3. Der eschatologische Hintergrund

Die ganze hier aufgeworfene Frage bleibt unverstandlich, wenn
man sie isoliert von der starken eschatologischen Konzeption der
Sektenlehre betrachtet. Auf diese ausfiihrlicher einzugehen, diirfte
aber an dieser Stelle zu weit fithren. Deshalb méchte ich mich auf
einige Hinweise beschrénken.

Nach den Anschauungen der Sekte steht die Endzeit vor der
Tiir und mit ihr die letzte groBe Auseinandersetzung mit Belial
und seinen Anhéngern, in der den Sektenmitgliedern eine ent-
scheidende Funktion zukommt (vgl. 1QM XTI, 9.13; XIV, 7(?%)).
Wenn daher Segert?® — und in dhnlicher Weise nach ihm Kuhn3? —
lediglich behauptet, die essenische Gemeinschaftsordnung stelle als
Ziel des Gemeinschaftswesens die Trennung von den Bosen fest,
was auch der streng dualistischen Grundlage des Essenismus ent-
sprache, diirfte er dem Anliegen der Sekte nicht voll und ganz ge-
recht werden. Hierbei wird m. E. das im Qumranschriftum deutlich
zum Ausdruck kommende starke eschatologische Moment nicht ge-
niigend beriicksichtigt. Man darf nicht iibersehen, daf3 die Abson-
derung der Gemeinschaft und die in ihr geiibte Heiligung in engem
Zusammenhang mit dem Glauben an das kurz bevorstehende Ende
der Zeit stehen. Das Sektenmitglied, also der Arme und Demiitige,
der wegen seines unerschrockenen Bekenntnisses zum Willen

2 Vgl. 1QpHDb X, 13; 1QS I, 4; IV, 20.22; VIII, 6; IX, 14; XI, 7;
1QM X, 9; XTI, 1.4.

2 A.a.O.,S. 71ff.

30 Artikel «Askese — IIL. IV», in RGG3 I, S. 641—644.

208



Gottes3! von seinen Widersachern verfolgt wird32, wird dann der
Uberlegene sein. Er wird dann, frei von allen irdischen Bindungen,
auch frei sein fiir die entscheidenden eschatologischen Aufgaben,
fiir die ihn Gott ausersehen und erwihlt hat.

Aber Gott bekennt Sich zu ihm auch schon jetzt — eben weil
Er ihn erwihlt hat —; Er erlost ihn schon jetzt aus der Finsternis33.
Hinter allem, was ihm hier widerfahrt, steht letztlich Gott selbst,
um ihn dadurch zu liutern und fiir Seinen Bund zu bereiten
(1QS IV, 20; 1QH V, 15.16 u. 6.).

So wird dem prax, dem nwi '3 (1QS IX, 14), dem Gesegneten
Gottes (4 QpPs37 11, 10), schon jetzt in der dem Ende vorausgehen-
den Ubergangszeit das Heil zuteil (1 QM XIII, 14). Seine Armut
und das ihm widerfahrende Heil bedingen einander, das eine er-
scheint, als das Korrelat des andern. Findet er sich nicht bereit,
die Armut auf sich zu nehmen, also einer der nuax zu werden,
dann kann er auch das Heil nicht erlangen (1QS IV, 12). Wider-
fahrt ihm aber nicht das Heil, die erwihlende Barmherzigkeit
Gottes, dann ist er gar nicht fihig, ein "ax zu werden. So findet
sich hier bereits eine Anschauung vorgebildet, die durch Jesus
dann zur vollen Entfaltung gebracht wurde und sich in Mt. 5,3
in der klassischen Formulierung findet: Maxdgiot oi mrwyol 7 mve-
bpate Sti adtdv Eotw 1) facideio Ty 0dpaviv.

Dieses fiir die Sekte wie auch fiir das Urchristentum bezeich-
nende «eschatologisch ausgewogene Gleichgewicht34» wird dann
allerdings am Ende der Zeit auch sein Ende finden.

31 1QpHb VIIL, 1; 1QS I, 7; V, 1.7-11; IX, 13 u. 6.

32 1QpHDb XII, 6; 1QH II, 32; 4QpPs 37 in JBL 75 (1956), S. 89ff.
33 1QM XI, 9; 1 QH II, 34; III, 19; V, 5ff. 14.18. 20 u. 6.

3 Vgl. E. Lohmeyer a. a. O.



	Die Bedeutung der Armut im Schrifttum von Chirbet Qumran

