
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Schelling und die Kabbala [Fortsetzung]

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961076

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHELLING UND DIE KABBALA

von Wilhelm August Schulze, Freiburg i. Brg.

(Fortsetzung) *

Neben der Ausdeutung des Schöpfungsberichtes bildet die
Interpretation der Ezechielschen Thronwagenvision eine
Hauptbeschäftigung der Cabbalisten1. Der Regenbogen von Gen 9, 12 wird
kombiniert mit der «Wölbung» von Ezech 1, 26: «Oberhalb der
Ausdehnung zu ihren Häuptern wie ein Saphir zu schauen das
Gebild eines Thrones.» Und ferner heißt es: «Und ich hörte den
Ton ihrer Flügel wie den Ton mächtiger Gewässer, wie die Stimme
Schaddais, wenn sie hingingen, die Stimme eines Getöses wie die
Stimme eines Heerlagers.» «Das sind die vier mächtigen,
himmlischen heiligen Tierwesen, durch welche jene Ausdehnung ihr
Heil erfährt, und alle breiten ihre Flügel aus und diese verbinden
sich miteinander, um ihre Körper zu bedecken2.» Aber nicht nur
mit dem Regenbogen, auch mit dem Firmament wird der «Bogen»
von Ez 1, 22 verglichen: «Und ein Gebild über den Häupten des

Tieres: ein Firmament (Rakiah) wie das furchtbare Eis,
ausgespannt über ihre Häupter oben3.» Der Löwe, der Stier, der Adler
und der Mensch werden ebenfalls mystisch4 ausgedeutet, wie das
schon in Apok 4 erfolgt ist. Das «Gebild über dem Thron wie die

Erscheinung eines Menschen» wird auf Gott selbst gedeutet, in
Analogie zu Dan 7, 13. Da aber von der Gestalt eines Menschen die
Rede ist, finden die Cabbalisten hier ebenfalls den Urmenschen,

* Corrigenda zum 1. Teil (S. 65—99):
S. 67, Z. 18: ignominiose statt igno minimose.
S. 82, Anm. 95: XI 510.

1 Die Merkabah-Mystik schildert Gershom G. Scholem in Encyclop.
Judaica IX, 638.

2 Sohar I, 71 b. Müller S. 77f., vgl. auch den Hymnus II, 4a-b, Müller
S. 52 f.

a Sohar III, 211a, Mü S. 341.
4 Sohar I, 15a^l6a Mü S. 84; I, 71b Mü S. 78; I, 18b Mü S. 81; III,

240—241 Mü S. 235 f.

143



den Adam Kadmon5. So werden also aus dieser Thronwagenvision
Ezechiels sowohl Schlüsse für die Theologie stricte dicta, wie für
die Anthropologie gezogen. Wenn Dan 7, 9 von den brennenden
Rädern des göttlichen Thrones die Rede ist, so sagen die Cabba-
listen — und wahrscheinlich durchaus mit historischem Recht —
es sind die Räder des göttlichen Thronwagens von Ezech 1 gemeint6.
Der Mensch aber, der in den Thron eingeformt ist, ist die Wurzel
des Ganzen. Auch die Kombination des Gesichtes des Elia am Horeb
(1. Reg 19) mit der Thronwagenvision kommt vor (III 30a)7. Der
Sohar gibt sich ja als Apokalypse des Elia. Die hier dargebotenen
Geheimnisse sollen auf diesen Propheten, der in einem feurigen
Wagen gen Himmel fuhr, zurückgehen. Auch eine Art Opfermystik
wird aus dem Feuer von Ezech 1 herausgesponnen, die Funken
des Opferfeuers springen über auf den göttlichen Thronwagen. Das
Erheben und Senken der Flügel dieser mystischen Tiere wurde in
Verbindung gebracht mit dem Gehet bzw. dem Thorastudium.
Steigt das Gebet empor, dann heben sich die Flügel, unterbleibt es,
dann senken sie sich8. Diese vier Tiergestalten bilden die «Weiblichkeit

Gottes9», womit die Verbindung mit der Sophiologie hergestellt

ist. Auch dichterische Ausschmückungen kommen vor: «Die
Säulen sind alle inwendig hohl. Und wenn sie auf und niedersteigen,
gehen von ihnen Flammen aus in den Formen von Äpfeln und
Rosen. Oberhalb jeder Säule drei Äpfel, aus denen drei Farben
hervorbrechen: Rot, Grün, Weiß. In jeder Farbe brennen ragende

6 Vgl. S. A. Horowitz in Encyclopedia Judaica I (1928), Sp. 783/7.
Danach erscheint der Adam Kadmon als der Urmensch des göttlichen
Thronwagens, als die geheimnisvolle höchste Krone, als die Seele der ganzen
Schöpfung. Er ist der Mensch, den Ezechiel erblickte, der Menschensohn,
den Daniel sah (7, 13). Zu ihm hat Gott gesprochen: Lasset uns Menschen
machen (Gen 1, 26). Seine Entstehung wird in dem Verse: Es bringe die
Erde hervor eine lebendige Seele (Gen 1,24) angedeutet (Sohar II, 42, 76;

III, 70, 144).
6 Sohar III, 16b Mü S. 154.
7 Müller S. 240.
8 Sohar III, 30a-b Mü S. 241.
9 Sohar I 266b Mü S. 283. Vgl. Scholem: «Die Statuierung eines

weiblichen Elements in Gott ist natürlich einer der folgenreichsten Schritte,
den die Kaballah gemacht und in gnostischer Exegese zu begründen gesucht
hat.» Kab. u. Myth. S. 315.

144



Zeichen aus grünem Feuer, die niemals ruhen und keiner hält still.
Wer sah solch Künstlerwerk, wie es der Allheilige an diese Säulen
malte? Vier Räder sichtbar an jeder Säule wie Malerwerk. An diesen
Rädern weite Hüllen —• wenn sie sich drehen, erblickt man goldene
Glöcklein und Edelsteine. Während diese sichtbar werden, hört
man eine Stimme: «Dies ist das Erbe der Knechte JHWHs und
ihr Recht von Mir, spricht JHWH.» An jedem Rade erblickt man
zwei Löwen an den beiden Seiten, alle aus grünem Feuer, in der
Drehung der Räder einander berührend. Wenn die Säulen
aufsteigen, brüllen die Löwen gegeneinander. Und Äpfel schweben in
der Luft und fallen wieder zurück, dann fangen die Löwen sie in
ihre Pranken. In der Mittagszeit werden zwei Adler an jedem Rade
sichtbar, ohne daß man weiß, woher sie kommen, sie schweben
über den Häuptern der beiden Löwen. Und wenn die Säulen zur
Ruhe kommen und die Räder stehen bleiben, dann fallen die Äpfel
in den Mund der Adler, fliegen von Mund zu Mund zwischen ihnen
her und zurück — man weiß nicht wohin. Nach anderthalb Stunden
erheben die Adler einen sehnsüchtigen Gesang und bergen sich
wieder, man weiß nicht wo. Rings um jene Säulen sind Bänder
wie Malerwerk. Rotes Feuer und weißes Licht und goldene Fäden

ringsum nach allen Seiten und ein Wasserquell10.»
Jacob Boehme übernimmt solche Visionen. Er kombiniert die

Thronwagenvision mit dem trochos tes geneseos aus Jac 3, 6.

Darum nennt Oetinger seine sämtlichen Schriften, nicht mit
Unrecht, «des ersten und zehnten Buches Ezechielis Commentar11».

Oetinger selbst deutet die Ezechielschen Visionen ganz bewußt im
Sinne Böhmes; sein Soharstudium hat ihn darin nur bestärkt12.

10 Sohar III, 171a Mü S. 384f.
11 In Aurora 3 vergleicht er Gott mit einer Kugel im Anschluß an

Ezechiel, vgl. Schiebler III, 34.
12 Swedenborg S. 245 (ed. Ehmann). Vgl. auch S. 295: «Die Seele ist

proprissime ein Rad der Natur, wie Jacobus seine Grundidee mehr als
alle Apostel angibt.» Oetinger ist Luther gram, weil er den Jacobusbrief
eine «stroherne Epistel» nannte: «Das Rad der Geburt hat Jacobus wohl
eingesehen, Lutherus aber nicht» Bibl. und embl. Wörterbuch S. 147, 288,
315, 547. Chr. H. Weiße zitiert zustimmend das Oetingerwort: «Die Seele

ist kein einfach Ding, sondern ein Rad Ezechiels und trochos tes geneseos»
Philos. Dogmatik II, 176.

145



Auch für ihn sind die Tiere der Thronwagenvision ein Abbild der
«Natur in Gott», auch für ihn sind sie das Weibliche der Gottheit,
die Sophia. Auch er sagt, in Gott ist ein Leben, auch ihm ist der
göttliche Thronwagen zugleich ein Abbild der Menschenseele. Darum

wendet er sich voller Leidenschaft gegen die Monadologie
Leibnizens13, denn die Seele ist ihm nicht einfach14, sondern ein
Rad des Lebens, ein Zirkel. Der Glanz des Thronwagens ist Abbild
der göttlichen doxa, diese doxa ist zugleich die der himmlischen
Leiblichkeit, d. h. des Urmenschen. Für Oetinger steht es felsenfest:

«Ezechiels Grundsätze sind eben die Grundsätze, die Jacob
Boehm hat15.»

Schelling nennt in den Stuttgarter Priv.-Vorl. die Natur den
«Thron Gottes», sein Untergeordnetes, aber alles in ihm ist voll
Leben16. Ebenso hegt die Thronwagenvision zugrunde, wenn
Schelling in der Freiheitsschrift sagt: «Gott hat ganz andere und
lebendigere Bewegungskräfte in sich, als ihm die dürftige Subtilität
abstrakter Idealisten17 zuschreibt.» Die Boehme-Oetingersche
Ausdeutung von Jac 3, 6 hegt zugrunde, wenn es VII, 391 heißt:
«Weil Gott in seiner Existenz nicht gestört, viel weniger aufgehoben

werden kann, so wird nach der notwendigen Korrespondenz,
die zwischen Gott und seiner Basis stattfindet, eben jener in
der Tiefe des Dunkels auch in jedem einzelnen Menschen leuchtende
Lebensblick dem Sünder zum verzehrenden Feuer entflammt, so
wie im lebendigen Organismus das einzelne Glied oder System,
sobald es aus dem ganzen gewichen ist, die Einheit und Konspiration

selbst, der es sich entgegensetzt, als Feuer Fieber) empfindet
und von innerer Glut entzündet wird. » Daß diese Deutung zutreffend

ist, ergibt sich aus VIII, 230f.: «Dieß das unermüdliche Feuer

13 Lehre des Propheten Ezechiel von den Seelen und Intelligenzen,
Werke ed. Ehmann II, 2, S. 333—365.

14 «Wo zusammengesetzte Dinge sind, da müssen auch einfache sein,
sagt Leibnitz in seinen Principiis Philosophiae. Es ist aber dieser Schluß
nach dem berühmten Herrn Euler falsch, denn er ist bloß aus der Ähnlichkeit

der Zahlen genommen», Swedenborg ed. Ehmann, S. 258f.
16 Swedenborg, ed. Ehmann, S. 358.
16 VII, 437. Die Interpretation von Karl Jaspers, Schelling 1955, S. 180,

weiß von diesen inneren Bezügen nichts.
17 VII, 356.

146



(akamaton pyr), durch dessen Dämpfung, wie Heraklit behauptete,
das Weltall erschaffen worden, und das als ein in sieh selbst
laufendes, sich immer rückwärts wiederholendes und wieder vor sich

gehendes einem der Propheten im Gesicht gezeigt18 worden.
Der Gegenstand des uralten Magismus und jener Feuerlehre, der

zufolge auch noch der jüdische Gesetzgeber seinem Volke hinterlassen:

Der Herr, dein Gott ist ein verzehrend Feuer, nämlich nicht
seinem Innern und eigentlichen Wesen, wohl aber seiner Natur
nach.

Unstreitig ist aber diese unablässig in sich selbst zurückgehende
und wieder beginnende Bewegung der wissenschaftliche Begriff
von jenem Rad der Geburt, das schon einem der Apostel, den der
tiefe Blick in die Natur auszeichnet19, und auch später solchen,
die aus Gefühl und Schauen geschrieben, als das Innere aller Natur
geoffenbart worden.»

In den Weltalterentwürfen, die Schröter edierte, heißt die
Parallelstelle: «Gott, der eigentlich Seyende, ist über seinem Seyn, der

18 In der Parallele wird die Verbindung zwischen Bibel und Klassik
vollzogen: « So hat jener hellenische Künstler das äußerste menschliche Schicksal,
den Tod der Kinder der Niobe am Fuß des Thrones gebildet, auf welchem
sein olympischer Zeus ruhte und selbst den Schemel des Gottes durch die
Vorstellung der Amazonenkämpfe mit kräftigem Leben geschmückt» (Welt-
alterentw., ed. Schröter, S. 250).

19 Das ist also ganz die Oetingersche Bewertimg des Jacobus! Vergl.
noch Swedenborg, ed. Ehmann, S. 220: «Durch Vergleichung des Seelenfeuers

oder des Rades der Natur (Jac 3) mit dem Raum des Zirkels wird die
Ähnlichkeit am nächsten getroffen.» Unter den gegenwärtigen Schölling -

forschern ist Hermann Zeltner der einzige, dem die biblische Herkunft des

Sehellingschen Rades der Geburt bekannt ist. Er verweist (Schölling 1954,
S. 326, Anm.) auf den Kommentar von Martin Dibelius zum Jacobusbrief,
wo die antike Herkunft des Rad-Motives (Empedokles, Pythagoräer, Or-
phiker) betont wird. Daß Schölling aus der Beschäftigung mit diesen Autoren,

die er sehr wohl kennt, seine Kenntnis des Rades der Geburt hat, halte
ich aber für unerweisbar. Viel näher liegt, daß Oetinger, Jacob Boehme und
die Kabbala die Vermittler sind. Eduard von Hartmann (Schöllings
philosophisches System, Leipzig 1897, S. 25) will den sehellingschen Begriff
vom Rad des Lebens ebenso wie den des Urmenschen aus F. v. Baader
herleiten, so wie er — und in seiner Gefolgschaft so viele Schellingforscher, die
Oetinger nicht kennen — allgemein urteilt, Baader habe Schölling vom
Wissenschaftlichen zum Phantastischen abgelenkt» (ibid.).

147



Himmel ist sein Thron und die Erde sein Fußschemel. Aber
auch dieß in Bezug auf sein höchstes Wesen Untergeordnete ist
so voll Licht und Leben, daß es nach allen Seiten in Lebendiges
ausbricht. So erscheint der Ewige im Gesicht des Propheten, wie
es Raphael dargestellt hat, nicht von dem Nichts sondern
lebendigen Thiergestalten getràgen» (S. 250).

In VIII, 22920 wird die «erste Natur» definiert als «ein ewig in
sich selbst kreisendes Leben, eine Art von Zirkel, da das Unterste
immer das Oberste, und das Oberste wieder in das Unterste läuft».
Das schon erwähnte «Weltei» von VIII, 240 wird ebenfalls
unbedenklich kombiniert mit dem Rad der Geburt: «Es ist jener
Moment, den die ahnende Vorwelt durch das Auseinandergehen des

Welteis bezeichnete, unter welchem sie eben jenes geschlossene
Rad, jene undurchdringliche, nirgends festzuhaltende Bewegung
andeutete, da zuerst Irdisches und Himmlisches sich schied.» Es

liegt in dieser merkwürdigen Kontamination insofern eine gewisse
Berechtigung, als die Orphiker sowohl den Mythus vom kosmogo-
nischen Ei, wie den vom trochos tes geneseos vertraten. «Also ist
jene Potenz nicht bloß in jenen allgemeinen Zustand des

Widerspruchs verwickelt, worin wir das Ganze erblickt haben, sondern
auch in ihr selbst ist der Widerspruch, und in ihr für sich betrachtet
liegt der Grund dieser rotatorischen Bewegung» (VIII, 245). «Die
wirbelnde Bewegung scheint überall der Anfang und die erste
Erscheinung schöpferischer Kräfte zu seyn» (VIII, 250). «Wie in
organischen Körpern, wenn das Untergeordnete so gesteigert wird,
daß sein Gegensatz gegen das Höhere und damit die Freiheit des

Letzteren aufgehoben ist, Selbstverbrennung eintritt. so lebt
das unsterbliche Leben... aus der Asche als ein Phönix wieder auf,
und so entsteht der ewige Zirkel, den wir im Vorhergehenden
beschrieben haben» (VIII, 251). «Jenes erste wilde Feuer wird zu
ruhigem Stoff gedämpft, der jedoch bestimmt ist, in der Folge
wieder aufgenommen und in noch höheren Lebensumlauf
gesetzt zu werden» (VIII, 253). «Gott ist in einer beständigen
Erhebung. alles Rückgängige ist gegen seine Natur. Darum kann
er jenes in einem beständigen Zirkel umlaufende Leben nur als
eine ewige Vergangenheit in sich haben» (VIII, 261). «Es ist auf-

20 Vgl. die Parallele bei Schröter, Weltalterfragmente, S. 43.

148



fallend, daß in der ganzen Natur jedes eigene, besondere Leben

von der Umdrehung um die eigene Axe anfängt... im Größten
wie im Kleinsten, im Rad der Planeten, wie in den rotatorischen
Bewegungen, jener nur dem bewaffneten Auge erkennbaren Welt,
die Linné ahndungsvoll das Chaos des Thierreichs nennt» (VIII,
323)21. Sehr eindrucksvoll wird der trochos tes geneseos beschrieben

(VIII, 337)22; wo zuerst die Rede war vom Wagen des Dionysos,
der von Panthern und Tigern gezogen war: «Jene innere
Selbstzerreißung der Natur, jenes wie wahnsinnig in sich selbst laufende
Rad der Geburt und die darin wirkenden furchtbaren Kräfte des

Umtriebs in anderem schrecklichem Gepräng uralter
götterdienstlicher Gebräuche, durch Handlungen einer sich selbst
zerfleischenden Wut, wie Selbstentmannung (es sey um die Unerträg-
lichkeit der drückenden Kraft oder ihr Aufhören als zeugender
Potenz auszudrücken), durchHerumtragen der zerstückelten Glieder
eines zerrissenen Gottes, durch besinnungslose, rasende Tänze,
durch den erschütternden Zug der Mutter aller Götter, auf dem

Wagen mit ehernen Rädern (!)23.»
Da das Gesicht Ezechiels «schrecklich anzusehen ist», nimmt

Schelling die Gelegenheit wahr, alles Schreckliche in der
Religionsgeschichte24 (das mysterium tremendum Rudolf Ottos) anzuführen,

21/22 j)je Parallele bei Schröter a. a. O, S. 38; vgl. auch S. 68f.: «In
Kronos sind zwei Vorstellungen verbunden, die der ewig gebührenden, ewig
verschlingenden Zeit und des unablässig in sich selbst laufenden Rades der
Geburt und die der goldenen Zeit.» Vgl. ferner VIII, 264: «Leib, Seele und
Geist sind aneinander gekettet und machen im unfreien, ungeschiedenen
Zustand zusammen jenes Rad der Natur aus, das auch im Menschen das

eigentlich Innere ist.» Oder: «Der Kampf der getrennten Potenzen wird als
ein drehendes Rad vorgestellt. Der Herr alles Lebendigen. .täuscht alle
durch dieses drehende Rat getriebene Lebendige durch seine Magie. Wischnu
erscheint. in Abbildungen stets mit diesem drehenden und flammenden
Rad, welches man das Rad der drei Eigenschaften nennen kann, worin
bald die eine, bald die andere siegt, so daß die ganze Mannichfaltigkeit
der Dinge nur durch dieses drehend Rad hervorgebracht wird, das er durch
seinen Willen dreht und in unablässige Bewegung setzt, ohne selbst mit
diesem Rad begriffen zu seyn (XII, 493).

23 Vgl. VII, 357.
24 VIII, 337f., ähnlich XII, 361—363. Vgl. auch XII, 427: «Der Unwille,

der Zorn, mit dem das reißende Tier auch das schwache, ganz inoffensive

149



ebenso aber auch das Wort vom «heiligen Wahnsinn25», das in
allen seinen Spätwerken26 vorkommt. Hierher gehört auch das
berühmte Wort Schellings, daß die Gottheit über einer Welt voll
Sehrecken thront27, wovon wir aber zum Glück nicht alles
wahrnehmen, da es eine gnädige Hand zudeckt28. Die wenigsten, die es

zitieren, wissen um den tieferen Hintergrund dieses Wortes.
Da das drehende Rad ein häufiges Symbol in der

Religionsgeschichte ist, nimmt es Schelling wie oben die Rad- und Wagen-

Geschöpf zerreißt, ist der Zorn des seinen eigenen Tod, seinen Untergang
fühlenden Prinzips, das letzte Aufflammen seines Grimms.»

25 VIII, 470, Schröter S. 42. Diese Tatsache ist auch der gegenwärtigen
Schellingforschung aufgefallen. Paul Tillich spricht von «dem dämonischen
Untergrund der Existenz» (Zeitschr. f. philos. Forschung 1955, S. 201),
Allwohn davon, daß der Mythus bei Schelling durchaus als Niederschlag des

Numinosen gemeint sei (ibid. S. 178). Hermann Zeltner stellt fest: «Die

Naturprodukte sind .Kinder der Angst, des Schreckens, ja der Verzweiflung;

und daß wir den Menschen in diesen Zusammenhang verstrickt sehen,
löst darum eher ein Gefühl des Grauens als der Geborgenheit in uns aus»

(IX, 27—VIII, 322). (Studia Philos., S. 215.) Horst Fuhrmans deutet an,
daß Schellings Äußerungen in innerer Verbindung stehen mit Boehmes
«Angstqual», wenn er in Bad Ragaz sagte: «Es ist das .drehende Rad der
Gottheit', Aufbruch einer Dimension, in der das numen tremendum Gottes
erschreckend offenbar wird» (Stud. Philos., S. 177). Emil Staiger subsumiert

Schellings diesbezügliche Äußerungen unter seine «Schwermut» (Stud.
Philos., S. 121), die mit der spätromantischen Freude am Irrationalen parallel

gehe. Karl Jaspers spricht (Schelling 1955, S. 339) von «den Erlebnissen
des Grauens, des Einstimmens in das Böse, in die Leidenschaft zur Nacht»
oder er kann sagen: « Schellings Chiffren erwachsen zumTeil aus dem
undurchdringlichen Naturgrunde, der Nacht, der Vergangenheit, dem Unbewußten,
dem Schreckliehen und Grauenhaften als solchem. Es wird gesteigert zur
,Natur in Gott', zum Barbarischen in Gott» (S. 220). Die beste Erklärimg
zu Jaspers Feststellungen gibt G. G. Scholem, wenn er sagt: «Als Weibliches,
aber auch als Psyche zeigt die Schechinah zum Teil auch grauenhafte Züge»
(Kabb. u. Myth., S. 316). Oder er sagt von den Kabbalisten: «Der Sinn
für die Realität des Bösen und für das Grauen des Dämonischen, dem die
Kabbalisten zu begegnen strebten, statt ihm, wie die Philosophen,
auszuweichen, verband ihre Bestrebungen in einem zentralen Punkte mit den

Anliegen des Volksglaubens und all den Gestaltungen des jüdischen Lebens,
in denen diese Ängste ihren Ausdruck fanden» (a. a. O., S. 306).

26 VIII, 338; XIII, 299f.
27 VIII, 268, Weltalter, ed. Schröter, S. 218.
28 VIII, 230.

150



motive der griechischen Religion, begierig auf, er weist hin auf das

Radmotiv in der Bhagadvagita29, auch in der Philosophie der
Offenbarung wird das innergöttliche Leben mehrfach als rotatorisches

geschildert (XIII, 273, 276)30.
Die These Fuhrmans, daß die Weltalterentwürfe die Entwürfe

für die Philosophie der Mythologie und der Offenbarung darstellen,
wird dadurch noch mehr erhärtet, so wie es sich uns jetzt schon

ergab, daß das Lebenswerk Schellings viel einheitlicher ist, als die
übliche Schellingliteratur es annimmt31. Die theosophischen
Gedanken sind eine starke Klammer, die Jugend- und Alterswerk
miteinander verbinden. Auch die starke Beschäftigung Schellings
mit der Physik in mittleren Jahren ist kein Argument dagegen.
Denn auch die Beschäftigung mit der Physik steht im Dienst der
Theosophie32. So wie sich Oetinger mit der Chemie33, Philipp Matth.
Hahn mit der Mechanik befaßt hat, so Schelling vor allem mit
magnetischen und elektrischen Erscheinungen. Das berühmte Wort
Schellings aus jener Zeit: «Kommet her zur Physik und erkennet
das Ewige34», kennzeichnet die innersten Motive der schellingschen
Naturwissenschaft. Die bissige Kritik dieses Wortes durch Nie.
Buhnoff zeigt, daß ihm diese Motive fremd sind35.

29 XII, 493.
30 In XIII, 277 spricht er ähnlich wie in den Weltaltern von der Rotation

der Weltkörper.
31 Dieser These Fuhrmans hat Jaspers in Bad Ragaz ausdrücklich

zugestimmt (Stud. Philos., S. 136; vgl. auch Schelling 1955, S. 57ff.). Auch
Pleßner stellte in Bad Ragaz fest: «Mythos, Natur, Kernst sind die Themen
seines Lebens von seiner Jugend an» (Stud. Philos., S. 77).

32 Daher der Spott Schellings über alle flache Physik, die in der Natur
nur etwas Äußerliches sieht (XII, 581 f.). Daher der Vorwurf gegen Fichte
(«Völliger Totschlag der Natur», VII, 445). Daher auch die Ablehnung der
Physik Spinozas, sie sei «ganz mechanisch» (VII, 443). Solche Verwahrungen
gegen Spinoza sind auch bei Oetinger vorhanden.

33 Auch Schelling hat eine Art «Philosophie der Chemie» versucht

(II, 257-271). Eine geradezu Oetingersche Deutung chemischer Vorgänge
bietet Schelling in XII, 582: «Wer kann sich denken, daß der Schwefel, der
stickende Duft der Schwaden und der flüchtigen Metalle oder die unerklärliche

Bitterkeit des Meeres nur Folge einer bloß zufälligen chemischen
Mischung sey?»

31 II, 378.
36 Zeitschr. f. philos. Forschimg 1947, S. 544ff. Weil Schelling eine dy-

151



Zeltner36 und Fuhrmans37 wollen das Botationsprinzip Schel-

lings von Kant herleiten. In der Tat hat sich Schelling mit Kants
naturwissenschaftlichen Werken befaßt38, wie aus seinen «Ideen
zu einer Philosophie der Natur39» zu ersehen ist. Aber er hat aus
seiner Ablehnung wichtiger Gedanken der Kantischen Kosmologie
kein Hehl gemacht und etwa die Kantsche Theorie von der Materie
unverblümt als «mangelhaft» bezeichnet40. Kants Theorien von der
Zentrifugal- und Zentripetalkraft stammen bekanntermaßen von
Newton. Newton aber wurde von Schelling zeit seines Lebens
fanatisch bekämpft41. Das ist um so erstaunlicher, als Oetinger —
sonst in so vielen Dingen Schellings Lehrmeister, dem er vor allem
in der Freiheitslehre oft bis in den Wortlaut hinein folgt — Newton
über alles verehrt. Und zwar einmal wegen seiner Frömmigkeit,
dann wegen seiner geistigen Nähe zu Jacob Boehme. Oetinger
behauptet immer wieder, daß Newton seine Grundgedanken aus

namisch-organische Naturauffassung hat, die sieh sowohl von der kantischen

wie der heute üblichen unterscheidet (Pleßner in Studia philosophica,
S. 80), muß er sich von Willy Hellpach vorwerfen lassen, er habe im Gegensatz

zu Kant nicht naturwissenschaftlich denken können (Beiträge zur
Leibnizforschung 1947, S. 108). Der Mathematiker Hermann Weyl dachte
hierüber ganz anders, wenn er unterstreicht, daß Schelling in seinem ersten
Entwurf der Naturphilosophie «die moderne Entwicklung vorahnende
Gedanken geäußert habe» (Philosophie der Mathematik und der Naturwissenschaften

1927, S. 134) oder wenn er feststellt: «An die Stelle des
Zweckmäßigen setzten Schelling und neuerdings Driesch den Begriff des Ganzen»
(ibid. S. 159). Es war darum ein Akt ausgleichender Gerechtigkeit, wenn in
Bad Ragaz Friedrich Sauer die bleibende Bedeutung von Schellings
physikalischen Theorien in drei Punkten (Ganzheitsschau des Universums,
Elektrizität als Grundwissenschaft, moderne Agenstheorie der Materie)
herausgestellt hat (Studia Philos., S. 85f.).

36 Schelling 1954, S. 116.
37 Philosophie der Weltalter, S. 256f.; ebenso Karl Vorländer, Gesch.

der Philosophie III, Leipzig 1927, 7. Aufl., S. 29.
38 Vgl. Helmuth Pleßner in Studia Philos., S. 78.
39 Die Einflüsse Kants auf den jungen Schelling hat Wilhelm Szilasi,

mein Lehrer in Philosophicis, in Bad Ragaz dargestellt (Stud. Philos.,
S. 51—67).

40 II, 17 und II, 241.
41 In den Weltalterentwürfen spricht Schelling sehr abschätzig über das

von Newton ausgehende und von Kant und Lambert ausgesponnene
Gravitationssystem (S. 267). Die ganze Theorie ruhe auf einem falschen Grunde.

152



Jacob Boehme habe42, und die neuere Newtonforschung ist durchaus

geneigt, diese These Oetingers zu bejahen43.
Schon in seiner Jugendschrift: «Über Mythen, historische Sagen

und Philosopheme der ältesten Welt» (1793) beschuldigt Schelling
Newton, daß er seinen chronologischen Hypothesen zulieb versucht
habe, die alten Sagen Griechenlands vom Goldenen Zeitalter und
den auf dieses gefolgten immer schlimmeren Perioden der Menschengeschichte

aus der Geschichte des griechischen Volkes historisch
zu deduzieren (I, 55). In den schon erwähnten «Ideen» sucht er
Newtons Leistung herunterzusetzen44 zugunsten seines
Landsmannes Johannes Kepler, dieser habe längst vor Newton in poetischen

Bildern ausgesprochen, was Newton dann später prosaisch
gesagt habe45. In den «Weltalterentwürfen» ist eine lange
Ausführung gegen Newton enthalten46. Im Streit um Goethes Farbenlehre

steht Schelling auf Seiten Goethes gegen Newton, wenn aber
Erdmann darin das Motiv der Gegnerschaft Schellings gegen

42 Vgl. Swedenborg, ed. Ehmann, S. 198—214, sowie die weiteren von
Auberlen S. 12, 67, 94, 101, 115, 136, 186 und 240 angegebenen Stellen.
Oetinger konnte sagen: «Newton, der größte Philosoph muß notwendigerweise

auch Jacob Boehm aufs Fleißigste geprüft haben, denn er hat zu seiner
Attraktionslehre in Jacob Boehm seinen ersten Stoff angetroffen»
(Grundweisheit, S. 73). Weiße urteilt: «Oetinger erkannte die theologische Bedeutung

der newtonschen Gravitationsmechanik» (Philos. Dogm. I, 219), oder:
« Oetinger erfaßte genial das Wahrheitsmoment der Newtonschen Gravitation

gegen den mechanischen Spiritualismus, der von Descartes ausgeht,
und den er ,Idealismus' nennt» (Philos. Dogmatik II, 62).

43 K. R. Popp, Boehme und Newton, Leipzig 1935 (Diss, phil.).
44 «Die magnetische Gravitation sei nicht mechanisch, sondern nur

dynamisch erklärbar» (II, 489). Vgl. auch Friedrich Sauer: «Sch. hat die New-
tonsche Gravitationstheorie abgelehnt bzw. gering geachtet, weil er die
Forderung nach einer Ganzheitsschau des Universums. für unabdingbar
hielt» (Stud. Philos., S. 86). Eugen Heuß: «Sch. verwarf den Schritt der
Naturwissenschaften von Kepler zu Newtons erklärender Denkweise als
schweren Irrtum» (ibid. S. 87).

45 II, 193. Eine kleine Korrektur bringt dann X, 261: «Ich schlage
Newtons Philosophie höher an. als seine Physik, z. B. seine Optik.»

46 Ed. Schröter, S. 150, 266—72. Auf S. 269 rühmt er den «herrlichen
Kepler gegen Newton, auf S. 270 wirft er Newton vor, er habe eine analytische

Sophistik in die Mathematik eingeführt.

153



Newton sieht47, dann irrt er; es handelt sich um eine «Erbfeindschaft»

aus Jugendtagen.
Wer die vielen Betrachtungen der schwäbischen Theosophie

über die Zirkularbewegung 48 kennt, dem sind diese Herleitungen
des schellingschen Rotationsprinzips aus Kant völlig abwegig. Zu
allem Überfluß sagt es Schelling selber, daß er das Rad des Lebens
oder der Geburt Jacob Boehme verdanke (XIII, 123). Nicht
verwechselt werden darf das Scheflingsche Rotationsprinzip mit dem

Kontraktionsprinzip oder mit seiner Lehre von Diastole und
Systole49, von der Ausdehnung und Zusammenziehung Gottes50. Sie

geht ebenfalls auf die Kabbala zurück und zwar auf die Lehre vom
Zimzum. Erich Bischoff sagt: «Die Kabbalisten wählen das Bild:
Gott, ursprünglich das ganze All ausfüllend, habe sich gewissermaßen

zusammengezogen, um für die Welt einen leeren Raum zu
schaffen, in dem sie nun geschaffen werden konnte, weil in diesem
Raum ein Abglanz seines Lichts noch zurückgebheben war51.»
Gershom Gerhard Scholem: Zimzum ist ein Akt der Determination,
nicht der Emanation52. Ein Akt, in dem er sich in sich selbst
verschränkt, sich auf sich selbst zurückzieht und anstatt nach außen
sein Wesen in eine tiefe Verborgenheit seines eigenen Selbst
kontrahiert 53. »

Oetinger sagt: «Die Herrlichkeit Gottes hat die Eigenschaft,
sich in das reine Salz der Natur zu verdicken und daraus das Grünen,
Blühen und Weben oder das Band der Kräfte der Natur zu
entwickeln. Als ewige Selbstbewegung in der Herrlichkeit gibt sich

47 Grundriß der Gesch. d. Philosophie, 3. Aufl. 1878, S. 500.
48 Vgl. meine Dissertation, S. 23 ff.
49 Diese Begriffe dürften ebenfalls von Oetinger stammen, der ja auch

Medizin studiert hatte und lange schwankte, ob er nicht Arzt werden sollte
anstatt Pfarrer. Oetinger gebraucht diese medizinischen termini häufig.
Vgl. Swedenborg, ed. Ehmann, S. 231. Bibl. und emb. Wörterbuch, S. 376.

60 Vgl. auch VII, 434: «Gott .kann sich nicht kontrahieren, ohne sich
als Ideales zu expandieren, sich nicht als Ideales, als Objekt setzen, ohne
sich zugleich als Subjekt zu setzen (ohne dadurch das Ideale frei zu machen)
und beides ist ein Akt, beides absolut zugleich, mit seiner wirklichen
Kontraktion als Reales ist seine Expansion als Ideales gesetzt.»

31 A. a. O., S. 20.
62 Encyclopedia Judaica IX, 1932, S. 694.
53 Kabb. u. Mythus, S. 322.

154



Gott durch Zusammenziehung in sich selbst und Wiederausdehnung

seines Wesens solche der Kreatur näher kommende
Eigenschaften, damit er sich ihr mit seiner Güte mitteilen könne in Geist
und Leben54.» Auch in der auf Wunsch der Kirchenbehörde
verfaßten theologia ex idea vitae deducta, die sonst mit «Spezialitäten»

sehr zurückhaltend ist, definiert Oetinger den Zimzum:
«Nulla neque manifestatio neque creatio fieri potest sine attractione,
quod Hebraeis est Zimzum55.» Selbst der ungelehrte Michael Hahn
hat in seinen «Stunden» die Lehre vom Zimzum traktiert56.

Schelling hat in den Stuttgarter Priv.-Vorl. diese Lehre entwik-
kelt57. Dort heißt es: «Dadurch, daß sich Gott auf die erste Potenz
einschränkt — freiwillig nur eines ist, da er alles sein könnte,
dadurch macht er einen Anfang der Zeit... Passive Einschränkung
ist Unvollkommenheit... relativer Mangel an Kraft, aber sich
selbst einschränken, sich einschließen in einen Punkt, aber diesen
auch festhalten mit allen Kräften, nicht ablassen, bis er zu einer
Welt expandiert ist, dies ist die höchste Kraft und Vollkommenheit.

Goethe sagt: «Wer Großes will, muß sich zusammenraffen,
in der Beschränkung erst zeigt sich der Meister.» In der Kraft,
sich einzuschließen, Hegt die eigentfiche Originalität, die Wurzelkraft.

In A B ist eben B selbst das kontrahierende Prinzip, und
wenn Gott sich auf die erste Potenz einschränkt, so ist es um so

mehr eine Kontraktion zu nennen. VII, 429/3058. In den «Welt-

64 Lehrtafel der Antonia, S. 128.
65 Theologia ex idea vitae deducta ed. Hamberger, S. 268, vgl. auch

Elisabeth Zinn, in Beiträge zur Förderung christlicher Theologie, 1932, XXXVI,
8. 174, 177.

66 Vgl. meine Dissertation, S. 25.
67 Gute Darstellung bei Karl Jaspers Schelling 1955, S. 179, jedoch ohne

Kenntnis des theosophischen Hintergrundes. Vgl. auch VII, 429. In VIII,
311 wird die Schöpfung selber als ein Akt der Herablassimg, Entäußerung
Gottes geschildert. Auch für diese Sicht gibt es einen kabbalistischen
Vorgang: «Im Ez Chajim. erscheint der Zimzum nicht als eine Urkrise in
Gott selbst, sondern als freie Liebestat, die aber. paradox genug, die
Gewalten des Gerichts zuerst entfesselt» (Scholem Kabb. u. Mythus, S. 323).

68 Vgl. auch VII, 432. Zur zugrunde liegenden Vorstellung der Kabba-
listen: «Der Akt des Zimzum ist für Lurja die einzige Garantie dafür, daß

überhaupt ein Weltprozeß existiert, in dem ja erst das Zurückziehen Gottes
auf sich selbst, das irgendwo einen pneumatischen Urraum schafft, es er-

155



altern» kommt die Lehre vom Zimzum zu breiter Entfaltung:
«Dies ist das Verhängnis alles Lebens, daß es erst nach der
Einschränkung und aus der Weite in die Enge verlangt, um sich
selbst fühlbar zu werden; hernach, wenn es in der Enge ist und sie

empfunden hat, wieder zurückverlangt in die Weite und gleich
wiederkehren möchte in das stille Nichts. Die Zusammenziehung
ruft also ihr gerades Gegenteil hervor und bewirkt nichts anderes
als die unaufhörliche Spannung, den Orgasmus aller Kräfte...
Also ist hier kein bestehendes Leben, vielmehr ein steter Wechsel

von Ausdehnung und Zusammenziehung, und ist die oben bezeichnete

Einheit (das Ganze dieses Moments) nichts als der erste
klopfende Punkt, gleichsam das schlagende Herz der Gottheit59, das

in nie aufhörender Systole und Diastole Ruhe sucht und nicht
findet.. Durch jede Zusammenziehung werden die Kräfte wieder
wirkend, und der zusammenziehende Wille gibt ihrer Ausbreitungslust

nach; kaum aber fühlt er die Scheidung und die anfangende
Wirkungslosigkeit, so erschrickt er und fürchtet, daß die Existenz
verlorengehe und zieht also aufs neue zusammen.. (VIII, 320).
Oder: «Alle Entwicklung setzt Einwickelung voraus; in der
Anziehung ist der Anfang und die kontrahierende Kraft die eigentliche
Original- und Wurzelkraft alles Lebens. Jedes Leben fängt von
Zusammenziehung an; denn warum schreitet alles vom Kleinen
ins Große, vom Engen ins Weite fort, da es auch umgekehrt sein

könnte, wenn es um das bloße Fortschreiten zu tun wäre? Dunkelheit

und Verschlossenheit ist das Eigentümliche der Urzeit. Je
höher wir in die Vergangenheit zurückgehen, desto mächtigere
Zusammenziehung» (VIII, 311)60. «Das Ziel des Prozesses... ist

möglicht, daß irgend etwas da ist, das nicht ganz und durchaus Gott in
seiner reinen Wesenheit ist» (Kabb. u. Mythus, S. 323).

69 Vgl. auch VIII, 326.
60 Vgl. VIII, 344 sowie VIII, 324, 327, 330. Interessant ist VIII, 285:

«Wenn die Materie, wie Milch durch saures Lab zur Gerinnung gebracht
worden, so muß es auch eine derselben entgegengesetzte Potenz geben, durch
welche, wenn sie in der Hand des Menschen wäre, die Wirkung jener coa-
gulierenden Kraft entweder aufgehoben oder bis zu einem gewissen Grade
überwunden werden könnte. » Der Begriff des Koagulierens entstammt der
Alchemie; Paracelsus, Boehme, Oetinger und Joh. Michael Hahn gebrauchen
ihn dauernd. Die Bezeichnung der Materie als geronnenen Geist geht — wie

156



also nur eine abwechselnde Bewegung (motus alternus), ewiges
Ein- und Wiederausathmen. Systole und Diastole, die, wie der
erste Moment alles natürlichen Lebens, so auch der Anfang des

geistigen Lebens seyn muß» (VIII, 327). Im direkten Anschluß
an die Erwähnung von Jac 3,6 heißt es: «Diese Bewegung läßt sich
auch als Diastole und Systole vorstellen. Es ist eine völlig
unwillkürliche Bewegung, die, einmal angefangen, sich von selber wieder
macht. Das Wiederbeginnen, Wiederaufsteigen ist Systole, ist
Spannung, die in der dritten Potenz ihre Akme erreicht, das

Zurückgehen auf die erste Potenz ist Diastole, Erschlaffung, auf
die aber die unmittelbar neue Zusammenziehung folgt. Also ist
hier der erste Puls, der Anfang jener durch die ganze sichtbare
Natur gehenden alternierenden Bewegung, des ewigen Zusammenziehens

und Wiederausbreitens, der allgemeinen Ebbe und Flut
(VIII, 231). Dieses theosophische Weltgesetz gilt auch für die
Geisterwelt, die nach Ezech 1 (die 7 Geister Gottes!) auch aus der
«ewigen Natur» entspringt: «Wie die Natur in der Anziehung
vergeistigt werde, so das Prinzip der Geisterwelt verleiblicht. Was in
jenem Kontraktion, sei in diesem Expansion und umgekehrt. Auch
hier werde in den aus dem Streit der feurigen Kräfte gleichsam als
einzelne Wirbel sich losreißenden Geistern durch die fortwirkende
Anziehung das Prinzip der Selbstheit so gesteigert, daß sie endlich
dem anziehenden Prozeß das Gleichgewicht halten; auch hier bleibe
der Prozeß in einer abwechselnden Bewegung von Systole und
Diastole stehen, da die zusammenhaltende Kraft die erweckten Kräfte
des Seyns nicht mehr bewältigen kann und abwechselnd siegt und
besiegt wird. In Ansehung der Geisterwelt sey diese Zeit die Zeit
der ersten, obwohl noch chaotischen, im bloßen Anfang stehen
bleibenden Schöpfung jener Urgeister, die in jener eben sind, was
in der Natur die Gestirne. » Ähnlich wie in den Stuttgarter
Privatvorlesungen wird auch hier betont, daß «die eigentliche Kraft

Schölling selber berichtet — auf den Tübinger Philosophen Gottfried Plouc-
quet zurück (Prof. von 1750—1790), der Nachfolger von Oetingers Lehrer
Bilfinger und von Canz war. Oetinger befaßt sich mit Ploucquets System
kritisch im Swedenborg (ed. Ehmann), S. 266—275. Ploucquet ist aus dem

württembergischen Pfarrstand hervorgegangen (EL Hermelink, Gesch. d. ev.
Kirche in Wttbg. 1949, S. 249).

157



mehr in der Beschränkung als in der Ausbreitung liegt, und mehr
Stärke dazugehört, sich zu nehmen, als sich zu geben» (VIII,
221)61.

Damit hat sich Schelling den Zugang geschaffen zu den christlichen

Glaubensgehalten vom Leiden Gottes, von der Selbstentäußerung

zu den Gehalten, die man in der Dogmengeschichte unter
den Begriffen Kenosis, exinanitio62, zusammenfaßt. Ganz besonders

eignet sich dazu das Weihnachtsmysterium: Der große Gott
wird ein kleines Kind. In diesem Sinne feiert Schelling bereits in
den Stuttgarter Privatvorlesungen das Weihnachtswunder63. Oetin-

ger folgert aus dem Zimzum die Ubiquität Gottes: Weil der große
Gott sich zusammenziehen kann, kann er in allen Kreaturen
anwesend sein64. Es hätte nahe gelegen, daß Schelling diesen
Gedankengang auf die lutherische Abendmahlslehre angewandt hätte;
das ist, soviel ich sehe, nicht erfolgt. Aber der Verzicht Gottes auf
Herrlichkeit, das Leiden, wird sowohl in obiger Stelle aus VII,
429/30 wie in den Weltaltern stark unterstrichen: «Schmerz ist

61 Bei Abfassung meiner Abhandlung «Jaeob Boehme und die Kabbala »

war mir noch nicht deutlich, ob Boehme ebenfalls die Lehre vom Zimzum
hat. Inzwischen bin ich auf sie gestoßen. Vgl. Dreifach Leben, I, 35: «Die
große Weite ohne Ende begehret die Enge und eine Einfaßlichkeit, darinnen
sie sich mag offenbaren. Dann in der Stille und Weite wäre keine
Offenbarung. So muß ein Anziehen und ein Einschließen sein, daraus die
Offenbarung erscheine.» Vgl. auch II, 12. Als Parallele diene ferner eine Stelle
aus Oetingers «Kurzer Auszug der Hauptlehren Jacob Boehms»: «Die Räder
Ezechiels sind das Rad der ewigen Natur, weil sie sich in ein unzerstörliches
leibliches Wesen endigen, sonst hätten sie keine wachsende Natur, die ihr
Ende erreicht; alle Natur wachset, bis sie endlich wird.. Die erste Gestalt
des Geistes unter den sieben zielt auf Einheit, auf Zusammenziehen, auf
Attraktion, aufs Zentrum. Die andere auf Ausdehnung der Einheit, auf
Zirkumferenz, auf immaterielles Geistwesen. Die dritte heißt Rad, Zirkum-
kraft, Tiphärät trochos geneseos welches aus Newtons Orbitis deutlich
zu verstehen» (ed. Ehmann, Reutlingen 1853, 56). Selbst der Laie Michael
Hahn entwickelte in den von ihm gehaltenen Stunden die Theorie vom
Zimzum (Belege in meiner Diss., S. 25). Christian Hermann Weiße bekennt
sich ebenfalls zur Oetingerschen Zimzum-Lehre (Philos. Dogmatik I, 696).

62 Weiße beruft sich in Philos. Dogmatik III, 103 auf diese Schellingsche
Lehre von der exinanitio.

63 VII, 463.
64 Vgl. Auberlen, S. 188.

158



etwas Allgemeines und Nothwendiges in allem Leben, der
unvermeidliche Durchgangspunkt... zur Freiheit... Wir werden uns
nicht scheuen, auch jenes Urwesen... so wie es die Entwicklung
mit sich bringt, im leidenden Zustand darzustellen. Leiden ist
allgemein, nicht nur in Ansehung des Menschen, auch in Ansehung
des Schöpfers, der Weg zur Herrlichkeit.» In den Stuttgarter Priv.-
Vorl. steht — mitten in der Darlegung der Zimzum-Lehre — das
Wort: «Die Herablassung Gottes ist das Größte auch im Christentum»

(VII, 429). Diese Herablassung Gottes wird in der
dogmengeschichtlichen Tradition der sog. Kenosislehre, an der schwäbische

Theologen wie Hafenreffer und Thumm im 17. und Geß im 19.

Jahrhundert hervorragenden Anteil haben65, dargestellt im
Anschluß an Phil 2, 6-1166. Schelling zitiert diesen «Christuspsalm»
(Lohmeyer) schon in VII, 453. Schelling gibt in der Philosophie
der Offenbarung XIV, 39 ff u. 157 eine Interpretation dieser Stelle,
die er selbst eine «klassische» nennt. Er kommt immer wieder auf
diese Stelle zu sprechen. So XIV, 179: «Indem der Logos dem
Substantiellen nach sich entherrlieht, der morphe theou sich beraubt,

.wird das wahre Göttliche, die wahre Herrlichkeit in ihm
aufgedeckt, die Hülle abgezogen.» Oder: «Die Menschheit Christi
kann als nur durch einen actus continuus der Entäußerung bestehend

gedacht werden, denn Christus sagt: Ich habe Macht, mein
Leben zu lassen und es wieder zu nehmen» (XIV, 192f.). Er spottet
über die Theologen, die jene Stelle aus dem Philipperbrief nicht
verstehen (XIV, 319).

Ich möchte diese Verknüpfung des Kenosisgedankens mit der
vom Zimzum, von der Kontraktion Gottes, die soteriologische
Variante des ursprünglich kosmologisch gedachten Zimzummotivs
nennen. Der Expansion, die auf die Zusammenziehung folgen muß,
entsprechen dann Auferstehung und Himmelfahrt Christi, die

Schelling in der Tat als Expansion wertet. Schon das Ausspannen

66 Schelling behandelt die Lehre der sog. Kryptiker in XIV, 157.
66 Sannwald nennt Schöllings Auslegung von Phil. 2 «gnostisch» (Calwer

Kirchenlexikon II, 843). Auch dem jungen Engels ist die starke Betonung
von Phil. 2 bei Schelling aufgefallen (MEGA I, 2, 217). Er stellt die Frage:
«Hatte Christus nicht bereits im mythologischen Prozeß die Herrschaft der
Welt errungen, was konnte ihm der Teufel dann noch bieten?» (ibid. S. 218).

159



der Arme am Kreuz wird symbolisch ausgedeutet im Sinne der

Spannungslehre (XIV, 198)67. Die Auferstehung läßt sehr deutlich
die kosmische Grundlage der Schellingschen Christologie68 erkennen:

«Das Geheimnis der Schöpfung ist in Christo für jeden
Menschen faßlich und begreiflich, als unmittelbare Wahrheit und
Wirklichkeit dargestellt» (XIV, 227). Die Lehre von der Himmelfahrt
Christi bietet Schelling nicht, da er zu viel voraussetzen bzw.
entwickeln müßte. Er deutet aber an, daß sie im Zusammenhang mit
einer neuen Lehre vom Raum erfolgen müsse: «Es wäre nötig,
die Materie von dem sogenannten unendhchen Raum hier ebenso

zu behandeln und auseinanderzusetzen, wie wir früher die Lehre
von der unendhchen Zeit behandelt und in einem ganz neuen Lichte
dargestellt haben» (XIV, 2 3 5)69. Da Schelhng sehr oft auf die

Oetingersche Raumlehre Bezug nimmt70, die vor allem im An-

67 Das ist Engels ebenfalls aufgefallen (MEGA I, 2, S. 221).
68 Vgl. auch VII, 442; XIII, 374; XIV, 112. Schelling erklärt im

Anschluß an den rabbinischen Traktat Midrasch Kohelet: «Hüte dich, daß du
meine Welt bewegest, sie erschütterst, denn, so du sie verderben wirst,
wird sie kein Mensch wiederherstellen können, sondern den Heiligen selbst
(d. i. den Messias) wirst du in den Tod ziehen... Das Leiden des Messias

fängt nicht, wie man es nach beschränkten menschlichen Vorstellungen
annimmt, mit seiner Menschwerdung an. Der Messias leidet von Anfang an... »

(XII, 317). Jesaja 53, das «Karfreitagslied des Alten Bundes» wird von
Schelling nicht im Sinne eines zukünftigen, sondern eines gegenwärtigen
Messiasleidens gedeutet (XII, 317f.). Ein Beispiel für die mythologische
Ausdeutung von Christi Tod bietet XIV, 240 in Form einer Interpretation von
Plutarchs Schrift De defectu oraculorum, cap. 17: «Der große Pan ist das

blinde, kosmische Prinzip selbst, das seiner Natur nach ausschließlich während

der ganzen Zeit des Heidentums insofern herrschte, als es nicht in
seinem Grund aufgehoben war. Zur völligen Expiration wurde es allerdings
erst durch den Tod Christi gebracht. In Christo war der große Pan gestorben.
Der Tod Christi, indem er die Macht aller außergöttlichen kosmischen
Gewalten als solche aufhob, war das gemeinschaftliche Ende des Heidentums
und Judentums, welches ebenfalls noch kosmischen Gewalten unterworfen
war. »

69 Werner Gent behandelt meines Wissens diese Stellen nicht in seiner

Abhandlung «Kategorien des Raumes und der Zeit bei F. W. J. Schelling»,
Ztschr. f. philos. Forschung 1954, S. 353—377.

70 Vgl. Swedenborg (ed. Ehmann), S. 270f.: «Gott hat eben durch die
drei Selbstbewegungsquellen in dem Rakia üsso an sich genommen, daß

er in der Ausbreitung seiner konzentrierten Stärke des Feuers und Lichts,

160



Schluß an Psalm 139 und 150 als Makom und Rakia üsso charakterisiert

ist, können wir uns denken, wie solche Lehre von der
Himmelfahrt Christi ausgehen haben müßte71.

In den von Schröter edierten Weltalterentwürfen kommt das

Schellingsche Kontraktionsprinzip in beiden Spielarten vor. S. 23

wird über die Frage spekuliert, wie sich «die kontrahierende Kraft
zum Mittelpunkt der Existenz machen könne». Denn für Schelling
ist «alles Seyn Contraction und die zusammenziehende Grundkraft
die eigentliche Original- und Wurzelkraft der Natur» (S. 24). Er
schildert die beiden Kräfte auch «als die still ausfließende, sanft
sich mittheilende und die zusammenziehende, der Ausbreitung
widerstrebende» (S. 25). In der göttlichen «Lauterkreit», diesem
Doppelwesen aus Liebe und Zorn, entsteht ein Widerstreit, ein
Wechsel von Expansion und Kontraktion, in welchem die Liebe
zur Scheidung, der eigene Wille zur Anziehung treibt» (S. 35).
«Expansion ist Vergeistigung, Kontraktion ist Verkörperung»
(S. 36). «Die kontrahierende Urkraft ist das Setzende der ersten
Dimension», die «ausbreitende, gegen die die anziehende in Freiheit

gesetzt und doch von ihr nicht gelassen, zersprengt die
Einheit» (S. 38). «Die zusammenziehende Kraft nimmt im Gegensatz
mit der andern immer mehr geistige und thätige Eigenschaften
an, die andere hingegen, als die reinste Geistigkeit, wird immer
mehr ins Leidende und Untergeordnete gezogen» (S. 39). Auch
die beiden Attribute der Gottnatur, die Spinoza lehrt, die denkende

im Rakia üsso, Ps. 150,1, als in einer himmlischen basi, welche Erde, Wasser
und alle elementische Kraft zugleich ist, wohnen wolle.» Oder Lehrtafel der
Antonia, S. 264: «Die Kraft in der Kreatur ist mit der Kraft außer der
Kreatur eine einige unauflösliche, aber nicht untheilbare Kraft. Diese Kraft
ist der göttliche Raum (Makom oder Rakia üsso). Dieser Raum ist die wahre
Substanz, worin alle Intelligenzen und Geister ihr Bestehen haben, sie ist
die Etendue intelligible Malebranches. » Sehr oft zitiert Schelling die Rakia
üsso auch hebräisch (vgl. die Nachweise bei Ernst Benz, Schelling 1955, S.71).
Manchmal auch deutsch, so etwa Weltalter, S. 231: «Die Schrift nennt Himmel

und Erde die Ausbreitung der göttlichen Stärke.» Eigenartig auch
Weltalter, S. 85: «Die Entstehung des Raumes, welche das Hervortreten
der sichtbaren Dinge aus dem Unsichtbaren begleitet, zeigt sich am
natürlichsten durch die Erscheinung, die wir in den Gliedern organischer Wesen
Turgenszenz nennen.»

" Vgl. auch VIII, 324.

161



und die ausgedehnte, versucht Schelling als ausgedehnte und
zusammenziehende zu deuten (S. 45). Die Kraft der Zusammenziehung

ist der eigentlich wirkende Anfang jedes Dinges. Nicht von
dem leicht Entfalteten, sondern vom Verschlossenen, das nur mit
Widerstreben sich zur Entfaltung entschließt, wird die größte
Herrlichkeit der Entwicklung erwartet (S. 50). Aus dem Widerstreit
von zusammenziehendem und ausbreitendem Willen wird schließlich

die Lehre vom Keim Gottes, der Weisheit, als einer von Gott
selbst nicht verschiedenen Persönlichkeit Gottes entwickelt (S. 54f.).
Dann wird auch die Expansion Gottes mit dem Sohn, die
Kontraktion mit dem Vater gleichgesetzt, also christologisch-soterio-
logisch gewendet (S. 58)72. Auf Seite 60 werden Ausführungen über
das Verhältnis der kontrahierenden Kraft zum Seienden gemacht.
Die «Verwirklichung des Sohnes» wird so beschriehen: «Dadurch,
daß das Seyende die zusammenziehende Kraft als Innres oder
Subjekt in sich hat, nach außen aber frey ausquellendes Wesen ist,
wird es zum selbständigen, selbstbewußten, sich erkennenden
Wesen, und mit einem Wort, ins Geistige erhöht» (S. 61). «Ohne
die Zusammenziehung des Vaters hört die Natur ganz auf, als das

Seyn, das von Anfang an nur in der Contraction und durch sie

bestand, mit ihm aber auch das Geistige, das ewig nur wird, indem
die kontrahierende Kraft überwunden, und als Inneres gesetzt
wird» (S. 62). «In gleichem Verhältnis, wie die zusammenziehende
Kraft im Seyenden innerlich gesetzt wird, kann die Liebe als frey
sich mittheilende Wesenheit ausfließen» (S. 64)73. Der Geist
erscheint dann als Indifferenz: «Der Geist ist frey von der contra-
hierenden Kraft des Vaters und der expandierenden des Sohnes»

(S. 82). Aus Expansion und Kontraktion wird auch die Entstehung
des Raumes erklärt (S. 85/86). Er entsteht aus einem Widerstrehen
gegen die Ausbreitung. Dann wird die kontrahierende Kraft zur
Vergangenheit (S. 87). Der menschliche Charakter wird sehr geistvoll

aus der Kontraktion des Willens hergeleitet (S. 93)74. Wie die

72 Ebenso S. 73, 82, 83, 85.
73 Vgl. auch VII, 439: «Die bloße Liebe, eben weil sie ihrer Natur nach

expansiv, unendlich mitteilsam ist, wurde zerfließen, wenn nicht eine kon-
traktive Urkraft in ihr wäre.»

74 Das war schon in den Stuttgarter Priv.-Vorlesungen ausgesprochen

162



Urkraft der Zusammenziehung und Verneinung die Stärke Gottes,
so der Charakter die eigentliche Stärke des Menschen (S. 94). Die
«Aseität» Gottes — der Terminus ist Schelling unsympathisch —
wird umschrieben mit «die verzehrende Schärfe der Reinheit, die
durch Anziehung der Natur zu einem der Kreatur unnahbaren,
unerträglichen Feuersglanz erhöht wird, sie wäre gegen das

Geschöpf wie sehrendes Feuer, ewiger Zorn, der nichts duldete;
tödliche Zusammenziehung, wenn ihr die Liebe nicht wehrte» (S. 173).

Hier ist die Diktion ganz boehmesch75. Kontraktion ist auch
das Wesen der Urzeit: «Dunkelheit und Verschlossenheit ist der
Charakter der Urzeit» (S. 181). Denn: «alles Leben fängt von
Zusammenziehung an» ibid. In der Entfaltung der Welt liegt die
Verneinung beschlossen: «Noch jetzt ist die ursprüngliche Verneinung
die Mutter und Säugamme der ganzen Natur.» Denn: «Nur durch

Entwicklung entsteht alles, unter dem beständigen Widerspruch
einer einhüllenden, einschließenden, zurückdrängenden Macht»
(S. 231). Auch der Geburtsakt wird als Kontraktion beschrieben,
die sich zu einem neuen Wesen expandiert, so wie Wasser im
Gefrieren unmittelbar fühlbare Wärme verbreitet (S. 232).. Die Welt-
Schöpfung wird umschrieben in den Worten: «Als das Ewige sich

aus der Verborgenheit entschloß, die Stärke und zusammenziehende
Kraft seines Wesens zum Anfang zu setzen» (S. 243). Das Zurücktreten

des erst herrschenden kontrahierenden Prinzips in die

Vergangenheit führt zum Werden der Materie (S. 258). Der Wechsel

von Expansion und Kontraktion führte zur Entstehung der
Planeten (S. 264). Auch auf den «mythologischen Prozeß» hat Schelling
das Zimzumschema angewandt. Besonders ist das bei der Behandlung

des persischen Gottes Mithras der Fall: «Dem Bewußtseyn
der Perser blieb der Gott die stets lebendige, ewig bewegliche
Mitte zwischen Expansion und Kontraktion... er war stets eben¬

worden: «Der Charakter entsteht durch eine Art von Kontraktion, wodurch
wir uns eben eine Bestimmtheit geben, je intensiver dieselbe, desto mehr
Charakter.) (VII, 322).

76 Vgl. Dreifach Leben 8, 17: «Die Natur ist eine Schärfe in der Freiheit
und will immer die Freiheit in sich fressen, daß sie möchte ganz zur Freiheit
werden und kann doch nicht. Die Natur bleibt ein Feuer und die Freiheit
ein Licht...»

163



sowohl der der Kreatur wohlwollende, als der der Kreatur entgegengesetzte,

so daß sein Weit-Werden (also der Kreatur Raum geben)
stets als ein durchaus freiwilliges, liebevolles und ebendarum
preiswürdiges, den Dank und Jubel der Geschöpfe erforderndes erschien»

(XII, 212). «Diese Mitte zwischen Kontraktion und Expansion,
woran jene als das Geschöpfwidrige, diese als dem Geschöpfe Holde
erschien... Diese Mitte des Mithras erhellt aus den zu Ehren des

Mithras gefeierten Festen und deren Unterschied... Mithras war
der Erde zum Mittler gegeben, sie weit zu machen... Im Reiche
des Lichts. Diese Feste, die sich auf die Expansion des Mithras
in die Natur bezogen, waren Volksfeste... Dieser Mithrastag wird
beschrieben als ein Fest der Ausgelassenheit (XII, 213). Wie die

babylonische Mylitta selbst die Aus- und Freigelassene, die
Ausflucht aus der ersten ursprünglichen Einheit war, so erschien dem

persischen Bewußtseyn die ganze wiederbelebte Natur als ein
Moment der Entlassung, Auslassung aus dem centralen Seyn, als eine

Expansion des Mithras. An diesem Tage der Ausgelassenheit allein
ziemte es auch dem Könige bis zur Trunkenheit zu trinken...
Die Mithrasmysterien wurden im Frühjahr gefeiert um die Zeit,
wo Kontraktion und Expansion, Nacht und Tag, Finsternis und
Licht gleich gewogen erscheinen.. Hieraus erhellt, daß jene höchste

Idee des Mithras als Vermittler, als das zwischen Positivem und
Negativem, Expansion und Kontraktion in der Mitte Stehende der
Geheimlehre, den Mysterien angehörte» (XII, 213). «Die Frühlings-
sonne war das Zeichen des wiedererscheinenden Mithras, nämlich
des Mithras von der Seite der Expansion genommen. Die Sonne
machte die Erde nach der Starrheit und Dunkelheit des Winters
wieder weit... Mithras war der unbesiegliche Gott, weil er aus
jeder Verdunkelung — Kontraktion — wieder siegreich, in neuer
Expansion hervortrat. Die Sonne kommt mit ihm, wenn er die
Welt wieder weit macht (XII, 214).

Mithras ist der Naturgott, so daß er stets in der Mitte ist
zwischen Kontraktion und Expansion, und also die Kontraktion immer
auch besteht. Kontraktion ist zurückgehen in die ursprüngliche,
alle Mannigfaltigkeit, also auch das Geschöpf ausschließende
Einheit. Expansion dagegen ist der die Mannigfaltigkeit, also auch die
Geschöpfe setzende Wille selbst... (XII, 218).

164



Sehr bezeichnend für die Schellingsche Hermeneutik ist die
Interpretation einer Stelle aus dem Zend-Avesta: «Ormuzd und
Ahriman, beide gab Zeruane Akherene, die Zeit, die ohne Grenzen
ist» (XII, 220). Schelling sagt: «Ehe Zeit überhaupt war, als sich
der Gott noch überall nicht ausgesprochen hatte, noch nicht in
der Natur, dem Geschöpf expandiert hatte, konnte auch die
Kontraktion, die dem Geschöpfe entgegengesetzte und gleichsam feindliche

Kraft noch nicht als solche sich äußern... Mit der Zeit erst
war Expansion und Kontraktion als solche gesetzt... Der vor dem
Gegensatz gedachte Gott ist eben der, der sich noch nicht
expandiert hat, insofern ist er Negation der Expansion also
Kontraktion. Aber der in der Kontraktion gedachte ist ebenderselbe,
welcher sich in der Folge expandieren wird... (XII, 221ff.)76.

In XII, 222 wird Nichtexpansion mit der Nacht, Expansion
mit dem Licht gleichgesetzt; XII, 223 ist Expansion das göttlich
Gewollte, Ormuzd, Nichtexpansion das Widergöttliche, Ahriman;
XII, 237, das dem Geschöpf Holde, Kontraktion das ihm Unholde.
Die Mythen von der Befreiung und Verklärung des Herakles sind
Schellings Beispiele für die Spannung des Bewußtseins, die Mythen
vom Untergang des Kronos und Uranos schildern ihm die Angst,
d. h. Enge, die Kontraktion des mythologischen Prozesses (XII,
346f.). Auch das Gelächter des Kambyses über den zwergenhaften
ägyptischen Gott Phtha, von dem Herodot berichtet, interpretiert
Schelling «speculativ». Phtha ist ihm der ägyptische Demiurg, der
die Weltkräfte, die bereits auseinandergehenden Potenzen Ent-

,6 Vgl. auch XII, 501: «Ahriman ist das Prinzip der Nichtexpansion,
wo es noch keinen Gegensatz zur Expansion bildet. Erst, indem es dem
Prinzip der Expansion, dem Prinzip der Liebe, der Mittheilsamkeit
untergeordnet wird, muß es gegen dieses die Natur eines widerstrebenden annehmen.

Denn seine fortwährende Wirkimg, daß es sich der Materialisierung
widersetzt, ist eine zur Schöpfung selbst nothwendige. Solange es selbst keinen
Gegensatz hatte, konnte es sich nicht als contrarium, als der Expansion
widerstrebenden Egoismus äußern.» Oder XII, 516f.: «Mitra ist in der
späteren Doktrin der altpersischen Lehre das Urwesen Gottes Nichtexpansion,
das sich ihm darstellt als expansibel, wo es sich + verhält. Aber in seiner
unbedingten Expansion ist es außer Gott. Es muß ihm also Ormuz, das
begrenzende Prinzip, entgegengesetzt werden.»

165



haltende, also doch noch immer zusammenhaltende, sie nicht völlig
auseinanderlassende Gott. Es ist der erste turgor Vitalis, die Spannung

der Weltkräfte, selbst, die der Demiurg noch immer in sich
enthält. Der ägyptische Phtha ist der Gott in der Ausbreitung, in
der Spannung der demiurgischen Potenzen, der Gott im Momente
der Schöpfung (XII, 397) ". Den indischen Gottesnamen Schiwah
will Schelling aus der hebräischen Wurzel jaschah retten,
befreien, zum Sieg verhelfen ableiten: «Schiwah wäre demnach, der
die Schöpfung aus der Enge ins Weite, in die Mannigfaltigkeit des

Seyns führt» (XII, 453).
Das Wort Krischnahs: «Ecce mysterium meum augustum»

gibt Schelling mit den Worten wieder: «Siehe da, mein erhabenes,

ehrfurchtgebietendes Geheimnis — das Geheimnis meiner Majestät,
meiner Herrlichkeit (im eigentlichen Sinn) meiner Schöpferherrlichkeit,

die eben nur in der Freiheit besteht, die Potenzen, deren
unzerreißbare Einheit Gott selbst ist, auch außereinander und in
Spannung zu erhalten» (XII, 494). In der Natur des Kronos sollen
zwei Vorstellungen enthalten sein: «Die der ewig gebührenden,
ewig verschlingenden Zeit, des unablässig in sich selbst laufenden
Rades der Geburt und die der goldenen Zeit» (Weltalter, ed.

Schröter, S. 68f.). Der Name Poseidon soll aus dem Syrischen
kommen und soviel wie expansus bedeuten. Doch sei diese

Etymologie unsicher: «Sicherer indes könnte man sich auf jenes Attribut

des Poseidon berufen, das schon Homer ihm beigelegt, eury-
sthenes, der weit, mit großer Macht sich Ausbreitende. Von der
bildenden Kunst wird er stets mit weiter, breiter Brust vorgestellt.
Das gleiche Prädikat werden wir auch in der Folge finden als
andeutend den Moment der Expansion, der Materialisierung. Allein
das ganze Wesen, die ganze Natur des Gottes spricht für unsere
Ansicht, Poseidons Wesen ist das blinde, seiner selbst nicht mächtige
Auseinanderfahren» (XII, 580f.).

Selbstverständlich wird auch die Gai-Eurysernos von Theog.
v. 117 von Schelling im Sinne seines Kontraktionsprinzips ausgelegt.

Eurysernos bedeutet Weitwerden. Das setzte ein vorheriges
In-Enge-Gewesensein voraus. Die Gaia erhebe sich ins Sein, in

77 Vgl. auch VIII, 364f. (Gottheiten von Samothrake).

166



dieser Erhebung liegt dann der Anfang des ganzen Prozesses, die
erste Spannung, da sie sich ins Sein erheben und doch am selben
Platz bleiben wolle. Das führe zu einer inneren Enge, d. h. zur
Angst. Um sich aus der Enge herauszusetzen, müsse die Gaia
heraustreten, sich materialisieren. Gaia komme vom Verbum gao,
welches auch durch choreo, Platz, Raum machen, weichen,
nachgeben, erklärt werden könne. Die Gai'eurysernos ist «das aus dem
Centro gewichene und dadurch selbst peripherisch, weit gewordene
reale Prinzip». Da aber eben dieses reale, dem Bewußtseyn zur
Gaia gewordene Prinzip der Grund alles Gott-Setzens ist, so wird
es eben in diesem Weitwerden zum festen Sitz aller Götter, zum
theogonischen Grund» (XII, 616).

Oetinger entwickelt aus dem «Glanz» der Thronwagenvision
seine Lehre von der «Herrlichkeit», der göttlichen doxa78. Da der

78 Vgl. Swedenborg (ed. Ehmann), S. 350: «In den Ezechielischen Tieren,
Rädern und Augen ist eine solche reine Leiblichkeit und diese ist demnach
an solcher auch eine Vollkommenheit. Darum konnte diese reine Leiblichkeit

in Christo noch leiblicher werden, das ist, zu noch größerer Vollkommenheit

gebracht werden. Also kann auch diese Leiblichkeit mehr oder weniger
Gnade haben. Alles dieses scheint den Grundsätzen der rezipierten Welt-
Weisheit entgegen, allein die geläuterte Lehre der Heil. Schrift kehrt sich
nicht daran.» Ähnlich S. 240f. : «Obschon alles zusammen die Herrlichkeit
Gottes genannt wird (Ezech 34, 2. 4), so wird doch insbesondere das eigentlich

die Herrlichkeit Gottes genannt, was oben auf dem Thron, abgeteilt
von den Tieren und Rädern, zu sehen war (Cap. 10, 18). Dies ist die ursprüngliche

Herrlichkeit. Gleichwohl sind die Gestalten der Tiere und Räder mit
allem Übrigen gloria derivata. Sie hat alles, was rein, heilig, reell, fortdauernd
und unvergänglich in der Kreatur ist, im höchsten Grade in sich...» Ferner:
«Das Lichtkleid, das Gott anhat, muß etwas Geistlich-Körperliches sein,
Psalm 104.» (Wie man Jacob Boehm mit Vorsicht lesen solle, Werke ed.

Ehmann II, 1, S. 72.) In der «Theologia» wird dargelegt: «Gloria Dei est

primitiva et derivata. Primitiva in Deo et throno, derivata in rotis et ani-
malibus et in tota Dei vita. Dicuntur ab Ezechiele singula ad gloriam Dei
pertinera, potentiae primitivae, prima materia, quae ex nube et igne nascitur
est et in chasmal coruscantium trabsit, unde intelligentiae et animae ortum
habent, non quasi ex essentia, sed ex originariis Dei potentiis, quae régulas
ponunt principiis essendi et fiendi» (S. XXXI).

Christian Hermann Weiße bekennt sich in der Philos. Dogm. I, 168,

III, 135 ausdrücklich zur Oetingerschen Lehre von der Herrlichkeit. Auch
Boehmes Lehre von der höheren Leiblichkeit bejaht er, er nennt sie einen
Lichtblick (Philos. Dogm. II, 332).

167



Thronwagen zugleich die ewige Natur und den Urmenschen
darstellt, eignet auch dem Leib des Urmenschen jene göttliche doxa79.

Ziel des Erlösungsprozesses ist es, diese himmlische Leiblichkeit
wiederherzustellen: Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes80.
Daß Schelling dieser theosophischen Lehre ebenfalls huldigt, ist
auch Forschern mit minimaler Kenntnis der Oetingerschen
Theosophie bekannt, da Schelling sich VIII, 325, expressis verbis zu
diesem Oetingerwort bekennt, das er allerdings als ein «Wort der
Alten» einführt. Es ist das aber nicht das einzige Bekenntnis zur
himmlischen Leiblichkeit aus der Feder Schellings. Außer den in
meinem Aufsatz in ZRGG angeführten Schellingzitaten, möchte
ich noch auf einige Stellen in den «Weltaltern» hinweisen: «Daß

die Beschaffenheit der jetzigen körperlichen Materie keine ursprüngliche

sei, dafür zeugen Tatsachen in der Evolution der Natur selbst,
Erscheinungen der inneren Bildung einzelner Körper, die unter
Voraussetzung der jetzt allgemeinen Undurchdringlichkeit81
unerklärbar sind; dafür zeugt auch die noch fortdauernde Fähigkeit
der Materie, in einen Zustand versetzt zu werden, da sie (wie in
den bekannten, aber lange nicht genug beachteten Überführungsversuchen)

allen körperlichen Eigenschaften nach verschwindet»

(VIII, 282). Ein Symbol dafür ist das Gold, das «die fast unendliche

79 Vgl. G. G. Scholem: «Adam war seiner Natur nach eine reine geistige
Gestalt, eine große Seele, deren Körper aus einer geistartigen Materie, einem
Astral- oder Lichtleib bestand.» Kabb. u. Myth., S. 329.

80 Vgl. meinen Aufsatz in ZRGG, 1955, 142—154.
81 Vor dem «Fall» waren nach Jacob Boehme die Körper penetrabel.

Belege bei Ernst Benz, der vollkommene Mensch etc., S. 47ff. Darum
hätten Geburten stattfinden können utro clauso. Im Eschaton werden wir
wieder solche Leiber bekommen. Vgl. Werke ed. Schiebler 5, 145: «Diese

gute Kraft des tödtlichen Leibes soll in schöner, durchsichtiger, kristallinischer,

materialischer Eigenschaft in geistlichem Fleische und Blute
wiederkommen und ewig leben. Wie denn auch die gute Kraft der Erde, da dann
die Erde wird auch krystallinisch sein und das göttliche Licht wird in allen
Wesen leuchten.» Weiße bekennt sich zur Ansicht von der immateriellen
Leiblichkeit des Urmenschen (Philos. Dogmatik II, 350). Ebenso zu Oetingers
Wort von der Leiblichkeit als dem Ende der Werke Gottes (Philos. Dogm.
III, 141 u. 172). Ebenso auch Schubert (Allgemeine Naturgesch., Erlangen
1826, S. 455).

168



Ausdehnbarkeit und die Weichheit und fleischähnliche Zartheit,
mit der größten Unzerstörlichkeit verbindet, er erscheint dem geistig

leiblichen Wesen am verwandtesten» (VIII, 283). «Der Glaube
an die allgemeine Fähigkeit der Materie, wieder in geistige
Eigenschaften erhöht zu werden, hat sich durch alle Zeitalter mit einer
Beständigkeit erhalten, die allein schon auf seinen tiefen Grund
schließen ließe, und hängt so mit den letzten und tiefsten
Hoffnungen des Menschen zusammen, daß er wohl nie wird vertilgt
werden können» (VIII, 285). Gegen idealistische Leibesverachtung82
sagt Schelling mit der Theosophie: «Was ist es übrigens, das den

geistigen Dünkel an der Leiblichkeit beleidigt, daß er sie so gar
geringer Herkunft achtet? Aber — das Niedrige ist hoch geachtet
in den Augen dessen, nach dessen Urtheil allein Wert und Unwert
der Dinge bestimmt ist, daß ihr noch etwas von den Eigenschaften
jenes Urstoffes innewohnt, der nach außen leidend, aber in sich
Geist und Leben ist» (VIII, 286).

Der Sohar enthält die Idee der himmlischen Leiblichkeit in allen
Abwandlungen: «Es hat der Allmächtige den Menschen in dieser
Welt erschaffen im Bilde der himmlischen Herrlichkeit. Diese
himmlische Herrlichkeit ist Geist dem Geiste und Seele'der Seele,
bis sie an eine Stätte hinabgelangt, welche Körperlichkeit genannt
ist. » Innerhalb desselben Stückes war die Frage gestellt worden
anläßlich der Behandlung von Psalm 23,5 : Gibt es denn eine Tafel
der Seelen in der künftigen Welt? Die Antwort lautet: «Ja, denn
sie essen in jener Welt von solcher Speise und Wonnenbefriedigung
wie die Engel des Himmels... Von derselben Art war die Ernährung

Israels in der Wüste. Und diese Nahrung bildet das Geheimnis
des Taues, welcher niedergeht und sich verbreitet aus der Verborgenheit

in der künftigen Welt, Lichtnahrung in weiten heiligen
Räumen. Von daher ernähren sich die Seelen der Frommen im

82 Oetinger: «Es ist ein Irrtum, als ob leiblich sein eine Unvollkommen-
heit wäre, da doch ein erlauchter Professor Metaphysices gründlich erwiesen,
daß Corpus eine Imago realis Divinitatis sei. Daher hat sich die geistliche
intellektuelle Welt in eine sensible herabgelassen, weil körperlich sein keine
Unvollkommenheit ist» (Werke ed. Ehmann II, 1, S. 72). Die Körperwelt
entsteht also nicht durch den «Fall», sondern durch Gottes Herablassung.

169



Garten Eden und erfüllen sich mit Freude83.» Ebenso spricht
Sohar III, 169, vom Lichtleib der Frommen bei Eintritt des Todes:
«Nicht ein Haarbreit bleibt dann von den Dingen dieser Welt,
sondern alles geht erst unter in jenem Tau, der allen Schmutz
hinwegrafft, und es verbleibt nur wie ein Ferment, woraus ein neuer
Leib gebildet wird.. Ist es denn aber auch in dieser Welt möglich,
daß ein Mensch in solchem Körper erscheint, in dem ihr in jener
Welt bestehet?... Antwort: «Es war am dritten Tage, da bekleidete
sich Esther mit Malchuth (Est. 5, 1), das heißt, mit dem Abbilde
jener Welt. Malchuth, das ist der Hauch der Heiligkeit, denn es

ist damit das Himmelreich gemeint. Da weht ein Hauch von dem
Lufthauche jener Welt, mit dem bekleidete sich Esther. Als sie

nun vor König Ahaschverosch trat und er dieses Lichtgewand
erblickte, erschien es ihm dem eines Gottesengels gleich... und ebenso

heißt es von Mordechai: «Und Mordechai zog einher vor dem König
in dem Gewände von Malchuth» (Est 8, 15). «Das ist wieder das

Abbild jener Welt84.» Oder: «Wenn die Seelen an den Ort des

Himmels gelangt sind, der ,das Schatzhaus des Lebens' heißt, so

erfreuen sie sich an dem Lichte eines glanzvoll leuchtenden Spiegels,

der sein Licht vom höchsten Orte her erhält. Dieser Lichtglanz

ist so stark, daß ihn die Seele nicht zu ertragen vermöchte,
wenn sie da nicht selbst ein eigenes Lichtgewand anhätte. Denn
ebenso wie Neschamah, wenn sie zur Erde gesandt wird, eine irdische
Hülle erhält, um sich hienieden aufhalten zu können, so empfängt
sie auch dort droben eine überirdische Hülle, um ohne Schaden in
jenen Spiegel schauen zu können, dessen Licht aus dem Lande
des Lebens kommt85.»

83 Sohar II, 156b Müller S. 300f.
84 Müller S. 151.
85 Sohar 65b, 66a. Bischoff a. a. O., S. 113f.

170


	Schelling und die Kabbala [Fortsetzung]

