Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Schelling und die Kabbala [Fortsetzung]
Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961076

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961076
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHELLING UND DIE KABBALA

von WiLEELM AUGUST SCHULZE, Freiburg i. Brg.

(Fortsetzung) *

Neben der Ausdeutung des Schopfungsberichtes bildet die In-
terpretation der Ezechielschen Thronwagenvision eine Hauptbe-
schiftigung der Cabbalisten!. Der Regenbogen von Gen 9, 12 wird
kombiniert mit der «Wélbung» von Ezech 1, 26: «Oberhalb der
Ausdehnung zu ihren Héuptern wie ein Saphir zu schauen das
Gebild eines Thrones.» Und ferner heifit es: «Und ich hérte den
Ton ihrer Fliigel wie den Ton méchtiger Gewisser, wie die Stimme
Schaddais, wenn sie hingingen, die Stimme eines Getoses wie die
Stimme eines Heerlagers.» «Das sind die vier méchtigen, himm-
lischen heiligen Tierwesen, durch welche jene Ausdehnung ihr
Heil erfihrt, und alle breiten ihre Fliigel aus und diese verbinden
sich miteinander, um ihre Ko&rper zu bedecken2» Aber nicht nur
mit dem Regenbogen, auch mit dem Firmament wird der « Bogen»
von Ez 1, 22 verglichen: «Und ein Gebild iiber den Héaupten des
Tieres: ein Firmament (Rakiah) wie das furchtbare Eis, ausge-
spannt iiber ihre Hiupter oben3.» Der Lowe, der Stier, der Adler
und der Mensch werden ebenfalls mystisch* ausgedeutet, wie das
schon in Apok 4 erfolgt ist. Das «Gebild iiber dem Thron wie die
Erscheinung eines Menschen» wird auf Gott selbst gedeutet, in
Analogie zu Dan 7, 13. Da aber von der Gestalt eines Menschen die
Rede ist, finden die Cabbalisten hier ebenfalls den Urmenschen,

* Corrigenda zum 1. Teil (S. 656—99):
S. 67, Z. 18: ignominiose statt igno minimose.
S. 82, Anm. 95: XI 510.

1 Die Merkabah-Mystik schildert Gershom G. Scholem in Enecyeclop.
Judaica IX, 638.

2 Sohar I, 71 b. Miiller S. 77f., vgl. auch den Hymnus II, 4a-b, Miiller
S. 52f.

3 Sohar IIT, 211a, Mi S. 341.

¢ Sohar I, 15a-16a Mii S.84; I, 71b Ma S. 78; I, 18b Mi S. 81; ITI,
240—241 Miu S. 235f.

143



den Adam Kadmon?. So werden also aus dieser Thronwagenvision
Ezechiels sowohl Schliisse fiir die Theologie stricte dicta, wie fiir
die Anthropologie gezogen. Wenn Dan 7, 9 von den brennenden
Réadern des gottlichen Thrones die Rede ist, so sagen die Cabba-
listen — und wahrscheinlich durchaus mit historischem Recht —
es sind die Réder des géttlichen Thronwagens von Ezech 1 gemeint®.
Der Mensch aber, der in den Thron eingeformt ist, ist die Wurzel
des Ganzen. Auch die Kombination des Gesichtes des Elia am Horeb
(1. Reg 19) mit der Thronwagenvision kommt vor (III 30a)?. Der
Sohar gibt sich ja als Apokalypse des Elia. Die hier dargebotenen
Geheimnisse sollen auf diesen Propheten, der in einem feurigen
Wagen gen Himmel fuhr, zuriickgehen. Auch eine Art Opfermystik
wird aus dem Feuer von Ezech 1 herausgesponnen, die Funken
des Opferfeuers springen iiber auf den gottlichen Thronwagen. Das
Erheben und Senken der Fliigel dieser mystischen Tiere wurde in
Verbindung gebracht mit dem Gebet bzw. dem Thorastudium.
Steigt das Gebet empor, dann heben sich die Fliigel, unterbleibt es,
dann senken sie sich®. Diese vier Tiergestalten bilden die «Weiblich-
keit Gottes®», womit die Verbindung mit der Sophiologie herge-
stellt ist. Auch dichterische Ausschmiickungen kommen vor: «Die
Saulen sind alle inwendig hohl. Und wenn sie auf und niedersteigen,
gehen von ihnen Flammen aus in den Formen von Apfeln und Ro-
sen. Oberhalb jeder Siule drei Apfel, aus denen drei Farben her-
vorbrechen: Rot, Griin, Wei. In jeder Farbe brennen ragende

5 Vgl. S. A. Horowitz in Encyclopedia Judaica I (1928), Sp. 783/7. Da-
nach erscheint der Adam Kadmon als der Urmensch des géttlichen Thron-
wagens, als die geheimnisvolle héchste Krone, als die Seele der ganzen
Schopfung. Er ist der Mensch, den Ezechiel erblickte, der Menschensohn,
den Daniel sah (7, 13). Zu ihm hat Gott gesprochen: Lasset uns Menschen
machen (Gen 1, 26). Seine Entstehung wird in dem Verse: Es bringe die
Erde hervor eine lebendige Seele (Gen 1,24) angedeutet (Sohar II, 42, 76;
111, 70, 144).

8 Sohar III, 16b Mu S. 154.

7 Miller S. 240.

& Sohar I11, 30a—b Mu S. 241.

® Sohar I 266b Mii S. 283. Vgl. Scholem: «Die Statuierung eines weib-
lichen Elements in Gott ist natiirlich einer der folgenreichsten Schritte,
den die Kaballah gemacht und in gnostischer Exegese zu begriinden gesucht
hat.» Kab. u. Myth. S. 315.

144



Zeichen aus griinem Feuer, die niemals ruhen und keiner hilt still.
Wer sah soleh Kiinstlerwerk, wie es der Allheilige an diese Sdulen
malte? Vier Rider sichtbar an jeder Siule wie Malerwerk. An diesen
Réadern weite Hiillen — wenn sie sich drehen, erblickt man goldene
Glocklein und Edelsteine. Wihrend diese sichtbar werden, hort
man eine Stimme: «Dies ist das Erbe der Knechte JHWHs und
ihr Recht von Mir, spricht JHWH.» An jedem Rade erblickt man
zwei Lowen an den beiden Seiten, alle aus griinem Feuer, in der
Drehung der Réder einander berithrend. Wenn die Sdulen auf-
steigen, briillen die Léwen gegeneinander. Und Apfel schweben in
der Luft und fallen wieder zuriick, dann fangen die Lowen sie in
ihre Pranken. In der Mittagszeit werden zwei Adler an jedem Rade
sichtbar, ohne dafl man weill, woher sie kommen, sie schweben
iiber den Hiuptern der beiden Léwen. Und wenn die Sidulen zur
Ruhe kommen und die Réider stehen bleiben, dann fallen die Apfel
in den Mund der Adler, fliegen von Mund zu Mund zwischen ihnen
her und zuriick — man weif} nicht wohin. Nach anderthalb Stunden
erheben die Adler einen sehnsiichtigen Gesang und bergen sich
wieder, man weill nicht wo. Rings um jene S#ulen sind Bénder
wie Malerwerk. Rotes Feuer und weilles Licht und goldene Fiden
ringsum nach allen Seiten und ein Wasserquell1%.»

Jacob Boehme iibernimmt solche Visionen. Er kombiniert die
Thronwagenvision mit dem trochos tes geneseos aus Jac 3, 6.
Darum nennt Oetinger seine simtlichen Schriften, nicht mit Un-
recht, «des ersten und zehnten Buches Ezechielis Commentarily.
Oetinger selbst deutet die Ezechielschen Visionen ganz bewufit im
Sinne Bohmes; sein Soharstudium hat ihn darin nur bestirkt!2.

10 Sohar III, 171a Mu S. 384f.

11 In Aurora 3 vergleicht er Gott mit einer Kugel im Anschlufl an Eze-
chiel, vgl. Schiebler 111, 34.

12 Swedenborg S. 245 (ed. Ehmann). Vgl. auch 8. 295: «Die Seele ist
proprissime ein Rad der Natur, wie Jacobus seine Grundidee mehr als
alle Apostel angibt.» Oetinger ist Luther gram, weil er den Jacobusbrief
eine «stroherne Epistel» nannte: «Das Rad der Geburt hat Jacobus wohl
eingesehen, Lutherus aber nicht» Bibl. und embl. Wérterbuch S. 147, 288,
315, 547. Chr. H. WeiBle zitiert zustimmend das Oetingerwort: «Die Seele
ist kein einfach Ding, sondern ein Rad Ezechiels und trochos tes geneseos»
Philos. Dogmatik IT, 176.

145



Auch fiir ihn sind die Tiere der Thronwagenvision ein Abbild der
«Natur in Gott», auch fiir ihn sind sie das Weibliche der Gottheit,
die Sophia. Auch er sagt, in Gott ist ein Leben, auch ihm ist der
gottliche Thronwagen zugleich ein Abbild der Menschenseele. Dar-
um wendet er sich voller Leidenschaft gegen die Monadologie
Leibnizens!®, denn die Seele ist ihm nicht einfachl4, sondern ein
Rad des Lebens, ein Zirkel. Der Glanz des Thronwagens ist Abbild
der gottlichen doxa, diese doxa ist zugleich die der himmlischen
Leiblichkeit, d. h.des Urmenschen. Fiir Oetinger steht es felsen-
fest: «Ezechiels Grundsitze sind eben die Grundsitze, die Jacob
Boehm hat15.»

Schelling nennt in den Stuttgarter Priv.-Vorl. die Natur den
«Thron Gottes», sein Untergeordnetes, aber alles in ihm ist voll
Leben'é, Ebenso liegt die Thronwagenvision zugrunde, wenn
Schelling in der Freiheitsschrift sagt: «Gott hat ganz andere und
lebendigere Bewegungskrifte in sich, als ihm die diirftige Subtilitét
abstrakter Idealisten? zuschreibt.» Die Boehme-Oetingersche Aus-
deutung von Jac 3, 6 liegt zugrunde, wenn es VII, 391 heilit:
«Weil Gott in seiner Existenz nicht gestort, viel weniger aufgeho-
ben werden kann, so wird nach der notwendigen Korrespondenz,
die zwischen Gott und seiner Basis (!) stattfindet, eben jener in
der Tiefe des Dunkels auch in jedem einzelnen Menschen leuchtende
Lebensblick dem Siinder zum verzehrenden Feuer entflammt, so
wie im lebendigen Organismus das einzelne Glied oder System,
sobald es aus dem ganzen gewichen ist, die Einheit und Konspira-
tion selbst, der es sich entgegensetzt, als Feuer (=Fieber) empfindet
und von innerer Glut entziindet wird.» Dall diese Deutung zutref-
fend ist, ergibt sich aus VIII, 230f.: «Diel das unermiidliche Feuer

13 Lehre des Propheten Ezechiel von den Seelen und Intelligenzen,
Werke ed. Ehmann II, 2, S. 333—365.

14 «Wo zusammengesetzte Dinge sind, da miissen auch einfache sein,
sagt Leibnitz in seinen Principiis Philosophiae. Es ist aber dieser Schluf3
nach dem berithmten Herrn Euler falsch, denn er ist bloB aus der Ahnlich-
keit der Zahlen genommen», Swedenborg ed. Ehmann, S. 258f.

15 Swedenborg, ed. Ehmann, S. 358.

16 VII, 437. Die Interpretation von Karl Jaspers, Schelling 1955, S. 180,
weill von diesen inneren Beziigen nichts.

17 VII, 356.

146



(akamaton pyr), durch dessen Dampfung, wie Heraklit behauptete,
das Weltall erschaffen worden, und das als ein in sich selbst lau-
fendes, sich immer riickwirts wiederholendes und wieder vor sich
gehendes einem der Propheten (!) im Gesicht gezeigt!® worden.
Der Gegenstand des uralten Magismus und jener Feuerlehre, der
zufolge auch noch der jiidische Gesetzgeber seinem Volke hinter-
lagsen: Der Herr, dein Gott ist ein verzehrend Feuer, nimlich nicht
seinem Innern und eigentlichen Wesen, wohl aber seiner Natur
nach.

Unstreitig ist aber diese unablissig in sich selbst zuriickgehende
und wieder beginnende Bewegung der wissenschaftliche Begriff (!)
von jenem Rad der Geburt, das schon einem der Apostel, den der
tiefe Blick in die Natur (!) auszeichnet!®, und auch spéter solchen,
die aus Gefiihl und Schauen geschrieben, als das Innere aller Natur
geoffenbart worden.»

In den Weltalterentwiirfen, die Schroter edierte, heiBt die Paral-
lelstelle: «Gott, der eigentlich Seyende, ist iiber seinem Seyn, der

18 Tn der Parallele wird die Verbindung zwischen Bibel und Klassik voll-
zogen: «So hat jener hellenische Kiinstler das duerste menschliche Schicksal,
den Tod der Kinder der Niobe am Fufl des Thrones (!) gebildet, auf welchem
sein olympischer Zeus ruhte und selbst den Schemel des Gottes durch die
Vorstellung der Amazonenkédmpfe mit kriftigem Leben geschmiickt» (Welt-
alterentw., ed. Schréter,'S. 2560).

1 Das ist also ganz die Oetingersche Bewertung des Jacobus! Vergl.
noch Swedenborg, ed. Ehmann, S. 220: «Durch Vergleichung des Seelen-
feuers oder des Rades der Natur (Jac 3) mit dem Raum des Zirkels wird die
Ahnlichkeit am niichsten getroffen.» Unter den gegenwirtigen Schelling-
forschern ist Hermann Zeltner der einzige, dem die biblische Herkunft des
Schellingschen Rades der Geburt bekannt ist. Er verweist (Schelling 1954,
S. 326, Anm.) auf den Kommentar von Martin Dibelius zum Jacobusbrief,
wo die antike Herkunft des Rad-Motives (Empedokles, Pythagorier, Or-
phiker) betont wird. Da8 Schelling aus der Beschéftigung mit diesen Auto-
ren, die er sehr wohl kennt, seine Kenntnis des Rades der Geburt hat, halte
ich aber fiir unerweisbar. Viel niiher liegt, da8 Oetinger, Jacob Boehme und
die Kabbala die Vermittler sind. Eduard von Hartmann (Schellings philo-
sophisches System, Leipzig 1897, S.25) will den schellingschen Begriff
vom Rad des Lebens ebenso wie den des Urmenschen aus F. v. Baader her-
leiten, so wie er — und in seiner Gefolgschaft so viele Schellingforscher, die
Oetinger nicht kennen — allgemein urteilt, Baader habe Schelling vom
Wissenschaftlichen zum Phantastischen abgelenkt» (ibid.).

147



Himmel ist sein Thron (!) und die Erde sein Fullschemel. Aber
auch diell in Bezug auf sein hochstes Wesen Untergeordnete ist
so voll Licht und Leben, dall es nach allen Seiten in Lebendiges
ausbricht. So erscheint der Ewige im Gesicht des Propheten, wie
es Raphael dargestellt hat, nicht von dem Nichts (!), sondern le-
bendigen Thiergestalten getragen» (S. 250).

In VIII, 2292 wird die «erste Natury definiert als «ein ewig in
sich selbst kreisendes Leben, eine Art von Zirkel, da das Unterste
immer das Oberste, und das Oberste wieder in das Unterste lauft».
Das schon erwidhnte «Weltei» von VIII, 240 wird ebenfalls unbe-
denklich kombiniert mit dem Rad der Geburt: «Es ist jener Mo-
ment, den die ahnende Vorwelt durch das Auseinandergehen des
Welteis bezeichnete, unter welchem sie eben jenes geschlossene
Rad, jene undurchdringliche, nirgends festzuhaltende Bewegung
andeutete, da zuerst Irdisches und Himmlisches sich schied.» Es
liegt in dieser merkwiirdigen Kontamination insofern eine gewisse
Berechtigung, als die Orphiker sowohl den Mythus vom kosmogo-
nischen Ei, wie den vom trochos tes geneseos vertraten. «Also ist
jene Potenz nicht bloB in jenen allgemeinen Zustand des Wider-
spruchs verwickelt, worin wir das Ganze erblickt haben, sondern
auch in ihr selbst ist der Widerspruch, und in ihr fiir sich betrachtet
liegt der Grund dieser rotatorischen Bewegung» (VIIL, 245). «Die
wirbelnde Bewegung scheint iiberall der Anfang und die erste Er-
scheinung schoépferischer Krifte zu seyn» (VIIT, 250). «<Wie in or-
ganischen Korpern, wenn das Untergeordnete so gesteigert wird,
dal} sein Gegensatz gegen das Hohere und damit die Freiheit des
Letzteren aufgehoben ist, Selbstverbrennung eintritt... so lebt
das unsterbliche Leben. .. aus der Asche als ein Phonix wieder auf,
und so entsteht der ewige Zirkel, den wir im Vorhergehenden be-
schrieben haben» (VIIL, 251). «Jenes erste wilde Feuer wird zu
ruhigem Stoff geddmpft, der jedoch bestimmt ist, in der Folge
wieder aufgenommen und in noch héheren Lebensumlauf (!) ge-
setzt zu werden» (VIIL, 253). «Gott ist in einer bestindigen Er-
hebung. .. alles Riickgingige ist gegen seine Natur. Darum kann
er jenes in einem bestindigen Zirkel umlaufende Leben nur als
eine ewige Vergangenheit in sich haben» (VIII, 261). «Es ist auf-

20 Vgl. die Parallele bei Schroter, Weltalterfragmente, S. 43.

148



fallend, dafl in der ganzen Natur jedes eigene, besondere Leben
von der Umdrehung um die eigene Axe anfingt... im Groéften
wie im Kleinsten, im Rad der Planeten, wie in den rotatorischen
Bewegungen, jener nur dem bewaffneten Auge erkennbaren Welt,
die Linné ahndungsvoll das Chaos des Thierreichs nennt» (VIII,
323) 2L, Sehr eindrucksvoll wird der trochos tes geneseos beschrieben
(VILI, 337)%2; wo zuerst die Rede war vom Wagen des Dionysos,
der von Panthern und Tigern gezogen war: «Jene innere Selbst-
zerreiBung der Natur, jenes wie wahnsinnig in sich selbst laufende
Rad der Geburt und die darin wirkenden furchtbaren Krifte des
Umtriebs (!) in anderem schrecklichem Gepring uralter gotter-
dienstlicher Gebriauche, durch Handlungen einer sich selbst zer-
fleischenden Wut, wie Selbstentmannung (es sey um die Unertrég-
lichkeit der driickenden Kraft oder ihr Aufhéren als zeugender
Potenz auszudriicken), durch Herumtragen der zerstiickelten Glieder
eines zerrissenen Gottes, durch besinnungslose, rasende Ténze,
durch den erschiitternden Zug der Mutter aller Gotter, auf dem
Wagen mit ehernen Rédern (1)23.»

Da das Gesicht Ezechiels «schrecklich anzusehen ist», nimmt
Schelling die Gelegenheit wahr, alles Schreckliche in der Religions-
geschichte? (das mysterium tremendum Rudolf Ottos) anzufiihren,

2122 Die Parallele bei Schréter a.a. O, S.38; vgl.auch 8. 68f.: «In
Kronos sind zwei Vorstellungen verbunden, die der ewig gebidhrenden, ewig
verschlingenden Zeit und des unabléssig in sich selbst laufenden Rades der
Geburt und die der goldenen Zeit.» Vgl. ferner VIII, 264: «Leib, Seele und
Geist sind aneinander gekettet und machen im unfreien, ungeschiedenen
Zustand zusammen jenes Rad der Natur aus, das auch im Menschen das
eigentlich Innere ist.» Oder: «Der Kampf der getrennten Potenzen wird als
ein drehendes Rad vorgestellt. Der Herr alles Lebendigen. . .téauscht alle
durch dieses drehende Rat getriebene Lebendige durch seine Magie. Wischnu
erscheint. .. in Abbildungen stets mit diesem drehenden und flammenden
Rad, welches man das Rad der drei Eigenschaften nennen kann, worin
bald die eine, bald die andere siegt, so daBl die ganze Mannichfaltigkeit
der Dinge nur durch dieses drehend Rad hervorgebracht wird, das er durch
seinen Willen dreht und in unablissige Bewegung setzt, ohne selbst mit
diesem Rad begriffen zu seyn (XII, 493).

3 Vgl. VII, 3567.

24 VIII, 337f., dhnlich XII, 361—363. Vgl. auch XTI, 427: «Der Unwille,
der Zorn, mit dem das reillende Tier auch das schwache, ganz inoffensive

149



ebenso aber auch das Wort vom cheiligen Wahnsinn?2®», das in
allen seinen Spidtwerken?® vorkommt. Hierher gehort auch das
beriihmte Wort Schellings, dal die Gottheit iiber einer Welt voll
Schrecken thront??, wovon wir aber zum Gliick nicht alles wahr-
nehmen, da es eine gnédige Hand zudeckt . Die wenigsten, die es
zitieren, wissen um den tieferen Hintergrund dieses Wortes.

Da das drehende Rad ein hiufiges Symbol in der Religions-
geschichte ist, nimmt es Schelling wie oben die Rad- und Wagen-

Geschopf zerreillt, ist der Zorn des seinen eigenen Tod, seinen Untergang
fithlenden Prinzips, das letzte Aufflammmen seines Grimms.»

25 VIII, 470, Schroter S. 42. Diese Tatsache ist auch der gegenwiirtigen
Schellingforschung aufgefallen. Paul Tillich spricht von ¢«dem démonischen
Untergrund der Existenz» (Zeitschr. f. philos. Forschung 1955, S. 201), All-
wohn davon, dafl der Mythus bei Schelling durchaus als Niederschlag des
Numinosen gemeint sei (ibid. S. 178). Hermann Zeltner stellt fest: «Die
Naturprodukte sind ...Kinder der Angst, des Schreckens, ja der Verzweif-
lung; und daBl wir den Menschen in diesen Zusammenhang verstrickt sehen,
16st darum eher ein Gefiihl des Grauens als der Geborgenheit in uns aus»
(IX, 27—VIII, 322). (Studia Philos., S. 215.) Horst Fuhrmans deutet an,
daB Schellings AuBlerungen in innerer Verbindung stehen mit Boehmes
«Angstqual», wenn er in Bad Ragaz sagte: «Es ist das ,drehende Rad der
Gottheit’, Aufbruch einer Dimension, in der das numen tremendum Gottes
erschreckend offenbar wird» (Stud. Philos., S. 177). Emil Staiger subsu-
miert Schellings diesbeziigliche AuBerungen unter seine «Schwermut» (Stud.
Philos., S. 121), die mit der spétromantischen Freude am Irrationalen paral-
lel gehe. Karl Jaspers spricht (Schelling 1955, S. 339) von «den Erlebnissen
des Grauens, des Einstimmens in das Bése, in die Leidenschaft zur Nacht»
oder er kann sagen: «Schellings Chiffren erwachsen zum Teil aus dem undurch-
dringlichen Naturgrunde, der Nacht, der Vergangenheit, dem UnbewuBten,
dem Schrecklichen und Grauenhaften als solchem. Es wird gesteigert zur
,WNatur in Gott‘, zum Barbarischen in Gott» (S. 220). Die beste Erklirung
zu Jaspers Feststellungen gibt G. G. Scholem, wenn er sagt: «Als Weibliches,
aber auch als Psyche zeigt die Schechinah zum Teil auch grauenhafte Ziige»
(Kabb. u. Myth., S.316). Oder er sagt von den Kabbalisten: ¢«Der Sinn
fiir die Realitét des Bosen und fiir das Grauen des Démonischen, dem die
Kabbalisten zu begegnen strebten, statt ihm, wie die Philosophen, auszu-
weichen, verband ihre Bestrebungen in einem zentralen Punkte mit den
Anliegen des Volksglaubens und all den Gestaltungen des jiidischen Lebens,
in denen diese Angste ihren Ausdruck fanden» (a. a. O., S. 306).

28 VIII, 338; XIII, 299f.

27 VIII, 268, Weltalter, ed. Schroter, S. 218.

% VIII, 230.

150



motive der griechischen Religion, begierig auf, er weist hin auf das
Radmotiv in der Bhagadvagita?®, auch in der Philosophie der
Offenbarung wird das innergottliche Leben mehrfach als rotato-
risches geschildert (XIII, 273, 276)30,

Die These Fuhrmans, dafl die Weltalterentwiirfe die Entwiirfe
fiir die Philosophie der Mythologie und der Offenbarung darstellen,
wird dadurch noch mehr erhértet, so wie es sich uns jetzt schon
ergab, dall das Lebenswerk Schellings viel einheitlicher ist, als die
iibliche Schellingliteratur es annimmt3!. Die theosophischen Ge-
danken sind eine starke Klammer, die Jugend- und Alterswerk
miteinander verbinden. Auch die starke Beschiftigung Schellings
mit der Physik in mittleren Jahren ist kein Argument dagegen.
Denn auch die Beschéftigung mit der Physik steht im Dienst der
Theosophie?2. So wie sich Oetinger mit der Chemie 33, Philipp Matth.
Hahn mit der Mechanik befafit hat, so Schelling vor allem mit
magnetischen und elektrischen Erscheinungen. Das berithmte Wort
Schellings aus jener Zeit: «Kommet her zur Physik und erkennet
das Ewige3*», kennzeichnet die innersten Motive der schellingschen
Naturwissenschaft. Die bissige Kritik dieses Wortes durch Nic.
Bubnoff zeigt, dal ihm diese Motive fremd sind 35, ‘

2 XTI, 493.

80 Tn XTII, 277 spricht er &hnlich wie in den Weltaltern von der Rotation
der Weltkérper.

31 Dieser These Fuhrmans hat Jaspers in Bad Ragaz ausdriicklich zu-
gestimmt (Stud. Philos., 8. 136; vgl. auch Schelling 1955, S. 57ff.). Auch
PleBner stellte in Bad Ragaz fest: «Mythos, Natur, Kunst sind die Themen
seines Lebens von seiner Jugend an» (Stud. Philos., S. 77).

32 Daher der Spott Schellings iiber alle flache Physik, die in der Natur
nur etwas Auferliches sieht (XII, 581f.). Daher der Vorwurf gegen Fichte
{«Volliger Totschlag der Natur», VII, 445). Daher auch die Ablehnung der
Physik Spinozas, sie sei «ganz mechanisch» (VII, 443). Solche Verwahrungen
gegen Spinoza sind auch bei Oetinger vorhanden.

3 Auch Schelling hat eine Art «Philosophie der Chemie» versucht
(II, 257-271). Eine geradezu Oetingersche Deutung chemischer Vorgénge
bietet Schelling in XTI, 582: «Wer kann sich denken, da3 der Schwefel, der
stickende Duft der Schwaden und der fliichtigen Metalle oder die unerklér-
liche Bitterkeit des Meeres nur Folge einer blo8 zufilligen chemischen Mi-
schung sey ?» |

3 TI, 378.

3 Zeitschr. f. philos. Forschung 1947, S. 544ff. Weil Schelling eine dy-

151



Zeltner®® und Fuhrmans?®’ wollen das Rotationsprinzip Schel-
lings von Kant herleiten. In der Tat hat sich Schelling mit Kants
naturwissenschaftlichen Werken befalB3t38, wie aus seinen «Ideen
zu einer Philosophie der Natur®®» zu ersehen ist. Aber er hat aus
seiner Ablehnung wichtiger Gedanken der Kantischen Kosmologie
kein Hehl gemacht und etwa die Kantsche Theorie von der Materie
unverbliimt als «mangelhaft» bezeichnet4?. Kants Theorien von der
Zentrifugal- und Zentripetalkraft stammen bekanntermaflen von
Newton. Newton aber wurde von Schelling zeit seines Lebens fa-
natisch bekdmpft*l. Das ist um so erstaunlicher, als Oetinger —
sonst in so vielen Dingen Schellings Lehrmeister, dem er vor allem
in der Freiheitslehre oft bis in den Wortlaut hinein folgt — Newton
iiber alles verehrt. Und zwar einmal wegen seiner Frommigkeit,
dann wegen seiner geistigen Niahe zu Jacob Boehme. Oetinger be-
hauptet immer wieder, dal Newton seine Grundgedanken aus

namisch-organische Naturauffassung hat, die sich sowohl von der kanti-
schen wie der heute iiblichen unterscheidet (Plefiner in Studia philosophica,
S. 80), muB er sich von Willy Hellpach vorwerfen lassen, er habe im Gegen-
satz zu Kant nicht naturwissenschaftlich denken kénnen (Beitrdge zur
Leibnizforschung 1947, S. 108). Der Mathematiker Hermann Weyl dachte
hieriiber ganz anders, wenn er unterstreicht, da Schelling in seinem ersten
Entwurf der Naturphilosophie «die moderne Entwicklung vorahnende Ge-
danken gedullert habe» (Philosophie der Mathematik und der Naturwissen-
schaften 1927, 8. 134) oder wenn er feststellt: «An die Stelle des Zweck-
méBigen setzten Schelling und neuerdings Driesch den Begriff des Ganzen»
(ibid. S. 159). Es war darum ein Akt ausgleichender Gerechtigkeit, wenn in
Bad Ragaz Friedrich Sauer die bleibende Bedeutung von Schellings physi-
kalischen Theorien in drei Punkten (Ganzheitsschau des Universums, Elek-
trizitit als Grundwissenschaft, moderne Agenstheorie der Materie) heraus-
gestellt hat (Studia Philos., S. 85f.).

3¢ Schelling 1954, S. 116.

37 Philosophie der Weltalter, S. 256f.; ebenso Karl Vorlander, Gesch.
der Philosophie III, Leipzig 1927, 7. Aufl., S. 29.

38 Vgl. Helmuth PleBner in Studia Philos., S. 78.

3 Die Einflilsse Kants auf den jungen Schelling hat Wilhelm Szilasi,
mein Lehrer in Philosophicis, in Bad Ragaz dargestellt (Stud. Philos.,
S. 51—67).

40 171, 17 und II, 241.

41 In den Weltalterentwiirfen spricht Schelling sehr abschétzig iiber das
von Newton ausgehende und von Kant und Lambert ausgesponnene Gra-
vitationssystem (S. 267). Die ganze Theorie ruhe auf einem falschen Grunde.

152



Jacob Boehme habe*?, und die neuere Newtonforschung ist durch-
aus geneigt, diese These Oetingers zu bejahen43.

Schon in seiner Jugendschrift: «Uber Mythen, historische Sagen
und Philosopheme der éltesten Welt» (1793) beschuldigt Schelling
Newton, dal} er seinen chronologischen Hypothesen zulieb versucht
habe, die alten Sagen Griechenlands vom Goldenen Zeitalter und
den auf dieses gefolgten immer schlimmeren Perioden der Menschen-
geschichte aus der Geschichte des griechischen Volkes historisch
zu deduzieren (I, 55). In den schon erwihnten «Ideen» sucht er
Newtons Leistung herunterzusetzen? zugunsten seines Lands-
mannes Johannes Kepler, dieser habe lingst vor Newton in poeti-
schen Bildern ausgesprochen, was Newton dann spiter prosaisch
gesagt habe?. In den «Weltalterentwiirfen» ist eine lange Aus-
fiihrung gegen Newton enthalten?s. Im Streit um Goethes Farben-
lehre steht Schelling auf seiten Goethes gegen Newton, wenn aber
Erdmann darin das Motiv der Gegnerschaft Schellings gegen

12 Vgl. Swedenborg, ed. Ehmann, S. 198—214, sowie die weiteren von
Auberlen S. 12, 67, 94, 101, 115, 136, 186 und 240 angegebenen Stellen.
Oetinger konnte sagen: «Newton, der gréBte Philosoph mufl notwendiger-
weise auch Jacob Boehm aufs Fleiligste gepriift haben, denn er hat zu seiner
Attraktionslehre in Jacob Boehm seinen ersten Stoff angetroffen» (Grund-
weisheit, S. 73). Weille urteilt: «Oetinger erkannte die theologische Bedeu-
tung der newtonschen Gravitationsmechanik» (Philos. Dogm. I, 219), oder:
«Oetinger erfafte genial das Wahrheitsmoment der Newtonschen Gravita-
tion gegen den mechanischen Spiritualismus, der von Descartes ausgeht,
und den er ,Idealismus‘ nennt» (Philos. Dogmatik II, 62).

3 K. R. Popp, Boehme und Newton, Leipzig 1935 (Diss. phil.).

4 «Die magnetische Gravitation sei nicht mechanisch, sondern nur dy-
namisch erklirbar» (11, 489). Vgl. auch Friedrich Sauer: «Sch. hat die New -
tonsche Gravitationstheorie abgelehnt bzw. gering geachtet, weil er die
Forderung nach einer Ganzheitsschau des Universums. .. fiir unabdingbar
hielty (Stud. Philos., S. 86). Eugen HeuB: «Sch. verwarf den Schritt der
Naturwissenschaften von Kepler zu Newtons erklirender Denkweise als
schweren Irrtum» (ibid. S. 87).

4 TI, 193. Eine kleine Korrektur bringt dann X, 261: «Ich schlage
Newtons Philosophie héher an... als seine Physik, z. B. seine Optik.»

46 Jd. Schroter, S. 150, 266—72. Auf S. 269 rithmt er den «herrlichen
Kepler gegen Newton, auf S. 270 wirft er Newton vor, er habe eine analy-
tische Sophistik in die Mathematik eingefiihrt.

153



Newton sieht?’, dann irrt er; es handelt sich um eine «Erbfeind-
schaft» aus Jugendtagen.

Wer die vielen Betrachtungen der schwibischen Theosophie
iber die Zirkularbewegung 4% kennt, dem sind diese Herleitungen
des schellingschen Rotationsprinzips aus Kant vollig abwegig. Zu
allem UberfluB sagt es Schelling selber, daBl er das Rad des Lebens
oder der Geburt Jacob Boehme verdanke (XIII, 123). Nicht ver-
wechselt werden darf das Schellingsche Rotationsprinzip mit dem
Kontraktionsprinzip oder mit seiner Lehre von Diastole und Sy-
stole?®, von der Ausdehnung und Zusammenziehung Gottes%. Sie
geht ebenfalls auf die Kabbala zuriick und zwar auf die Lehre vom
Zimzum. FErich Bischoff sagt: «Die Kabbalisten wihlen das Bild:
Gott, urspriinglich das ganze All ausfiillend, habe sich gewisser-
mafen zusammengezogen, um fiir die Welt einen leeren Raum zu
schaffen, in dem sie nun geschaffen werden konnte, weil in diesem
Raum ein Abglanz seines Lichts noch zuriickgeblieben war5l.»
Gershom Gerhard Scholem: Zimzum ist ein Akt der Determination,
nicht der Emanation?2. Ein Akt, in dem er sich in sich selbst ver-
schrinkt, sich auf sich selbst zuriickzieht und anstatt nach auflen
sein Wesen in eine tiefe Verborgenheit seines eigenen Selbst kon-
trahiert 33.»

Oetinger sagt: «Die Herrlichkeit Gottes hat die Eigenschaft,
sich in das reine Salz der Natur zu verdicken und daraus das Griinen,
Blithen und Weben oder das Band der Krifte der Natur zu ent-
wickeln. Als ewige Selbstbewegung in der Herrlichkeit gibt sich

47 GrundriB der Gesch. d. Philosophie, 3. Aufl. 1878, S. 500.

48 Vgl. meine Dissertation, S. 23ff.

4 Diese Begriffe diirften ebenfalls von Oetinger stammen, der ja auch
Medizin studiert hatte und lange schwankte, ob er nicht Arzt werden sollte
anstatt Pfarrer. Oetinger gebraucht diese medizinischen termini héufig.
Vgl. Swedenborg, ed. Ehmann, S. 231. Bibl. und emb. Wérterbuch, S. 376.

80 Vgl. auch VII, 434: «Gott ...kann sich nicht kontrahieren, ohne sich
als Ideales zu expandieren, sich nicht als Ideales, als Objekt setzen, ohne
sich zugleich als Subjekt zu setzen (ohne dadurch das Ideale frei zu machen)
und beides ist ein Akt, beides absolut zugleich, mit seiner wirklichen Kon-
traktion als Reales ist seine Expansion als Ideales gesetzt.»

B A8 D 8. 20

52 Encyclopedia Judaica IX, 1932, S. 694.
8 Kabb. u. Mythus, S. 322,

154



Gott durch Zusammenziehung (!) in sich selbst und Wiederaus-
dehnung seines Wesens solche der Kreatur niher kommende Eigen-
schaften, damit er sich ihr mit seiner Giite mitteilen kénne in Geist
und Leben®.» Auch in der auf Wunsch der Kirchenbehérde ver-
faBten theologia ex idea vitae deducta, die sonst mit «Spezialité-
ten» sehr zuriickhaltend ist, definiert Oetinger den Zimzum:
«Nulla neque manifestatio neque creatio fieri potest sine attractione,
quod Hebraeis est Zimzum %.» Selbst der ungelehrte Michael Hahn
hat in seinen «Stunden» die Lehre vom Zimzum traktiert5S.
Schelling hat in den Stuttgarter Priv.-Vorl. diese Lehre entwik-
kelt57. Dort heiBt es: « Dadurch, daB sich Gott auf die erste Potenz
einschrinkt (!) — freiwillig nur eines ist, da er alles sein konnte,
dadurch macht er einen Anfang der Zeit. . . Passive Einschrankung
ist Unvollkommenbheit. .. relativer Mangel an Kraft, aber sich
selbst einschrinken, sich einschlieBen in einen Punkt, aber diesen
auch festhalten mit allen Kriften, nicht ablassen, bis er zu einer
Welt expandiert ist, dies ist die hiéchste Kraft und Vollkommen-
heit. Goethe sagt: «Wer GroBes will, mufl sich zusammenraffen,
in der Beschréinkung erst zeigt sich der Meister.» In der Kraft,
sich einzuschlieBen, liegt die eigentliche Originalitit, die Wurzel-
kraft. In A =B ist eben B selbst das kontrahierende Prinzip, und
wenn Gott sich auf die erste Potenz einschrinkt, so ist es um so
mehr eine Kontraktion zu nennen. VII, 429/30%, In den «Welt-

54 Lehrtafel der Antonia, S. 128.

8 Theologia ex idea vitae deducta ed. Hamberger, S. 268, vgl. auch Eli-
sabeth Zinn, in Beitrage zur Forderung christlicher Theologie, 1932, XXXVI,
S. 174, 177.

8 Vgl. meine Dissertation, S. 25.

87 Gute Darstellung bei Karl Jaspers Schelling 1955, 8. 179, jedoch ohne
Kenntnis des theosophischen Hintergrundes. Vgl. auch VII, 429. In VIII,
311 wird die Schopfung selber als ein Akt der Herablassung, Entéduerung
Gottes geschildert. Auch fiir diese Sicht gibt es einen kabbalistischen Vor-
gang: «Im Ez Chajim... erscheint der Zimzum nicht als eine Urkrise in
Gott selbst, sondern als freie Liebestat, die aber. .. paradox genug, die Ge-
walten des Gerichts zuerst entfesselt» (Scholem Kabb. u. Mythus, S. 323).

88 Vgl. auch VII, 432. Zur zugrunde liegenden Vorstellung der Kabba-
listen: «Der Akt des Zimzum ist fiir Lurja die einzige Garantie dafiir, daf
iiberhaupt ein Weltproze3 existiert, in dem ja erst das Zuriickziehen Gottes
auf sich selbst, das irgendwo einen pneumatischen Urraum schafft, es er-

155



altern» kommt die Lehre vom Zimzum zu breiter Entfaltung:
«Dies ist das Verhidngnis alles Lebens, dafl es erst nach der Ein-
schrinkung und aus der Weite in die Enge verlangt, um sich
selbst fithlbar zu werden; hernach, wenn es in der Enge ist und sie
empfunden hat, wieder zuriickverlangt in die Weite und gleich
wiederkehren méchte in das stille Nichts. . . Die Zusammenziehung
ruft also ihr gerades Gegenteil hervor und bewirkt nichts anderes
als die unaufhorliche Spannung, den Orgasmus aller Krifte. ..
Also ist hier kein bestehendes Leben, vielmehr ein steter Wechsel
von Ausdehnung und Zusammenziehung, und ist die oben bezeich-
nete Einheit (das Ganze dieses Moments) nichts als der erste klop-
fende Punkt, gleichsam das schlagende Herz der Gottheit®®, das
in nie aufhorender Systole und Diastole Ruhe sucht und nicht
findet. .. Durch jede Zusammenziehung werden die Krifte wieder
wirkend, und der zusammenziehende Wille gibt ihrer Ausbreitungs-
lust nach; kaum aber fiihlt er die Scheidung und die anfangende
Wirkungslosigkeit, so erschrickt er und fiirchtet, daBl die Existenz
verlorengehe und zieht also aufs neue zusammen... (VIII, 320).
Oder: «Alle Entwicklung setzt Einwickelung voraus; in der An-
ziehung ist der Anfang und die kontrahierende Kraft die eigentliche
Original- und Wurzelkraft alles Lebens. Jedes Leben fingt von
Zusammenziehung an; denn warum schreitet alles vom Kleinen
ins Grofle, vom Engen ins Weite fort, da es auch umgekehrt sein
konnte, wenn es um das blo3e Fortschreiten zu tun wire? Dunkel-
heit und Verschlossenheit ist das Eigentiimliche der Urzeit. Je
hoher wir in die Vergangenheit zuriickgehen, desto michtigere
Zusammenziehung» (VIII, 311)%. «Das Ziel des Prozesses. .. ist

moglicht, dall irgend etwas da ist, das nicht ganz und durchaus Gott in
seiner reinen Wesenheit ist» (Kabb. u. Mythus, S. 323).

8 Vgl. auch VIII, 326.

80 Vgl. VIII, 344 sowie VIII, 324, 327, 330. Interessant ist VIII, 285:
«Wenn. die Materie, wie Milch durch saures Lab zur Gerinnung gebracht
worden, so muf es auch eine derselben entgegengesetzte Potenz geben, durch
welche, wenn sie in der Hand des Menschen wire, die Wirkung jener coa-
gulierenden Kraft entweder aufgehoben oder bis zu einem gewissen Grade
iiberwunden werden kénnte.» Der Begriff des Koagulierens entstammt der
Alchemie; Paracelsus, Boehme, Oetinger und Joh. Michael Hahn gebrauchen
ihn dauernd. Die Bezeichnung der Materie als geronnenen Geist geht — wie

156



also nur eine abwechselnde Bewegung (motus alternus), ewiges
Ein- und Wiederausathmen. Systole und Diastole, die, wie der
erste Moment alles natiirlichen Lebens, so auch der Anfang des
geistigen Lebens seyn mufBl» (VIII, 327). Im direkten Anschlul}
an die Erwahnung von Jac 3,6 heiit es: «Diese Bewegung 1463t sich
auch als Diastole und Systole vorstellen. Es ist eine véllig unwill-
kiirliche Bewegung, die, einmal angefangen, sich von selber wieder
macht. Das Wiederbeginnen, Wiederaufsteigen ist Systole, ist
Spannung, die in der dritten Potenz ihre Akme erreicht, das
Zuriickgehen auf die erste Potenz ist Diastole, Erschlaffung, auf
die aber die unmittelbar neue Zusammenziehung folgt. Also ist
hier der erste Puls, der Anfang jener durch die ganze sichtbare
Natur gehenden alternierenden Bewegung, des ewigen Zusammen-
ziehens und Wiederausbreitens, der allgemeinen Ebbe und Flut
(VIII, 231). Dieses theosophische Weltgesetz gilt auch fiir die Gei-
sterwelt, die nach Ezech 1 (die 7 Geister Gottes!) auch aus der
«ewigen Natur» entspringt: «(Wie die Natur in der Anziehung ver-
geistigt werde, so das Prinzip der Geisterwelt verleiblicht. Was in
jenem Kontraktion, sei in diesem Expansion und umgekehrt. Auch
hier werde in den aus dem Streit der feurigen Krifte gleichsam als
einzelne Wirbel sich losreilenden Geistern durch die fortwirkende
Anziehung das Prinzip der Selbstheit so gesteigert, dafl sie endlich
dem anziehenden Prozell das Gleichgewicht halten; auch hier bleibe
der Prozef} in einer abwechselnden Bewegung von Systole und Dia-
stole stehen, da die zusammenhaltende Kraft die erweckten Krifte
des Seyns nicht mehr bewiltigen kann und abwechselnd siegt und
besiegt wird. In Ansehung der Geisterwelt sey diese Zeit die Zeit
der ersten, obwohl noch chaotischen, im bloBen Anfang stehen
bleibenden Schopfung jener Urgeister, die in jener eben sind, was
in der Natur die Gestirne.» Ahnlich wie in den Stuttgarter Privat-
vorlesungen wird auch hier betont, dafl «die eigentliche Kraft

Schelling selber berichtet — auf den Tibinger Philosophen Gottfried Plouc-
quet zuriick (Prof. von 1750—1790), der Nachfolger von Oetingers Lehrer
Bilfinger und von Canz war. Oetinger befaft sich mit Ploucquets System
kritisch im Swedenborg (ed. Ehmann), S. 266—275. Ploucquet ist aus dem
wiirttembergischen Pfarrstand hervorgegangen (H. Hermelink, Gesch. d. ev.
Kirche in Wtthg. 1949, S. 249).

157



mehr in der Beschrinkung als in der Ausbreitung liegt, und mehr
Stirke dazugehért, sich zu nehmen, als sich zu geben» (VIIIL,
221)61,

Damit hat sich Schelling den Zugang geschaffen zu den christ-
lichen Glaubensgehalten vom Leiden Gottes, von der Selbstent-
dullerung zu den Gehalten, die man in der Dogmengeschichte unter
den Begriffen Kenosis, exinanitio®®, zusammenfafit. Ganz beson-
ders eignet sich dazu das Weihnachtsmysterium: Der grole Gott
wird ein kleines Kind. In diesem Sinne feiert Schelling bereits in
den Stuttgarter Privatvorlesungen das Weihnachtswunder$3. Oetin-
ger folgert aus dem Zimzum die Ubiquitét Gottes: Weil der grofie
Gott sich zusammenziehen kann, kann er in allen Kreaturen an-
wesend sein®%. Es hiitte nahe gelegen, dal Schelling diesen Gedan-
kengang auf die lutherische Abendmahlslehre angewandt hitte;
das ist, soviel ich sehe, nicht erfolgt. Aber der Verzicht Gottes auf
Herrlichkeit, das Leiden, wird sowohl in obiger Stelle aus VII,
429/30 wie in den Weltaltern stark unterstrichen: «Schmerz ist

81 Bei Abfassung meiner Abhandlung «Jacob Boehme und die Kabbala»
war mir noch nicht deutlich, ob Boehme ebenfalls die Lehre vom Zimzum
hat. Inzwischen bin ich auf sie gestoBen. Vgl. Dreifach Leben, I, 35: «Die
groBe Weite ohne Ende begehret die Enge und eine EinfaBlichkeit, darinnen
gie sich mag offenbaren. Dann in der Stille und Weite wire keine Offen-
barung. So mul} ein Anziehen und ein EinschlieBen sein, daraus die Offen-
barung erscheine.» Vgl. auch II, 12. Als Parallele diene ferner eine Stelle
aus Oetingers « Kurzer Auszug der Hauptlehren Jacob Boehms»: «Die Réder
Ezechiels sind das Rad der ewigen Natur, weil sie sich in ein unzerstérliches
leibliches Wesen endigen, sonst hitten sie keine wachsende Natur, die ihr
Ende erreicht; alle Natur wichset, bis sie endlich wird. .. Die erste Gestalt
des Geistes unter den sieben zielt auf Einheit, auf Zusammenziehen, auf
Attraktion, aufs Zentrum. Die andere auf Ausdehnung der Einheit, auf
Zirkumferenz, auf immaterielles Geistwesen. Die dritte heil3t Rad, Zirkum-
kraft, Tiphérit (!) trochos geneseos (!), welches aus Newtons Orbitis deutlich
zu verstehen» (ed. Ehmann, Reutlingen 1853, 56). Selbst der Laie Michael
Hahn entwickelte in den von ihm gehaltenen Stunden die Theorie vom
Zimzum (Belege in meiner Diss., S. 25). Christian. Hermann Weile bekennt
sich ebenfalls zur Oetiﬁgerschen Zimzum-Lehre (Philos. Dogmatik I, 696).

82 Weille beruft sich in Philos. Dogmatik III, 103 auf diese Schellingsche
Lehre von. der exinanitio.

8 VII, 463.

64 Vgl. Auberlen, S. 188.

158



etwas Allgemeines und Nothwendiges in allem Leben, der unver-
meidliche Durchgangspunkt... zur Freiheit... Wir werden uns
nicht scheuen, auch jenes Urwesen... so wie es die Entwicklung
mit sich bringt, im leidenden Zustand darzustellen. Leiden ist
allgemein, nicht nur in Ansehung des Menschen, auch in Ansehung
des Schopfers, der Weg zur Herrlichkeit.» In den Stuttgarter Priv.-
Vorl. steht — mitten in der Darlegung der Zimzum-Lehre — das
Wort: «Die Herablassung Gottes ist das GroBte auch im Christen-
tum» (VII, 429). Diese Herablassung Gottes wird in der dogmen-
geschichtlichen Tradition der sog. Kenosislehre, an der schwébische
Theologen wie Hafenreffer und Thumm im 17. und Gel im 19.
Jahrhundert hervorragenden Anteil haben®®, dargestellt im An-
schluB an Phil 2, 6-11%, Schelling zitiert diesen «Christuspsalm»
(Lohmeyer) schon in VII, 453. Schelling gibt in der Philosophie
der Offenbarung XIV, 39ff u. 157 eine Interpretation dieser Stelle,
die er selbst eine «klassische» nennt. Er kommt immer wieder auf
diese Stelle zu sprechen. So XIV, 179: «Indem der Logos dem Sub-
stantiellen nach sich entherrlicht, der morphe theou sich beraubt,
...wird das wahre Gottliche, die wahre Herrlichkeit in ihm auf-
gedeckt, die Hiille abgezogen.» Oder: «Die Menschheit Christi
kann als nur durch einen actus continuus der Entdulerung beste-
hend gedacht werden, denn Christus sagt: Ich habe Macht, mein
Leben zu lassen und es wieder zu nehmen» (XIV, 1921.). Er spottet
iiber die Theologen, die jene Stelle aus dem Philipperbrief nicht
verstehen (XIV, 319).

Ich mochte diese Verkniipfung des Kenosisgedankens mit der
vom Zimzum, von der Kontraktion Gottes, die soteriologische
Variante des urspriinglich kosmologisch gedachten Zimzummotivs
nennen. Der Expansion, die auf die Zusammenziehung folgen muf,
entsprechen dann Auferstehung und Himmelfahrt Christi, die
Schelling in der Tat als Expansion wertet. Schon das Ausspannen

85 Schelling behandelt die Lehre der sog. Kryptiker in XIV, 157.

8 Sannwald nennt Schellings Auslegung von Phil. 2 «gnostisch» (Calwer
Kirchenlexikon II, 843). Auch dem jungen Engels ist die starke Betonung
von Phil. 2 bei Schelling aufgefallen (MEGA I, 2, 217). Er stellt die Frage:
«Hatte Christus nicht bereits im mythologischen Proze8 die Herrschaft der
Welt errungen, was konnte ihm der Teufel dann noch bieten?» (ibid. S. 218).

159



der Arme am Kreuz wird symbolisch ausgedeutet im Sinne der
‘Spannungslehre (XIV, 198)%7. Die Auferstehung 143t sehr deutlich
die kosmische Grundlage der Schellingschen Christologie® erken-
nen: «Das Geheimnis der Schopfung ist in Christo fiir jeden Men-
schen faBilich und begreiflich, als unmittelbare Wahrheit und Wirk-
lichkeit dargestellty (XIV, 227). Die Lehre von der Himmelfahrt
Christi bietet Schelling nicht, da er zu viel voraussetzen bzw. ent-
wickeln miiite. Er deutet aber an, daB sie im Zusammenhang mit
einer neuen Lehre vom Raum erfolgen miisse: «Es wiire notig,
die Materie von dem sogenannten unendlichen Raum hier ebenso
zu behandeln und auseinanderzusetzen, wie wir frither die Lehre
von der unendlichen Zeit behandelt und in einem ganz neuen Lichte
dargestellt haben» (XIV, 235)%. Da Schelling sehr oft auf die
Oetingersche Raumlehre Bezug nimmt?, die vor allem im An-

87 Das ist Engels ebenfalls aufgefallen (MEGA I, 2, S. 221).

88 Vgl. auch VII, 442; XTII, 374; XIV, 112. Schelling erklirt im An-
schlufl an den rabbinischen Traktat Midrasch Kohelet: « Huite dich, dafl du
meine Welt bewegest, sie erschiitterst, denn, so du sie verderben wirst,
wird sie kein Mensch wiederherstellen. kénnen, sondern den Heiligen selbst
(d. i. den Messias) wirst du in den Tod ziehen... Das Leiden des Messias
fingt nicht, wie man es nach beschrénkten menschlichen Vorstellungen an-
nimmt, mit seiner Menschwerdung an. Der Messias leidet von Anfang an. . .»
(XII, 317). Jesaja 53, das «Karfreitagslied des Alten Bundes» wird von
Schelling nicht im Sinne eines zukiinftigen, sondern eines gegenwirtigen
Messiasleidens gedeutet (X1I, 317f.). Kin Beispiel fir die mythologische Aus-
deutung von Christi Tod bietet X1V, 240 in Form einer Interpretation von
Plutarchs Schrift De defectu oraculorum, cap. 17: «Der grofle Pan ist das
blinde, kosmische Prinzip selbst, das seiner Natur nach ausschlief3lich wéh-
rend der ganzen Zeit des Heidentums insofern herrschte, als es nicht in
seinem Grund aufgehoben war. Zur volligen Expiration wurde es allerdings
erst durch den Tod Christi gebracht. In Christo war der groe Pan gestorben.
Der Tod Christi, indem er die Macht aller aullergéttlichen kosmischen Ge-
walten als solche aufhob, war das gemeinschaftliche Ende des Heidentums
und Judentums, welches ebenfalls noch kosmischen Gewalten unterworfen
War. »

8 Werner Gent behandelt meines Wissens diese Stellen nicht in seiner
Abhandlung «Kategorien des Raumes und der Zeit bei F. W. J. Schelling»,
Ztschr. f. philos. Forschung 1954, S. 353—377.

0 Vgl. Swedenborg (ed. Ehmann), S. 270f.: «Gott hat eben durch die
drei Selbstbewegungsquellen in dem Rakia tisso an sich genommen, dal
er in der Ausbreitung seiner konzentrierten Stérke des Feuers und Lichts,

160



schlufl an Psalm 139 und 150 als Makom und Rakia iisso charakte-
risiert ist, konnen wir uns denken, wie solche Lehre von der Him-
melfahrt Christi ausgehen haben miifite 71.

In den von Schroter edierten Weltalterentwiirfen kommt das
Schellingsche Kontraktionsprinzip in beiden Spielarten vor. S. 23
wird iiber die Frage spekuliert, wie sich «die kontrahierende Kraft
zum Mittelpunkt der Existenz machen kénne». Denn fiir Schelling
ist alles Seyn Contraction und die zusammenziehende Grundkraft
die eigentliche Original- und Wurzelkraft der Natur» (S. 24). Er
schildert die beiden Krifte auch «als die still ausflieBende, sanft
sich mittheilende und die zusammenziehende, der Ausbreitung
widerstrebende» (S. 25). In der gottlichen «Lauterkreit», diesem
Doppelwesen aus Liebe und Zorn, entsteht ein Widerstreit, ein
Wechsel von Expansion und Kontraktion, in welchem die Liebe
zur Scheidung, der eigene Wille zur Anziehung treibt» (S. 35).
«Expansion ist Vergeistigung, Kontraktion ist Verkérperungy
(S. 36). «Die kontrahierende Urkraft ist das Setzende der ersten
Dimension», die «ausbreitende, gegen die die anziehende in Frei-
heit gesetzt und doch von ihr nicht gelassen, zersprengt die Ein-
heit» (S. 38). «Die zusammenziehende Kraft nimmt im Gegensatz
mit der andern immer mehr geistige und thitige Eigenschaften
an, die andere hingegen, als die reinste Geistigkeit, wird immer
mehr ins Leidende (!) und Untergeordnete gezogen» (S. 39). Auch
die beiden Attribute der Gottnatur, die Spinoza lehrt, die denkende

im Rakia iisso, Ps. 150,1, als in einer himmlischen basi, welche Erde, Wasser
und alle elementische Kraft zugleich ist, wohnen wolle.» Oder Lehrtafel der
Antonia, S. 264: «Die Kraft in der Kreatur ist mit der Kraft auBer der
Kreatur eine einige unauflésliche, aber nicht untheilbare Kraft. Diese Kraft
ist der gottliche Raum (Makom oder Rakia iisso). Dieser Raum ist die wahre
Substanz, worin alle Intelligenzen und Geister ihr Bestehen haben, sie ist
die Etendue intelligible Malebranches.» Sehr oft zitiert Schelling die Rakia
usso auch hebréisch (vgl. die Nachweise bei Ernst Benz, Schelling 1955, S.71).
Manchmal auch deutsch, so etwa Weltalter, S. 231: «Die Schrift nennt Him-
mel und Erde die Ausbreitung der goéttlichen Stérke.» Eigenartig auch
Weltalter, S. 85: «Die Entstehung des Raumes, welche das Hervortreten
der sichtbaren Dinge aus dem Unsichtbaren begleitet, zeigt sich am natiir-
lichsten durch die Erscheinung, die wir in den Gliedern organischer Wesen
Turgenszenz nennen.»
1 Vgl. auch VIII, 324.

161



und die ausgedehnte, versucht Schelling als ausgedehnte und zu-
sammenziehende zu deuten (S. 45). Die Kraft der Zusammenzie-
hung ist der eigentlich wirkende Anfang jedes Dinges. Nicht von
dem leicht Entfalteten, sondern vom Verschlossenen, das nur mit
Widerstreben sich zur Entfaltung entschlieBt, wird die gro3te Herr-
lichkeit (!) der Entwicklung erwartet (S. 50). Aus dem Widerstreit:
von zusammenziehendem und ausbreitendem Willen wird schlie3-
lich die Lehre vom Keim Gottes, der Weisheit, als einer von Gott
selbst nicht verschiedenen Personlichkeit Gottes entwickelt (S. 541.).
Dann wird auch die Expansion Gottes mit dem Sohn, die Kon-
traktion mit dem Vater gleichgesetzt, also christologisch-soterio-
logisch gewendet (S. 58)72. Auf Seite 60 werden Ausfithrungen iiber
das Verhiltnis der kontrahierenden Kraft zum Seienden gemacht.
Die «Verwirklichung des Sohnes» wird so beschrieben: «Dadurch,
dall das Seyende die zusammenziehende Kraft als Innres oder
Subjekt in sich hat, nach aullen aber frey ausquellendes Wesen ist,
wird es zum selbstindigen, selbstbewuflten, sich erkennenden
Wesen, und mit einem Wort, ins Geistige erhéht» (S. 61). «Ohne
die Zusammenziehung des Vaters hort die Natur ganz auf, als das
Seyn, das von Anfang an nur in der Contraction und durch sie
bestand, mit ihm aber auch das Geistige, das ewig nur wird, indem
die kontrahierende Kraft iiberwunden, und als Inneres gesetzt
wird» (8. 62). «In gleichem Verhiltnis, wie die zusammenziehende
Kraft im Seyenden innerlich gesetzt wird, kann die Liebe als frey
sich mittheilende Wesenheit ausflieBen» (S. 64)7. Der Geist er-
scheint dann als Indifferenz: «Der Geist ist frey von der contra-
hierenden Kraft des Vaters und der expandierenden des Sohnes»
(S. 82). Aus Expansion und Kontraktion wird auch die Entstehung
des Raumes erklirt (S. 85/86). Er entsteht aus einem Widerstreben
gegen die Ausbreitung. Dann wird die kontrahierende Kraft zur
Vergangenheit (S. 87). Der menschliche Charakter wird sehr geist-
voll aus der Kontraktion des Willens hergeleitet (S. 93)7. Wie die

' 72 Ebenso S. 73, 82, 83, 85.
¥ Vgl. auch VII, 439: «Die bloBe Liebe, eben weil sie ihrer Natur nach
expansiv, unendlich mitteilsam ist, wirde zerflieBen, wenn nicht eine kon-

traktive Urkraft in ihr wére.»
74 Das war schon in den Stuttgarter Priv.-Vorlesungen ausgesprochen

162



Urkraft der Zusammenziehung und Verneinung die Stérke Gottes,
so der Charakter die eigentliche Stirke des Menschen (S. 94). Die
«Aseitiity Gottes — der Terminus ist Schelling unsympathisch —
wird umschrieben mit «die verzehrende Schirfe der Reinheit, die
durch Anziehung der Natur zu einem der Kreatur unnahbaren,
unertriaglichen Feuersglanz erhdht wird, sie wire gegen das Ge-
schopf wie sehrendes Feuer, ewiger Zorn, der nichts duldete; tod-
liche Zusammenziehung, wenn ihr die Liebe nicht wehrte» (S.173).

Hier ist die Diktion ganz boehmesch?. Kontraktion ist auch
das Wesen der Urzeit: «Dunkelheit und Verschlossenheit ist der
Charakter der Urzeit» (S. 181). Denn: «alles Leben féingt von Zu-
sammenziehung an» ibid. In der Entfaltung der Welt liegt die Ver-
neinung beschlossen: «Noch jetzt ist die urspriingliche Verneinung
die Mutter und Siugamme der ganzen Natur.» Denn: «Nur durch
Entwicklung entsteht alles, unter dem bestéindigen Widerspruch
einer einhiillenden, einschlieBenden, zuriickdréingenden Macht»
(S. 231). Auch der Geburtsakt wird als Kontraktion beschrieben,
die sich zu einem neuen Wesen expandiert, so wie Wasser im Ge-
frieren unmittelbar fiihlbare Wiarme verbreitet (S. 232).. Die Welt-
schopfung wird umschrieben in den Worten: «Als das Ewige sich
aus der Verborgenheit entschlof}, die Stirke und zusammenziehende
Kraft seines Wesens zum Anfang zu setzen» (S. 243). Das Zuriick-
treten des erst herrschenden kontrahierenden Prinzips in die Ver-
gangenheit filhrt zum Werden der Materie (S. 258). Der Wechsel
von Expansion und Kontraktion fithrte zur Entstehung der Pla-
neten (S. 264). Auch auf den «mythologischen Proze3» hat Schelling
das Zimzumschema angewandt. Besonders ist das bei der Behand-
lung des persischen Gottes Mithras der Fall: «Dem BewuBtseyn
der Perser blieb ...der Gott die stets lebendige, ewig bewegliche
Mitte zwischen Expansion und Kontraktion. .. er war stets eben-

worden: «Der Charakter entsteht durch eine Art von Kontraktion, wodurch
wir uns eben eine Bestimmtheit geben, je intensiver dieselbe, desto mehr
Charakter» (VII, 322). _

7 Vgl. Dreifach Leben 8, 17: ¢«Die Natur ist eine Schérfe in der Freiheit
und will immer die Freiheit in sich fressen, daf sie moéchte ganz zur Freiheit
werden und kann doch nicht. Die Natur bleibt ein Feuer und die Freiheit
ein Licht...» -

163



sowohl der der Kreatur wohlwollende, als der der Kreatur entgegen-
gesetzte, so dall sein Weit-Werden (also der Kreatur Raum geben)
stets als ein durchaus freiwilliges, liebevolles und ebendarum preis-
wiirdiges, den Dank und Jubel der Geschopfe erforderndes erschien»
(XII, 212). «Diese Mitte zwischen Kontraktion und Expansion,
woran jene als das Geschopfwidrige, diese als dem Geschopfe Holde
erschien. .. Diese Mitte des Mithras erhellt aus den zu Ehren des
Mithras gefeierten Festen und deren Unterschied... Mithras war
der Erde zum Mittler gegeben, sie weit zu machen... Im Reiche
des Lichts. Diese Feste, die sich auf die Hzpansion des Mithras
in die Natur bezogen, waren Volksfeste... Dieser Mithrastag wird
beschrieben als ein Fest der Awusgelassenheit (XII, 213). Wie die
babylonische Mylitta selbst die Aus- und Freigelassene, die Aus-
flucht aus der ersten urspriinglichen Einheit war, so erschien dem
persischen Bewulltseyn die ganze wiederbelebte Natur als ein Mo-
ment der Entlassung, Auslassung aus dem centralen Seyn, als eine
Expansion des Mithras. An diesem Tage der Ausgelassenheit allein
ziemte es auch dem Konige bis zur Trunkenheit zu trinken. ..
Die Mithrasmysterien wurden im Friihjahr gefeiert um die Zeit,
wo Kontraktion und Expansion, Nacht und Tag, Finsternis und
Licht gleich gewogen erscheinen. .. Hieraus erhellt, daB jene hich-
ste Idee des Mithras als Vermittler, als das zwischen Positivem und
Negativem, Expansion und Konfraktion in der Mitte Stehende der
Geheimlehre, den Mysterien angehortes (XII, 213). «Die Friihlings-
sonne war das Zeichen des wiedererscheinenden Mithras, nimlich
des Mithras von der Seite der Expansion genommen. Die Sonne
machte die Erde nach der Starrheit und Dunkelheit des Winters
wieder weit... Mithras war der unbesiegliche Gott, weil er aus
jeder Verdunkelung — Kontraktion — wieder siegreich, in neuer
Fxpansion hervortrat. Die Sonne kommt mit ihm, wenn er die
Welt wieder weit macht (XII, 214).

Mithras ist der Naturgott, so daB3 er stets in der Mitte ist zwi-
schen Kontraktion und Ezpansion, und also die Kontraktion immer
auch besteht. Kontraktion ist zuriickgehen in die urspriingliche,
alle Mannigfaltigkeit, also auch das Geschopf ausschlieBende Ein-
heit. Expansion dagegen ist der die Mannigfaltigkeit, also auch die
Geschopfe setzende Wille selbst. .. (XII, 218).

164



Sehr bezeichnend fiir die Schellingsche Hermeneutik ist die
Interpretation einer Stelle aus dem Zend-Avesta: «Ormuzd und
Ahriman, beide gab Zeruane Akherene, die Zeit, die ohne Grenzen
sty (XII, 220). Schelling sagt: «Ehe Zeit iiberhaupt war, als sich
der Gott noch iiberall nicht ausgesprochen hatte, noch nicht in
der Natur, dem Geschopf expandiert hatte, konnte auch die Kon-
traktion, die dem Geschopfe entgegengesetzte und gleichsam feind-
liche Kraft noch nicht als solche sich duflern... Mit der Zeit erst
war Bxpansion und Kontraktion als solche gesetzt. .. Der vor dem
Gegensatz gedachte Gott ist eben der, der sich noch nicht ex-
pandiert hat, insofern ist er Negation der Hxpansion also Kon-
traktion. Aber der in der Konitrakiion gedachte ist ebenderselbe,
welcher sich in der Folge expandieren wird. .. (XII, 221ff.)7.

In XTI, 222 wird Nichtexpansion mit der Nacht, Expansion
mit dem Licht gleichgesetzt; XII, 223 ist Expansion das gottlich
Gewollte, Ormuzd, Nichtexpansion das Widergottliche, Ahriman;
XTI, 237, das dem Geschépf Holde, Kontraktion das ihm Unholde.
Die Mythen von der Befreiung und Verklirung des Herakles sind
Schellings Beispiele fiir die Spannung des BewuBtseins, die Mythen
vom Untergang des Kronos und Uranos schildern ihm die Angst,
d. h. Enge, die Kontraktion des mythologischen Prozesses (XII,
346f.). Auch das Gelichter des Kambyses iiber den zwergenhaften
dgyptischen Gott Phtha, von dem Herodot berichtet, interpretiert
Schelling «speculativ». Phtha ist ihm der #gyptische Demiurg, der
die Weltkrifte, die bereits auseinandergehenden Potenzen Ent-

® Vgl. auch XII, 501: «Ahriman ist das Prinzip der Nichtexpansion,
wo es noch keinen Gegensatz zur Expansion bildet. Erst, indem es dem
Prinzip der Expansion, dem Prinzip der Liebe, der Mittheilsamkeit unter-
geordnet wird, muf es gegen dieses die Natur eines widerstrebenden anneh-
men. Denn seine fortwihrende Wirkung, daB3 es sich der Materialisierung
widersetzt, ist eine zur Schopfung selbst nothwendige. Solange es selbst keinen
Gegensatz hatte, konnte es sich nicht als contrarium, als der Expansion
widerstrebenden Egoismus &duBern.» Oder XII, 516f.: «Mitra ist in der spé-
teren Doktrin der altpersischen Lehre das Urwesen Gottes = Nichtexpansion,
das sich ihm darstellt als expansibel, wo es sich + verhilt. Aber in seiner
unbedingten Expansion ist es auller Gott. Es mul3 ihm also Ormuz, das be-
grenzende Prinzip, entgegengesetzt werden.»

165



haltende, also doch noch immer zusammenhaltende, sie nicht vollig
auseinanderlassende Gott. Es ist der erste turgor vitalis, die Span-
nung der Weltkrifte, selbst, die der Demiurg noch immer in sich
enthilt. Der dgyptische Phtha ist der Gott in der Ausbreifung, in
der Spannung der demiurgischen Potenzen, der Gott im Momente
der Schopfung (XII, 397)77. Den indischen Gottesnamen Schiwah
will Schelling aus der hebrdischen Wurzel jaschah = retten, be-
freien, zum Sieg verhelfen ableiten: «Schiwah wéire demnach, der
die Schopfung aus der Enge ins Weite, in die Mannigfaltigkeit des
Seyns fiihrt» (XII, 453). :

Das Wort Krischnahs: «Ecce mysterium meum augustumy
gibt Schelling mit den Worten wieder: «Siehe da, mein erhabenes,
ehrfurchtgebietendes Geheimnis — das Geheimnis meiner Majestit,
meiner Herrlichkeit (im eigentlichen Sinn) meiner Schopferherr-
lichkeit, die eben nur in der Freiheit besteht, die Potenzen, deren
unzerreiBBbare Einheit Gott selbst ist, auch auBereinander und in
Spannung zu erhalten» (X1I, 494). In der Natur des Kronos sollen
zwei Vorstellungen enthalten sein: «Die der ewig gebahrenden,
ewig verschlingenden Zeit, des unablissig in sich selbst laufenden
Rades der Geburt (!), und die der goldenen Zeit» (Weltalter, ed.
Schréter, S. 68f.). Der Name Poseidon soll aus dem Syrischen
kommen und soviel wie expansus bedeuten. Doch sei diese Ety-
mologie unsicher: «Sicherer indes kénnte man sich auf jenes Attri-
but des Poseidon berufen, das schon Homer ihm beigelegt, eury-
sthenes, der weit, mit groler Macht sich Awusbreitende. Von der bil-
denden Kunst wird er stets mit weiter, breiter Brust vorgestellt.
Das gleiche Priadikat werden wir auch in der Folge finden als an-
deutend den Moment der Expansion, der Materialisierung. Allein
das ganze Wesen, die ganze Natur des Gottes spricht fiir unsere
Ansicht, Poseidons Wesen ist das blinde, seiner selbst nicht mdichtige
Awuseinanderfahreny (XII, 580f.).

Selbstverstindlich wird auch die Gai-Eurysernos von Theog.
v. 117 von Schelling im Sinne seines Kontraktionsprinzips ausge-
legt. Eurysernos bedeutet Weitwerden. Das setzte ein vorheriges
In-Enge-Gewesensein voraus. Die Gaia erhebe sich ins Sein, in

"7 Vgl. auch VIII, 364f. (Gottheiten von Samothrake).

166



dieser Erhebung liegt dann der Anfang des ganzen Prozesses, die
erste Spannung, da sie sich ins Sein erheben und doch am selben
Platz bleiben wolle. Das fiihre zu einer inneren Enge, d. h. zur
Angst. Um sich aus der Enge herauszusetzen, miisse die Gaia
heraustreten, sich materialisieren. Gaia komme vom Verbum gao,
welches auch durch choreo, Platz, Raum machen, weichen, nach-
geben, erklirt werden konne. Die Gai’eurysernos ist «das aus dem
Centro gewichene und dadurch selbst peripherisch, weit gewordene
reale Prinzip». Da aber eben dieses reale, dem Bewultseyn zur
Gaia gewordene Prinzip der Grund alles Gott-Setzens ist, so wird
es eben in diesem Weitwerden zum festen Sitz aller Gotter, zum
theogonischen Grund» (XII, 616).

Oetinger entwickelt aus dem «Glanz» der Thronwagenvision
seine Lehre von der «Herrlichkeit», der gottlichen doxa’. Da der

8 Vgl. Swedenborg (ed. Ehmann), S. 350: «In den Ezechielischen Tieren,
Rédern und Augen ist eine solche reine Leiblichkeit und diese ist demnach
an solcher auch eine Vollkommenheit. Darum konnte diese reine Leiblich-
keit in Christo noch leiblicher werden, das ist, zu noch gréBerer Vollkommen-
heit gebracht werden. Also kann auch diese Leiblichkeit mehr oder weniger
Gnade haben. Alles dieses scheint den Grundséitzen der rezipierten Welt-
Weisheit entgegen, allein die gelduterte Lehre der Heil. Schrift kehrt sich
nicht daran.» Ahnlich S. 240f.: «Obschon alles zusammen die Herrlichkeit
Gottes genannt wird (Ezech 34, 2. 4), so wird doch insbesondere das eigent-
lich die Herrlichkeit Gottes genannt, was oben auf dem Thron, abgeteilt
von den Tieren und Rédern, zu sehen war (Cap. 10, 18). Dies ist die urspriing-
liche Herrlichkeit. Gleichwohl sind die Gestalten der Tiere und Réder mit
allem Ubrigen gloria derivata. Sie hat alles, was rein, heilig, reell, fortdauernd
und unvergénglich in der Kreatur ist, im héchsten Grade in sich. . .» Ferner:
«Das Lichtkleid, das Gott anhat, mull etwas Geistlich-Kérperliches sein,
Psalm 104.» (Wie man Jacob Boehm mit Vorsicht lesen solle, Werke ed.
Ehmann II, 1, 8. 72.) In der «Theologia» wird dargelegt: «Gloria Dei est
primitiva et derivata. Primitiva in Deo et throno, derivata in rotis et ani-
malibus et in tota Dei vita. Dicuntur ab Ezechiele singula ad gloriam Dei
pertinera, potentiae primitivae, prima materia, quae ex nube et igne nascitur
est et in chasmal coruscantium trabsit, unde intelligentiae et animae ortum
habent, non quasi ex essentia, sed ex originariis Dei potentiis, quae regulas
ponunt principiis essendi et fiendi» (S. XXXT).

Christian Hermann Weile bekennt sich in der Philos. Dogm. I, 168,
IIT, 135 ausdriicklich zur Oetingerschen Lehre von der Herrlichkeit. Auch
Boehmes Lehre von der hoéheren Leiblichkeit bejaht er, er nennt sie einen
Lichtblick (Philos. Dogm. I1I, 332).

167



Thronwagen zugleich die ewige Natur und den Urmenschen dar-
stellt, eignet auch dem Leib des Urmenschen jene géttliche doxa ™.
Ziel des Erlosungsprozesses ist es, diese himmlische Leiblichkeit
wiederherzustellen: Leiblichkeit ist das Ende der Werke Gottes®.
Dal3 Schelling dieser theosophischen Lehre ebenfalls huldigt, ist
auch Forschern mit minimaler Kenntnis der Oetingerschen Theo-
sophie bekannt, da Schelling sich VIII, 325, expressis verbis zu
diesem Oetingerwort bekennt, das er allerdings als ein «Wort der
Alten» einfiihrt. Es ist das aber nicht das einzige Bekenntnis zur
himmlischen Leiblichkeit aus der Feder Schellings. Aufler den in
meinem Aufsatz in ZRGG angefiihrten Schellingzitaten, mochte
ich noch auf einige Stellen in den «Weltaltern» hinweisen: «Dal3
die Beschaffenheit der jetzigen korperlichen Materie keine urspriing-
liche sei, dafiir zeugen Tatsachen in der Evolution der Natur selbst,
Erscheinungen der inneren Bildung einzelner Korper, die unter
Voraussetzung der jetzt allgemeinen Undurchdringlichkeit® uner-
klarbar sind; dafiir zeugt auch die noch fortdauernde Fihigkeit
der Materie, in einen Zustand versetzt zu werden, da sie (wie in
den bekannten, aber lange nicht genug beachteten Uberfiihrungs-
versuchen) allen korperlichen Eigenschaften nach verschwindet»
(VIIL, 282). Ein Symbol dafiir ist das Gold, das «die fast unendliche

® Vgl. G. G. Scholem: «Adam war seiner Natur nach eine reine geistige
Gestalt, eine groBBe Seele, deren Korper aus einer geistartigen Materie, einem
Astral- oder Lichtleib bestand.» Kabb. u. Myth., S. 329.

80 Vgl. meinen Aufsatz in ZRGG, 1955, 142—154.

81 Vor dem «Fall» waren nach Jacob Boehme die Korper penetrabel.
Belege bei Ernst Benz, der vollkommene Mensch etc., S.47ff. Darum
hitten Geburten stattfinden kénnen utro clauso. Im Eschaton werden wir
wieder solche Leiber bekommen. Vgl. Werke ed. Schiebler 5, 145: «Diese
gute Kraft des todtlichen Leibes soll in schoner, durchsichtiger, kristallini-
scher, materialischer Eigenschaft in geistlichem Fleische und Blute wieder-
kommen und ewig leben. Wie denn auch die gute Kraft der Erde, da dann
die Erde wird auch krystallinisch sein und das gottliche Licht wird in allen
Wesen leuchten.» Weille bekennt sich zur Ansicht von der immateriellen
Leiblichkeit des Urmenschen (Philos. Dogmatik II, 350). Ebenso zu Oetingers
Wort von der Leiblichkeit als dem Ende der Werke Gottes (Philos. Dogm.
III, 141 u. 172). Ebenso auch Schubert (Allgemeine Naturgesch., Erlangen
1826, S. 455).

168



Ausdehnbarkeit und die Weichheit und fleischdhnliche Zartheit,
mit der groBBten Unzerstorlichkeit verbindet, er erscheint dem gei-
stig leiblichen Wesen am verwandtesten» (VIIIL, 283). « Der Glaube
an die allgemeine Fihigkeit der Materie, wieder in geistige Eigen-
schaften erh6ht zu werden, hat sich durch alle Zeitalter mit einer
Bestindigkeit erhalten, die allein schon auf seinen tiefen Grund
schlieffen liefe, und hingt so mit den letzten und tiefsten Hoff-
nungen des Menschen zusammen, dall er wohl nie wird vertilgt
werden konnen» (VIII, 285). Gegen idealistische Leibesverachtung8?
sagt Schelling mit der Theosophie: «Was ist es iibrigens, das den
geistigen Diinkel an der Leiblichkeit beleidigt, dall er sie so gar
geringer Herkunft achtet? Aber — das Niedrige ist hoch geachtet
in den Augen dessen, nach dessen Urtheil allein Wert und Unwert
der Dinge bestimmt ist, dal ihr noch etwas von den Eigenschaften
jenes Urstoffes innewohnt, der nach auflen leidend, aber in sich
Geist und Leben ist» (VIII, 286).

Der Sohar enthilt die Idee der himmlischen Leiblichkeit in allen
Abwandlungen: «Es hat der Allméchtige den Menschen in dieser
Welt erschaffen im Bilde der himmlischen Herrlichkeit. Diese
himmlische Herrlichkeit ist Geist dem Geiste und Seele der Seele,
bis sie an eine Stitte hinabgelangt, welche Korperlichkeit genannt
ist.» Innerhalb desselben Stiickes war die Frage gestellt worden an-
liBlich der Behandlung von Psalm 23,5: Gibt es denn eine Tafel
der Seelen in der kiinftigen Welt? Die Antwort lautet: «Ja, denn
sie essen in jener Welt von solcher Speise und Wonnenbefriedigung
wie die Engel des Himmels. .. Von derselben Art war die Erndh-
rung Israels in der Wiiste. Und diese Nahrung bildet das Geheimnis
des Taues, welcher niedergeht und sich verbreitet aus der Verbor-
genheit in der kiinftigen Welt, Lichtpahrung in weiten heiligen
Réumen. Von daher ernihren sich die Seelen der Frommen im

82 Qetinger: «Es ist ein Irrtum, als ob leiblich sein eine Unvollkommen-
heit wire, da doch ein erlauchter Professor Metaphysices griindlich erwiesen,
daf3 Corpus eine Imago realis Divinitatis sei. .. Daher hat sich die geistliche
intellektuelle Welt in eine sensible herabgelassen, weil kérperlich sein keine
Unvollkommenheit ist» (Werke ed. Ehmann II, 1, S. 72). Die Kérperwelt
entsteht also nicht durch den «Fall», sondern durch Gottes Herablassung.

169



Garten Eden und erfiillen sich mit Freude®.» Ebenso spricht
Sohar ITI, 169, vom Lichtleib der Frommen bei Eintritt des Todes:
«Nicht ein Haarbreit bleibt dann von den Dingen dieser Welt,
sondern alles geht erst unter in jenem Tau, der allen Schmutz
hinwegrafft, und es verbleibt nur wie ein Ferment, woraus ein neuer
Leib gebildet wird. .. Ist es denn aber auch in dieser Welt maglich,
daB ein Mensch in solchem Korper erscheint, in dem ihr in jener
Welt bestehet?. .. Antwort: «}is war am dritten Tage, da bekleidete
sich Esther mit Malchuth (Est. 5, 1), das heilt, mit dem Abbilde
jener Welt. Malchuth, das ist der Hauch der Heiligkeit, denn es
ist damit das Himmelreich gemeint. Da weht ein Hauch von dem
Lufthauche jener Welt, mit dem bekleidete sich Esther. Als sie
nun vor Konig Ahaschverosch trat und er dieses Lichtgewand er-
blickte, erschien es ihm dem eines Gottesengels gleich. . . und ebenso
heiflt es von Mordechai: «Und Mordechai zog einher vor dem Konig
in dem Gewande von Malchuthy» (Est 8, 15). «Das ist wieder das
Abbild jener Welt8.» Oder: «Wenn die Seelen an den Ort des
Himmels gelangt sind, der ,das Schatzhaus des Lebens‘ heillt, so
erfreuen sie sich an dem Lichte eines glanzvoll leuchtenden Spie-
gels, der sein Licht vom hochsten Orte her erhélt. Dieser Licht-
glanz ist so stark, dafl ihn die Seele nicht zu ertragen vermdochte,
wenn sie da nicht selbst ein eigenes Lichtgewand anhitte. Denn
ebenso wie Neschamah, wenn sie zur Erde gesandt wird, eine irdische
Hiille erhalt, um sich hienieden aufhalten zu kénnen, so empfingt
sie auch dort droben eine iiberirdische Hiille, um ohne Schaden in
jenen Spiegel schauen zu konnen, dessen Licht aus dem Lande
des Lebens kommt?85.»

82 Sohar II, 156b Miiller S. 300f.
84 NMiller S. 151.
8 Sohar 656b, 66a. Bischoff a. a. O., S. 113f.

170



	Schelling und die Kabbala [Fortsetzung]

