Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Schelling und die Kabbala

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961073

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SCHELLING UND DIE KABBALA

von WILHELM AUGUST SCHULZE, Freiburg i. Brg.

Das Schellingjahr 1954 brachte naturgemifl ein Ansteigen der
Schellingstudien. In Vortrigen in Bad Ragaz, dem Sterbeort?!, in
Stuttgart? und anderswo?® wurden einzelne Themen des Schelling-
schen Philosophierens behandelt, eine Reihe wertvoller Mono-
graphien, wie die von Fuhrmans?, Karl Jaspers® und Herman
Zeltner® erschienen. Aber das Thema «Schelling und die Kabbala»
wurde, soweit ich sehe, nirgends erortert?. Obwohl Schelling selbst
mehrfach bezeugt, dall er die Kabbalisten und besonders den
«Sohar» kennt. Und zwar erfolgen diese Bezeugungen in allen
Perioden des Schellingschen Denkens, von der Jugendzeit bis ins
hohe Alter.

1 Herausgegeben von den Studia Philosophica, Vol. XTIV, Basel 1954.

2 Vgl. das in der Zeitschrift fiir philosophische Forschung IX, 1955,
Heft 2, veroffentlichte Referat von Allwohn (Schellings Philosophie der
Mythologie in ihrer Bedeutung fiir das Mythosverstédndnis der Gegenwart
S. 177—181) und den Vortrag von Paul Tillich (Schelling und die Anfénge
des existentialistischen Protestes S. 197—208).

3 Auch die von Hans Joachim Schoeps-Erlangen herausgegebene Zeit-
schrift fiir Religions- und Geistesgeschichte brachte eine Schelling gewid-
mete Sondernummer heraus mit Beitrdgen von Ernst Benz, Friedemann
Horn u. a.

¢ Schellings Philosophie der Weltalter, Diisseldorf 1954.

5 Schelling, GroBe und Verhéngnis, Miinchen 1955.

8 Schelling, Stuttgart 1964.

7 Eine Ausnahme machen lediglich die Hinweise von Ernst Benz in
Studia Philos. S. 192f. und in Schellings theol. Geistesahnen, Wiesbaden, 1955
S. 47—50. Karl Jaspers spricht zwar oft mif3billigend von den gnostischen
(S. 55, 165, 168f., 203ff., 210, 232, 332, 343) und theosophischen (S. 87,
210ff., 309, 326, 330 u. 6.) Neigungen Schellings, ohne aber naher auf sie
einzugehen. Wenn Schelling hier vor allem theologisch gewertet wird, so ist
das in der Eigenart des Schellingschen Philosophierens begriindet, das nach
dem Urteil von Jaspers eigentlich Theologie ist (S. 68, 103, 186 u. 6.). Paul
Tillich urteilt: «Schelling schuf eine philosophische Theologie, die weder
echte Theologie, noch echte Philosophie war (a.a.O. S. 208). PleBner ist der

* Meinung, daf3 bei Schelling eine Verschmelzung von Spekulation und christ-
licher Theologie vorliege (Stud. Philos. 8. 70).

65



Im 7. Brief der «Philosophischen Briefe iiber Dogmatismus und
Kritizismus» (1795) heilit es: «Als Lessing Jacobi fragte, was er
fiir den Geist des Spinozismus halte, erwiderte dieser: Das ist wohl
kein anderer als das uralte: a nihilo nihil fit, welches Spinoza nach
abgezogenen Begriffen, als die philosophierenden Kabbalisten und
andere vor ihm in Betracht zog. Ich glaube nicht, dal3 der Geist
des Spinozismus besser gefesselt werden konnte®.» Im 8. Brief steht
zu lesen: «Wunderbar ziehen sich diese Ideen durch alle Schwir-
mereien (!) der verschiedensten Volker und Zeitalter hindurch. Der
vollendete Dogmatismus, indem er die vollendete Anschauung fiir
objektiv nimmt, unterscheidet sich von allen Triumereien der
Kabbalisten, der Brahmanen, der Sinesischen Philosophen, sowie
der neueren Mystiker, durch nichts als die dullere Form, im Prinzip
sind sie alle einig.?» In der Freiheitsschrift (1809) werden die Kabba-
listen ebenfalls erwdhnt, wenn auch nur rein referierend, ohne die
deutliche Ablehnung dieser Friihschriften. Dort wird gesagt, es
gebe zwei Erklirungsarten des Bosen, die dualistische und die
kabbalistische, nach welcher das Biose durch Emanation und Ent-
fernung erkliart wird®.» Aber in den Entwiirfen zu den «Welt-
alternly, die Manfred Schroter herausgegeben hat (1946), findet sich
die abschétzige Beurteilung der Kabbala als «Triumerei» wieder:
«In der urersten Lauterkeit, der reinen Ewigkeit, 146t sich keine
Handlung, keine Titigkeit denken, oder inwiefern dies geschieht,
wird schon ein anderes in ihr sich erzeugend gedacht. Also kann
auch aus ihr nichts folgen durch eine Tat oder eigene Bewegung.
Sie ist nur ein Ausquellen, AusflieBen der Schonheit gleich, die im
ruhigsten Stand in Anmuth iiberstromt. Diesem Moment gehort
daher das dlteste aller Systeme, die Emanationslehre an. Wir kon-
nen diese Zeit mit der mythischen der Geschichte vergleichen, und
mythisch wird auch alle Emanationslehre, so wie sie den Moment

8 Werke ed. Manfred Schroter, Neudruck 1927, I, S. 313.

* 1, 326, vgl. auch die Interpretation von Jaspers a.a.O. S. 198.

10 VII, 411.

11 Der Titel entstammt der schwiabischen Tradition. Johann Albrecht
Bengel verfafite 1746 ein chronologisch-apokalyptisches Werk mit diesem
Titel. Vgl. Heinrich Hermelink, Gesch. der ev. Kirche in Wiirttemberg,
1949, S. 225.

66



iiberschreitet, fiir welchen sie gleichsam gilt, von der ersten Erschei-
nung im Morgenlande an bis auf die jidische Kabbala und die
Traume der Gnostiker?!2.»

Nach diesen ablehnenden AuBerungen Schellings kénnte man
annehmen, dafl sein Verhiltnis zur Kabbala auf ein glattes Nein
hinauskomme. Aber das Wort Martin Heideggers: «Wir vergessen
zu leicht, daB ein Denker dort wesentlicher wirkt, wo er bekdmpft
wird, als dort, wo man ihm zustimmt»!2® gilt auch von einer Denk-
bewegung, wie die rund 1000 Jahre umfassende jiidische Mystik,
die man mit dem Namen Kabbala = traditio zusammenfaf3t.

Zudem gibt es noch in der «Philosophie der Offenbarung» eine
positive AuBerung Schellings zum Thema Kabbala. Er sagt dort zu
2 Petr. 1: «In dieser Vorschrift, der Satan solle nicht gelistert wer-
den, liegt zugleich die Andeutung, dafl er nicht ein unbedingt boses,
sondern ein zur Weltregierung selbst nothwendiges Prinzip sey. Diel}
war auch durchaus jiidische Vorstellung. Schottgen, welcher aus
judischen Biichern Erlduterungen zu den christlichen gesammelt 4,
fithrt aus dem Sohar die Worte an: Non licet homini igno minimose
conviciari genus adversum (so wird das Geschlecht der bosen Gei-
ster genannt)5.» |

Schelling stand von Jugend auf mit den mafgeblichen Theologen
seiner Zeit auf dem KriegsfuBe6. Thre Lehre war ihm «zu abstrakt»,
ihr Gottesbegriff «ohne Kraft und Leben», ganz im Stile Oetingers,
dessen Lehre und Schriften er von Jugendtagen an gekannt hat.
Das hat er auch gegen die Bibelauslegung seiner Zeit einzuwenden.

12 8. 88.

13 Was heil3t denken? 1954 S. 15.

14 Hs handelt sich um Schottgens (1687—1751) horae hebraicae et tal-
mudicae in universum NT, Dresden 1733, einen Vorliufer von Strack-
Billerbeck. |

15 XTV, 253 vgl. auch XII, 317: «Nach der Geheimlehre der Juden wird
der Siindenfall erklirt als eine Auflehnung des Menschen gegen die Herr-
schaft des Messias.» Der Schellingianer Christian Hermann Weille ist der
Ansicht, daf3 alle christliche Philosophie in der Kabbala wurzle. Philos.
Dogmatik I, 1855, S. 480.

18 Vgl. seine bittere Kritik an der «gesunden Exegese» der aufklireri-
schen Theologen; er wirft ihnen vor, sie hatten «alles Spekulative» entfernt,
V, 302ff., ahnlich V, 296, vgl. auch XI, 246 und XII, 476.

67



Es fehlt dieser Exegese nach Schellings Meinung «an dem inwen-
digen (esoterischen) System, dessen Weihe ganz besonders die
Lehrer haben sollten. Was sie aber besonders verhindert, zu diesem
Ganzen zu gelangen, ist die fast ungebiihrliche Hintansetzung und
Vernachlidssigung des Alten Testaments, in welchem sie (um nicht
von denen zu reden, die es ganz aufgegeben!?) nur das fiir wesent-
lich halten, was im Neuen wiederholt ist. Allein das Neue ist auf
den Grund des Alten erbaut und setzt es sichtlich voraus. Die
Anfinge, die ersten groBen Punkte jenes bis in die d&uflersten Glieder
des Neuen sich fortentwickelnden Systems, finden sich nur im
Alten. Aber eben die Anfinge sind das Wesentliche; wer sie nicht
kennt, kann niemals zum Ganzen kommen 18,y

Es wird sich uns zeigen, dal die Auslegung, die Schelling vom
Alten Testament gibt, wesentlich auf die kabbalistische hinaus-
kommt und sich grundlegend unterscheidet von der alttestament-
lichen Auslegung seiner Zeitgenossen. Dazu kommen noch die Ein-
fliisse Oetingers fiir die Auslegung von AT und NT, die ja ihrerseits
in ganz hervorragendem Mafle geprigt ist von der jahrelangen
Beschiftigung Oetingers mit der rabbinischen Literatur, vor allem
dem Sohar?®,

Das Denken der Kabbalisten dreht sich im wesentlichen um drei
Problemkreise: Um die ersten Blatter der Bibel (Bereschith), um
die Chochmah-(Weisheits-)Lehre der Proverbien und um die Thron-
wagenvision Hesekiels, die sog. Merkhaba, Ezech. 1 und 10. Alle
drei Problemkreise kehren bei Schelling so gut wie bei Bohme und
Oetinger wieder.

Wie wichtig Schelling die ersten Blétter der Bibel und vor allem
der Schopfungsbericht waren, sagt er selbst, indem er zugleich
seine Unzufriedenheit mit der iiblichen Auslegung bekundet: « I'm

17 Das geht natiirlich auf Schleiermacher.

18 VIII, 271.

19 Schelling bittet schon am 8. Juli 1802 seinen Vater um die Ubersen-
dung der Schriften Ploucquets, Bilfingers und Oetingers. Da er sie ¢philo-
und theosophisch» nennt, muf3 er sie bereits kennen. Plitt I, 373.

68



Anfang schuf Gott Himmel und Erde; in diesen einfachen Worten
driickt sich das dlteste Buch der Welt iiber diese Zeit aus, die es
dadurch bestimmt von der folgenden abschlieft und unterscheidet.
So oft mildeutet, ja absichtlich verkannt, sind sie dem Verstehen-
den (!) unschitzbar. «Im Anfang» kann in jenen Worten nicht
wohl etwas anderes bedeuten als in der ersten, der allerersten Zeit.
Daf} diese von den folgenden scharfunterschieden werden soll, zeigen
schon die nachsten Worte: Und die Erde war — doch wohl nicht
vor der Schopfung, also genau genommen, sie ward im Schopfen
oder nach der Schépfung wiist und leer. Deutlich ist, daf die Erzidh-
lung dies Wiiste und Leere der Erde als etwas bezeichnen will,
das zwischen jener im Anfang geschehenen Schépfung und der
nachfolgenden in der Mitte gelegen2.» Damit spielt Schelling an
auf die Theorie «einer vor der jetzigen Schopfung untergegangener
und nicht wiedergekommener Reihe von Geschlechtern», auf die er
schon in der ,Freiheitslehre?* Bezug genommen hatte. Das aber
ist eine typisch kabbalistische Spekulation2?. «Es hat schon frii-
here Welten gegeben, die zerstort wurden?3.» Warum wurden die
fritheren Welten zerstort? Weil der Mensch noch nicht geformt
war. Denn die Form des Menschen schlieft alle Dinge in sich, und
alles, was besteht, hat nur durch diese Dinge Bestand. Da diese
Form noch nicht vorhanden war, hatten die fritheren Welten keinen
Bestand 2. «Die Konige der Urzeit sind gestorben, sie fanden ihre
Nahrung nicht.» Mit den «Konigen der Urzeit» sind, wie Ernst
Miiller2s richtig auslegt, die friiheren untergegangenen Welten
gemeint %,

20 VIITI 332ff. Vgl. auch die Erérterungen Karl Barths iiber diesen
Punkt in KD III, 1, S. 116ff.

21 VII, 378.

22 Gershom Gerhard Scholem behandelt diese kabbalistische Theorie von
der Zerstérung der Urwelten in Encyclopadia Judaica Bd. IX, 1932, S. 684
und 687.

2 Sohar ITI, 292a, Ubersetzung nach Bischoff Theoret. Kabbala 1913, 40.

24 Sohar III, 135, vgl. auch I 45b. Text nach Ernst Miiller, der Sohar,
1932, 8. 91.

2% A.a. 0., 8. 88, Anm. 2.

26 Noch der badische, aber aus Wiirttemberg stammende Pfarrer Theodor
Boéhmerle-Langensteinbach reproduzierte diese Lehre. Vgl. auch noch
Scholems Ausfiihrungen iiber den Bruch der Geféfle, a.a. 0., S. 325ff.

69



Die Kabbalisten machen sich viele Gedanken dariiber, was Gott
vor der Weltschopfung getrieben habe. Wenn Luther derartige
Fragen sarkastisch abgelehnt hat mit der Bemerkung: Er habe
Ruten geschnitten fiir diejenigen, die solch dumme Fragen stellen,
so lie sich Schelling damit nicht abweisen — wie wir noch sehen
werden. Wie Oetinger in seiner Jugendzeit ®” trachtete er nach einem
«vorweltlichen System». Auch Jacob Boehme weill in seiner
Genesis-Auslegung Mysterium Magnum vieles zu sagen, was vor
dem Beginn der Weltschépfung sich ereignete. Die gemeinsame
Quelle dieser Spekulationen ist die Kabbala.

Der Sohar spricht oft vom Tun Gottes vor Beginn der Welt-
schopfung: «Ehe nimlich der Allheilige Abbild und Form in der
Welt erschaffen, war er allein, ohne Form und Gleichnis, und wer
ihm erkennend genaht wire in bezug auf den Zustand vor der
Schopfung, nicht diirfte er ihm Form und Bild in der Welt geben,
nicht im Zeichen des He und nicht im Zeichen des Jod, ja auch
nicht im heiligen Namen wie in keinem Konsonant und Vokal-
zeichen der Welt28.» Dieser vorweltliche Gott ist der deus abscon-
ditus?®: Der Verborgene aller verborgenen, der geschieden ist von
Allem und doch nicht geschieden. Denn alles hanget Thm an und
Er hanget Allem an. Er ist Alles. Er, der Alteste der Alten, der
Verborgenste aller Verborgenen, in Formung und ohne Formung?30.»
Solche Umschreibungen, die an den «Bythos» der Gnosis erinnern,
finden sich auch bei Schelling. Schon das Wort von der «urersten
Lauterkeit»3! gehort hierher. Ferner: «Nun war dies die Frage aller
Zeiten, wie die lautere, an sich weder seyende noch nicht seyende
Gottheit seyend seyn konne. Die andere, wie die an sich unoffen-
bare, in sich verschlungene Gottheit, offenbar, dullerlich werden
konne, ist im Grunde nur ein anderer Ausdruck derselben Frage.

27 Ehmann, Oetingers Leben und Briefe 1859, S. 36.

%8 Sohar II, 42a, vgl. auch I, 2a, III, 128a, 111, 288a, Bischoff a.a.O.,
S. 93f.

2 Der Terminus geht auf Jesaja 45, 15 (Vulgata) zuriick.

30 Sohar III, 287b.

31 Weltalter ed. Schroter, S. 88. Bei Jacob Béhme ist die Vorstellung
vom Deus absc. auch sehr ausgeprigt. Vgl. Ernst Benz, der vollkommene
Mensch nach Jacob Bohme, Stuttgart 1937, S. 9, 135 u. 6. Béhme nennt
Gott gerne «das stille Nichts» so etwa de sign. rerum cap. 2, §7.

70



Welche Antwort nun auch menschlicher Witz ersinnen mochte,
auf keinen Fall durfte sie von der Art seyn, dall Gott im Seyend-
Seyn aufhorte, der an sich selbst iiberseyende zu seyn?®2.» Nach-
dem Schelling in der Weise der Mystiker des Mittelalters Gott be-
schrieben hat als das «Weiselose», stille Innigkeit, «reine Frohheit»,
«Indifferenz»33, sagt er von der Gottheit: «Sie ist hichste Einfalt,
und nicht sowohl Gott, als was in Gott selbst die Gottheit, also
iiber Gott ist, wie auch schon einige Altere von einer Ubergottheit
geredet. Sie ist nicht die gottliche Natur oder Substanz, sondern
die verzehrende Schirfe der Reinheit, welcher der Mensch nur mit
gleicher Lauterkeit sich zu nahen vermag3t.» «Diel} ist die ewige
Kraft und Stirke Gottes, dall er sich selbst verneint, sein Wesen
verschlieBt und in sich selbst zuriicknimmt. In diesem Akt ist die
verneinende Kraft das einzig offenbare an Gott, das eigentliche
Wesen aber das Verborgene?5.» «Das Erste in Gott nach der Ent-
scheidung, oder, da wir diese von aller Ewigkeit her als geschehen
(wie noch immer geschehend) annehmen miissen, das Erste in Gott
iiberhaupt, im lebendigen Gott, der ewige Anfang seiner selbst in
ihm selbst, ist, daB er sich verschlie§t, versagt, sein Wesen von
aullen abzieht und in sich selbst zuriicknimmt35.»

Die Kabbalisten stellten fest, dafl das Verbum in Gen. 1,2, das
Luther mit «schweben» wiedergibt, richtiger «briiten» heillt. Sefort
kombinierten sie die alttestamentliche Schipfungslehre mit der
altorphischen vom Weltenei®?. Bei Schelling finden wir dieselben
Anschauungen. Die lautere Gottheit «ruht auf der ewigen Natur
und hilt ober ihr, nicht anders als wie die Sonne ober der Erde,
der Vogel iiber seiner Brut. Wer unedel die3 Gleichnis finden sollte,
der vergleiche nur das ausdrucksvolle Wort, das Gen. 1,2 steht,

32 VIII, 256.

33 Vgl. die diesbeziiglichen. Ausfiihrungen von Jaspers a.a.O., S. 151ff.,
ebenso die von Horst Fuhrmans in Studia Philos. S. 176.

34 VIII, 236.

3 VIII, 223.

36 VIII, 225

37 Sohar I, 16a, Ernst Miiller S. 86, vgl. auch Sohar III, 227, Miiller S. 1.
Karl Barth ist der Ansicht, daB in Gen. 1 der Mythus vom Weltenei karikiert
wird, KD III, 1, S. 118f.

71



nach seiner Grundbedeutung38.» Dafl Schelling den Mythus vom
Weltenei kennt und fiir seine Zwecke auswertet, ergibt sich aus
VIII, 241.

Ganze kabbalistische Schulen leugneten — véllig unorthodox —,
aber die Mystiker in allen Religionen nippten immer gern an der
Ketzerei — die creatio ex nihilo3?. Das tun auch Boehme4?, Oetin-
ger# und Schelling. In der Freiheitslehre sagt Schelling in Aus-
einandersetzung mit Augustin, man miisse «dem me onton der
Alten eine positive Bedeutung geben»?, und in den Stuttgarter
Privatvorlesungen duBlert Schelling, die Lehre von der creatio ex
nihilo beruhe auf einem «Miverstand»43. Dieselbe Ansicht kehrt in
den Weltalterfragmenten wieder: « Von diesem blo3 grammatischen
MiBverstand, der auch manche Ausleger griechischer Philosophie
befing, und welchem unter anderem auch der Begriff der Schopfung
aus dem Nichts seinen Ursprung zu verdanken scheint, konnte sie
jedoch schon die ganz einfache, wenn auch sonst nirgendher doch
aus Plutarch zu lernende Unterscheidung befreien zwischen dem

88 VIII, 253, vgl. auch VIII, 352. Theodor Bohmerle wiederholt auch
diese kabbalistisch-schellingsche Spezialitdt. Vgl. meine Diss. S. 36.

3 Vgl. Gershom G. Scholem, Kabbala und Mythus, Eranosjahrbuch
1950, 30f.

40 Einzelnachweise in meiner Abhandlung «Jacob Béhme und die Kab-
bala», Judaica 1955, S. 12—29. Béhmes These: Das Nichts ist Er selber
ist gut kabbalistisch. Scholem: «Jenes Nichts war in Gott selber von jeher
vorhanden, nicht auBler ihm und nicht von ihm hervorgerufen. Es ist mit
der unendlichen Fiille Gottes koexistierender Abgrund in Gott, der in der
Schépfung bewiltigt wird und die Rede der Kabbalisten von Gott, der in
den Tiefen des Nichts wohnt.» Kabbala und Mythos S. 310. Nach Karl
Barth ist es gerade fiir den Mythus typisch, dal3 die Welt aus Gott und nicht
durch Gott geschaffen ist. KD III, 1, S. 126.

41 Philosophie der Alten, S. 156ff. Lehrtafel der Antonia, S. 172. Theo-
logia ex idea vitae deducta, S. 80f. Swedenborg ed. Ehmann II, S. 206ff.,
306ff. Chr. Hermann WeiBle nennt — diesmal unter Berufung auf Fichte —
den Begriff der creatio ex nihilo gédnzlich haltlos. Philos. Dogmatik II, 17.

42 VII, 373, Anm. 2.

3 VII, 436, vgl. auch VII, 449, 452, dhnlich Weltalter S. 141, 246. Auch
Fr. X. von Baader steht in dieser Traditionskette, wenn er den Sinn des
ex nihilo umdeuten will, indem er erklirt, es solle nur das Wesen der Spon-
taneitit par excellence andeuten, die als kraftschépfende Ursache aus nichts
anderem als aus sich selber schépfe». Werke III, 241.

72



nicht Seyn (me einai) und dem nicht Seyend Seyn (me on einai) 4 45,y
Auch die lingere biblisch-theologische Abhandlung iiber barah in
VIII, 332-334 dient der Absicht, sich von der herkommlichen Auf-
fassung des barah, ndmlich als creare ex nihilo, zu distanzieren 4;
auch Oetinger hat fiir solche Distinktionen viel Scharfsinn auf-
gewandt. In dem Gespréich «Clara», das in innerer Beziehung mit
dem Tod Carolinens steht, heillt es sodann: «Unmdglich ist es zu
glauben, daBl diese ganze korperliche Welt aus dem Nichts gezogen
worden sey, um einst auf ewig in Nichts zuriickzugehen und daf3
nur das geistige Leben ewig dauernd sey*7.»

Bekanntlich wurde die Lehre von der creatio ex nihilo ent-
wickelt, um den Pantheismus, der sich in der Emanationslehre
ausspricht, abzuwehrens. Hat also Schelling die Emanation ge-
lehrt? Nach den eingangs gegebenen Belegen muf} diese Frage mit
Nein beantwortet werden4?. Boehme ist weithin dem Zauber des
Emanationsgedankens erlegen; es ist bei ihm dauernd vom Aus-
flieBen der Geschopfe aus Gott die Rede®’, und der Sohar lehrt ein-
deutig die Emanation®. Oetinger aber wollte von der Boehmeschen

44 VII, 221.

4 Scholem: «Die Kabbalisten seit Ariel von Gerona haben die aristo-
telische Steresis in das mystische Nichts umgedeutet», Kabb. und Mythus
S. 310. Auch Schelling hat wie Béhme «die lautere Gottheit» sehr oft ein
Nichts genannt, vgl. Jaspers a.a. 0., S. 146.

46 Vgl. Fuhrmans: «Welt kommt nach Schelling nicht aus dem Nichts»,
dieses Grundlegende des christlichen Theismus hat Sch. immer abgelehnt.
Studia Philos. 173.

47 Weltalter ed. Schréter, S. 273f., vgl. auch S. 246, 247, 250.

% So Karl Barth, KD III, 1, S. 16 u. 113.

49 Vgl. VII, 347, 355, 373, Anm. 2, 411, ebenso XIII, 292, 306. «Der
Kampf gegen die Emanationslehre zieht sich durch Schellings Lebensarbeit»,
F. Medicus in RGG? III, 60. Ahnlich auch Jaspers a.a.O., S. 151.

50 Z. B.: «Die sichtbare Welt mit ihrem Heer ist nichts anderes als das
ausgeflossene Wort, welches sich in die Eigenschaften eingefiihrt.» Von goétt-
licher Beschaulichkeit, cap. 3, 14. Weitere Belege bei Ernst Benz, der voll-
kommene Mensch, S. 30, 62 u. 0.

51 Sohar I, 22a, vgl. Scholem: «Wo der Sohar ausdriicklich von solchem
Nichts handelt, da meint er stets jene innere Seinsweise in Gott selber, die
in der Emanation der Sephiroth schopferisch wird», Kabb. u. Myth. S. 311.

73



Emanationslehre nichts wissen und hat sie beharrlich bekampft 52,
zumal als ihn ein Gegner namens Kulenkamp beschuldigt hatte,
er lehre das HerausflieBen der Geschopfe aus Gott 5. Auch Schelling
will davon nichts wissen, obwohl er gleich hinzufiigt, dafl «manches
jetzt Emanationslehre heifle, das doch einen ganz anderen Sinn»
habe %4,

Wenn wir Schelling die Frage stellen wiirden, woher dann die
Welt gekommen sei, da er sowohl die Erschaffung aus dem Nichts
durch das schaffende Wort der Gottheit wie die Emanationslehre
bestreite, dann hiitte er — wie Boehme und Oetinger und wie die
Kabbalisten geantwortet: Aus der ewigen Natur Gottes. Das hat er
schon in der Freiheitslehre ausgesprochen. «Die Natur in Gott, ein
von ihm zwar unabtrennliches, aber doch unterschiedenes Wesen %5. »
Wenn Schelling so sehr den «lebendigen Gott» betont, dann meint
er nichts anderes wie die «Natur in Gott»%. Schon in den Stuttgarter
Privatvorlesungen kombiniert der Humanist Schelling damit Aus-
sagen der klassischen Mythologie: «So hat Phidias an der Fuf3sohle
seines Jupiters die Kémpfe der Lapithen und Zentauren abgebildet.
Wie hier — vielleicht nur durch jenen wunderbaren Instinkt gelei-
tet, der in allen griechischen Werken ist — hat der Kiinstler auch
noch die Fullsohle des Gottes mit kriftigem Leben erfiillt, so ist
gleichsam das AuBerste und Entfernteste von Gott noch kriftiges
Leben in sich selbst®?.» Daf} diese Deutung zutrifft, ergibt sich aus

52 Theologia ex id. vit. ded S. 231: « Emanatio pantheistica mundi refuta-
tur.» Vgl. dariiber auch die Ausfithrungen Auberlens, die Theosophie Oetin-
gers, 1847, S. 194, 513 u. 6.

53 Vgl. meine Dissertation S. 16.

54 VIII, 257, vgl. XIII, 292.

% VII, 358 u. 375, vgl. auch VII, 435: «Es ist allerdings fiir die gew6hn-
liche abstrakte Betrachtungsweise auffallend, daf} in Gott ein Prinzip seyn
sollte, das nicht Gott, das bewuBtlos, das geringer ist als er selbst. Wer sich
Gott als eine leere Identitdt denkt, kann dieB freilich nicht begreifen.»

56 VII, 346, VIII, 238. Ludwig Feuerbach hat bereits erkannt, da3 diese
Lehre von der Natur in Gott auf Béhme zuriickgeht. Wesen des Christentums,
Kap. X (Reclam S. 168—171). Schelling kann auch sagen: Die ewige Natur
ist der Leib der Gottheit, VIII, 264. Vgl. auch S. 269. Chr. Herm. Weil
schlug vor, den schwierigen und mif3verstindlichen Begriff « Natur in Gott»
durch «Welt in Gott» zu ersetzen. Philos. Dogmatik II, 9.

87 VII, 437f.

74



den Weltalterfragmenten ed Schriter S. 250: «So hat jener helle-
nische Kiinstler das duBerste menschliche Schicksal, den Tod der
Kinder der Niobe, am Fulle des Thrones gebildet, auf welchem sein
olympischer Zeus ruhte und selbst den Schemel des Gottes durch
die Vorstellung der Amazonenkdmpfe mit kriftigem Leben ge-
schmiickt.» Dieselbe Auffassung von der «Natur in Gott», als
«Grund» des gottlichen Lebens liegt vor, wenn Sch. hinweist auf
den Wagen des Dionysos, der von Panthern und Tigern gezogen
war (Weltalter VIII, 337). Denn nach Schellings Meinung kommen
die Raubtiere in der «Schopfungsleitery dem Menschen am néch-
sten, sie sind ihm ein sinnfilliger Ausdruck fiir die «Natur in Gott»
XII, 427. Aus diesem Grunde legt er auch so grolen Wert auf die
Tiersymbole der Gotter, den Adler des Zeus, die Taube der Aphro-
dite, die Nachteule der Athene, auch sie weisen hin auf die «(Natur
in Gotty XII, 423. Ebenso wertet er die Tiergottheiten der agyp-
tischen Religion als Momente des theogonischen Prozesses, XTI, 423.
Nur durch diese Annahme einer «Natur in Gott» werde die Ema-
nationslehre vermieden, VII, 242,

In polemisch-sarkastischer Form entwickelt Schelling diese
Lehre in der Kampfschrift gegen Jacobi. «Das sind die traurigsten
Gottesgelehrten, die Gott vorschreiben wollen, auf welche Art er
gleichsam allein Gott seyn kénne, ndmlich dann, wenn er gar nichts
von einer Natur in sich habe. Sie halten Gott fiir gerade ebenso
beschrankt wie ihre eigenen engherzigen Vorstellungen, und ihren
armseligen Theismus verteidigend, geben sie sich den Schein, fiir
.die Ehre Gottes zu streiten» VIII, 68. Und VIII, 69: « Unter Natu-
ralismus verstehe ich nicht irgend ein auf die &uflere Natur sich
beziehendes System, sondern das System, welches eine Natur in
Gott behauptet.» Er wirft Jacobi Angst vor jeder wirklichen Leben-
digkeit (sic!) Gottes vor, er erschrecke vor ihr, wie vor einem
Gespenst», weil sich solche Lebendigkeit ohne physischen Grund
gar nicht denken 1iBt» VIII, 70. Solcher «Naturalismus» und
Theismus machten erst zusammen ein Lebendiges aus, im umge-
kehrten Falle wire ein «Unnatiirlicher Gott und eine gottlose
Natur» die unausbleibliche Konsequenz?®. Ein Wort, das im Hin-

58 Ebenso in XIIT, 188f.



blick auf die antitheistische Naturwissenschaft der 2. Hilfte des
19. Jahrhunderts (Haeckel!) eine erschreckende Wahrheit bekom-
men hat.

In den Weltaltern ed. Schriter finden sich weitere prignante
Formulierungen fiir die « Natur in Gott»: «Der reinste Wein erzeugt
sich eine Hefe; scharfer Essig will eine Mutter haben, in jedem Ey
sind zwei Substanzen, wovon die eine nur als Nahrung der héheren
dient. So ist es auch mit der gottlichen Natur» S. 239f. Ferner:
«Gott muB anfinglich ein Princip haben, das er besiegt. Dal} ein
solches Princip der gottlichen Natur unwiirdig sey, kann schon an
sich nicht gesagt werden. Denn wie sollte unwiirdig seyn, was noth-
wendig ist zum Seyn?» (S. 249).

Nach dem religionsgeschichtlichen Grundsatz, dal Protologie
und Eschatologie sich entsprechen miissen, erscheint auch wieder
die «Natur in Gott» im Eschaton. Im Fragment «Friihling» 146t
Schelling «Clara» sagen: «Es ist mir wieder recht innig geworden
und ans Herz gedrungen, dafl wir Kinder der Natur sind, ... daB,
wenn sie nicht zu Gott gehort (!) auch wir nicht zu ihm gehdren
koénnen, und wenn sie nicht eins werden kann mit Gott, auch unsere
Vereinigung mit ihm entweder unvollkommen oder gar unméglich
seyn muBl. Ja, nicht wir allein, die ganze Natur (R6. 8, 19!) sehnt
gich in Gott, von dem sie anfinglich genommen ist» S. 274.

DaB} diese « Natur» aus der Theosophie stammt, deutet Schelling
an in VIII, 20459, Er nennt sie bald «Grund», bald «Basis», bald
«Staffel»®. Oetinger iibersetzt den zugrundeliegenden Terminus
des Sohar mit «Untergestell», Ernst Miiller mit «Piedestal»®l.
Manchmal umschreibt Schelling auch die «Natur Gottes» mit dem
«Nothwendigen von Gott»¢2, unter dem Begriff der Natur in Gott
subsumiert er nicht nur Korperliches, sondern auch Geistiges, «der
moderne Begriff von Natur sei» abgezogen®, abstrakt, das ganze
Altertum kenne ihn sowenig wie die Schrift. Diese « Natur Gottes»
entspricht also seiner «himmlischen Leiblichkeit», iiber welchen

59 Parallelstelle bei Schréter S. 8.
60 So VIII, 260 u. VII, 454.

61 Sohar, 1932, S. 113.

82 VIII, 244.

63 VIII, 210.

76



Terminus wir spéter noch lingere Ausfithrungen machen miissen.
Die ewige Natur, versichert uns Schelling VIII, 264, ist «ein Ganzes
aus Leib, Seele und Geist»%4. Dadurch, dafl Gott eine «Natur» zuge-
schrieben wird, wird aber seine Freiheit nicht in Frage gestellt, wie
Schellings Kritiker meinen, denn «ohne eine Natur wiirde die Frei-
heit in Gott nicht von der That geschieden werden konnen, und
wire nicht wirkliche Freiheit»%®, Einheit des Wesens und des Seyns
konnten keineswegs den Begriff des lebendigen Gottes (!) erschop-
fen®6. Aus der ewigen Natur stammt auch die Geisterwelt VIII,
33567, Kin wichtiges Thema Schellingscher Spekulation ist damit
gegeben.

Damit héngt zusammen die Spekulation vom «Rad der Geburt»,
doch wollen wir diese Gedankenginge erst darstellen, wenn im
III. Teil die Merkabah-Vorstellungen behandelt werden®s,

Die Kabbalah hat die gnostischen Mythen vom Androgynen
iibernommen, nachdem schon die Haggada®® darin vorgegangen
war. Nur im Zusammenklang von Ménnlichem und Weiblichem ent-
steht Vollkommenheit. «Was darum nicht Mannlich und Weiblich
enthélt, wird ein halber Korper genannt. Und es kann kein Segen
walten an einem makeligen, mangelhaften Dinge, sondern nur an

84 VIII, 264.

65 VIII, 308, ebenso VII, 458.

88 VIII, 238.

87 Ahnlich Weltalter S. 156f.

68 Vgl. Pseudoclem. Homilien XVI, 12, Poimandres 12 u. 15. Irenaeus
adv. Haer I, 29, 4; I, 30, 3; Hippolyt Philos. V, 6 (Naassener) V, 7, 9, 14;
VI, 18 (Simon Magus) Gregor v. Nazianz Orat 31, 560 (MSG 36, 142 Marcion),
Epiphan. Panarion Haer. 31, 5 u. 6 (Valentinianer) Iren. adv. haer. I, 5, 3;
I, 11, 5; I, 21, 5 (Markos) I, 18, 2. Androgyn sind auch die Lichtjungfrauen
der Manichéer (vgl. Reitzenstein, Mysterienreligionen S. 180, 360, Gunther
Bornkamm, Mythos und Legende in den apokryphen Thomasakten 1933,
S. 105).

6 Vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und
Midrasch 1V, Bd. 1, S. 405ff. Bacher, Aggada der Amoraeer ITI, 124f.,
715, 92. Franz v. Baader schreibt 1796 an Jacobi, daB3 er beim Studium der
Kabbala auf das Androgynenproblem gestoBen sei, Werke 15, 168. Scholem:
«Die Kabbalah verlegt die Potentialitéit von ménnlich und weiblich auch in
Gott hinein: Die Statuierung eines weiblichen Elements in Gott ist natirlich
einer der folgenreichsten Schritte, den die Kabbalah gemacht und in gnosti-
scher Exegese zu begriinden gesucht hat», Kabb. u. Myth. S. 315.

7



einem vollkommenen Orte, und nicht an einem halben, denn «halbe
Dinge kénnen in Ewigkeit nicht bestehen und in Ewigkeit keinen
Segen aufnehmen»?. Die himmlische Leiblichkeit muBl androgyn
sein: «Ein Geistbild, in dem nicht Ménnlich und Weiblich vereinigt
sind, ist nicht himmlischer Art".» Darum muBl Adam vor dem
Siindenfall doppelgeschlechtlich gewesen sein. Gen. 1, 27 wird so
von den Kabbalisten, wie zuvor schon von einem Teil der Rabbinen,
ausgelegt. Gott «siigte an ihm und nahm das Weibliche von ihm.
Wie es heiBt, er nahm eine seiner Rippen. Was bedeutet ,eine‘?
Antwort: seine weibliche Seite.» « Der Mensch der Emananation ist
ménnlich und weiblich zugleich, von der Seite des Vaters und der
Mutter ... und zwiegesichtig?.» Psalm 139,5: «Riickwirts und
vorwirts hast du mich gebildet», wird im Sinn dieses Kugelmen-
schenmotivs ausgelegt?. Mit dem Menschen in der Schopfungs-
geschichte ist nach kabbalistischer Ansicht «der ganze Mensch ge-
meint, der Minnlich und Weiblich umfaBt»7. Bekanntlich hat
Jacob Boehme diese androgynen Gedanken breit ausgewalzt in
seinen Werken entwickelt 5. Auch Gottfried Arnold, Pordage, Jane
Leade und Oetinger huldigen ihnen; den Stellen, die Ernst Benz
darbietet, konnen allein aus «Swedenborgs irdischer und himm-
lischer Philosophie» drei markante angefiigt werden?s.

70 Sohar III, 296a.

1 Sohar 11, 56b.

72 Sohar I, 22a.

78 Sohar 11, 54b.

74 Sohar III, 46b.

s Vgl. Ernst Benz, der vollkommene Mensch ete. 1937, sowie meine
Dissertation und den Aufsatz: «Jacob Béhme und die Kabbala», Judaica
1955, S. 12—29.

76 Der vollkommene Mensch ete. S. 176—180. Werke ed. Ehmann 1T, 1,
S. 58: «Da dem Adam so groBe Herrschaft geschenkt war, so hétte er sollen,
wie die Bienenkonigin ein ganzes Heer aus sich gebdren: Daher war er
Ménnlein und Fréulein zugleich, ehe die Eva geschieden war. In diesem
geistlichen, ménnlich-jungfraulichen Leib lagen alle Grundanfénge kiinftiger
Geburten, als in einer Mutter und diese Vaterschaft hitte kénnen aus ihm
sich fortpflanzen.» Oder S. 80: «Adam war ein aus sich selbst gebdhrendes
Wesen und hatte die minnliche und weibliche oder Feuer- und Lichts-
tinktur beisammen, als eine wahre miénnliche Jungfrau. Er hitte magisch
und Engel-artig d.i. durch imaginative Anziehungskraft und keusche Ent-

78



Wie steht nun Schelling zu diesen Mythen? Daf er sie gekannt
hat, kann gar keine Frage sein. Denn schon in einer Jugendschrift
von 1793 fithrt er die Symposionstelle von den doppelgeschlecht-
lichen Kugelmenschen der Urzeit als Parallele zu Gen. 1,27b an?’.
In VIII, 211 redet Schelling von der Polaritit in Gott: «Dies Ja,
das sich dem Licht, dies Krumme, das sich dem Geraden, dies Linke,
das sich dem Rechten entgegenstellt, und wie man sonst diesen
ewigen (Gegensatz in Bildern auszudriicken sucht?8.» Ein Kabbalist
wiirde diese Bilder von Krumm und Gerade, von rechts und links
sofort im Sinn des Androgynen deuten?. Dafl auch Schelling diese
Worte so gemeint hat, ergibt sich aus der Fortsetzung: «Dal}, wie
in allem Lebendigen, so wohl schon im Urlebendigen eine Doppel-
heit sey, die herabgekommen durch viele Stufen sich zu dem be-
stimmt habe, was bei uns als Licht und Finsternis, Minnliches und
Weibliches, Geistiges und Leibliches erscheint» VIII, 212. Echt
theosophisch interessiert sich Schelling fiir Doppelgeschlechtlich-
keit bei niederen Lebewesen, um daraus den Schlufl zu ziehen:
«Von dem ersten Princip alles Daseyns leitet sich die Geschlechts-
doppelheit in der Natur her» X1I, 155. Im Anklang an die psycho-
logischen Androgynievorstellungen der schwibischen Theosophie,
die ich in meiner Dissertation geschildert habe, sagt Schelling, daf3

ziindung im Geist des Worts sein Geschlecht propagiert, ohne viele Ent-
wicklungsstufen wie bei der thierischen Geburt in keuscher Umarmung der
Sophiae, als der oberen Mutter.» Ferner: «Die himmlische Weisheit desti-
nierte den Adam anfangs, dal} er ohne das aus seinem Fleisch genommene
Weib, jungfriaulich gebédhren sollte. Aber Adam in seiner Herrlichkeit war
solcher englischen Verfassung nicht lang fihig, deswegen gab ihm Gott eine
Gehilfin auller sich. Es blieb aber doch die erste Bewegungsquelle zu dem
himmlischen Stand noch in ihm (!), aber ohne Effekt», a.a.O. S. 289.

"7 Werke I, 73.

"8 Parallele bei M. Schroter, Weltalterfragmente S. 50. Vgl. jedoch auch
VIII, 367: «Denkt man an die Geschlechtsdoppelheit aller alten Gottheiten,
nicht eben daB in einerlei Wesen widernatiirlich (!) beide Geschlechter ver-
einigt waren, sondern daf3 jede Personlichkeit oder sozusagen jede Stufe in
der Gotterfolge durch eine minnliche und weibliche Gottheit zugleich be-
zeichnet war, so entdeckt sich auch hier wieder jene kabirische, sich in
Juppiter als Einheit auflosende Siebenzahl.» (Uber die Gottheiten von
Samothrake.)

" Vgl. Sohar 1, 244b.

79



das BewuBtseyn androgyner Natur sei, Jungfriulichkeit dagegen
definiert er als Geschlechtsunentschiedenheit XII, 157. Schelling
kennt auch die Gleschlechtsumwandlung bei mythologischen Gott-
heiten XII, 1428, die Tatsache, daf3 Priester weibliche Kleidung zu
Ehren einer Gottheit tragen XII, 250 u. 363, daf} sich die Kybele-
priester entmannen VII, 35781 alles Motive, die etwa P. J. Winthuis
fiir seine Theorie vom «Zweigeschlechterwesen»8? auswertet. Trotz-
dem ist Schelling in diesen Dingen sehr zuriickhaltend; er deutet
mit all diesen zahlreichen Ausfithrungen nur an, dal er um die
Probleme weill. Aber er hat sich nie expressis verbis zur Androgynie
als Ideal bekannt, sehr im Gegensatz zum jungen Gorres® und zu
Franz von Baader®, und zu all den Nachfahren der schwibischen
Theosophie, wie Rapp, Wirz, Culmann, Bohmerle8®. Insofern be-

80 X1, 7 u. 33; X1, 198; XII, 193, 195, 249, 260, 623ff., XIII, 313.

81 VIII, 337f., XTI, 363 u. 6.

82 Das Zweigeschlechterwesen, 1928. Einf. i. d. Vorstellungswelt prim.
Volker, 1931.

8 Er — der seine Abhéngigkeit von Schelling stets dankbar betont
hat — 1aBt in einer kosmogonischen Vision die Welt aus dem zweigeschlecht-
lichen Gott hervorgehen. (Exposition der Physiologie — nicht der Psycho-
logie, wie bei Hans Meyer, Gesch. d. abend. Weltanschauung IV, 1950,
S. 532 zu lesen — Ges. Schriften II, 2, S. 19, 21, 24, 25, 34; Exposition d'un
system sexuel (!) de I’ontologie Ges. Schr. IT, 2, S. 201—225 vor allem S. 203;
Glauben und Wissen, Ges. Schr. ITI, S. 11.) Auch der Physiker Ritter, dessen
Wiinschelrutenexperimente Schelling sehr interessierten, war Anhénger der
Androgynenlehre. (Fragmente aus dem NachlaB eines jungen Physikers,
Heidelberg 1810, 188f.) Schellings Freund Schubert deutet den Androgynen-
mythus an in seiner «Geschichte der Natur», Erlangen 1836, II, 2, S. 270.

82 Texte bei Ernst Benz, der vollkommmene Mensch ete., S. 181—189.
Vgl. auch Fritz Giese, Der romantische Charakter I, das Androgynen-
problem, 1919, S. 359—387. ‘

8 Einzelnachweise in meiner theol. Dissertation. Moderne Anhénger des
Androgynenmythus sind Ludwig Klages (Vom kosmogonischen Eros 1922,
36, 39, 77, 18 u. 6.) Edgar Dacqué (Schellingianer) Urwelt, Sage u. Mensch-
heit, 1924, 267ff. u. 365). Der schwibische Missionarssohn Hermann Hesse
(Narzi3 und Goldmund, 1932, S. 228ff.), Grigor Robakidse (Die gemordete
Seele, 1933, 113) und die russischen « Bohmisten» und Sophiologen Bulgakov,
Florenskiy und Berdiajew (Bestimmung des Menschen, 1935, S. 89, 96 u. 6. Phi-
losophie des freien Geistes, S. 238). Seine Theorie lehnt ab Karl Barth KD
II1, 4, S. 177ff. Viel friuher schon Luther in WA 18, 147, welcher diese Exe-
gese von Gen. 1, 27 auf Philo zurickfiihrt.

80



steht das Urteil von F. Giese zu Recht, da3 Schelling Baaders
Androgynenlehre fern gelegen habe®, obwohl es von der weitver-
breiteten irrigen Voraussetzung ausgeht, als ob Schelling von Baa-
ders Gedanken abhiénge, wihrend in dieser Hinsicht Heinrich Born-
kamm richtiger urteilt, wenn er sagt, dall Schelling Béhme und
seine Welt von der heimischen schwibischen Theosophie her kennt 87
und der Vermittlung F. X. von Baaders hierzu nicht bedurfte.
DaB Schelling aber die Urmensch-Vorstellungen der theosophi-
schen Mystik teilt, ergibt sich schon aus seiner Freiheitsschrift 8,
wo es heiBt: «Der hochste Gipfel der Offenbarung ist der Mensch,
aber der urbildliche und géttliche Mensch, derjenige, der im Anfang
bei Gott war, und in dem alle anderen Dinge und der Mensch selbst
geschaffen sind®.» Auf diesen Menschen vor dem Fall bezieht
Schelling sogar das Psalmwort: «Er kann schaffen, was er will, das
urspriinglich doch von Gott selbst gesagt ist®0. Zudem versichert

88 A.a.0., S. 361. Giese meint, so wie Baader kein Verstidndnis gehabt
habe fiir Schellings Polaritétslehre, so Schelling nicht fiir Baaders Speku-
lationen vom Androgynen. Giese geht aus von der landléaufigen Vorstellung
der Abhingigkeit Schellings von Baader, die unhaltbar ist. Schelling war
sowohl mit der Polaritéits- wie mit der Androgynenlehre durch Oetinger
bekannt. In Oetingers Wort: «Es stehen allezeit zwey Kriften gegen ein-
ander und vereinigen sich in der dritten» — Lehrtafel der Antonia S. 37 —
steckt schon die Lehre von der Thesis, Antithesis und Synthesis! Ahnlich
urteilt auch Karl Jaspers: «Sch. ist bemerkenswert frei von der romantischen
Atmosphire des FErotischen, Perversen, Androgynen und dergleichenny,
Schelling, 1955, S. 220. Ch. Hermann Weile hat wohl in Schellings Sinn
gesprochen, wenn er im Blick auf Baaders Androgynenlehre sagt: «Wir
werden Sorge tragen, uns nicht in derartige symbolische Phantasmagorien
zu verirren», Philos. Dogm. II, 19. Trotzdem bleibt Schelling dem Mythos
oft recht nahe. Vielleicht ist es bei ihm wie bei Novalis, der nach dem Urteil
Gieses den Androgynenmythus «vorgedacht und anempfunden» (a.a.O.
S. 348) aber nie expressis verbis ausgesprochen hat.

87 RGG? 1, 1169.

88 Vgl. auch die Ausfithrungen von Emil L. Falkenheim tiber den ur-
springlichen Menschen, den Menschen-in-Gott bei Schelling in Zschr. f.
philos. Forschung 1954, S. 332. Die Mittlerrolle des Menschen nach Schel-
ling hat gut herausgearbeitet Herman Zeltner in seinem Ragazer Vortrag
uber Schellings Anthropologie Studia Philos. S. 214 ff.

8 VII, 377.

%0 XTTII, 357.

81



uns Gerbrand Dekker, da3 von Schelling in der von ihm aufgefun-
denen Kollegnachschrift aus Miinchen noch «ein viel leuchtenderes
Bild des urspriinglichen Menschen entworfen wary, als in der ge-
druckten «Philosophie der Mythologie»®..

Hier zeigt sich eine echt idealistische Hochschitzung des Men-
schen?®?, wie auch an anderen Stellen. So etwa in den Stuttgarter
Pr.-Vorlesungen: «Im Menschen sind die beiden dullersten Extreme
zusammengeknipft. Darum ist er vor Gott hoher geachtet als die
Engel. Der Mensch ist aus dem Niedrigsten und Ho6chsten. Die
Menschheit, die schon durch den menschgewordenen Gott vergsttert
war, ist jetzt allgemein vergottert und durch den Menschen und
mit ihm die Natur®.» In der Ph. d. Myth. heil}t es dann gar: « Adam
hat nicht nur die Siinde, sondern auch den gottlichen Funken, den
Geist der Selbstbestimmung und Freiheit, auf alle Geschlechter, je
nach ihrer Empfianglichkeit, fortgeerbt.» So sehr also Schelling
Kants Lehre vom radikalen Bosen® und die christliche Lehre von
der Erbsiinde bejaht®, so sehr auch die vom Erbadel.

Die Kabbalah hat triadische Formeln, die im Sinne der christ-
lichen Trinitit gedeutet werden kénnen®’. So heil3t es Sohar I1, 43b:
«Hore Israel, JHWH, unser Gott JHWH eins.» Es ist alles Einheit
und wird darum Eins genannt. Aber es sind doch drei Namen, wie
konnen sie eins sein? Erst in der Erscheinung des heiligen Geistes
kann dies gewul3t werden, im Schauen des verborgenen Auges, daf3

1 Die Riickwendung zum Mythos 1930, S, 110.

92 Sie liegt schon vor bei dem Béhme-Anhénger Angelus Silesius, dessen
Schriften Schelling kannte und schétzte, vgl. Ernst Benz in Stud. Philo-
sophica S. 185, dieser sagt in Cherub. Wandersmann IV, 229: «Mir dient
die ganze Welt, ich aber dien allein, der ewgen Majestat, wie edel mufl ich
sein. »

93 VII, 484.

M XT, 510.

9 Vgl. XIV, 270: «Nur eine seichte Philosophie kann am radikal Bosen,
kann an der Erbsiinde zweifeln, eine solche, der selbst die Erfahrungen der
gewohnlichen Menschenkenntnis mangeln.» Es ist daher ganz gewill nicht
im Sinne Schellings, wenn Paul Tillich in seinem Stuttgarter Schelling-
vortrag gesagt hat, die tragische Welterfahrung habe in der christlichen
Erbsiindenlehre einen «verhidngnisvoll unzuldnglichen Ausdruck gefunden»
(Zeitschr. f. philos. Forschung 1955, S. 204).

97 Erich Bischoff, Elemente der Kabbalah, 1913, S. 53—59.

82



drei eins sind. Dies ist ja auch das Geheimnis der hérbaren Stimme,
welche Einheit ist und drei Elemente: Feuer, Luft, Wasser in sich
tragt, eins geworden im Geheimnis der Stimme. So auch hier JHWH,
unser Gott JHWH, drei Weisen in einer Einheit%.» Ahnlich heiBt
es III, 288a: «Es ist der Alte der Alten, der Uralte, die obere Krone,
mit der alle Diademe und Kronen sich kronen. Von dem alle Leuch-
ten sich erleuchten und erbrennen. Er, die obere, verborgene, nie
erkannte Leuchte. Dieser Alte findet sich in drei Hauptern, die in
eines zusammengefallt sind. Er ist das oberste Haupt. Und weil
der heilige Alte in die Dreiheit geprigt ist, so sind auch alle iibrigen
Leuchten, die von ihm ihr Licht empfangen, in dreien zusammen-
gefal3t®.» Die christlichen Kabbalisten, Johannes Reuchlin, Pico
della Mirandola, Marsiglio Ficino, Knorr von Rosenroth haben diese
Formeln begierig aufgegriffen, weil sie darin ein Mittel glaubten
gefunden zu haben, um Nichtchristen die christliche Trinitét anzu-
demonstrieren. Diese trinitarischen Spekulationen haben auch die
Trinitétslehre Béhmes, Oetingers und Schellings beeinflullt. Bohme
bemiiht sich krampfhaft, seine Lehre vom dreieinigen Gott in den
Formeln der Kirchenlehre zu entwickeln!%. Denn hier setzte ganz
besonders die himische Kritik von Gregorius Richter1% ein. Es will
aber nicht gelingen, denn die Analogien aus der Astronomie lassen
sich nicht zwingen in die Lehre von den Personen und Hypostasen.
Das gilt ebenso von Oetinger, der seine Trinitétslehre mit der kab-
balistischen Sephirothlehre ausdriicken will: «Die drei ersten Sephi-
roth, die allerhochste Krone, die Weisheit und der Verstand, sind
unzertrennlich miteinander vereint und bedeuten die Dreiheit der
Personen in dem gottlichen Wesen: die hochste Krone ist die
oberste hochste Sephirah, nimlich die erste Person in der Gottheit;

9% Krnst Miiller a. a. 0., S. 309.

9 Ernst Muller, S. 59.

100 Vgl. Aurora Cap. 3, Schiebler II, 35. Er vergleicht den Vater dem
All, den Sohn mit der Sonne, den hl. Geist mit dem Feuer, S. 36.

101 Vel. Oetingers Darstellung: «Als ihn der Primarius Richter, gottloser-
weise nachgeredt, der Sohn Gottes sei aus Quecksilber, hat er also geant-
wortet: Herr Primarius, als ich in der Aurora von Salniter und Mercurio
geschrieben, damit meinte ich nicht den blof3en, lauteren (!) Gott, ich meinte
sein ausgestossenes wesentliches Wort», Werke II, 1, ed. Ehmann, S. 246.

83



die Weisheit ist die zweite Person, der Sohn Gottes, logos, das Wort,
der Verstand ist die dritte Person, der heil. Geist, weilen er die
Tiefen der Gottheit als die sog. dritte Person forschet!%%.» Gegen
den Terminus «Person» hatte Oetinger immer eine Abneigung, er
begriindete diese missionstaktisch: «Man mufl die Juden nur mit
dem Wort Person verschonen und dafiir Ausginge oder Abglinze

oder Sephiroth setzen%3.»

Schelling hat schon in den Vorlesungen iiber die Methode des
akademischen Studiums im Anschlul an Lessing verlangt, die Trini-
tatslehre spekulativ zu entwickeln!%:. Denn: «Die Ideen der Drei-
einigkeit nicht spekulativ aufgefalit, sind iiberhaupt ohne Sinn 195,y
Zwei Seiten weiter bezeichnet er die Theosophie als das wahre
Organ der Theologie'®®. In den Weltalterentwiirfen will er zwar
Theosophie und Philosophie keusch scheiden®?, aber wir haben
gesehen, dafl ihm das nicht so leicht moglich ist. In den Spétwerken

102 Tehrtafel der Antonia, S. 36. ‘

103 Thid. S. 394. Bekanntlich teilt diese Abneigung gegen den Person-
begriff in der Trinitétslehre auch Karl Barth, KD II, 1, S. 334, jedoch aus
anderen Motiven, weil der moderne Personbegriff und der antike, der der
Trinitédtslehre zugrundeliegt, differieren. Oetinger bezieht sich zustimmend
auf Johann August Urlspergers Trinitétslehre in Werke II, 1, ed. Ehmann,
S. 72. Er tritt dort wesentlich fiir eine Offenbarungs-Trinitit unter Verzicht
auf die Wesens-Trinitét ein.

104V, 294, Die kirchliche Trinitétslehre ist Schelling zu statisch: « Auch
hier ist der lebendigen Einsicht nicht wenig durch die Art geschadet worden,
alles dogmatisch hart und schroff satzweise hinzuzustellen, inde3 die Offen-
barung alles im Werden und in der Bewegung darstellt und z. B. nirgends
die Idee der Dreieinigkeit als Dogma ausspricht, sondern den Vater in der
Zeugung des Sohnes, den Sohn im Gezeugtwerden und im Ausspruch des
Vaters, den Geist im Ausgehen von beyden oder doch vom Vater vorstellt»,
Weltalter, ed. Schroter, S. 71. Uber die literarische Bezeugung dieser von
Schelling nie verdffentlichten Stelle vgl. Schroter in Studia Philos. 205. Es
ist unbedingt Schroter beizustimmen, wenn er sagt: «Dieses Ursymbol der
Trinitét liegt der Entwicklung der gesamten Schellingschen Metaphysik
zugrunde», ibid. nur muB} hinzugefiigt werden, dafl es die theosophische Art
der Trinitéitslehre ist, die Schelling bewegt. «Spekulativ» heilt also in diesem
Zusammenhang bei Schelling immer soviel wie «theosophisch».

105 'y, 297.

108 VY, 299.

107 VIII, 204, vgl. Weltalter ed. Schroter, S. 207 u. 216.

84



finden sich viele Verwahrungen gegen den «Theosophismus»18, aber
es sind kiinstliche Distinktionen ohne Kraft. In den Weltalterent-
wiirfen betont Schelling zweimal, dafl eigentlich von einer Dreiheit
in Gott nicht gesprochen werden konne, sondern mehr von einer
Zweiheit1%. So hat er ja auch in der Freiheitslehre von zwei Prin-
zipien in Gott gesprochen, nimlich Egoitit und Liebe, ebenso in
den Stuttgarter Pr.-Vorl. Spiter kommt als drittes Prinzip der
Geist 1% hinzu, und so wird es nicht schwer, die Trinitit zu ent-
wickeln, aus dem An-Sich, dem Fiir-Sich und dem An- und Fiir-
Sich Gottes!1!. Liebevoll geht er den vestigia trinitatis in den nicht-
christlichen Religionen nach; die indische und altgriechische Reli-
gion? liefert ihm dazu wertvolle Parallelen: «Diese Dreiheit in
ihrer Einheit war der hochste Gegenstand des seligen Anschauens
und Begreifens in den heiligsten Mysterien Griechenlands!3.» In
diesem Punkte bleiben sich Schelling und Hegel einig!4. Auch Hegel
hat immer eine spekulative Entwicklung der Trinitidtslehre ver-
langt und in einer beriihmten Kritik an Tholuck alle nichtspekula-
tiven theologischen Trinitiatslehren verworfen!!5, Darum halten bei-
den auch die theologischen Kritiker gerade diese spekulative Trini-
tétslehre vor'6, Im Falle Schellings ist die Verwandtschaft mit den

108 X, 183—188, XTIII, 121 u. 125.

100 VIII, 274 u. 299.

110 Vgl. Kurt Leese, Philosophie und Theologie im Spitidealismus, S. 211.

u XTIT, 257, 312—316; 338. .

1z XTI, 79; XTIII, 223, 238, 310, 312, 337, X1V, 66.

13 XTII, 490.

114 Trotzdem hat Schelling XIII, 122 gerade die Hegelsche Trinitatslehre
als «theosophisch» verworfen. Zudem sei sie minderwertiger als die Bohmes,
gleiche Bohme einem Trunkenen, der aber wirklich trunken sei, so tdusche
Hegel eine solche «Trunkenheit» nur vor. Ein Beispiel fiir Schellings Bos-
haftigkeit gegen den toten Studienfreund, die man nicht aus der Heftigkeit
der zeitgendssischen Polemik allein erkliren kann, wie das Emil Staiger ver-
sucht hat. Studia Philos, S. 144.

115 Tn der Vorrede zur 2. Ausgabe der Enzyklopadie Werke ed. Glockner,
Bd. 8, 8. 19 Anm.

18 'Wilhelm Lutgert, die Religion des deutschen Idealismus und ihr
Ende, IT, 115, Gustav Kriiger in RGG? I 2020, Kalweit ibid. Sp. 2023. Dabei
konnte Schelling die altchristliche Trinitéitslehre geradezu hymnisch prei-
sen: « Uber alle Vergleichung erhaben und einzig ist aber die christliche Idee,
besonders aber in der Art, wie sie die Mehrheit der Personen mit der Einheit

85



Triadischen Spekulationen der Kabbala nicht so deutlich wie- bei
Oetinger, aber irgendwie stehen sie doch dahinter. Bekanntlich gibt
es bei Oetinger noch eine zweite Darstellungsart der Trinitét, wo
er auf das Sephirothschema verzichtet!l’; aber der Unterschied ist
nur ein formaler. Auberlen ist darum recht zu geben, wenn er fest-
stellt, dafl auch diese Bemiihungen Oetingers, die Trinitit aus der
Idee des gottlichen Lebens abzuleiten, genau so wenig im Sinne der
Kirchenlehre befriedigend sind1!8. Das gleiche mul3 auch von den
trinitarischen Bemiihungen der Oetingerschiiler Joh. M. Hahn, Ph.
M. Hahn («Von den drei Ichheiten (!) der ewigen Gottheit») sowie
von Joh. Aug. Urlsperger (1728—1806) gesagt werden!!®. Thre
spekulativen Versuche sind alle wenig gliicklich, das muf3 auch von
dem Schellingschen gesagt werden. Die Kabbala hat eine tricho-
tomische Psychologie. Sie unterscheidet «Seelenodem» (Neschamah),
Triebseele (Nefesch) und Geistseele (Ruach)!20. Diese Trichotomie
hingt zusammen mit den «Drei Principien in Gott», wie Jacob
B6hme sich ausdriickt. Diese drei Prinzipien wirken sich aus im

des Wesens verbindet, indem dadurch offenbar wird, wie jene fortschreitende
Bewegung (!) aus demselben durch dasselbe und in dasselbe geht, also
nirgends eine Verwandlung des Wesens stattfindet. Vortrefflich sagt schon
ein geistvoller Lehrer der ersten Jahrhunderte: Mehrere Naturen annehmen
ist. hellenisch, nur eine Person glauben jiidisch, aber die Hine Natur zur
heiligen Dreiheit entfalten, und die Dreiheit der Personen wieder in die Ein-
heit des Wesens sammeln, ist die rechteste, wahrhafteste Lehre», Weltalter
ed. Schréter, S. 69. Solche Au3erungen, die auch in den Berliner Vorlesungen
haufig waren, forderten den Widerspruch von Friedrich Engels heraus: « Man
ist erstaunt, iiber die Kiihnheit Schellings, zu behaupten, der alte Wider-
spruch der Trinitét sei gelosty, MEGA I, 2, S. 212. Von den Schellingschiilern
hat Hamberger versucht, die immanente, also Wesenstrinitdt festzuhalten,
vgl. Jahrbiicher fiir deutsche Theologie 1867, S. 436. Weille jedoch legt
groBen Wert darauf, dafl Urlsperger zuerst ontologische und ékonomische
Trinitét unterschieden habe (Philos. Dogmatik I 1855, S.413). Auch er ist
der Meinung, daf3 Oetinger in seiner Trinitédtslehre den Personbegriff ver-
wirft, wie das auch Béhme tue, (Philos. Dogm. I, S. 434). Auch Weiles Eror-
terungen kommen auf eine Verwerfung der Wesenstrinitdt zugunsten der
Offenbarungstrinitéat hinaus.

117 Auberlen, die Theosophie Oetingers 1847, S. 167 ff.

118 Auberlen a. a. 0., S. 658 ff.

1% Vgl. meine Dissertation S. 19.

120 Sohar I, 224b ed. Ernst Miuller, S. 205.

86



«Dreifachen Leben des Menschen»!?!. Bekanntlich heifit so eine
Schrift Béhmes mit dem Untertitel « Psychologia vera». Die Kabba-
listen konnen sagen: «Die Seele des Menschen ist zusammengefaf3t
in drei Stufen, weshalb ihr drei Namen eignen, gemif oberem
Geheimnis: Nefesch, Ruach, Neschama. Nefesch ist die untere
Stufe. Ruach der Bestand, der iiber der Seele waltet, in allem be-
stehend in rechter Weise. Neschama, der hohere Bestand waltet
iiber allem — heilige obere Stufe, diese drei Stufen sind im Menschen
zusammengefaBt122. So ist dann auch der Mensch Biirger nicht
zweier, sondern dreier Welten 123,

Es kann doch kein Zufall sein, dal Schelling in den Stuttgarter
Pr.-Vorl. ebenfalls eine trichotomische Psychologie!?* vortrigt. Er
unterscheidet dort Gemiit, Geist und Seele. Vom «Gemiith» sagt
er, es stehe in Rapport mit der oberen Welt. Das Unpersonliche in
der Seele stehe im Rapport mit Gott und mache den Idealismus
erst moglich. Jeder dieser «Seelenteile» wird dann noch einmal
trichotomisch aufgegliedert1?5. In den Weltalterentwiirfen heilit es

121 Alles Ding in der Welt ist nach dem Gleichnis der Dreiheit worden,
Aurora cap. 3 ed. Schiebler IT, S. 39.

Die Bohmesche Trichotomie hat gut herausgearbeitet Hans Alfred
Grunsky, Bohme 1940, S. 41f., so abwegig seine Tendenz ist, Jacob Béhme
als Schopfer einer germanischen (!) Philosophie des Willens zu erweisen.
Oetingers Trichotomie tritt uns in der Theologia ex idea vitae deducta
§§ 15—17 und im Swedenborg eindrucksvoll entgegen: «Alles, was Gott in
drei Prinzipien hat, ist die Seele in ihrer Essenz. Das begehrende Anziehen
des Schopfers hat nach den drei Prinzipien ein Bild geschopft, worin aus
allem, was schon vorher war, durchs Wort des Herrn ein Einiges worden
nach dem Bild Gottes», Werke ed. Ehmann IT, 1, S. 176.

Auch Chr. Herm. Weille gibt sich groB3e Miihe, im Anschluf3 an 1. Thess.
5, 23 eine trichotomische Psychologie zu begriinden. Der kirchlichen Tra-
dition ist jedoch die trichotomische Psychologie suspekt, weil die Gnostiker
auf eine solche groBen Wert legten und wegen Apollinaris von Laodicaea,
vgl. Karl Barth KD 111, 2, 426 f.

122 Sohar I, 206a, Miller S. 109; vgl. auch I, 83a, Miiller 112f.; II, 141b,
Miiller S. 155f., IT1, 47a, Muller S. 116.

123 11, 159b, Miiller S. 148.

121 Die inneren Zusammenhénge zwischen Schellings Trinitdtslehre und
seiner trichotomischen Psychologie hat beleuchtet Ernst Wilhelm Wende-
bour in Zeitschr. f. Theologie und Kirche 1955, S. 88.

125 Werke VII, 465—469.

87



dann: «Das Innere jedes organischen Wesens ruht und besteht in
drei Hauptkraften. Die erste (um im bloBen Beispiel kurz zu seyn)
wodurch es in sich selbst ist, sich bestédndig hervorbringt; die zweite,
durch die es nach auBlen strebt, die dritte, welche gewissermaBen
die Natur beider vereinigt. Jede derselben ist zum inneren Seyn
des Ganzen nothwendig; welche auch hinweggenommen wiirde, das
Ganze wire aufgehoben!?6.y Schelling kniipft hier die Verbindung
mit der iiberlieferten Lehre von der wachstiimlichen, bewegenden
und empfindlichen Seele, die auf Aristoteles zuriickgeht 1?7,

Wie in der gnostischen Uberlieferung 28 ist auch in der Kabbala
der Mensch ein Mikrokosmos, ein Abbild der gro3en Welt, und des-
halb trigt er alle Bestandteile der Welt in sich. So koénnen die
Kabbalisten sagen: «Als Er (sc. Gott) die Welt schuf, betrachtete
Er den Menschen, daB8 er Herrscher wiirde iiber Alles, dieweil er
das Gleichnis Alles Oberen und Unteren in sich trug. Und Er ent-
sandte ihn in herrlicher Gestalt (!), da sahen ihn die Geschépfe und
traten zu ihm und beugten sich vor ihm, von Furcht und Zittern
befallen29». Nach dem Siindenfall wird das anders: Jetzt muBl der
Mensch sich vor den wilden Tieren fiirchten. Auch dieses Motiv ist
dem Midrasch entnommen, im Testament der XII Patriarchen,
Naphtali cap. 813¢ ist diese Ansicht vorausgesetzt, in der sog. Apo-
kalypse des Moses cap. 10131 und 24132 wird sie offen ausgesprochen.

126 VIII, 310.

127 Auch die Kabbalisten haben diese Synthese schon vollzogen.

128 Sicher gibt es den Mikrokosmosgedanken auch bei den griechischen
Kirchenvéatern. Die sich an Béhme anschlieBenden Denker haben ihn aber,
wie er, aus der Kabbala iibernommen. Bei I. A. Dorner tritt er dann wieder
auf im Anschlufl an Schelling, vgl. Karl Barth KD III, 2, S. 15.

129 Sohar II, 54b, Miller S. 106; vgl. II, 23b, Miiller S. 170; III, 11
Miiller 8. 222.

130 K. Kautzsch, Apokryphen und Pseudepigraphen des AT 1900, II, 488.

131 Kautzsch a. a. O., S. 518.

132 Kautzsch a.a.O., S. 523. Eigenartigerweise betont auch Schiller in
seiner Jenenser Vorlesung iiber den Siindenfall sehr stark die Feindschaft
der Tiere gegen den Menschen. Sie zwang ihn, Waffen zu erfinden, seine
Pflanzungen einzuzédunen und sich feste H&user zu bauen, um nicht von
den Tieren im Schlaf tiberfallen zu werden. Werke ed. Cotta X, 1867, S. 314f.
Die These von Arnold Gehlen iiber den den Tieren unterlegenen Menschen,
und den Zwang, Verstandeswesen zu werden, ist hier schon vorweggenommen.

88



Die Tiere begriinden ihren Hafl gegen den Menschen mit seiner
Ubertretung des gottlichen Gebotes. Solche Gedankengiinge bilden
den Hintergrund zu den eigenartigen Ausfithrungen Schellings in
den Stuttgarter Pr.-Vorl.: «Da der Mensch fillt, d. h. Siinder wird,
ist dieser Verklarungspunkt der Natur verfinstert. Die Natur ist
nun gendtigt, eine von der geistigen Welt unabhidngige Welt zu
sein. Die Natur hat diese sanfte Einheit durch die Schuld des Men-
schen verloren. Diese Kluft kann nicht bleiben, denn sie wiirde die
Existenz Gottes aufheben!®.» Auch die sehr hidufige Anfiihrung
von Romer 8,19f., dem Wort von dem #ngstlichen Harren der
Kreatur, muf} in solchen Anschauungen ihren Grund haben. Auf
dies Wort spielt Schelling an in VII, 399, wenn er vom «Schleier
der Schwermut» spricht, «der iiber die ganze Natur ausgebreitet
ist, und von der tiefen unzerstorlichen Melancholie alles Lebens»134,
Das Wort kehrt immer wieder, sowohl in den Stuttgarter Priv.-Vor-
lesungen1%5, wie in den Weltalterentwiirfen!%¢, wie in der Phil. d.
Offenbarung!¥’, es ist ein neutestamentliches Lieblingswort Schel-
lings und seiner Schiiler, Hamberger, Schubert 138, Ch. H. WeiBe 139,

133 VII, 459, 460, 463. Vgl. hierzu Zeltners Ausfuhrungen Stud. Phil.,
S. 215f. Vgl. dazu auch Scholem: «Der Mensch ist Regulator des grofien
theosophischen Organismus der Welt, er vermag durch seine Handlungen
die Einheit alles himmlischen und irdischen Geschehens zu beférdern bzw.
zu storen.» Enz. Jud. IX, 700.

13¢ Die Verhandlungen des Ragazer Philosophen-Kongresses iiber Schel-
lings Schwermut (Stud. Philos. S. 126—145) wiiren sicher ganz anders ver-
laufen, wenn die biblische Grundlage dieser «Schwermut» bekannt gewesen
wiire. Die psychologische bzw. psychiatrische Interpretation dieser «Schwer-
mut» mul man m. E. mit Karl Jaspers unbedingt ablehnen, sie ist meta-
physisch bedingt durch den schellingschen Pessimismus des Stindenfalls wie
in der ganzen theosophischen Tradition, in der er steht.

135 VII, 460 u. 482.

136 VIII, 266, 297, 239, Schroter S. 274, 124, 134, 99.

187 XTII, 363.

138 (Geschichte der Seele I, 1850 S. 284; Allgemeine Naturgeschichte,
Erlangen 1826, S. 328.

139 Philos. Dogmatik II, 475 und 496. Hier geht F. X. von Baader mit
der Schellingschule konform. Werke I, 3, S. 350 u. 381 unter Berufung auf
den franz. Bohmisten St. Martin.

140 Vgl. Werke ed. Ehmann II, 1, 8. 37 (Cautelen) S. 59 (Grundweisheit)
S. 332 (Swedenborg).

39



Es wird von Oetinger genau so haufig und im selben kosmisch-
eschatologischen Sinne gebraucht 4%, Auch bei Jacob Bohme klingt
es an!4, Gewil ist es in der Kabbala nicht verbaliter nachzuweisen,
da es sich ja um ein Pauluswort handelt, aber der Sache nach, dem
ganzen Kreatur- und Lebensgefiihl nach, ist es vorhanden: «Als der
Mensch der Schuld verfiel, zog sich alles wieder aus der Welt, und
die Erde wurde verdunkelt. Darum heilt es, verflucht der Erd-
boden um deinetwillen!42.» «(Wenn nun Adam gesiindigt hat, was
war dann die Siinde der ganzen Welt? Oder meinst Du etwa, dal}
alle Geschopfe von jenem Baum allen? Es ist dem nicht so. Viel-
mehr, als der Mensch aufrecht auf seinen Fiilen stand, da sahen
ihn alle Geschopfe, zitterten vor ihm und folgten ihm nach, wie
Knechte einem Konig. Und er sprach zu ihnen: Kommet her, wir
wollen uns niederwerfen, beten vor JHWH, unsrem Schopfer, und
alle folgten ihm. Als sie aber sahen, dafl der Mensch vor jener Stéitte
sich niederwarf und sich ihr verband, folgten sie ihm gleichfalls,
und so bewirkte er Tod fiir sich und fiir die ganze Welt!43. Wenn
die Menschenkinder der Siinde verfallen, kénnen die wilden Tiere
iiber sie Herrschaft gewinnen, dieweil sie das gottliche Urbild nicht
mehr an ihnen schauen!44.»

Der Sohar hat auch eine eigenartige Ansicht von der Potentiali-
tat von Licht und Finsternis: «Beide sind eins, insoferne es kein
Licht gibt als in der Finsternis und keine Finsternis als nur im
Licht. Und obwohl sie ihrer Art nach unterschieden sind, bilden sie
doch auf diese Weise eine Einheit4.» Oder Rabbi Jehuda stellt die
Frage: Warum wird die Wendung: Und es ward Abend und es ward
Morgen, ein Tag, mit jedem Tag wiederholt? Antwort: Damit man
erkenne, dafl kein Tag ohne Nacht und keine Nacht ohne Tag ist
und dafl} die beiden nicht geschieden sein wollen14¢. «Die beiden im
Schopfungsbericht vorkommenden Worte zilim und demuth, Bild

141 Weg zu Christo, IV, 13 (Schiebler I, 80), Menschwerdung Jesu Christi
11, 4, § 11.

12 Seohar I, 97b, Miller S. 103.

143 Sohar III, 107 b, Miller S. 129.

144 Sohar I, 71a, Miller S. 130.

145 Sohar I, 31b, Miller S. 336.

146 Sohar I, 46a, Miiller S. 92.



und Gleichnis, werden mit Hilfe dieser Lichtmetaphysik ausein-
andergehalten und verbunden: «Darum heifit es, lasset uns Men-
schen machen, in unsrem Abbild — das geht auf das Licht — nach
unserem Gleichnis—auf die Finsternis, welche das Kleid des Lichtes
bildet, wie der Korper das Kleid der Seele47.»

Auf diese Licht-Finsternismetaphysik gehen Worte Oetingers
zuriick wie diese: «In jeder Seele ist eine séparabilité vom Licht
moglich. Diese Aufloslichkeit ist der letzte Grund der Finsternis
der Seele. Diese séparabilité ist die Potentialfinsternis, welche her-
nach durch weitere Abirrung der Seelenkrifte in wirkliche Finster-
nis und Beraubung des Lichts iibergeht148.» Oder: «Die Seele ist
als ein Geschopf nicht das indissoluble Band der Kriifte, wie Gott
in seiner Herrlichkeit, sondern sie mufl mit ihrer angeborenen Fin-
sternis limitiert sein, so dafl ihre Finsternis ins Licht erhoben wer-
den und ihr Licht wieder in Finsternis zuriickgehen kann149.»

Von da aus ist das schéne Wort Schellings erst recht verstédnd-
lich: «Ohne das vorausgehende Dunkel gibt es keine Realitéit der
Creatur, Finsternis ist ihr nothwendiges Erbteil 150 151 5

Auch die Potentialitit von Gut und Bose findet sich bei Schel-
ling: «Wenn die Abgriinde des menschlichen Herzens im Bosen sich
auftun, und jene schrecklichen Gedanken hervorkommen, die auf
ewig in Nacht und Finsternis begraben seyn sollten, dann erst

117 Sohar I, 22a, Muller S. 106.

148 T,ehrtafel der Antonia, S. 364f.

149 Werke II, 1, ed. Enmann S. 155 (Swedenborg).

150 VTI, 360. Demgegenitiber legt Karl Barth grolen Wert darauf, daf} in
Gen. 1 nie von der Schaffung der Finsternis die Rede ist und daf es von der
Finsternis nicht wie vom Licht heil3t: es (bzw. sie) war sehr gut, KD 111, 1
S. 136—142. Auf obiges schones Schellingwort trifft das Verdikt Karl Barths
zu: «E tenebris lux, das wire die ganze, den Rat und die Tat Gottes ver-
kennende Unwahrheit des Mythus», KD III, 1, S. 117. Béhme redet hier
vorgichtig: «Gott ist alles, er ist Finsternis und Licht, Liebe und Zorn, Feuer
und Licht. Aber er nennet (!) sich allein einen Gott nach dem Lichte seiner
Liebe», Weg zu Christo IV, 2, 9 (Schiebler I, 88).

151 Vgl. dazu sehr prignant Oetinger: «Finsternis und Licht wohnen
ineinander, keines begreift das andere und ist doch eines des anderen Arzt
durch eine geistliche, imaginative Wirkung. Freiheit beschattet sich mit der
Begierde Wesen, daher sind zwei Contraria», Werke II, 1 ed. Ehmann
(Swedenborg).

91



wissen wir, was im Menschen der Moéglichkeit nach liegt, und wie
eigentlich seine Natur fiir sich oder sich selber iiberlassen beschaffen
ist 152,y Ferner: «Wie der Gute das Bose in sich niederhilt, so bringt
umgekehrt der Bose das Gute in sich zum Schweigen, und setzt
das, was seinem Wesen nach das Seyende ist, der Tat nach als nicht
Seyendes!%3.» Dazu gehort innerlich das Wort aus den Stuttgarter
Pr.-Vorl.: «Das Bose ist eben nichts anderes als das relativ nicht-
Seyende, das sich zum Seyenden erigiert, also das wahre Seyende
verdringt. Es ist von der einen Seite ein Nichts, von der anderen
ein hochst reelles Wesen 134,y

Hatte Oetinger im Einklang mit der Kabbala erklirt, «die Welt
ist microcosmice im Menschen»!%®, so ist auch Schelling dieser
Ansicht: «Der Mensch ist nach einem alten und fast abgenutzten
Satz die Welt im Kleinen 156,y

Das Wort: « Lasset uns Menschen machen » 157, bildet fiir die Kabba-
listen ein schweres Problem. Mit wem redet Gott? Die Antwort
lautet, mit dem Demiurgen, dem Werkmeister, hat Gott gespro-
chen: «Als es zur Welt der Spaltung kam, das ist die Welt der
unterschiedlichen Dinge, da sprach der Werkmeister zum Bau-
herrn: «Lasset uns einen Menschen machen in unserem Bilde, nach
unserem Gleichnis. Sprach der Bauherr, wohl ist es gut, ihn zu
schaffen, aber in Zukunft wird er siindigen vor Dir durch seine
Torheit 158, »

162 VIII, 268.

153 YIII, 222.

154 'VII, 459. Vgl. dazu Oetinger: «Die philosophische Art, vom Bésen zu
reden (Leibniz!) lauft darauf hinaus, das Bése habe den Mangel, nicht ein
Wesen zum Grund, Endlichkeit sei die letzte Ursache. Aber diese Griinde
geben dem Gewissen kein Geniige. Denn jeder weill bei sich, dal, was Gott
zu Kain gesagt, noch jetzo eintreffe: Bist Du nicht fromm, so setzt sich
das Bose vor die Tiir des Herzens. Das Bése bricht nicht nur aus dem Nichts
herfiir, sondern die Lust gebiert sich aus der Erhebung einer Kraft iiber die
andere, die einander die Waage halten sollten», Lehrtafel der Antonia 366.

155 'Worterbuch S. 398.

¢ VII, 411, 457; VIII, 207.

157 Gen. 1, 26.

168 Sohar I, 22a, Miiller S. 105. Nach anderer Ansicht sprach Gott mit
der Thorah Sohar III, 35b, Muller S. 25. Nach einer weiteren mit dem
Urmenschen. S. A. Horowitz, in Encyecl. Jud. I, 785.

92



Dieses Problem wird auch in der theosophischen Mystik erdrtert.
Jacob Béhme hat ihm nachgesonnen. Seine Auskunft ist: Gott hat
mit der Sophia sich unterhalten!’®, Auch diese Antwort ist gut
kabbalistisch, denn Demiurg und Sophia sind nach Prov. 8, 30
identisch1%. Qetinger teilt uns mit, dal Bohme sich dabei gegen
den Mystiker Schwenkfeld gewandt habe, der aus Gen. 1,26 die
Trinitéit 161 herauslesen wollte 162,

Schelling schneidet die Frage bereits in der «Freiheitslehre» an.
Er wendet sich dort gegen Leibniz und seine These von der Wahl
zwischen moglichen Welten, die vor Gottes Seele gestanden hétten
und weist — #hnlich wie Oetinger1% — eine solche ab: «Es bleibt
die Vorstellung einer Beratschlagung Gottes mit sich selbst oder
einer Wahl zwischen mehreren moglichen Welten eine grundlose
und unhaltbare Vorstellung64.» Auf die Frage, mit wem hat sich
Gott dann beratschlagt, wenn nicht mit sich selbst, gibt Schelling
mit der theosophischen Mystik die Antwort: mit der Sophia. Die
Sophia ist auch ihm das demiurgische Prinzip, wie wir noch sehen
werden. Es ist dazu kein Widerspruch, wenn Schelling in XI, 161
statt Sophia das «Bild Gottes» nennt: «In der Schopfungsge-
schichte redet bloB Elohim und spricht: Lasset uns Menschen
machen, ein Bild, das uns gleich sey ,denn der schlechthin Eine
Gott als solcher ist bildlos‘.»

Wie die klassischen Gnostiker vertreten auch die Kabbalisten
die Lehre von der felix culpa. Wir wihlen zum Beleg eine Stelle

159 Mysterium Magnum Schiebler. Allerdings sagt auch Calvin: «Cum
ad hanc imaginem ventum est, velut singulare, specimen editurus sapientiam
suam et virtutem advocat et secum cogitat, antequam manum admoveat
operi (CR 33, 181, Psychopannychia).

160 Sohar I, 22a, Miiller S. 104.

161 Damit vertritt Schwenkfeld nur den Standpunkt der altchristlichen
Exegese Karl Barth KD III, 1, S. 25.

162 Hohepriestertum Christi, S. 44.

163 «Hs ist eine unniitze curiosité sur la pluralité des mondes zu raison-
nieren. Jesus allein ist der Schliissel zur basileia tu uranu oder pluralité des
mondes», zit. bei Auberlen, S. 483.

164 VII, 397. Doch Karl Barth findet dieselbe durchaus sachgeméB. Er
deutet diese Gottesworte im Selbstgesprich als ein opus ad intra, das dem
opus ad extra vorausgeht, KD III, 1, S. 123 u. 214ff.

93



aus Sohar I 203b, die uns auch einen interessanten Einblick in die
Buchstabensymbolik der Kabbala tun laBt: «Als der Allheilige die
Welt erschuf, erschuf er sie in den Buchstaben der Thorah. Jeder
Buchstabe stieg vor dem Schopfer auf, bis sie im Zeichen des Beth
zur Standigkeit kamen, und sie wandelten sich in allen méglichen
Verbindungen, wodurch die Weltschépfung ermdéglicht wurde. Als
aber hierbei der Buchstabe Teth mit dem Resch sich paaren sollte,
stellte sich Teth zur Seite und mochte sich nicht beruhigen — bis
der Allheilige es zurechtwies und sprach: ,Teth, warum stellst du
dich zur Seite und bist mit deinem Platze unzufrieden?‘ Da ant-
wortete der Buchstabe: ,Hast Du mich nicht zum Haupte des
Wortes tob (= gut) gemacht?¢ Die Thorah selbst setzt ja in den
Urbeginn die Worte: denn es ist gut. Und jetzt soll ich mich jenem
Buchstaben, der das Haupt (= den Anfang) des Bosen (hebr. rah)
bildet, gesellen? Darauf sprach Gott zu ihm: , Kehre an deinen Platz
zuriick, denn du bedarfst des Resch. Denn der Mensch, den ich im
Begriffe bin zu schaffen, wird durch euch beide vollendet als Einheit,
du aber sollst zu seiner Rechten und das Resch zu seiner Linken
sein‘1%6.y Das supralapsarische Problem ist also den Kabbalisten
schon durchaus geldufig. Auch sie stellen schon die Frage: «Wenn
Gott den Fall des Menschen voraussah, warum hat er ihn denn erst
erschaffen 1662

Diesem Problem sinnt auch der junge Schelling schon nach und
sucht es wie Leibniz%?, Schiller %8 und Hegel1%? zu 16sen durch die

165 Miiller S. 139f. Ebenso weigert sich eine Seele in den Leib eines bosen
Menschen einzugehen, gibt aber auf Gottes Zureden schlieBlich diesen
Widerstand auf, Sohar II, 96b, Miller S. 118.

186 Sohar III, 159, Miiller S. 147, vgl. auch Scholems Zitate aus dem
Buche Bahir Kabb. u. Mythus S. 295.

187 Vgl. Theodicée I, 10 (Werke ed. Gerhardt, Bd. VI (1885), S. 105:
«Un general d’armée fait quelque fois une faute heureuse, qui cause le gain
d’une grande bataille, et ne chante-t-on pas la veille des Padques dans les
Eglises du rite Romain: O, certe necessarium Adae peccatum, quod morte
Christi deletum est! O felix culpa, quae talem ac tantum meruit habere
redemptorem!»

168 Werke 1838, Bd. X, 389.

169 Philosophie der Geschichte S. 233, vgl. weitere Belegstellen in meinem
Aufsatz Gen. 3 im Deutschen Idealismus, Theol. Zeitschr. Basel 1955,
S. 426—430.

94



Theorie von der felix culpa!?, die ja auch einige Kirchenviter1™ —
auller den Gnostikern — vertreten haben. In der Freiheitslehre
nimmt es diese Gestalt an: «Wie in der anfinglichen Schépfung,
welche nichts anderes als die Geburt des Lichtes ist, das finstere
Princip als Grund sein mufite, damit das Licht aus ihm (als aus der
bloen Potenz zum Aktus) erhoben werden konnte; so mul} ein
anderer Grund der Geburt des Geistes, und daher ein zweites Prin-
cip der Finsternis sein, das um so viel hoher sein muf}, als der Geist
héher ist, denn das Licht. Dieses Princip ist eben der in der Schop-
fung durch Erregung des finsteren Naturgrundes erweckte Geist
des Bosen, d. h. der Entzweiung von Licht und Finsternis1?2.»

Im Alterswerk nimmt die felix culpa eine hervorragende Stelle
ein. In der Form etwas gemildert, aber inhaltlich gleichbedeutend
mit dem bekannten Schillerwort ist es, wenn Schelling sagt: «Ohne
einen Ausgang aus dem urspriinglichen Paradies gibe es keine
Geschichte, darum ist jener erste Schritt des Menschen das wahre
Urereignis, das Ereignis, das erst eine Folge von anderen d.h.
Geschichte, moglich machte!™.» Denn Geschichte, so heilt es im
Vordersatze: «als eine neue Welt der Bewegung, konnte gar nicht
gesetzt seyn, wenn nicht der Mensch jene Grundlage der Schopfung,
aufs neue bewegt und erschiittert hiatte.» So kommt Schelling sogar
zu einer Apologie des Teufels, die ihm den Spott von Friedrich
Engels eingetragen hat, der ihn den «groBen Teufelsbanner»!?
nennt. Die Vorstellung eines gefallenen Engels lehnt Schelling1?s

170 T, 32ff.

171 Vgl. Augustin: Gott hatte ohne Voraussicht des aus dem Bésen fol-
genden Guten das Bése nicht zugelassen, Enchiridion 96. Das Bose stért nicht
in jeder Hinsicht die Naturordnung: Malum bene ordinatum et suo loco
positum eminentius commendat bona Enchir. 11. Durch die Strafe, die ihm
folgt, durch die Stihne, die es heischt, offenbart es Gottes Gerechtigkeit und
dient so der Menschheit und der Weltschépfung zur Erreichung letzter,
héchster Ziele, De Civ. Dei X1, 18 u. 23.

A VIL.377.

173 XTIT, 385.

174 MEGA I, 2, S. 181.

176 X1V, 262, vgl. auch XIII, 183: «Die Wahrheit ist eine gesteigerte,
die einen Irrtum iiberwunden hat, wie Christus sagt, daf3 iiber einen Siinder,
der Bulle tut, mehr Freude ist im Himmel, als tiber 99 Gerechte.»

95



ab. Den Satan selbst bise zu nennen, sei nur ein «subjektives
Urteil»: «Wire der Satan, wie man gewohnlich sich vorstellt, die an
sich bose Natur, wie konnte er im Himmel unter den anderen
Schnen Gottes erscheinen, ja wie konnte Gott selbst ihm gestatten,
den Gott eifrig und treu ergebenen Mann auf eine so grofle Probe
zu stellen wie mit Hiob geschah? ... Wenn er zu Hiobs Zeiten
nicht vom Himmel, von der Gegenwart Gottes ausgestoBen ist, wie
sollte ich genotigt seyn, ihn frither, bei der Versuchung des ersten
Menschen schon, als ein verworfenes Wesen zu denken, nicht als
ein ebenfalls in die géttliche Okonomie (!) gehoriges und den letzten
Absichten Gottes dienendes Princip178?» Der Satan ist «das primum
movens aller Geschichte»!?”. Er weist hin auf jene gnostische Rich-
tung der Naassener oder Ophiten, die in der Schlange ein agathon
daimon verehrten!?, und auf die arabischen Teufelsanbeter, von
denen Niebuhr berichtet, und die sich Jesidier, oder Dawasin, d. h.
Wissende!?® nennen. Ein griindlicher, nachhaltiger, fiirs Leben aus-
stattender Unterricht miisse in die Mysterien des Bosen (Offenb.
2, 24) einweihen, damit die Schiiler nicht unerfahren in die Welt
hereintreten in der Meinung, dal} sie blo mit Fleisch und Blut zu
kimpfen haben, damit sie lernen, wie Christus befiehlt, klug seyn
wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben8,» Da der
Satan im AT und auch in einigen Stellen des NT «nicht als ein von

178 X1V, 261.

i X1V, 271.

178 XTI, 151. Als Beispiel fiir Schellings gnostisierende Mytheninter-
pretation diene XITII, 384: «Die Schlange, die in sich selbst gekriimmt, ein
Bild der Ruhe, ja der Ewigkeit ist, wirkt verderbend, sobald sie sich ent-
rollt, sich aufrichtet. Allgemein wurde daher die Schlange als Symbol jener
zweideutigen Natur, jener natura anceps betrachtet, durch welche, wenn
sie sich von innen nach auflen wendet, der Umsturz kommt. In den griechi-
schen Mysterien war es Zeus (der Gott der kunftigen Zeit), die ohne den
Fall der Persephone gar nicht hitte seyn kénnen, der sich der Persephone
in Gestalt einer Schlange néhert. Sie, selbst Persephone, wird vorgestellt als
in einer unnahbaren Burg (einem unzugénglichen Verwahrsam) gehalten.
Zeus nihert sich ihr, um sie zu verleiten, sie aus ihrer Abgeschiedenheit und
Jungfraulichkeit herauszulocken, sie zum gebiirenden Prinzip eines neuen
Prozesses zu machen.»

179 X1V, 264.

1ne XTIV, 272,

9



Gott schlechthin ausgestoBenes, sondern als selbst allerdings von
Gott gelittenes, zu seiner Haushaltung gehdoriges, insofern von ihm
anerkanntes Princip» 18! erscheint, definiert ihn Schelling: «als allem
Starren entgegengesetzten Geist, der insofern freilich als Feind der
Creatur erscheint, die sich selbst iiberlassen zur volligen Unbeweg-
lichkeit erstarren wiirde, aber ein die Schopfung voraussetzender
Geist; er ist doch aus dem Geschopf hervorgegangen, insofern kein
unerschaffener Geist, ob er gleich als Gegensatz gegen die Schopfung
nicht Geschopf seyn kann182.»

Wenn die Reden Christi vom Satan ganz eindeutig seien, so
daB in ihnen von solcher Ironie (!)183, solcher doppelten Vorstel-
lung 8% keine Rede sei, so hinge das eben mit Christi speziellem
Auftrag, die Werke Satans zu zerstoren, zusammen. «Wenn uns eine
freiere Ansicht dieses Princips vergénnt ist, so haben wir dies jenem
Kampf Christi selbst zu danken, der die reale Gewalt desselben so
weit gebrochen, dafl es nun nicht mehr (wie im Kampf) einseitig,
sondern von allen Seiten mit vollkommener Geistesfreiheit betrachtet
werden kanny» XTIV 278.

Den Kabbalisten war aufgefallen, dal schon in den Schépfungs-
berichten ein Wechsel der Gottesnamen erfolgt. Sie fanden deren
noch mehrere und stellten dariiber allerlei Lehren auf, denn in der
ganzen Antike ist ja Name nicht Schall und Rauch, sondern der

181 XTV, 274, vgl. Sohar II, 163a: «Es ist zu bedenken, daB es keinen
groBeren Gottesdienst geben kann, als den bésen Trieb zu biandigen und ihn
dem Rechttun dienstbar zu machen. In diesem geheimen Sinn (!) wird die
Sache von den Sittenlehrern angefiihrt, da es sonst unbegreiflich wire, wie
der bése Knecht (= Trieb) es wagen diirfe, Gott in seinem eigenen Reiche
Hohn zu bieten, und seinem nur das Gute der Welt bezweckenden Willen
entgegenzuwirken, wenn nicht eben das Bise selbst ebenfalls aus Gottes
Ratist. Esist dies wie bei einem Ko6nige, der die Sittlichkeit seines Sohnes durch
die Buhlkiinste einer Dirne auf die Probe stellen laBt. Ebenso hat Gott den
Verfiihrer zugelassen, damit sich die sittliche Kraft der Frommen bewihre.
Denn der Verfithrer hat von seiner eigenen Téatigkeit gar keinen eigenen
Vorteil; er erfullt nur den Auftrag seines Herrn.» U’bersetzung von Bischoff
a. a. 0., S. 116f.

182 XTV, 275. :

183 Von der Ironie Gottes redet Schelling im Anschlufl an Hamann auch
X1V, 24.

184 X1V, 277/78.

97



Name bedeutet Macht und der Gottesname erst recht. Der Deus
absconditus, En Soph, ist namenlos (Jacob Bohme sagt « Ungrund»),
wenn Gott seine Namen mitteilt, ist das ein Herabstieg, eine Offen-
barung. «Nachdem Gott das Bild des Wagens (Ezech. 1) erschaffen
hatte, darin der obere Mensch herabsteigt, wird er in dieser Bild-
form JHWH geheilen, da man Thn kennen lerne in seinen Eigen-
schaften und dann nach jeder Einzelnen ihn benenne: El, Elohim,
Schaddai, Zebaoth, Ehejeh85.» Die Lehre von den Gottesnamen
fiihrte zu einer regelrechten Systematisierung; man teilte sie den
10 Sephiroth zu: 1. Ehejeh (Exod.3, 14), 2.Jah (Jes. 26, 4), 3.JHWH,
4. El, 5. Eloah, 6. Elohim, 7. JHWH Zebaoth, 8. Elohe Zebaoth,
9. El chaj, 10. Adonaj 188,

Es fillt dem, der mit diesen kabbalistischen Spekulationen ver-
traut ist, auf, wie wichtig Schelling die verschiedenen Gottesnamen
im Pentateuch sind: «Es ist immer aufgefallen, dall das hebriische
Volk fiir seinen Gott zwei Benennungen hat, einen allgemeinen,
Elohim, und dann noch einen besonderen, Jehova. Allein eine voll-
stindige Induction mochte zeigen, dafl im Alten Testament und
ganz besonders in den mosaischen Schriften der Gott, der der
unmattelbare Inhalt des BewuBtseins ist, Elohim, der Gott, der als
der wahre unterschieden wird, Jehovah genannt wird!%7.» Diesen
Plural (Elohim '#8) sucht Schelling zu deuten im Sinne seiner Poten-
zenlehre: «Eine nihere Untersuchung der Stellen zeigt, daB der
Pluralis des Verbums nur in besonderen Fillen, also nicht zufillig
gesetzt ist, denn so z. B. wenn in der Erzdhlung vom babylonischen
Turm Jehovah redet und spricht: «Fahren wir hernieder und ver-
wirren wir ihre Sprache», so ist der Grund einleuchtend, denn der
Gott mub sich vervielfachen, um die Menschheit zu zertrennen89.»
In XTI, 168-170 macht Schelling lange Ausfiihrungen iiber den El

185 Sohar 1T, 43a, Muller S. 49.
188 Vgl. Bischoff a. a. O., S. 181ff.

Wi XY, MG,
188 Tn VIII, 272 liest Schelling aus «Elohim» die ewige Natur heraus. In

VIII, 273 kombiniert er das Tetragrammaton mit der Tetraktys der Pytha-

gorier.
wr X1 161,

98



olam und den El Schaddail®, in der Philosophie der Offenbarung
werden die Bemerkungen zu Elohim und zu JHWH ! wiederholt,
ein Zeichen, wie wichtig sie Schelling waren. Schellings Spekula-
tionen iitber Exod. 3,14 habe ich in einer besonderen Studiel??

dargestellt.
( Fortsetzung folgt)

RETOUR D’ISRAEL

Par CLauvpeE MurLER-DUVvERNOY, Neuchétel

L’auteur des lignes suivantes a passé un an en Israél de Paques 1955 a
Paques 1956. I1 a tenu & se rendre auprés du peuple israélien, en tant que
témoin d’un christianisme coupable et repentant. Car si tout chrétien sincére
appartient a son Seigneur de Nazareth, il est aussi solidaire des crimes et
des erreurs de I’Eglise.

Mr Claude Muller-Duvernoy partagea, plusieurs mois durant, la vie d’un
kibboutz religieux de la vallée du Jourdain. Il effectua le reste de son séjour
a Jérusalem, centre de toute étude hébraique. Il est maintenant sur le point
d’ouvrir, & Neuchatel, le secrétariat de langue frangaise du ¢Témoignage
évangélique auprés du peuple d’Israély (Société des Amis d’'Israél).

Aventures et méditations tsraéliennes
Arrivée

Baruch ha-ba...! «Béni soit celui qui vient!» Voici ce que
proclament dans le vent de la Mer ces larges banderolles, aux portes
mémes d’Israél, aux approches du port de Haifa. Cette unique
salutation évoque la salutation messianique par excellence: «Béni
soit celui qui vient au nom du Seigneur!»

190 Vgl. auch XII, 309, wo El Schaddai als Gott der weiten (!) Natur

bezeichnet wird.
191 XTII, 295, 367 u. 4.
192 Judaica 1955, S. 209—216.

99



	Schelling und die Kabbala

