
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 13 (1957)

Artikel: Schelling und die Kabbala

Autor: Schulze, Wilhelm August

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961073

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961073
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


SCHELLING UND DIE KABBALA

von Wilhelm August Schulze, Freiburg i. Brg.

Das Schellingjahr 1954 brachte naturgemäß ein Ansteigen der
Schellingstudien. In Vorträgen in Bad Ragaz, dem Sterbeort1, in
Stuttgart2 und anderswo3 wurden einzelne Themen des Schelling -

schen Philosophierens behandelt, eine Reihe wertvoller
Monographien, wie die von Fuhrmans4, Karl Jaspers5 und Herman
Zeltner6 erschienen. Aber das Thema «Schelling und die Kabbala»
wurde, soweit ich sehe, nirgends erörtert7. Obwohl Schelling selbst
mehrfach bezeugt, daß er die Kabbalisten und besonders den
«Sohar» kennt. Und zwar erfolgen diese Bezeugungen in allen
Perioden des Schellingschen Denkens, von der Jugendzeit bis ins
hohe Alter.

1 Herausgegeben von den Studia Philosophica, Vol. XIV, Basel 1954.
2 Vgl. das in der Zeitschrift für philosophische Forschung IX, 1955,

Heft 2, veröffentlichte Referat von Allwohn (Schöllings Philosophie der
Mythologie in ihrer Bedeutung für das Mythosverständnis der Gegenwart
S. 177—181) und den Vortrag von Paul Tillich (Schelling und die Anfänge
des existentialistischen Protestes S. 197—208).

3 Auch die von Hans Joachim Schoeps-Erlangen herausgegebene
Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte brachte eine Schelling gewidmete

Sondernummer heraus mit Beiträgen von Ernst Benz, Friedemann
Horn u. a.

4 Schöllings Philosophie der Weltalter, Düsseldorf 1954.
6 Schelling, Größe und Verhängnis, München 1955.
6 Schelling, Stuttgart 1954.
7 Eine Ausnahme machen lediglich die Hinweise von Ernst Benz in

Studia Philos. S. 192f. und in Schöllings theol. Geistesahnen, Wiesbaden 1955
S. 47—50. Karl Jaspers spricht zwar oft mißbilligend von den gnostischen
(S. 55, 165, 168f., 203ff., 210, 232, 332, 343) und theosophischen (S. 87,
210ff., 309, 326, 330 u. ö.) Neigungen Schöllings, ohne aber näher auf sie

einzugehen. Wenn Schelling hier vor allem theologisch gewertet wird, so ist
das in der Eigenart des Schellingschen Philosophierens begründet, das nach
dem Urteil von Jaspers eigentlich Theologie ist (S. 68, 103, 186 u. ö.). Paul
Tillich urteilt: «Schelling schuf eine philosophische Theologie, die weder
echte Theologie, noch echte Philosophie war (a. a. O. S. 208). Pleßner ist der
Meinimg, daß bei Schelling eine Verschmelzung von Spekulation und christlicher

Theologie vorliege (Stud. Philos. S. 70).

65



Im 7. Brief der «Philosophischen Briefe über Dogmatismus und
Kritizismus» (1795) heißt es: «Als Lessing Jacobi fragte, was er
für den Geist des Spinozismus halte, erwiderte dieser: Das ist wohl
kein anderer als das uralte: a nihilo nihil fit, welches Spinoza nach
abgezogenen Begriffen, als die philosophierenden Kabbalisten und
andere vor ihm in Betracht zog. Ich glaube nicht, daß der Geist
des Spinozismus besser gefesselt werden konnte8.» Im 8. Briefsteht
zu lesen: «Wunderbar ziehen sich diese Ideen durch alle Schwärmereien

der verschiedensten Völker und Zeitalter hindurch. Der
vollendete Dogmatismus, indem er die vollendete Anschauung für
objektiv nimmt, unterscheidet sich von allen Träumereien der
Kabbalisten, der Brahmanen, der Sinesischen Philosophen, sowie
der neueren Mystiker, durch nichts als die äußere Form, im Prinzip
sind sie alle einig.9» In der Freiheitsschrift (1809) werden die Kabbalisten

ebenfalls erwähnt, wenn auch nur rein referierend, ohne die
deutliche Ablehnung dieser Frühschriften. Dort wird gesagt, es

gebe zwei Erklärungsarten des Bösen, die dualistische und die

kabbalistische, nach welcher das Böse durch Emanation und
Entfernung erklärt wird10.» Aber in den Entwürfen zu den
«Weltaltern11», die Manfred Schröter herausgegeben hat (1946), findet sich
die abschätzige Beurteilung der Kabbala als «Träumerei» wieder:
«In der urersten Lauterkeit, der reinen Ewigkeit, läßt sich keine

Handlung, keine Tätigkeit denken, oder inwiefern dies geschieht,
wird schon ein anderes in ihr sich erzeugend gedacht. Also kann
auch aus ihr nichts folgen durch eine Tat oder eigene Bewegung.
Sie ist nur ein Ausquellen, Ausfließen der Schönheit gleich, die im
ruhigsten Stand in Anmuth überströmt. Diesem Moment gehört
daher das älteste aller Systeme, die Emanationslehre an. Wir können

diese Zeit mit der mythischen der Geschichte vergleichen, und
mythisch wird auch alle Emanationslehre, so wie sie den Moment

8 Werke ed. Manfred Schröter, Neudruck 1927, I, S. 313.
9 I, 326, vgl. auch die Interpretation von Jaspers a.a.O. S. 198.
19 VII, 411.
11 Der Titel entstammt der schwäbischen Tradition. Johann Albrecht

Bengel verfaßte 1746 ein chronologisch-apokalyptisches Werk mit diesem
Titel. Vgl. Heinrich Hermelink, Gesch. der ev. Kirche in Württemberg,
1949, S. 225.

66



überschreitet, für welchen sie gleichsam gilt, von der ersten Erscheinung

im Morgenlande an bis auf die jüdische Kabbala und die
Träume der Gnostiker12. »

Nach diesen ablehnenden Äußerungen Schellings könnte man
annehmen, daß sein Verhältnis zur Kabbala auf ein glattes Nein
hinauskomme. Aber das Wort Martin Heideggers: «Wir vergessen
zu leicht, daß ein Denker dort wesentlicher wirkt, wo er bekämpft
wird, als dort, wo man ihm zustimmt»13 gilt auch von einer
Denkbewegung, wie die rund 1000 Jahre umfassende jüdische Mystik,
die man mit dem Namen Kabbala traditio zusammenfaßt.

Zudem gibt es noch in der «Philosophie der Offenbarung» eine

positive Äußerung Schellings zum Thema Kabbala. Er sagt dort zu
2 Petr. 1: «In dieser Vorschrift, der Satan solle nicht gelästert werden,

liegt zugleich die Andeutung, daß er nicht ein unbedingt böses,
sondern ein zur Weltregierung selbst nothwendiges Prinzip sey. Dieß
war auch durchaus jüdische Vorstellung. Schöttgen, welcher aus
jüdischen Büchern Erläuterungen zu den christlichen gesammelt14,
führt aus dem Sohar die Worte an: Non licet homini igno minimose
conviciari genus adversum (so wird das Geschlecht der bösen Geister

genannt)16. »

Schelling stand von Jugend auf mit den maßgeblichen Theologen
seiner Zeit auf dem Kriegsfuße16. Ihre Lehre war ihm «zu abstrakt»,
ihr Gottesbegriff «ohne Kraft und Leben», ganz im Stile Oetingers,
dessen Lehre und Schriften er von Jugendtagen an gekannt hat.
Das hat er auch gegen die Bibelauslegung seiner Zeit einzuwenden.

12 S. 88.
13 Was heißt denken? 1954 S. 15.
14 Es handelt sich um Schöttgens (1687—1751) horae hebraicae et tal-

mudicae in Universum NT, Dresden 1733, einen Vorläufer von Strack-
Billerbeck.

15 XIV, 253 vgl. auch XII, 317: «Nach der Geheimlehre der Juden wird
der Sündenfall erklärt als eine Auflehnung des Menschen gegen die
Herrschaft des Messias.» Der Schellingianer Christian Hermann Weiße ist der
Ansicht, daß alle christliche Philosophie in der Kabbala wurzle. Philos.
Dogmatik I, 1855, S. 480.

16 Vgl. seine bittere Kritik an der «gesunden Exegese» der aufklärerischen

Theologen ; er wirft ihnen vor, sie hätten «alles Spekulative» entfernt,
V, 302ff., ähnlich V, 296, vgl. auch XI, 246 und XII, 476.

67



Es fehlt dieser Exegese nach Schellings Meinung «an dem inwendigen

(esoterischen) System, dessen Weihe ganz besonders die
Lehrer haben sollten. Was sie aber besonders verhindert, zu diesem
Ganzen zu gelangen, ist die fast ungebührliche Hintansetzung und
Vernachlässigung des Alten Testaments, in welchem sie (um nicht
von denen zu reden, die es ganz aufgegeben17) nur das für wesentlich

halten, was im Neuen wiederholt ist. Allein das Neue ist auf
den Grund des Alten erbaut und setzt es sichtlich voraus. Die
Anfänge, die ersten großen Punkte jenes bis in die äußersten Glieder
des Neuen sich fortentwickelnden Systems, finden sich nur im
Alten. Aber eben die Anfänge sind das Wesentliche; wer sie nicht
kennt, kann niemals zum Ganzen kommen18.»

Es wird sich uns zeigen, daß die Auslegung, die Schelling vom
Alten Testament gibt, wesentlich auf die kabbalistische hinauskommt

und sich grundlegend unterscheidet von der alttestament-
lichen Auslegung seiner Zeitgenossen. Dazu kommen noch die
Einflüsse Oetingers für die Auslegung von AT und NT, die ja ihrerseits
in ganz hervorragendem Maße geprägt ist von der jahrelangen
Beschäftigung Oetingers mit der rabbinischen Literatur, vor allem
dem Sohar19.

Das Denken der Kabbalisten dreht sich im wesentlichen um drei
Problemkreise: Um die ersten Blätter der Bibel (Bereschith), um
die Chochmah-(Weisheits-)Lehre der Proverbien und um die
Thronwagenvision Hesekiels, die sog. Merkhaba, Ezech. 1 und 10. Alle
drei Problemkreise kehren bei Schelling so gut wie bei Böhme und
Oetinger wieder.

I.

Wie wichtig Schelling die ersten Blätter der Bibel und vor allem
der Schöpfungsbericht waren, sagt er selbst, indem er zugleich
seine Unzufriedenheit mit der üblichen Auslegung bekundet: «7m

17 Das geht natürlich auf Schleiermacher.
18 VIII, 271.
19 Schelling bittet schon am 8. Juli 1802 seinen Vater um die Übersendung

der Schriften Ploucquets, Bilflngers und Oetingers. Da er sie «philo-
und theosophisch» nennt, muß er sie bereits kennen. Plitt I, 373.

68



Anfang schuf Gott Himmel und Erde-, in diesen einfachen Worten
drückt sich das älteste Buch der Welt über diese Zeit aus, die es

dadurch bestimmt von der folgenden abschließt und unterscheidet.
So oft mißdeutet, ja absichtlich verkannt, sind sie dem Verstehenden

unschätzbar. «Im Anfang» kann in jenen Worten nicht
wohl etwas anderes bedeuten als in der ersten, der allerersten Zeit.
Daß diese von den folgenden scharfunterschieden werden soll, zeigen
schon die nächsten Worte: Und die Erde war — doch wohl nicht
vor der Schöpfung, also genau genommen, sie ward im Schöpfen
oder nach der Schöpfung wüst und leer. Deutlich ist, daß die Erzählung

dies Wüste und Leere der Erde als etwas bezeichnen will,
das zwischen jener im Anfang geschehenen Schöpfung und der
nachfolgenden in der Mitte gelegen20.» Damit spielt Schelling an
auf die Theorie «einer vor der jetzigen Schöpfung untergegangener
und nicht wiedergekommener Reihe von Geschlechtern», auf die er
schon in der Freiheitslehre211 Bezug genommen hatte. Das aber
ist eine typisch kabbalistische Spekulation22. «Es hat schon
frühere Welten gegeben, die zerstört wurden23.» Warum wurden die
früheren Welten zerstört? Weil der Mensch noch nicht geformt
war. Denn die Form des Menschen schließt alle Dinge in sich, und
alles, was besteht, hat nur durch diese Dinge Bestand. Da diese

Form noch nicht vorhanden war, hatten die früheren Welten keinen
Bestand24. «Die Könige der Urzeit sind gestorben, sie fanden ihre
Nahrung nicht.» Mit den «Königen der Urzeit» sind, wie Ernst
Müller25 richtig auslegt, die früheren untergegangenen Welten
gemeint26.

20 VIII 332 ff. Vgl. auch die Erörterungen Karl Barths über diesen
Punkt in KD III, 1, S. 116ff.

21 VII, 378.
22 Gershom Gerhard Scholem behandelt diese kabbalistische Theorie von

der Zerstörung der Urwelten in Encyclopädia Judaica Bd. IX, 1932, S. 684
und 687.

23 Sohar III, 292 a, Übersetzung nach Bischoff Theoret. Kabbala 1913,40.
24 Sohar III, 135, vgl. auch I 45b. Text nach Ernst Müller, der Sohar,

1932, S. 91.
26 A. a. O., S. 88, Anm. 2.
26 Noch der badische, aber aus Württemberg stammende Pfarrer Theodor

Böhmerle-Langensteinbach reproduzierte diese Lehre. Vgl. auch noch
Scholems Ausführungen über den Bruch der Gefäße, a.a.O., S. 325ff.

69



Die Kabbalisten machen sich viele Gedanken darüber, was Gott
vor der Weltschöpfung getrieben habe. Wenn Luther derartige
Fragen sarkastisch abgelehnt hat mit der Bemerkung: Er habe
Ruten geschnitten für diejenigen, die solch dumme Fragen stellen,
so ließ sich Schelling damit nicht abweisen — wie wir noch sehen
werden. Wie Oetinger in seiner Jugendzeit27 trachtete er nach einem
«vorweltlichen System». Auch Jacob Boehme weiß in seiner

Genesis-Auslegung Mysterium Magnum vieles zu sagen, was vor
dem Beginn der Weltschöpfung sich ereignete. Die gemeinsame
Quelle dieser Spekulationen ist die Kabbala.

Der Sohar spricht oft vom Tun Gottes vor Beginn der
Weltschöpfung: «Ehe nämlich der Allheilige Abbild und Form in der
Welt erschaffen, war er allein, ohne Form und Gleichnis, und wer
ihm erkennend genaht wäre in bezug auf den Zustand vor der
Schöpfung, nicht dürfte er ihm Form und Bild in der Welt geben,
nicht im Zeichen des He und nicht im Zeichen des Jod, ja auch
nicht im heiligen Namen wie in keinem Konsonant und
Vokalzeichen der Welt28.» Dieser vorweltliche Gott ist der deus abscon-
ditus29: Der Verborgene aller verborgenen, der geschieden ist von
Allem und doch nicht geschieden. Denn alles hanget Ihm an und
Er hanget Allem an. Er ist Alles. Er, der Älteste der Alten, der
Verborgenste aller Verborgenen, in Formung und ohne Formung30.»
Solche Umschreibungen, die an den «Bythos» der Gnosis erinnern,
finden sich auch bei Schelling. Schon das Wort von der «urersten
Lauterkeit»31 gehört hierher. Ferner: «Nun war dies die Frage aller
Zeiten, wie die lautere, an sich weder seyende noch nicht seyende
Gottheit seyend seyn könne. Die andere, wie die an sich unoffenbare,

in sich verschlungene Gottheit, offenbar, äußerlich werden
könne, ist im Grunde nur ein anderer Ausdruck derselben Frage.

27 Ehmann, Oetingers Leben und Briefe 1859, S. 36.
28 Sohar II, 42a, vgl. auch I, 2a, III, 128a, III, 288a, Bischoff a.a.O.,

S. 93f.
29 Der Terminus geht auf Jesaja 45, 15 (Vulgata) zurück.
30 Sohar III, 287 b.
31 Weltalter ed. Schröter, S. 88. Bei Jacob Böhme ist die Vorstellung

vom Deus absc. auch sehr ausgeprägt. Vgl. Ernst Benz, der vollkommene
Mensch nach Jacob Böhme, Stuttgart 1937, S. 9, 135 u. ö. Böhme nennt
Gott gerne «das stille Nichts» so etwa de sign, rerum cap. 2, §7.

70



Welche Antwort nun auch menschlicher Witz ersinnen mochte,
auf keinen Fall durfte sie von der Art seyn, daß Gott im Seyend-
Seyn aufhörte, der an sich selbst überseyende zu seyn32.» Nachdem

Schelling in der Weise der Mystiker des Mittelalters Gott
beschrieben hat als das «Weiselose», stille Innigkeit, «reine Frohheit»,
«Indifferenz»33, sagt er von der Gottheit: «Sie ist höchste Einfalt,
und nicht sowohl Gott, als was in Gott selbst die Gottheit, also

über Gott ist, wie auch schon einige Ältere von einer Übergottheit
geredet. Sie ist nicht die göttliche Natur oder Substanz, sondern
die verzehrende Schärfe der Reinheit, welcher der Mensch nur mit
gleicher Lauterkeit sich zu nahen vermag34.» «Dieß ist die ewige
Kraft und Stärke Gottes, daß er sich selbst verneint, sein Wesen
verschließt und in sich selbst zurücknimmt. In diesem Akt ist die
verneinende Kraft das einzig offenbare an Gott, das eigentliche
Wesen aber das Verborgene35.» «Das Erste in Gott nach der
Entscheidung, oder, da wir diese von aller Ewigkeit her als geschehen

(wie noch immer geschehend) annehmen müssen, das Erste in Gott
überhaupt, im lebendigen Gott, der ewige Anfang seiner selbst in
ihm selbst, ist, daß er sich verschließt, versagt, sein Wesen von
außen abzieht und in sich selbst zurücknimmt36.»

Die Kabbalisten stellten fest, daß das Verbum in Gen. 1,2, das

Luther mit «schweben» wiedergibt, richtiger «brüten» heißt. Sofort
kombinierten sie die alttestamentliche Schöpfungslehre mit der
altorphischen vom Weltenei37. Bei Schelling finden wir dieselben

Anschauungen. Die lautere Gottheit «ruht auf der ewigen Natur
und hält ober ihr, nicht anders als wie die Sonne ober der Erde,
der Vogel über seiner Brut. Wer unedel dieß Gleichnis finden sollte,
der vergleiche nur das ausdrucksvolle Wort, das Gen. 1, 2 steht,

32 VIII, 256.
33 Vgl. die diesbezüglichen Ausführungen von Jaspers a.a.O., S. 151 ff.,

ebenso die von Horst Fuhrmans in Studia Philos. S. 176.
34 VIII, 236.
36 VIII, 223.
36 VIII, 225
37 Sohar I, 16a, Ernst Müller S. 86, vgl. auch Sohar III, 227, Müller S. 1.

Karl Barth ist der Ansicht, daß in Gen. 1 der Mythus vom Weltenei karikiert
wird, KD III, 1, S. 118f.

71



nach seiner Grundbedeutung38.» Daß Sehelling den Mythus vom
Weltenei kennt und für seine Zwecke auswertet, ergibt sich aus

VIII, 241.
Ganze kabbalistische Schulen leugneten — völlig unorthodox —,

aber die Mystiker in allen Religionen nippten immer gern an der
Ketzerei — die creatio ex nihilo39. Das tun auch Boehme40, Oetin-
ger41 und Sehelling. In der Freiheitslehre sagt Sehelling in
Auseinandersetzung mit Augustin, man müsse «dem me onton der
Alten eine positive Bedeutung geben»42, und in den Stuttgarter
Privatvorlesungen äußert Sehelling, die Lehre von der creatio ex
nihilo beruhe auf einem «Mißverstand»43. Dieselbe Ansicht kehrt in
den Weltalterfragmenten wieder: «Von diesem bloß grammatischen
Mißverstand, der auch manche Ausleger griechischer Philosophie
befing, und welchem unter anderem auch der Begriff der Schöpfung
aus dem Nichts seinen Ursprung zu verdanken scheint, konnte sie

jedoch schon die ganz einfache, wenn auch sonst nirgendher doch
aus Plutarch zu lernende Unterscheidung befreien zwischen dem

38 VIII, 253, vgl. auch VIII, 352. Theodor Böhmerle wiederholt auch
diese kabbalistisch-schellingsche Spezialität. Vgl. meine Diss. S. 36.

39 Vgl. Gershom G. Scholem, Kabbala und Mythus, Eranosjahrbuch
1950, 30 f.

40 Einzelnachweise in meiner Abhandlung «Jacob Böhme und die
Kabbala», Judaica 1955, S. 12—29. Böhmes These: Das Nichts ist Er selber
ist gut kabbalistisch. Scholem: «Jenes Nichts war in Gott selber von jeher
vorhanden, nicht außer ihm und nicht von ihm hervorgerufen. Es ist mit
der unendlichen Fülle Gottes koexistierender Abgrund in Gott, der in der
Schöpfung bewältigt wird und die Rede der Kabbalisten von Gott, der in
den Tiefen des Nichts wohnt.» Kabbala und Mythos S. 310. Nach Karl
Barth ist es gerade für den Mythus typisch, daß die Welt aus Gott und nicht
durch Gott geschaffen ist. KD III, 1, S. 126.

41 Philosophie der Alten, S. 156ff. Lehrtafel der Antonia, S. 172. Theo-
logia ex idea vitae dedueta, S. 80f. Swedenborg ed. Ehmann II, S. 206ff.,
306ff. Chr. Hermann Weiße nennt — diesmal unter Berufung auf Fichte —
den Begriff der creatio ex nihilo gänzlich haltlos. Philos. Dogmatik II, 17.

42 VII, 373, Anm. 2.
43 VII, 436, vgl. auch VII, 449, 452, ähnlich Weltalter S. 141, 246. Auch

Fr. X. von Baader steht in dieser Traditionskette, wenn er den Sinn des

ex nihilo umdeuten will, indem er erklärt, es solle nur das Wesen der
Spontaneität par excellence andeuten, die als kraftschöpfende Ursache aus nichts
anderem als aus sich selber schöpfe». Werke III, 241.

72



nicht Seyn (me einai) und dem nicht Seyend Seyn (me on einai)44> 45.»

Auch die längere biblisch-theologische Abhandlung über barah in
VIII, 332-334 dient der Absicht, sich von der herkömmlichen
Auffassung des barah, nämlich als creare ex nihilo, zu distanzieren46;
auch Oetinger hat für solche Distinktionen viel Scharfsinn
aufgewandt. In dem Gespräch «Clara», das in innerer Beziehung mit
dem Tod Carolinens steht, heißt es sodann: «Unmöglich ist es zu
glauben, daß diese ganze körperliche Welt aus dem Nichts gezogen
worden sey, um einst auf ewig in Nichts zurückzugehen und daß

nur das geistige Leben ewig dauernd sey47.»
Bekanntlich wurde die Lehre von der creatio ex nihilo

entwickelt, um den Pantheismus, der sich in der Emanationslehre
ausspricht, abzuwehren48. Hat also Schelling die Emanation
gelehrt? Nach den eingangs gegebenen Belegen muß diese Frage mit
Nein beantwortet werden49. Boehme ist weithin dem Zauber des

Emanationsgedankens erlegen; es ist bei ihm dauernd vom
Ausfließen der Geschöpfe aus Gott die Rede80, und der Sohar lehrt
eindeutig die Emanation81. Oetinger aber wollte von der Boehmeschen

44 VII, 221.
46 Scholem: «Die Kabbalisten seit Ariel von Gerona haben die

aristotelische Steresis in das mystische Nichts umgedeutet», Kabb. und Mythus
S. 310. Auch Schelling hat wie Böhme «die lautere Gottheit» sehr oft ein
Nichts genannt, vgl. Jaspers a. a. O., S. 146.

46 Vgl. Fuhrmans: «Welt kommt nach Schelling nicht aus dem Nichts»,
dieses Grundlegende des christliehen Theismus hat Sch. immer abgelehnt.
Studia Philos. 173.

47 Weltalter ed. Schröter, S. 273f., vgl. auch S. 246, 247, 250.
48 So Karl Barth, KD III, 1, S. 16 u. 113.
49 Vgl. VII, 347, 355, 373, Anm. 2, 411, ebenso XIII, 292, 306. «Der

Kampf gegen die Emanationslehre zieht sich durch Schellings Lebensarbeit»,
F. Medicus in RGG2 III, 60. Ähnlich auch Jaspers a.a.O., S. 151.

60 Z. B.: «Die sichtbare Welt mit ihrem Heer ist nichts anderes als das

ausgeflossene Wort, welches sich in die Eigenschaften eingeführt.» Von
göttlicher Beschaulichkeit, cap. 3,14. Weitere Belege bei Ernst Benz, der
vollkommene Mensch, S. 30, 62 u. ö.

61 Sohar I, 22a, vgl. Scholem: «Wo der Sohar ausdrücklich von solchem
Nichts handelt, da meint er stets jene innere Seinsweise in Gott selber, die
in der Emanation der Sephiroth schöpferisch wird», Kabb. u. Myth. S. 311.

73



Emanationslehre nichts wissen und hat sie beharrlich bekämpft52,
zumal als ihn ein Gegner namens Kulenkamp beschuldigt hatte,
er lehre das Herausfließen der Geschöpfe aus Gott53. Auch Schelling
will davon nichts wissen, obwohl er gleich hinzufügt, daß «manches

jetzt Emanationslehre heiße, das doch einen ganz anderen Sinn»
habe54.

Wenn wir Schelling die Frage stellen würden, woher dann die
Welt gekommen sei, da er sowohl die Erschaffung aus dem Nichts
durch das schaffende Wort der Gottheit wie die Emanationslehre
bestreite, dann hätte er — wie Boehme und Oetinger und wie die
Kabbalisten geantwortet: Aus der ewigen Natur Gottes. Das hat er
schon in der Freiheitslehre ausgesprochen. «Die Natur in Gott, ein
von ihm zwar unabtrennliches, aber doch unterschiedenes Wesen55. »

Wenn Schelling so sehr den «lebendigen Gott» betont, dann meint
er nichts anderes wie die «Natur in Gott »56. Schon in den Stuttgarter
Privatvorlesungen kombiniert der Humanist Schelling damit
Aussagen der klassischen Mythologie: «So hat Phidias an der Fußsohle
seines Jupiters die Kämpfe der Lapithen und Zentauren abgebildet.
Wie hier — vielleicht nur durch jenen wunderbaren Instinkt geleitet,

der in allen griechischen Werken ist — hat der Künstler auch
noch die Fußsohle des Gottes mit kräftigem Leben erfüllt, so ist
gleichsam das Äußerste und Entfernteste von Gott noch kräftiges
Leben in sich selbst5'.» Daß diese Deutung zutrifft, ergibt sich aus

52 Theologia ex id. vit. ded S. 231: «Emanatio pantheistica mundi refuta-
tur. » Vgl. darüber auch die Ausführungen Auberlens, die Theosophie Oetin-
gers, 1847, S. 194, 513 u. ö.

63 Vgl. meine Dissertation S. 16.
64 VIII, 257, vgl. XIII, 292.
55 VII, 358 u. 375, vgl. auch VII, 435: «Es ist allerdings für die gewöhnliche

abstrakte Betrachtungsweise auffallend, daß in Gott ein Prinzip seyn
sollte, das nicht Gott, das bewußtlos, das geringer ist als er selbst. Wer sich
Gott als eine leere Identität denkt, kann dieß freilich nicht begreifen.»

56 VII, 346, VIII, 238. Ludwig Feuerbach hat bereits erkannt, daß diese
Lehre von der Natur in Gott auf Böhme zurückgeht. Wesen des Christentums,
Kap. X (Reclam S. 168—171). Schelling kann auch sagen: Die ewige Natur
ist der Leib der Gottheit, VIII, 264. Vgl. auch S. 269. Chr. Herrn. Weiß
schlug vor, den schwierigen und mißverständlichen Begriff «Natur in Gott»
durch «Welt in Gott» zu ersetzen. Philos. Dogmatik II, 9.

57 VII, 437 f.

74



den Weltalterfragmenten ed Schröter S. 250: «So hat jener
hellenische Künstler das äußerste menschliche Schicksal, den Tod der
Kinder der Niobe, am Fuße des Thrones gebildet, auf welchem sein

olympischer Zeus ruhte und selbst den Schemel des Gottes durch
die Vorstellung der Amazonenkämpfe mit kräftigem Leben
geschmückt.» Dieselbe Auffassung von der «Natur in Gott», als

«Grund» des göttlichen Lebens liegt vor, wenn Sch. hinweist auf
den Wagen des Dionysos, der von Panthern und Tigern gezogen
war (Weltalter VIII, 337). Denn nach Schellings Meinung kommen
die Raubtiere in der «Schöpfungsleiter» dem Menschen am nächsten,

sie sind ihm ein sinnfälliger Ausdruck für die «Natur in Gott»
XII, 427. Aus diesem Grunde legt er auch so großen Wert auf die

Tiersymbole der Götter, den Adler des Zeus, die Taube der Aphrodite,

die Nachteule der Athene, auch sie weisen hin auf die «Natur
in Gott» XII, 423. Ebenso wertet er die Tiergottheiten der
ägyptischen Religion als Momente des theogonischen Prozesses, XII, 423.

Nur durch diese Annahme einer «Natur in Gott» werde die
Emanationslehre vermieden, VII, 242.

In polemisch-sarkastischer Form entwickelt Schelling diese

Lehre in der Kampfschrift gegen Jacobi. «Das sind die traurigsten
Gottesgelehrten, die Gott vorschreiben wollen, auf welche Art er
gleichsam allein Gott seyn könne, nämlich dann, wenn er gar nichts
von einer Natur in sich habe. Sie halten Gott für gerade ebenso
beschränkt wie ihre eigenen engherzigen Vorstellungen, und ihren
armseligen Theismus verteidigend, geben sie sich den Schein, für
die Ehre Gottes zu streiten» VIII, 68. Und VIII, 69: «Unter
Naturalismus verstehe ich nicht irgend ein auf die äußere Natur sich
beziehendes System, sondern das System, welches eine Natur in
Gott behauptet. » Er wirft Jacobi Angst vor jeder wirklichen
Lebendigkeit (sie!) Gottes vor, er erschrecke vor ihr, wie vor einem
Gespenst», weil sich solche Lebendigkeit ohne physischen Grund

gar nicht denken läßt» VIII, 70. Solcher «Naturalismus» und
Theismus machten erst zusammen ein Lebendiges aus, im
umgekehrten Falle wäre ein «Unnatürlicher Gott und eine gottlose
Natur» die unausbleibliche Konsequenz58. Ein Wort, das im Hin-

68 Ebenso in XIII, 188 f.

75



blick auf die antitheistische Naturwissenschaft der 2. Hälfte des

19. Jahrhunderts (Haeckel!) eine erschreckende Wahrheit bekommen

hat.
In den Weltaltern ed. Schröter finden sich weitere prägnante

Formulierungen für die «Natur in Gott»: «Der reinste Wein erzeugt
sich eine Hefe; scharfer Essig will eine Mutter haben, in jedem Ey
sind zwei Substanzen, wovon die eine nur als Nahrung der höheren
dient. So ist es auch mit der göttlichen Natur» S. 239f. Ferner:
«Gott muß anfänglich ein Princip haben, das er besiegt. Daß ein
solches Princip der göttlichen Natur unwürdig sey, kann schon an
sich nicht gesagt werden. Denn wie sollte unwürdig seyn, was noth-
wendig ist zum Seyn?» (S. 249).

Nach dem religionsgeschichtlichen Grundsatz, daß Protologie
und Eschatologie sich entsprechen müssen, erseheint auch wieder
die «Natur in Gott» im Eschaton. Im Fragment «Frühling» läßt
Schelling «Clara» sagen: «Es ist mir wieder recht innig geworden
und ans Herz gedrungen, daß wir Kinder der Natur sind, daß,

wenn sie nicht zu Gott gehört auch wir nicht zu ihm gehören
können, und wenn sie nicht eins werden kann mit Gott, auch unsere
Vereinigung mit ihm entweder unvollkommen oder gar unmöglich
seyn muß. Ja, nicht wir allein, die ganze Natur (Rö. 8, 19!) sehnt
sich in Gott, von dem sie anfänglich genommen ist» S. 274.

Daß diese «Natur» aus der Theosophie stammt, deutet Schelling
an in VIII, 20459. Er nennt sie bald «Grund», bald «Basis», bald
«Staffel»60. Oetinger übersetzt den zugrundeliegenden Terminus
des Sohar mit «Untergestell», Ernst Müller mit «Piedestal»61.
Manchmal umschreibt Schelling auch die «Natur Gottes» mit dem
«Nothwendigen von Gott»62, unter dem Begriff der Natur in Gott
subsumiert er nicht nur Körperliches, sondern auch Geistiges, «der
moderne Begriff von Natur sei» abgezogen63, abstrakt, das ganze
Altertum kenne ihn sowenig wie die Schrift. Diese «Natur Gottes»

entspricht also seiner «himmlischen Leiblichkeit», über welchen

59 Parallelstelle bei Sehröter S. 8.
60 So VIII, 260 u. VII, 454.
61 Sohar, 1932, S. 113.
82 VIII, 244.
83 VIII, 210.

76



Terminus wir später noch längere Ausführungen machen müssen.
Die ewige Natur, versichert uns Schelling VIII, 264, ist «ein Ganzes

aus Leib, Seele und Geist»64. Dadurch, daß Gott eine «Natur»
zugeschrieben wird, wird aber seine Freiheit nicht in Frage gestellt, wie
Schellings Kritiker meinen, denn «ohne eine Natur würde die Freiheit

in Gott nicht von der That geschieden werden können, und
wäre nicht wirkliche Freiheit»65. Einheit des Wesens und des Seyns
könnten keineswegs den Begriff des lebendigen Gottes erschöpfen66.

Aus der ewigen Natur stammt auch die Geisterwelt VIII,
335 67. Ein wichtiges Thema Schellingscher Spekulation ist damit
gegeben.

Damit hängt zusammen die Spekulation vom «Rad der Geburt»,
doch wollen wir diese Gedankengänge erst darstellen, wenn im
III. Teil die Merkabah-Vorstellungen behandelt werden68.

Die Kabbalah hat die gnostischen Mythen vom Androgynen
übernommen, nachdem schon die Haggada69 darin vorgegangen
war. Nur im Zusammenklang von Männlichem und Weiblichem
entsteht Vollkommenheit. «Was darum nicht Männlich und Weiblich
enthält, wird ein halber Körper genannt. Und es kann kein Segen
walten an einem makeligen, mangelhaften Dinge, sondern nur an

64 VIII, 264.
65 VIII, 308, ebenso VII, 458.
68 VIII, 238.
67 Ähnlich Weltalter S. 156f.
68 Vgl. Pseudoclem. Homilien XVI, 12, Poimandres 12 u. 15. Irenaeus

adv. Haer I, 29, 4; I, 30, 3; Hippolyt Philos. V, 6 (Naassener) V, 7, 9, 14;

VI, 18 (Simon Magus) Gregor v. Nazianz Orat 31, 560 (MSG 36, 142 Marcion),
Epiphan. Panarion Haer. 31, 5 u. 6 (Valentinianer) Iren. adv. haer. I, 5, 3;
I, 11, 5; I, 21, 5 (Markos) I, 18, 2. Androgyn sind auch die Lichtjungfrauen
der Manichäer (vgl. Reitzenstein, Mysterienreligionen S. 180, 360, Günther
Bornkamm, Mythos und Legende in den apokryphen Thomasakten 1933,
S. 105).

69 Vgl. Strack-Billerbeck, Kommentar zum NT aus Talmud und
Midrasch IV, Bd. 1, S. 405ff. Bacher, Aggada der Amoraeer III, 124f.,
715, 92. Franz v. Baader schreibt 1796 an Jacobi, daß er beim Studium der
Kabbala auf das Androgynenproblem gestoßen sei, Werke 15, 168. Scholem:
«Die Kabbalah verlegt die Potentialität von männlich und weiblich auch in
Gott hinein: Die Statuierung eines weiblichen Elements in Gott ist natürlich
einer der folgenreichsten Schritte, den die Kabbalah gemacht und in gnosti-
scher Exegese zu begründen gesucht hat», Kabb. u. Myth. S. 315.

77



einem vollkommenen Orte, und nicht an einem halben, denn «halbe

Dinge können in Ewigkeit nicht bestehen und in Ewigkeit keinen
Segen aufnehmen»70. Die himmlische Leiblichkeit muß androgyn
sein: «Ein Geistbild, in dem nicht Männlich und Weiblieh vereinigt
sind, ist nicht himmlischer Art71.» Darum muß Adam vor dem
Sündenfall doppelgeschlechtlich gewesen sein. Gen. 1, 27 wird so

von den Kabbalisten, wie zuvor schon von einem Teil der Rabbinen,
ausgelegt. Gott «sägte an ihm und nahm das Weibliche von ihm.
Wie es heißt, er nahm eine seiner Rippen. Was bedeutet eine'
Antwort: seine weibliche Seite.» «Der Mensch der Emananation ist
männlich und weiblich zugleich, von der Seite des Vaters und der
Mutter und zwiegesichtig72.» Psalm 139,5: «Rückwärts und
vorwärts hast du mich gebildet», wird im Sinn dieses
Kugelmenschenmotivs ausgelegt73. Mit dem Menschen in der Schöpfungsgeschichte

ist nach kabbalistischer Ansicht «der ganze Mensch
gemeint, der Männlich und Weiblich umfaßt»74. Bekanntlich hat
Jacob Boehme diese androgynen Gedanken breit ausgewalzt in
seinen Werken entwickelt75. Auch Gottfried Arnold, Pordage, Jane
Leade und Oetinger huldigen ihnen; den Stellen, die Ernst Benz

darbietet, können allein aus «Swedenborgs irdischer und himmlischer

Philosophie» drei markante angefügt werden76.

70 Sohar III, 296 a.
71 Sohar II, 55 b.
72 Sohar I, 22 a.
73 Sohar II, 54 b.

Sohar III, 46b.
75 Vgl. Ernst Benz, der vollkommene Mensch etc. 1937, sowie meine

Dissertation und den Aufsatz: «Jacob Böhme und die Kabbala», Judaica
1955, S. 12—29.

76 Der vollkommene Mensch etc. S. 176—180. Werke ed. Ehmann II, 1,

S. 58: «Da dem Adam so große Herrschaft geschenkt war, so hätte er sollen,
wie die Bienenkönigin ein ganzes Heer aus sich gebären: Daher war er
Männlein und Fräulein zugleich, ehe die Eva geschieden war. In diesem
geistlichen, männlich-jungfräulichen Leib lagen alle Grundanfänge künftiger
Geburten, als in einer Mutter und diese Vaterschaft hätte können aus ihm
sich fortpflanzen.» Oder S. 80: «Adam war ein aus sich selbst gebührendes
Wesen und hatte die männliche und weibliche oder Feuer- und
Lichtstinktur beisammen, als eine wahre männliche Jungfrau. Er hätte magisch
imd Engel-artig d. i. durch imaginative Anziehungskraft und keusche Ent-

78



Wie steht nun Schelling zu diesen Mythen? Daß er sie gekannt
hat, kann gar keine Frage sein. Denn schon in einer Jugendschrift
von 1793 führt er die Symposionstelle von den doppelgeschlechtlichen

Kugelmenschen der Urzeit als Parallele zu Gen. 1,27b an77.

In VIII, 211 redet Schelling von der Polarität in Gott: «Dies Ja,
das sich dem Licht, dies Krumme, das sich dem Geraden, dies Linke,
das sich dem Rechten entgegenstellt, und wie man sonst diesen

ewigen Gegensatz in Bildern auszudrücken sucht78.» Ein Kabbaiist
würde diese Bilder von Krumm und Gerade, von rechts und links
sofort im Sinn des Androgynen deuten79. Daß auch Schelling diese

Worte so gemeint hat, ergibt sich aus der Fortsetzung: «Daß, wie
in allem Lebendigen, so wohl schon im Urlebendigen eine Doppel-
heit sey, die herabgekommen durch viele Stufen sich zu dem
bestimmt habe, was bei uns als Licht und Finsternis, Männliches und
Weibliches, Geistiges und Leibliches erscheint» VIII, 212. Echt
theosophisch interessiert sich Schelling für Doppelgeschlechtlichkeit

bei niederen Lebewesen, um daraus den Schluß zu ziehen:
«Von dem ersten Princip alles Daseyns leitet sich die Geschlechts-

doppelheit in der Natur her» XII, 155. Im Anklang an die
psychologischen Androgynievorstellungen der schwäbischen Theosophie,
die ich in meiner Dissertation geschildert habe, sagt Schelling, daß

zündung im Geist des Worts sein Geschlecht propagiert, ohne viele
Entwicklungsstufen wie bei der thierischen Geburt in keuscher Umarmung der
Sophiae, als der oberen Mutter.» Ferner: «Die himmlische Weisheit desti-
nierte den Adam anfangs, daß er ohne das aus seinem Fleisch genommene
Weib, jungfräulich gebühren sollte. Aber Adam in seiner Herrlichkeit war
solcher englischen Verfassung nicht lang fähig, deswegen gab ihm Gott eine
Gehilfin außer sich. Es blieb aber doch die erste Bewegungsquelle zu dem
himmlischen Stand noch in ihm aber ohne Effekt», a.a.O. S. 289.

" Werke I, 73.
78 Parallele bei M. Schröter, Weltalterfragmente S. 50. Vgl. jedoch auch

VIII, 367: «Denkt man an die Geschlechtsdoppelheit aller alten Gottheiten,
nicht eben daß in einerlei Wesen widernatürlich beide Geschlechter
vereinigt waren, sondern daß jede Persönlichkeit oder sozusagen jede Stufe in
der Götterfolge durch eine männliche und weibliche Gottheit zugleich
bezeichnet war, so entdeckt sich auch hier wieder jene kabirische, sich in
Juppiter als Einheit auflösende Siebenzahl.» (Über die Gottheiten von
Samothrake.)

79 Vgl. Sohar I, 244b.

79



das Bewußtseyn androgyner Natur sei, Jungfräulichkeit dagegen
definiert er als Geschlechtsunentschiedenheit XII, 157. Schelling
kennt auch die Geschlechtsumwandlung bei mythologischen
Gottheiten XII, 14280, die Tatsache, daß Priester weibliche Kleidung zu
Ehren einer Gottheit tragen XII, 250 u. 363, daß sich die Kybele-
priester entmannen VII, 35781, alles Motive, die etwa P. J. Winthuis
für seine Theorie vom «Zweigeschlechterwesen»82 auswertet. Trotzdem

ist Schelling in diesen Dingen sehr zurückhaltend; er deutet
mit all diesen zahlreichen Ausführungen nur an, daß er um die
Probleme weiß. Aber er hat sich nie expressis verbis zur Androgynie
als Ideal bekannt, sehr im Gegensatz zum jungen Görres83 und zu
Franz von Baader84, und zu all den Nachfahren der schwäbischen

Theosophie, wie Rapp, Wirz, Culmann, Böhmerle85. Insofern be-

80 XI, 7 u. 33; XI, 198; XII, 193, 195, 249, 260, 623ff., XIII, 313.
81 VIII, 337f., XII, 363 u. ö.
82 Das Zweigeschlechterwesen, 1928. Einf. i. d. Vorstellungswelt prim.

Völker, 1931.
83 Er — der seine Abhängigkeit von Schelling stets dankbar betont

hat — läßt in einer kosmogonischen Vision die Welt aus dem zweigeschlechtlichen

Gott hervorgehen. (Exposition der Physiologie — nicht der Psychologie,

wie bei Hans Meyer, Gesch. d. abend. Weltanschauung IV, 1950,
S. 532 zu lesen — Ges. Schriften II, 2, S. 19, 21, 24, 25, 34; Exposition d'un
system sexuel de l'ontologie Ges. Sehr. II, 2, S. 201—225 vor allem S. 203;
Glauben und Wissen, Ges. Sehr. III, S. 11.) Auch der Physiker Ritter, dessen

Wünschelrutenexperimente Schelling sehr interessierten, war Anhänger der
Androgynenlehre. (Fragmente aus dem Nachlaß eines jungen Physikers,
Heidelberg 1810, 188f.) Schöllings Freund Schubert deutet den Androgynen-
mythus an in seiner «Geschichte der Natur», Erlangen 1836, II, 2, S. 270.

84 Texte bei Ernst Benz, der vollkommene Mensch etc., S. 181—189.
Vgl. auch Fritz Giese, Der romantische Charakter I, das Androgynen-
problem, 1919, S. 359—387.

85 Einzelnachweise in meiner theol. Dissertation. Moderne Anhänger des

Androgynenmythus sind Ludwig Klages (Vom kosmogonischen Eros 1922,
36, 39, 77, 18 u. ö.) Edgar Dacqué (Schellingianer) Urwelt, Sage u. Menschheit,

1924, 267 ff. u. 365). Der schwäbische Missionarssohn Hermann Hesse

(Narziß und Goldmund, 1932, S. 228ff.), Grigor Robakidse (Die gemordete
Seele, 1933, 113) und die russischen «Böhmisten» und Sophiologen Bulgakov,
Florenskiy und Berdiajew (Bestimmung des Menschen, 1935, S. 89,96 u. ö.

Philosophie des freien Geistes, S. 238). Seine Theorie lehnt ab Karl Barth KD
III, 4, S. 177ff. Viel früher schon Luther in WA 18, 147, welcher diese Exegese

von Gen. 1, 27 auf Philo zurückführt.

80



steht das Urteil von F. Giese zu Recht, daß Schelling Baaders

Androgynenlehre fern gelegen habe98, obwohl es von der
weitverbreiteten irrigen Voraussetzung ausgeht, als ob Schelling von Baaders

Gedanken abhänge, während in dieser Hinsicht Heinrich
Bornkamm richtiger urteilt, wenn er sagt, daß Schelling Böhme und
seine Welt von der heimischen schwäbischen Theosophie her kennt87
und der Vermittlung F. X. von Baaders hierzu nicht bedurfte.

Daß Schelling aber die Urmensch-Vorstellungen der theosophi-
schen Mystik teilt, ergibt sich schon aus seiner Freiheitsschrift88,
wo es heißt: «Der höchste Gipfel der Offenbarung ist der Mensch,
aber der urbildliche und göttliche Mensch, derjenige, der im Anfang
bei Gott war, und in dem alle anderen Dinge und der Mensch selbst

geschaffen sind89.» Auf diesen Menschen vor dem Fall bezieht

Schelling sogar das Psalmwort: «Er kann schaffen, was er will, das

ursprünglich doch von Gott selbst gesagt ist90. Zudem versichert

89 A.a.O., S. 361. Giese meint, so wie Baader kein Verständnis gehabt
habe für Schöllings Polaritätslehre, so Schelling nicht für Baaders
Spekulationen vom Androgenen. Giese geht aus von der landläufigen Vorstellung
der Abhängigkeit Schellings von Baader, die unhaltbar ist. Schelling war
sowohl mit der Polaritäts- wie mit der Androgynenlehre durch Oetinger
bekannt. In Oetingers Wort: «Es stehen allezeit zwey Kräften gegen
einander und vereinigen sich in der dritten» — Lehrtafel der Antonia S. 37 —
steckt schon die Lehre von der Thesis, Antithesis und Synthesis! Ähnlich
urteilt auch Karl Jaspers: «Sch. ist bemerkenswert frei von der romantischen
Atmosphäre des Erotischen, Perversen, Androgynen und dergleichen»,
Schelling, 1955, S. 220. Ch. Hermann Weiße hat wohl in Schellings Sinn
gesprochen, wenn er im Blick auf Baaders Androgynenlehre sagt: «Wir
werden Sorge tragen, uns nicht in derartige symbolische Phantasmagorien
zu verirren», Philos. Dogm. II, 19. Trotzdem bleibt Schelling dem Mythos
oft recht nahe. Vielleicht ist es bei ihm wie bei Novalis, der nach dem Urteil
Gieses den Androgynenmythus «vorgedacht und anempfunden» (a.a.O.
S. 348) aber nie expressis verbis ausgesprochen hat.

87 RGG2 I, 1169.
88 Vgl. auch die Ausführungen von Emil L. Falkenheim über den

ursprünglichen Menschen, den Menschen-in-Gott bei Schelling in Zschr. f.
philos. Forschung 1954, S. 332. Die Mittlerrolle des Menschen nach Schelling

hat gut herausgearbeitet Herman Zeltner in seinem Ragazer Vortrag
über Schellings Anthropologie Studia Philos. S. 214ff.

89 VII, 377.
90 XIII, 357.

81



uns Gerbrand Dekker, daß von Schelling in der von ihm aufgefundenen

Kollegnachschrift aus München noch «ein viel leuchtenderes
Bild des ursprünglichen Menschen entworfen war», als in der
gedruckten «Philosophie der Mythologie»91.

Hier zeigt sich eine echt idealistische Hochschätzung des

Menschen92, wie auch an anderen Stellen. So etwa in den Stuttgarter
Pr.-Vorlesungen: «Im Menschen sind die beiden äußersten Extreme
zusammengeknüpft. Darum ist er vor Gott höher geachtet als die

Engel. Der Mensch ist aus dem Niedrigsten und Höchsten. Die
Menschheit, die schon durch den menschgewordenen Gott vergöttert
war, ist jetzt allgemein vergöttert und durch den Menschen und
mit ihm die Natur93.» In der Ph. d. Myth, heißt es dann gar: «Adam
hat nicht nur die Sünde, sondern auch den göttlichen Funken, den
Geist der Selbstbestimmung und Freiheit, auf alle Geschlechter, je
nach ihrer Empfänglichkeit, fortgeerbt91.» So sehr also Schelling
Kants Lehre vom radikalen Bösen96 und die christliche Lehre von
der Erbsünde bejaht96, so sehr auch die vom Erbadel.

Die Kabbalah hat triadische Formeln, die im Sinne der christlichen

Trinität gedeutet werden können97. So heißt es Sohar II, 43b:
«Höre Israel, JHWH, unser Gott JHWH eins.» Es ist alles Einheit
und wird darum Eins genannt. Aber es sind doch drei Namen, wie
können sie eins sein? Erst in der Erscheinung des heiligen Geistes
kann dies gewußt werden, im Schauen des verborgenen Auges, daß

91 Die Rückwendung zum Mythos 1930, S. 110.
92 Sie liegt schon vor bei dem Böhme-Anhänger Angelus Silesius, dessen

Schriften Schelling kannte und schätzte, vgl. Ernst Benz in Stud. Philo-
sophica S. 185, dieser sagt in Cherub. Wandersmann IV, 229: «Mir dient
die ganze Welt, ich aber dien allein, der ewgen Majestät, wie edel muß ich
sein. »

93 VII, 484.

XI, 510.
96 Vgl. XIV, 270: «Nur eine seichte Philosophie kann am radikal Bösen,

kann an der Erbsünde zweifeln, eine solche, der selbst die Erfahrungen der
gewöhnlichen Menschenkenntnis mangeln.» Es ist daher ganz gewiß nicht
im Sinne Schellings, wenn Paul Tillich in seinem Stuttgarter Schelling-
vortrag gesagt hat, die tragische Welterfahrung habe in der christlichen
Erbsündenlehre einen «verhängnisvoll unzulänglichen Ausdruck gefunden»
(Zeitschr. f. philos. Forschung 1955, S. 204).

97 Erich Bischoff, Elemente der Kabbalah, 1913, S. 53—59.

82



drei eins sind. Dies ist ja auch das Geheimnis der hörbaren Stimme,
welche Einheit ist und drei Elemente: Feuer, Luft, Wasser in sich

trägt, eins geworden im Geheimnis der Stimme. So auch hier JHWH,
unser Gott JHWH, drei Weisen in einer Einheit98.» Ähnlich heißt
es III, 288a: «Es ist der Alte der Alten, der Uralte, die obere Krone,
mit der alle Diademe und Kronen sich krönen. Von dem alle Leuchten

sich erleuchten und erbrennen. Er, die obere, verborgene, nie
erkannte Leuchte. Dieser Alte findet sich in drei Häuptern, die in
eines zusammengefaßt sind. Er ist das oberste Haupt. Und weil
der heilige Alte in die Dreiheit geprägt ist, so sind auch alle übrigen
Leuchten, die von ihm ihr Licht empfangen, in dreien zusammengefaßt99.»

Die christlichen Kabbalisten, Johannes Reuchlin, Pico
della Mirandola, Marsiglio Ficino, Knorr von Rosenroth haben diese

Formeln begierig aufgegriffen, weil sie darin ein Mittel glaubten
gefunden zu haben, um Nichtchristen die christliche Trinität anzu-
demonstrieren. Diese trinitarischen Spekulationen haben auch die
Trinitätslehre Böhmes, Oetingers und Schellings beeinflußt. Böhme
bemüht sich krampfhaft, seine Lehre vom dreieinigen Gott in den
Formeln der Kirchenlehre zu entwickeln100. Denn hier setzte ganz
besonders die hämische Kritik von Gregorius Richter101 ein. Es will
aber nicht gelingen, denn die Analogien aus der Astronomie lassen
sich nicht zwängen in die Lehre von den Personen und Hypostasen.
Das gilt ebenso von Oetinger, der seine Trinitätslehre mit der
kabbalistischen Sephirothlehre ausdrücken will: «Die drei ersten Sfephi-

roth, die allerhöchste Krone, die Weisheit und der Verstand, sind
unzertrennlich miteinander vereint und bedeuten die Dreiheit der
Personen in dem göttlichen Wesen: die höchste Krone ist die
oberste höchste Sephirah, nämlich die erste Person in der Gottheit;

98 Ernst Müller a. a. O., S. 309.
99 Ernst Müller, S. 59.
100 Vgl. Aurora Cap. 3, Schiebler II, 35. Er vergleicht den Vater dem

All, den Sohn mit der Sonne, den hl. Geist mit dem Feuer, S. 36.
101 Vgl. Oetingers Darstellung: «Als ihn der Primarius Richter, gottloserweise

nachgeredt, der Sohn Gottes sei aus Quecksilber, hat er also
geantwortet: Herr Primarius, als ich in der Aurora von Salniter und Mercurio
geschrieben, damit meinte ich nicht den bloßen, lauteren Gott, ich meinte
sein ausgestossenes wesentliches Wort», Werke II, 1, ed. Ehmann, S. 246.

83



die Weisheit ist die zweite Person, der Sohn Gottes, logos, das Wort,
der Verstand ist die dritte Person, der heil. Geist, weilen er die
Tiefen der Gottheit als die sog. dritte Person forschet102.» Gegen
den Terminus «Person» hatte Oetinger immer eine Abneigung, er
begründete diese missionstaktisch: «Man muß die Juden nur mit
dem Wort Person verschonen und dafür Ausgänge oder Abglänze
oder Sephiroth setzen103.»

Schelling hat schon in den Vorlesungen über die Methode des

akademischen Studiums im Anschluß an Lessing verlangt, die Trini-
tätslehre spekulativ zu entwickeln104. Denn: «Die Ideen der
Dreieinigkeit nicht spekulativ aufgefaßt, sind überhaupt ohne Sinn105.»

Zwei Seiten weiter bezeichnet er die Theosophie als das wahre
Organ der Theologie106. In den Weltalterentwürfen will er zwar
Theosophie und Philosophie keusch scheiden107, aber wir haben

gesehen, daß ihm das nicht so leicht möglich ist. In den Spätwerken

102 Lehrtafel der Antonia, S. 36.
103 Ibid. S. 394. Bekanntlich teilt diese Abneigung gegen den Personbegriff

in der Trinitätslehre auch Karl Barth, KD II, 1, S. 334, jedoch aus
anderen Motiven, weil der moderne Personbegriff und der antike, der der
Trinitätslehre zugrundeliegt, differieren. Oetinger bezieht sich zustimmend
auf Johann August Urlspergers Trinitätslehre in Werke II, 1, ed. Ehmann,
S. 72. Er tritt dort wesentlich für eine Offenbarungs-Trinität unter Verzicht
auf die Wesens-Trinität ein.

104 V, 294. Die kirchliche Trinitätslehre ist Schelling zu statisch: «Auch
hier ist der lebendigen Einsicht nicht wenig durch die Art geschadet worden,
alles dogmatisch hart und schroff satzweise hinzuzustellen, indeß die
Offenbarung alles im Werden und in der Bewegung darstellt und z. B. nirgends
die Idee der Dreieinigkeit als Dogma ausspricht, sondern den Vater in der
Zeugung des Sohnes, den Sohn im Gezeugtwerden und im Ausspruch des

Vaters, den Geist im Ausgehen von beyden oder doch vom Vater vorstellt»,
Weltalter, ed. Schröter, S. 71. Über die literarische Bezeugung dieser von
Schelling nie veröffentlichten Stelle vgl. Schröter in Studia Philos. 205. Es
ist unbedingt Schröter beizustimmen, wenn er sagt: «Dieses Ursymbol der
Triiiität liegt der Entwicklung der gesamten Schellingschen Metaphysik
zugrunde», ibid. nur muß hinzugefügt werden, daß es die theosophische Art
der Trinitätslehre ist, die Schelling bewegt. «Spekulativ» heißt also in diesem
Zusammenhang bei Schelling immer soviel wie «theosophisch».

105 V, 297.
108 V, 299.
107 VIII, 204, vgl. Weltalter ed. Schröter, S. 207 u. 216.

84



finden sich viele Verwahrungen gegen den «Theosophismus»108, aber
es sind künstliche Distinktionen ohne Kraft. In den Weltalterentwürfen

betont Schelling zweimal, daß eigentlich von einer Dreiheit
in Gott nicht gesprochen werden könne, sondern mehr von einer
Zweiheit109. So hat er ja auch in der Freiheitslehre von zwei
Prinzipien in Gott gesprochen, nämlich Egoität und Liebe, ebenso in
den Stuttgarter Pr.-Vorl. Später kommt als drittes Prinzip der
Geist110 hinzu, und so wird es nicht schwer, die Trinität zu
entwickeln, aus dem An-Sich, dem Für-Sich und dem An- und Für-
Sich Gottes111. Liebevoll geht er den vestigia trinitatis in den
nichtchristlichen Religionen nach; die indische und altgriechische
Religion112 liefert ihm dazu wertvolle Parallelen: «Diese Dreiheit in
ihrer Einheit war der höchste Gegenstand des seligen Anschauens
und Begreifens in den heiligsten Mysterien Griechenlands113.» In
diesem Punkte bleiben sich Schelling und Hegel einig114. Auch Hegel
hat immer eine spekulative Entwicklung der Trinitätslehre
verlangt und in einer berühmten Kritik an Tholuck alle nichtspekulativen

theologischen Trinitätslehren verworfen115. Darum halten beiden

auch die theologischen Kritiker gerade diese spekulative
Trinitätslehre vor116. Im Falle Schellings ist die Verwandtschaft mit den

103 X, 183—188, XIII, 121 u. 125.
109 VIII, 274 u. 299.
110 Vgl. Kurt Leese, Philosophie und Theologie im Spätidealismus, S. 211.
111 XIII, 257, 312—316; 338.
112 XII, 79; XIII, 223, 238, 310, 312, 337, XIV, 66.
113 XIII, 490.
114 Trotzdem hat Schelling XIII, 122 gerade die Hegeische Trinitätslehre

als «theosophisch» verworfen. Zudem sei sie minderwertiger als die Böhmes,
gleiche Böhme einem Trunkenen, der aber wirklich trunken sei, so täusche
Hegel eine solche «Trunkenheit» nur vor. Ein Beispiel für Schellings Bos-
haftigkeit gegen den toten Studienfreund, die man nicht aus der Heftigkeit
der zeitgenössischen Polemik allein erklären kann, wie das Emil Staiger
versucht hat. Studia Philos, S. 144.

116 In der Vorrede zur 2. Ausgabe der Enzyklopädie Werke ed. Glockner,
Bd. 8, S. 19 Anm.

116 Wilhelm Lütgert, die Religion des deutschen Idealismus und ihr
Ende, II, 115, Gustav Krüger in RGG21 2020, Kaiweit ibid. Sp. 2023. Dabei
konnte Schelling die altchristliche Trinitätslehre geradezu hymnisch preisen:

«Über alle Vergleichung erhaben und einzig ist aber die christliche Idee,
besonders aber in der Art, wie sie die Mehrheit der Personen mit der Einheit

85



Triadischen Spekulationen der Kabbala nicht so deutlich wie bei

Oetinger, aber irgendwie stehen sie doch dahinter. Bekanntlich gibt
es bei Oetinger noch eine zweite Darstellungsart der Trinität, wo
er auf das Sephirothschema verzichtet117; aber der Unterschied ist
nur ein formaler. Auberlen ist darum recht zu geben, wenn er
feststellt, daß auch diese Bemühungen Oetingers, die Trinität aus der
Idee des göttlichen Lebens abzuleiten, genau so wenig im Sinne der
Kirchenlehre befriedigend sind118. Das gleiche muß auch von den
trinitarischen Bemühungen der Oetingerschüler Joh. M. Hahn, Ph.
M. Hahn («Von den drei Ichheiten der ewigen Gottheit») sowie

von Joh. Aug. Urlsperger (1728—1806) gesagt werden119. Ihre
spekulativen Versuche sind alle wenig glücklich, das muß auch von
dem Schellingschen gesagt werden. Die Kabbala hat eine tricho-
tomische Psychologie. Sie unterscheidet «Seelenodem» (Neschamah),
Triebseele (Nefesch) und Geistseele (Ruach)120. Diese Trichotomie
hängt zusammen mit den «Drei Principien in Gott», wie Jacob
Böhme sich ausdrückt. Diese drei Prinzipien wirken sich aus im

des Wesens verbindet, indem dadurch offenbar wird, wie jene fortschreitende
Bewegung aus demselben durch dasselbe und in dasselbe geht, also
nirgends eine Verwandlung des Wesens stattfindet. Vortrefflich sagt schon
ein geistvoller Lehrer der ersten Jahrhunderte: Mehrere Naturen annehmen
ist hellenisch, nur eine Person glauben jüdisch, aber die Eine Natur zur
heiligen Dreiheit entfalten, und die Dreiheit der Personen wieder in die Einheit

des Wesens sammeln, ist die rechteste, wahrhafteste Lehre», Weltalter
ed. Schröter, S. 69. Solche Äußerungen, die auch in den Berliner Vorlesungen
häufig waren, forderten den Widerspruch von Friedrich Engels heraus: «Man
ist erstaunt, über die Kühnheit Schöllings, zu behaupten, der alte Widerspruch

der Trinität sei gelöst», MEGA I, 2, S. 212. Von den Schellingschülern
hat Hamberger versucht, die immanente, also Wesenstrinität festzuhalten,
vgl. Jahrbücher für deutsche Theologie 1867, S. 436. Weiße jedoch legt
großen Wert darauf, daß Urlsperger zuerst ontologische und ökonomische
Trinität unterschieden habe (Philos. Dogmatik I 1855, S. 413). Auch er ist
der Meinung, daß Oetinger in seiner Trinitätslehre den Personbegriff
verwirft, wie das auch Böhme tue, (Philos. Dogm. I, S. 434). Auch Weißes
Erörterungen kommen auf eine Verwerfung der Wesenstrinität zugunsten der
Offenbarungstrinität hinaus.

117 Auberlen, die Theosophie Oetingers 1847, S. 167 ff.
118 Auberlen a. a. O., S. 658ff.
119 Vgl. meine Dissertation S. 19.
120 Sohar I, 224 b ed. Ernst Müller, S. 205.

86



«Dreifachen Leben des Menschen»121. Bekanntlich heißt so eine
Schrift Böhmes mit dem Untertitel «Psychologia vera». Die Kabba-
listen können sagen: «Die Seele des Menschen ist zusammengefaßt
in drei Stufen, weshalb ihr drei Namen eignen, gemäß oberem
Geheimnis: Nefesch, Ruach, Neschama. Nefesch ist die untere
Stufe. Ruach der Bestand, der über der Seele waltet, in allem
bestehend in rechter Weise. Neschama, der höhere Bestand waltet
über allem — heilige obere Stufe, diese drei Stufen sind im Menschen

zusammengefaßt122. So ist dann auch der Mensch Bürger nicht
zweier, sondern dreier Welten123.

Es kann doch kein Zufall sein, daß Schelling in den Stuttgarter
Pr.-Vorl. ebenfalls eine trichotomische Psychologie124 vorträgt. Er
unterscheidet dort Gemüt, Geist und Seele. Vom «Gemüth» sagt
er, es stehe in Rapport mit der oberen Welt. Das Unpersönliche in
der Seele stehe im Rapport mit Gott und mache den Idealismus
erst möglich. Jeder dieser «Seelenteile» wird dann noch einmal
trichotomisch aufgegliedert126. In den Weltalterentwürfen heißt es

121 Alles Ding in der Welt ist nach dem Gleichnis der Dreiheit worden,
Aurora cap. 3 ed. Schiebler II, S. 39.

Die Böhmesche Trichotomie hat gut herausgearbeitet Hans Alfred
Grunsky, Böhme 1940, S. 41f., so abwegig seine Tendenz ist, Jacob Böhme
als Schöpfer einer germanischen Philosophie des Willens zu erweisen.
Oetingers Trichotomie tritt uns in der Theologia ex idea vitae deducta
§§ 15—17 und im Swedenborg eindrucksvoll entgegen: «Alles, was Gott in
drei Prinzipien hat, ist die Seele in ihrer Essenz. Das begehrende Anziehen
des Schöpfers hat nach den drei Prinzipien ein Bild geschöpft, worin aus
allem, was schon vorher war, durchs Wort des Herrn ein Einiges worden
nach dem Bild Gottes», Werke ed. Ehmann II, 1, S. 176.

Auch Chr. Herrn. Weiße gibt sich große Mühe, im Anschluß an 1. Thess.
5, 23 eine trichotomische Psychologie zu begründen. Der kirchlichen
Tradition ist jedoch die trichotomische Psychologie suspekt, weil die Gnostiker
auf eine solche großen Wert legten und wegen Apollinaris von Laodicaea,
vgl. Karl Barth KD III, 2, 426 f.

122 Sohar I, 206a, Müller S. 109; vgl. auch I, 83a, Müller 112f.; II, 141b,
Müller S. 155f., III, 47a, Müller S. 116.

123 III, 159b, Müller S. 148.
124 Die inneren Zusammenhänge zwischen Schellings Trinitätslehre und

seiner trichotomischen Psychologie hat beleuchtet Ernst Wilhelm Wende-
bour in Zeitschr. f. Theologie und Kirche 1955, S. 88.

126 Werke VII, 465—469.

87



dann: «Das Innere jedes organischen Wesens ruht und besteht in
drei Hauptkräften. Die erste (um im bloßen Beispiel kurz zu seyn)
wodurch es in sich selbst ist, sich beständig hervorbringt; die zweite,
durch die es nach außen strebt, die dritte, welche gewissermaßen
die Natur beider vereinigt. Jede derselben ist zum inneren Seyn
des Ganzen nothwendig; welche auch hinweggenommen würde, das
Ganze wäre aufgehoben126.» Schelling knüpft hier die Verbindung
mit der überlieferten Lehre von der wachstümlichen, bewegenden
und empfindlichen Seele, die auf Aristoteles zurückgeht127.

Wie in der gnostischen Überlieferung128 ist auch in der Kabbala
der Mensch ein Mikrokosmos, ein Abbild der großen Welt, und
deshalb trägt er alle Bestandteile der Welt in sich. So können die
Kabbalisten sagen: «Als Er (sc. Gott) die Welt schuf, betrachtete
Er den Menschen, daß er Herrscher würde über Alles, dieweil er
das Gleichnis Alles Oberen und Unteren in sich trug. Und Er
entsandte ihn in herrlicher Gestalt da sahen ihn die Geschöpfe und
traten zu ihm und beugten sich vor ihm, von Furcht und Zittern
befallen129». Nach dem Sündenfall wird das anders: Jetzt muß der
Mensch sich vor den wilden Tieren fürchten. Auch dieses Motiv ist
dem Midrasch entnommen, im Testament der XII Patriarchen,
Naphtali cap. 8130 ist diese Ansicht vorausgesetzt, in der sog.
Apokalypse des Moses cap. 10131 und 24132 wird sie offen ausgesprochen.

126 VIII, 310.
127 Auch die Kabbalisten haben diese Synthese schon vollzogen.
128 Sicher gibt es den Mikrokosmosgedanken auch bei den griechischen

Kirchenvätern. Die sich an Böhme anschließenden Denker haben ihn aber,
wie er, aus der Kabbala übernommen. Bei I. A. Domer tritt er dann wieder
auf im Anschluß an Schelling, vgl. Karl Barth KD III, 2, S. 15.

129 Sohar II, 54b, Müller S. 106; vgl. II, 23b, Müller S. 170; III, 11

Müller S. 222.
130 E. Kautzsch, Apokryphen und Pseudepigraphen des AT 1900, II, 488.
131 Kautzsch a. a. O., S. 518.
132 Kautzsch a.a.O., S. 523. Eigenartigerweise betont auch Schiller in

seiner Jenenser Vorlesung über den Sündenfall sehr stark die Feindschaft
der Tiere gegen den Menschen. Sie zwang ihn, Waffen zu erfinden, seine

Pflanzungen einzuzäunen und sich feste Häuser zu bauen, um nicht von
den Tieren im Schlaf überfallen zu werden. Werke ed. Cotta X, 1867, S. 314f.
Die These von Arnold Gehlen über den den Tieren unterlegenen Menschen,
und den Zwang, Verstandeswesen zu werden, ist hier schon vorweggenommen.

88



Die Tiere begründen ihren Haß gegen den Menschen mit seiner
Übertretung des göttlichen Gebotes. Solche Gedankengänge bilden
den Hintergrund zu den eigenartigen Ausführungen Schellings in
den Stuttgarter Pr.-Vorl.: «Da der Mensch fällt, d.h. Sünder wird,
ist dieser Verklärungspunkt der Natur verfinstert. Die Natur ist
nun genötigt, eine von der geistigen Welt unabhängige Welt zu
sein. Die Natur hat diese sanfte Einheit durch die Schuld des
Menschen verloren. Diese Kluft kann nicht bleiben, denn sie würde die
Existenz Gottes aufheben133.» Auch die sehr häufige Anführung
von Römer 8,19f., dem Wort von dem ängstlichen Harren der

Kreatur, muß in solchen Anschauungen ihren Grund haben. Auf
dies Wort spielt Schelling an in VII, 399, wenn er vom «Schleier
der Schwermut» spricht, «der über die ganze Natur ausgebreitet
ist, und von der tiefen unzerstörlichen Melancholie alles Lebens»134.

Das Wort kehrt immer wieder, sowohl in den Stuttgarter Priv.-Vor-
lesungen135, wie in den Weltalterentwürfen136, wie in der Phil. d.

Offenbarung137, es ist ein neutestamentliches Lieblingswort Schellings

und seiner Schüler, Hamberger, Schubert138, Ch. H. Weiße139.

las VII, 459, 460, 463. Vgl. hierzu Zeltners Ausführungen Stud. Phil.,
S. 21öf. Vgl. dazu auch Scholem: «Der Mensch ist Regulator des großen
theosophischen Organismus der Welt, er vermag durch seine Handlungen
die Einheit alles himmlischen und irdischen Geschehens zu befördern bzw.
zu stören.» Enz. Jud. IX, 700.

134 Die Verhandlungen des Ragazer Philosophen-Kongresses über Schellings

Schwermut (Stud. Philos. S. 126—145) wären sicher ganz anders
verlaufen, wenn die biblische Grundlage dieser «Schwermut» bekannt gewesen
wäre. Die psychologische bzw. psychiatrische Interpretation dieser «Schwermut»

muß man m. E. mit Karl Jaspers unbedingt ablehnen, sie ist
metaphysisch bedingt durch den schellingschen Pessimismus des Sündenfalls wie
in der ganzen theosophischen Tradition, in der er steht.

436 VII, 460 u. 482.
138 VIII, 266, 297, 239, Schröter S. 274, 124, 134, 99.

XIII, 363.
138 Geschichte der Seele I, 1850 S. 284; Allgemeine Naturgeschichte,

Erlangen 1826, S. 328.
139 Philos. Dogmatik II, 475 und 496. Hier geht F. X. von Baader mit

der Schellingschule konform. Werke I, 3, S. 350 u. 381 unter Berufung auf
den franz. Böhmisten St. Martin.

no Ygi Werke ed. Ehmann II, 1, S. 37 (Cautelen) S. 59 (Grundweisheit)
S. 332 (Swedenborg).

89



Es wird von Oetinger genau so häufig und im selben kosmisch-
eschatologischen Sinne gebraucht140. Auch bei Jacob Böhme klingt
es an141. Gewiß ist es in der Kabbala nicht verbaliter nachzuweisen,
da es sich ja um ein Pauluswort handelt, aber der Sache nach, dem

ganzen Kreatur- und Lebensgefühl nach, ist es vorhanden: «Als der
Mensch der Schuld verfiel, zog sich alles wieder aus der Welt, und
die Erde wurde verdunkelt. Darum heißt es, verflucht der
Erdboden um deinetwillen142.» «Wenn nun Adam gesündigt hat, was
war dann die Sünde der ganzen Welt? Oder meinst Du etwa, daß
alle Geschöpfe von jenem Baum aßen? Es ist dem nicht so.
Vielmehr, als der Mensch aufrecht auf seinen Füßen stand, da sahen
ihn alle Geschöpfe, zitterten vor ihm und folgten ihm nach, wie
Knechte einem König. Und er sprach zu ihnen: Kommet her, wir
wollen uns niederwerfen, beten vor JHWH, unsrem Schöpfer, und
alle folgten ihm. Als sie aber sahen, daß der Mensch vor jener Stätte
sich niederwarf und sich ihr verband, folgten sie ihm gleichfalls,
und so bewirkte er Tod für sich und für die ganze Welt143. Wenn
die Menschenkinder der Sünde verfallen, können die wilden Tiere
über sie Herrschaft gewinnen, dieweil sie das göttliche Urbild nicht
mehr an ihnen schauen144.»

Der Sohar hat auch eine eigenartige Ansicht von der Potentiali-
tät von Licht und Finsternis: «Beide sind eins, insoferne es kein
Licht gibt als in der Finsternis und keine Finsternis als nur im
Licht. Und obwohl sie ihrer Art nach unterschieden sind, bilden sie

doch auf diese Weise eine Einheit145. » Oder Rabbi Jehuda stellt die
Frage: Warum wird die Wendung: Und es ward Abend und es ward
Morgen, ein Tag, mit jedem Tag wiederholt? Antwort: Damit man
erkenne, daß kein Tag ohne Nacht und keine Nacht ohne Tag ist
und daß die beiden nicht geschieden sein wollen146. «Die beiden im
Schöpfungsbericht vorkommenden Worte zäläm und demuth, Bild

141 Weg zu Christo, IV, 13 (Schiebler I, 80), Menschwerdung Jesu Christi
II, 4, § 11.

142 Sohar I, 97b, Müller S. 103.
143 Sohar III, 107b, Müller S. 129.
144 Sohar I, 71a, Müller S. 130.
145 Sohar I, 31b, Müller S. 336.
116 Sohar I, 46a, Müller S. 92.

90



und Gleichnis, werden mit Hilfe dieser Lichtmetaphysik
auseinandergehalten und verbunden: «Darum heißt es, lasset uns
Menschen machen, in unsrem Abbild — das geht auf das Licht — nach
unserem Gleichnis—auf die Finsternis, welche das Kleid des Lichtes
bildet, wie der Körper das Kleid der Seele147.»

Auf diese Licht-Finsternismetaphysik gehen Worte Oetingers
zurück wie diese: «In jeder Seele ist eine séparabilité vom Licht
möglich. Diese Auflöslichkeit ist der letzte Grund der Finsternis
der Seele. Diese séparabilité ist die Potentialfinsternis, welche
hernach durch weitere Abirrung der Seelenkräfte in wirkliche Finsternis

und Beraubung des Lichts übergeht148.» Oder: «Die Seele ist
als ein Geschöpf nicht das indissoluble Band der Kräfte, wie Gott
in seiner Herrlichkeit, sondern sie muß mit ihrer angeborenen
Finsternis limitiert sein, so daß ihre Finsternis ins Licht erhoben werden

und ihr Licht wieder in Finsternis zurückgehen kann149.»

Von da aus ist das schöne Wort Schellings erst recht verständlich:

«Ohne das vorausgehende Dunkel gibt es keine Realität der
Creatur, Finsternis ist ihr nothwendiges Erbteil150'151.»

Auch die Potentialität von Gut und Böse findet sich bei Schel-

ling: «Wenn die Abgründe des menschlichen Herzens im Bösen sich

auftun, und jene schrecklichen Gedanken hervorkommen, die auf
ewig in Nacht und Finsternis begraben seyn sollten, dann erst

147 Sohar I, 22a, Müller S. 106.
148 Lehrtafel der Antonia, S. 364f.
149 Werke II, 1, ed. Ehmann S. 155 (Swedenborg).
150 VII, 360. Demgegenüber legt Karl Barth großen Wert darauf, daß in

Gen. 1 nie von der Schaffung der Finsternis die Rede ist und daß es von der
Finsternis nicht wie vom Licht heißt: es (bzw. sie) war sehr gut, KD III, 1

S. 136—142. Auf obiges schönes Schellingwort trifft das Verdikt Karl Barths
zu: «E tenebris lux, das wäre die ganze, den Rat und die Tat Gottes
verkennende Unwahrheit des Mythus», KD III, 1, S. 117. Böhme redet hier
vorsichtig: «Gott ist alles, er ist Finsternis und Licht, Liebe und Zorn, Feuer
und Licht. Aber er nennet sich allein einen Gott nach dem Lichte seiner
Liebe», Weg zu Christo IV, 2, 9 (Schiebler I, 88).

151 Vgl, dazu sehr prägnant Oetinger: «Finsternis und Licht wohnen
ineinander, keines begreift das andere und ist doch eines des anderen Arzt
durch eine geistliche, imaginative Wirkung. Freiheit beschattet sich mit der
Begierde Wesen, daher sind zwei Contraria», Werke II, 1 ed. Ehmann
(Swedenborg).

91



wissen wir, was im Menschen der Möglichkeit nach hegt, und wie
eigentüch seine Natur für sich oder sich selber überlassen beschaffen
ist162.» Ferner: «Wie der Gute das Böse in sich niederhält, so bringt
umgekehrt der Böse das Gute in sich zum Schweigen, und setzt
das, was seinem Wesen nach das Seyende ist, der Tat nach als nicht
Seyendes163.» Dazu gehört innerlich das Wort aus den Stuttgarter
Pr.-Vorl.: «Das Böse ist eben nichts anderes als das relativ nicht-
Seyende, das sich zum Seyenden erigiert, also das wahre Seyende
verdrängt. Es ist von der einen Seite ein Nichts, von der anderen
ein höchst reelles Wesen154.»

Hatte Oetinger im Einklang mit der Kabbala erklärt, «die Welt
ist microcosmice im Menschen»155, so ist auch Schelling dieser
Ansicht: «Der Mensch ist nach einem alten und fast abgenutzten
Satz die Welt im Kleinen156.»

DasWort : « Lasset uns Menschen machen »157, bildet für die Kabba-
listen ein schweres Problem. Mit wem redet Gott? Die Antwort
lautet, mit dem Demiurgen, dem Werkmeister, hat Gott gesprochen:

«Als es zur Welt der Spaltung kam, das ist die Welt der
unterschiedlichen Dinge, da sprach der Werkmeister zum
Bauherrn: «Lasset uns einen Menschen machen in unserem Bilde, nach
unserem Gleichnis. Sprach der Bauherr, wohl ist es gut, ihn zu
schaffen, aber in Zukunft wird er sündigen vor Dir durch seine
Torheit158.»

162 VIII, 268.
163 VIII, 222.
164 VII, 459. Vgl. dazu Oetinger: «Die philosophische Art, vom Bösen zu

reden (Leibniz!) läuft darauf hinaus, das Böse habe den Mangel, nicht ein
Wesen zum Grund, Endlichkeit sei die letzte Ursache. Aber diese Gründe
geben dem Gewissen kein Genüge. Denn jeder weiß bei sich, daß, was Gott
zu Kain gesagt, noch jetzo eintreffe: Bist Du nicht fromm, so setzt sich
das Böse vor die Tür des Herzens. Das Böse bricht nicht nur aus dem Nichts
herfür, sondern die Lust gebiert sich aus der Erhebung einer Kraft über die
andere, die einander die Waage halten sollten», Lehrtafel der Antonia 366.

155 Wörterbuch S. 398.
166 VII, 411, 457; VIII, 207.
15' Gen. 1, 26.
168 Sohar I, 22a, Müller S. 105. Nach anderer Ansicht sprach Gott mit

der Thorah Sohar III, 35 b, Müller S. 25. Nach einer weiteren mit dem
Urmenschen. S. A. Horowitz, in Encycl. Jud. I, 785.

92



Dieses Problem wird auch in der theosophischen Mystik erörtert.
Jacob Böhme hat ihm nachgesonnen. Seine Auskunft ist: Gott hat
mit der Sophia sich unterhalten159. Auch diese Antwort ist gut
kabbalistisch, denn Demiurg und Sophia sind nach Prov. 8, 30

identisch160. Oetinger teilt uns mit, daß Böhme sich dabei gegen
den Mystiker Schwenkfeld gewandt habe, der aus Gen. 1,26 die
Trinität161 herauslesen wollte162.

Schelling schneidet die Frage bereits in der «Freiheitslehre» an.
Er wendet sich dort gegen Leibniz und seine These von der Wahl
zwischen möglichen Welten, die vor Gottes Seele gestanden hätten
und weist — ähnlich wie Oetinger163 — eine solche ab: «Es bleibt
die Vorstellung einer Beratschlagung Gottes mit sich selbst oder
einer Wahl zwischen mehreren möglichen Welten eine grundlose
und unhaltbare Vorstellung164.» Auf die Frage, mit wem hat sich
Gott dann beratschlagt, wenn nicht mit sich selbst, gibt Schelling
mit der theosophischen Mystik die Antwort: mit der Sophia. Die
Sophia ist auch ihm das demiurgische Prinzip, wie wir noch sehen

werden. Es ist dazu kein Widerspruch, wenn Schelling in XI, 161

statt Sophia das «Bild Gottes» nennt: «In der Schöpfungsgeschichte

redet bloß Elohim und spricht: Lasset uns Menschen

machen, ein Bild, das uns gleich sey ,denn der schlechthin Eine
Gott als solcher ist bildlos'.»

Wie die klassischen Gnostiker vertreten auch die Kabbalisten
die Lehre von der felix culpa. Wir wählen zum Beleg eine Stelle

169 Mysterium Magnum Schiebler. Allerdings sagt auch Calvin: «Cum
ad hanc imaginem ventum est, velut singulare, specimen editurus sapientiam
suam et virtutem advocat et secum cogitat, antequam manum admoveat
operi (CR 33, 181, Psychopannychia).

160 Sohar I, 22 a, Müller S. 104.
161 Damit vertritt Schwenkfeld nur den Standpunkt der altehristlichen

Exegese Karl Barth KD III, 1, S. 25.
162 Hohepriestertum Christi, S. 44.
163 «Es ist eine unnütze curiosité sur la pluralité des mondes zu raison-

nieren. Jesus allein ist der Schlüssel zur basileia tu uranu oder pluralité des

mondes», zit. bei Auberlen, S. 483.
161 yjj> 397_ Doch Karl Barth findet dieselbe durchaus sachgemäß. Er

deutet diese Gottesworte im Selbstgespräch als ein opus ad intra, das dem
opus ad extra vorausgeht, KD III, 1, S. 123 u. 214ff.

93



aus Sohar I 203b, die uns auch einen interessanten Einblick in die

Buchstabensymbolik der Kabbala tun läßt: «Als der Allheilige die
Welt erschuf, erschuf er sie in den Buchstaben der Thorah. Jeder
Buchstabe stieg vor dem Schöpfer auf, bis sie im Zeichen des Beth
zur Ständigkeit kamen, und sie wandelten sich in allen möglichen
Verbindungen, wodurch die Weltschöpfung ermöglicht wurde. Als
aber hierbei der Buchstabe Teth mit dem Resch sich paaren sollte,
stellte sich Teth zur Seite und mochte sich nicht beruhigen — bis
der Allheilige es zurechtwies und sprach: ,Teth, warum stellst du
dich zur Seite und bist mit deinem Platze unzufrieden?' Da
antwortete der Buchstabe: ,Hast Du mich nicht zum Haupte des

Wortes tob gut) gemacht?' Die Thorah selbst setzt ja in den

Urbeginn die Worte: denn es ist gut. Und jetzt soll ich mich jenem
Buchstaben, der das Haupt den Anfang) des Bösen (hebr. rah)
bildet, gesellen? Darauf sprach Gott zu ihm: Kehre an deinen Platz
zurück, denn du bedarfst des Resch. Denn der Mensch, den ich im
Begriffe bin zu schaffen, wird durch euch beide vollendet als Einheit,
du aber sollst zu seiner Rechten und das Resch zu seiner Linken
sein'168.» Das supralapsarische Problem ist also den Kabbalisten
schon durchaus geläufig. Auch sie stellen schon die Frage: «Wenn
Gott den Fall des Menschen voraussah, warum hat er ihn denn erst
erschaffen166?»

Diesem Problem sinnt auch der junge Schelling schon nach und
sucht es wie Leibniz167, Schiller168 und Hegel169 zu lösen durch die

los Müner s. 139f. Ebenso weigert sich eine Seele in den Leib eines bösen
Menschen einzugehen, gibt aber auf Gottes Zureden schließlich diesen
Widerstand auf, Sohar II, 96b, Müller S. 118.

186 Sohar III, 159, Müller S. 147, vgl. auch Scholems Zitate aus dem
Buche Bahir Kabb. u. Mythus S. 295.

167 vgl. Theodicée I, 10 (Werke ed. Gerhardt, Bd. VI (1885), S. 105:
«Un general d'armée fait quelque fois une faute heureuse, qui cause le gain
d'une grande bataille, et ne chante-t-on pas la veille des Pâques dans les

Eglises du rite Romain: O, eerte necessarium Adae peceatum, quod morte
Christi deletum est! O felix culpa, quae talem ac tantum meruit habere
redemptorem »

les Werke 1838, Bd. X, 389.
169 Philosophie der Geschichte S. 233, vgl. weitere Belegstellen in meinem

Aufsatz Gen. 3 im Deutschen Idealismus, Theol. Zeitschr. Basel 1955,
S. 426—430.

94



Theorie von der felix culpa170, die ja auch einige Kirchenväter171 —
außer den Gnostikern — vertreten haben. In der Freiheitslehre
nimmt es diese Gestalt an: «Wie in der anfänglichen Schöpfung,
welche nichts anderes als die Geburt des Lichtes ist, das finstere
Princip als Grund sein mußte, damit das Licht aus ihm (als aus der
bloßen Potenz zum Aktus) erhoben werden konnte; so muß ein
anderer Grund der Geburt des Geistes, und daher ein zweites Princip

der Finsternis sein, das um so viel höher sein muß, als der Geist
höher ist, denn das Licht. Dieses Princip ist eben der in der Schöpfung

durch Erregung des finsteren Naturgrundes erweckte Geist
des Bösen, d.h. der Entzweiung von Licht und Finsternis172.»

Im Alterswerk nimmt die felix culpa eine hervorragende Stelle
ein. In der Form etwas gemildert, aber inhaltlich gleichbedeutend
mit dem bekannten Schillerwort ist es, wenn Schelling sagt: «Ohne
einen Ausgang aus dem ursprünglichen Paradies gäbe es keine
Geschichte, darum ist jener erste Schritt des Menschen das wahre

Urereignis, das Ereignis, das erst eine Folge von anderen d.h.
Geschichte, möglich machte173.» Denn Geschichte, so heißt es im
Vordersatze: «als eine neue Welt der Bewegung, könnte gar nicht
gesetzt seyn, wenn nicht der Mensch jene Grundlage der Schöpfung,
aufs neue bewegt und erschüttert hätte. » So kommt Schelling sogar
zu einer Apologie des Teufels, die ihm den Spott von Friedrich
Engels eingetragen hat, der ihn den «großen Teufelsbanner»174

nennt. Die Vorstellung eines gefallenen Engels lehnt Schelling175

170 I, 32 ff.
171 Vgl. Augustin: Gott hätte ohne Voraussicht des aus dem Bösen

folgenden Guten das Böse nicht zugelassen, Enchiridion 96. Das Böse stört nicht
in jeder Hinsicht die Naturordnung: Malum bene ordinatum et suo loco
positum eminentius commendat bona Enchir. 11. Durch die Strafe, die ihm
folgt, durch die Sühne, die es heischt, offenbart es Gottes Gerechtigkeit und
dient so der Menschheit und der Weltschöpfung zur Erreichung letzter,
höchster Ziele, De Civ. Dei XI, 18 u. 23.

172 VII, 377.
173 XIII, 385.
174 MEGAI, 2, S. 181.
176 XIV, 262, vgl. auch XIII, 183: «Die Wahrheit ist eine gesteigerte,

die einen Irrtum überwunden hat, wie Christus sagt, daß über einen Sünder,
der Buße tut, mehr Freude ist im Himmel, als über 99 Gerechte.»

95



ab. Den Satan selbst böse zu nennen, sei nur ein «subjektives
Urteil»: «Wäre der Satan, wie man gewöhnlich sich vorstellt, die an
sich böse Natur, wie könnte er im Himmel unter den anderen
Söhnen Gottes erscheinen, ja wie könnte Gott selbst ihm gestatten,
den Gott eifrig und treu ergebenen Mann auf eine so große Probe

zu stellen wie mit Hiob geschah? Wenn er zu Hiobs Zeiten
nicht vom Himmel, von der Gegenwart Gottes ausgestoßen ist, wie
sollte ich genötigt seyn, ihn früher, bei der Versuchung des ersten
Menschen schon, als ein verworfenes Wesen zu denken, nicht als

ein ebenfalls in die göttliche Ökonomie gehöriges und den letzten
Absichten Gottes dienendes Princip176? » Der Satan ist «das primum
movens aller Geschichte»177. Er weist hin auf jene gnostische Richtung

der Naassener oder Ophiten, die in der Schlange ein agathon
daimon verehrten178, und auf die arabischen Teufelsanbeter, von
denen Niebuhr berichtet, und die sich Jesidier, oder Dawasin, d. h.
Wissende179 nennen. Ein gründlicher, nachhaltiger, fürs Leben
ausstattender Unterricht müsse in die Mysterien des Bösen (Offenb.
2,24) einweihen, damit die Schüler nicht unerfahren in die Welt
hereintreten in der Meinung, daß sie bloß mit Fleisch und Blut zu
kämpfen haben, damit sie lernen, wie Christus befiehlt, klug seyn
wie die Schlangen und ohne Falsch wie die Tauben180.» Da der
Satan im AT und auch in einigen Stellen des NT «nicht als ein von

176 XIV, 261.
177 XIV, 271.
178 XII, 151. Als Beispiel für Sehellings gnostisierende Mytheninter-

pretation diene XIII, 384: «Die Sehlange, die in sich selbst gekrümmt, ein
Bild der Ruhe, ja der Ewigkeit ist, wirkt verderbend, sobald sie sich
entrollt, sich aufrichtet. Allgemein wurde daher die Schlange als Symbol jener
zweideutigen Natur, jener natura anceps betrachtet, durch welche, wenn
sie sich von innen nach außen wendet, der Umsturz kommt. In den griechischen

Mysterien war es Zeus (der Gott der künftigen Zeit), die ohne den
Fall der Persephone gar nicht hätte seyn können, der sich der Persephone
in Gestalt einer Schlange nähert. Sie, selbst Persephone, wird vorgestellt als
in einer unnahbaren Burg (einem unzugänglichen Verwahrsam) gehalten.
Zeus nähert sich ihr, um sie zu verleiten, sie aus ihrer Abgeschiedenheit und
Jungfräulichkeit herauszulocken, sie zum gebärenden Prinzip eines neuen
Prozesses zu machen. »

179 XIV, 264.
180 XIV, 272.

96



Gott schlechthin ausgestoßenes, sondern als selbst allerdings von
Gott gelittenes, zu seiner Haushaltung gehöriges, insofern von ihm
anerkanntes Princip»181 erscheint, definiert ihnSchelling: «als allem
Starren entgegengesetzten Geist, der insofern freilich als Feind der
Creatur erscheint, die sich selbst überlassen zur völligen Unbeweg-
lichkeit erstarren würde, aber ein die Schöpfung voraussetzender
Geist; er ist doch aus dem Geschöpf hervorgegangen, insofern kein
unerschaffener Geist, ob er gleich als Gegensatz gegen die Schöpfung
nicht Geschöpf seyn kann182.»

Wenn die Reden Christi vom Satan ganz eindeutig seien, so
daß in ihnen von solcher Ironie (!)183, solcher doppelten Vorstellung184

keine Rede sei, so hänge das eben mit Christi speziellem
Auftrag, die Werke Satans zu zerstören, zusammen. «Wenn uns eine
freiere Ansicht dieses Princips vergönnt ist, so haben wir dies jenem
Kampf Christi selbst zu danken, der die reale Gewalt desselben so

weit gebrochen, daß es nun nicht mehr (wie im Kampf) einseitig,
sondern von allen Seiten mit vollkommener Geistesfreiheit betrachtet
werden kann» XIV 278.

Den Kabbalisten war aufgefallen, daß schon in den Schöpfungsberichten

ein Wechsel der Gottesnamen erfolgt. Sie fanden deren
noch mehrere und stellten darüber allerlei Lehren auf, denn in der

ganzen Antike ist ja Name nicht Schall und Rauch, sondern der

181 XIV, 274, vgl. Sohar II, 163a: «Es ist zu bedenken, daß es keinen
größeren Gottesdienst geben kann, als den bösen Trieb zu bändigen und ihn
dem Rechttun dienstbar zu machen. In diesem geheimen Sinn wird die
Sache von den Sittenlehrern angeführt, da es sonst unbegreiflich wäre, wie
der böse Knecht Trieb) es wagen dürfe, Gott in seinem eigenen Reiche
Hohn zu bieten, und seinem nur das Gute der Welt bezweckenden Willen
entgegenzuwirken, wenn nicht eben das Böse selbst ebenfalls aus Gottes
Rat ist. Es ist dies wie bei einemKönige, der die Sittlichkeit seines Sohnes durch
die Buhlkünste einer Dirne auf die Probe stellen läßt. Ebenso hat Gott den
Verführer zugelassen, damit sich die sittliche Kraft der Frommen bewähre.
Denn der Verführer hat von seiner eigenen Tätigkeit gar keinen eigenen
Vorteil; er erfüllt nur den Auftrag seines Herrn.» Übersetzung von Bischoff
a. a. O., S. 116f.

182 XIV, 275.
183 Von der Ironie Gottes redet Schölling im Anschluß an Hamann auch

XIV, 24.
184 XIV, 277/78.

97



Name bedeutet Macht und der Gottesname erst recht. Der Deus

absconditus, En Soph, ist namenlos (Jacob Böhme sagt «Ungrund»),
wenn Gott seine Namen mitteilt, ist das ein Herabstieg, eine
Offenbarung. «Nachdem Gott das Bild des Wagens (Ezech. 1) erschaffen
hatte, darin der obere Mensch herabsteigt, wird er in dieser Bildform

JHWH geheißen, daß man Ihn kennen lerne in seinen
Eigenschaften und dann nach jeder Einzelnen ihn benenne: El, Elohim,
Schaddai, Zebaoth, Ehejeh185.» Die Lehre von den Gottesnamen
führte zu einer regelrechten Systematisierung; man teilte sie den
10 Sephiroth zu: 1. Ehejeh (Exod.3,14), 2.Jah (Jes.26,4), 3. JHWH,
4. El, 5. Eloah, 6. Elohim, 7. JHWH Zebaoth, 8. Elohe Zebaoth,
9. El chaj, 10. Adonaj186.

Es fällt dem, der mit diesen kabbalistischen Spekulationen
vertraut ist, auf, wie wichtig Schelling die verschiedenen Gottesnamen
im Pentateuch sind: «Es ist immer aufgefallen, daß das hebräische
Volk für seinen Gott zwei Benennungen hat, einen allgemeinen,
Elohim, und dann noch einen besonderen, Jehova. Allein eine
vollständige Induction möchte zeigen, daß im Alten Testament und

ganz besonders in den mosaischen Schriften der Gott, der der
unmittelbare Inhalt des Bewußtseins ist, Elohim, der Gott, der als

der wahre unterschieden wird, Jehovah genannt wird187.» Diesen
Plural (Elohim188) sucht Schelling zu deuten im Sinne seiner
Potenzenlehre: «Eine nähere Untersuchung der Stellen zeigt, daß der
Pluralis des Verbums nur in besonderen Fällen, also nicht zufällig
gesetzt ist, denn so z. B. wenn in der Erzählung vom babylonischen
Turm Jehovah redet und spricht: «Fahren wir hernieder und
verwirren wir ihre Sprache», so ist der Grund einleuchtend, denn der
Gott muß sich vervielfachen, um die Menschheit zu zertrennen189. »

In XI, 168-170 macht Schelling lange Ausführungen über den El

186 Sohar II, 43 a, Müller S. 49.
186 Vgl. Bischoff a. a. O., S. 181ff.
167 XI, 145.
188 jn VIII, 272 liest Schelling aus «Elohim» die ewige Natur heraus. In

VIII, 273 kombiniert er das Tetragrammaton mit der Tetraktys der Pytha-
goräer.

189 XI, 161.

98



olam und den El Schaddai190, in der Philosophie der Offenbarung
werden die Bemerkungen zu Elohim und zu JHWH191 wiederholt,
ein Zeichen, wie wichtig sie Schelling waren. Schellings Spekulationen

über Exod. 3,14 habe ich in einer besonderen Studie192

dargestellt.
(Fortsetzung folgt)

RETOUR D'ISRAËL

Par Claude Muller-Duvernoy, Neuehâtel

L'auteur des lignes suivantes a passé un an en Israël de Pâques 1955 à
Pâques 1956. Il a tenu à se rendre auprès du peuple israélien, en tant que
témoin d'un christianisme coupable et repentant. Car si tout chrétien sincère
appartient à son Seigneur de Nazareth, il est aussi solidaire des crimes et
des erreurs de l'Eglise.

Mr Claude Muller-Duvernoy partagea, plusieurs mois durant, la vie d'un
kibboutz religieux de la vallée du Jourdain. Il effectua le reste de son séjour
à Jérusalem, centre de toute étude hébraïque. Il est maintenant sur le point
d'ouvrir, à Neuehâtel, le secrétariat de langue française du «Témoignage
évangélique auprès du peuple d'Israël» (Société des Amis d'Israël).

Aventures et méditations israéliennes

Arrivée

Baruch ha-ba. «Béni soit celui qui vient!» Voici ce que
proclament dans le vent de la Mer ces larges banderolles, aux portes
mêmes d'Israël, aux approches du port de Haifa. Cette unique
salutation évoque la salutation messianique par excellence: «Béni
soit celui qui vient au nom du Seigneur!»

190 Vgl. auch XII, 309, wo El Schaddai als Gott der weiten Natur
bezeichnet wird.

191 XIII, 295, 367 u. ö.
192 Judaica 1955, S. 209—216.

99


	Schelling und die Kabbala

