
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


(bis zu Harnack in der Moderne), und endlich eine solche Zerrbild-
Darstellung, wie sie ein heutiger Grieche gibt.

Der Versuch des Paulus «den Juden ein Jude und den Griechen
ein Grieche» zu sein —ist, geschichtlich gesehen, eigentlich
gescheitert : durch seine, des Paulus Umdeutung — auf die natürlich
auch Podro-Graves verweisen — ist das jüdische Jesus-Bild den Juden
verdunkelt worden, aber den Griechen wurde nie der jüdische Mann
aus Nazareth wirklich vermittelt, sondern sie deuteten ihn zu einem
sterbenden und auferstehenden Heros um: «Aus dem Verkündiger
wurde der Verkündete» — wie Bultmann sagt. Das Judentum aber
hat es nur mit dem Verkündiger, dem Lehrer der tanaitischen
Epoche zu tun, der sich uns heute allmählich erschließt. In diesem
Sinne bemerkt Ernst Karl Winter in seiner Studie: «Die Leben
Jesu-Forschung/Von der Vita zur Historia» (Frankfurter Hefte,
Mai 1954): «Es ist bemerkenswert, daß die Generation zwischen
den beiden Weltkriegen ein jüdisches Leben Jesu auf hohem,
kritischem Niveau hervorgebracht hat.»

REZENSIONEN

F. Lovsky: L'Antisémitisme et le Mystère d'Israël. Albin Michel, Paris 1955.
560 S.

F. Lovsky gibt uns hier eine ausgezeichnete Arbeit über die Herkunft
und die Entwicklung der Feindseligkeit gegen die Juden im Altertum und
in der Gegenwart.

Nach einer wichtigen Klärung der Begriffe «Antijudaismus» und
«Antisemitismus», in der wir mit voller Klarheit erfahren dürfen, daß der erste
natürlich ist (im Heidentum wie im Rationalismus, in der Kirche wie bei
den Marxisten sind die jüdische Lehre und der jüdische Anspruch auf Gott
unerträgliche Größen), während der Antisemitismus eine gefährliche
Versuchung bedeutet, gegen Gott und seine Erwählung zu kämpfen, beginnt
der Verfasser mit einer Darlegung des jüdischen Proselytismus in der christlichen

und außerchristlichen Welt.
Er studiert den heidnischen Antisemitismus in Ägypten, in der

hellenistischen Welt, im römischen Reich und erörtert diese Fragen mit großer

252



Zuständigkeit. Dann kommt er zum christlichen Antijudaismus, der sehr
früh im Antisemitismus entartete. Man kann daher drei verschiedene
Antisemitismen unterscheiden, die getrennt oder mitwirkend, in dieser oder jener
Periode der Kirchengeschichte, ihre Greueltaten verursachten: a) In den
ersten Jahrhunderten der Kirche, ein Antisemitismus der Unterscheidung

(antisémitisme de différenciation), der im Marzionismus seinen
Höhepunkt erreichte, dann b) als die Kirche vom Staat als öffentliche
Größe anerkannt wurde, einen Antisemitismus der Einrichtung (antisémitisme

d'installation), mit der letzten Absicht, alle Einwohner des Römischen
Reiches, der Ökumene, in die Kirche hineinzudrängen. Jener Antisemitismus
machte sich die heidnischen Anklagen und Verleumdungen zu eigen : ritueller
Mord, geheimnisvolle magische Kraft über die Pest, zu denen sich neue
christliche Anklagen hinzufügten, wie Gottesmord, göttliche Verwerfung
und Hostienentheiligung. Nachdem der Verfasser den mohammedanischen
Antisemitismus dargestellt hat, beschreibt er den rationalistischen
Antisemitismus Voltaires und seiner Schule, den sozialen eines Toussenels, den
sogenannten wissenschaftlichen Lassens, Max Müllers, Gobineaus, Tridons
usw.

Endlich unterscheidet F. Lovsky einen c) christlichen Antisemitismus
des Rachegefühls (antisémitisme du ressentiment), eine Folge der gesamten
Säkularisierung der abendländischen Welt, nach dem Verfall des Ideals
einer einzigen, die ganze Welt umfassenden katholischen Ideologie. Dieser
Antisemitismus mündete in den Rassenmythus, in die Furcht vor einer
jüdischen Verschwörung gegen die christliche Zivilisation und in Theorien,
die als Verkörperung eines neuen Heidentums erscheinen, aus. Das Buch
schließt mit einer Darstellung der Bedeutung Israels für den christlichen
Glauben, gemäß den bedeutungsvollen drei Kapiteln des Römerbriefs
9—11, und mit einer Frage an die Christenheit, in der der Verfasser zeigt,
daß die jüdische Frage don Prüfstein für die Echtheit der Kirche Christi
darstellt. Läßt sie sich zum Antisemitismus verführen, dann ist sie nichts
mehr als eine widerspenstige Gegenkirche. Man darf dieses Buch als einen
wichtigen Beitrag zum Problem des Judaismus empfehlen.

Versoix E. de Peyer

Friedrich Baumgärtel, Verheißung. Zur Frage des evangelischen Ver¬
ständnisses des Alten Testamentes. 1952. 163 Seiten. Kart. DM 6.80.

Die Frage nach der rechten Verkündigung muß für den im praktischen
Amt stehenden Theologen die wichtigste Frage sein. Sie wird beim Alten
Testament an den Verkündiger besondere Anforderungen stellen. Darum
wird jeder Pfarrer es dem Erlanger alttestamentlichen Theologen Dank
wissen, daß er zur Bewältigung dieser Aufgabe die vorliegende eindringende

253



Untersuchung uns geschenkt hat. Zwar ist sie abgestimmt auf den Wunsch,
einen Beitrag zur Aussprache für die Arbeitsgemeinschaft zur Vorbereitung
des «Biblischen Kommentars» zu liefern. Doch greift sie erfreulich weit
über dies Ziel hinaus und ist eine eingehende Auseinandersetzung mit dem
Problem der alttestamentlichen Verkündigung überhaupt, insonderheit mit
der Frage nach der rechten Auffassung von Weissagung und Verheißung.
Nach zwei einleitenden kurzen Abschnitten über die Verheißung nach dem
Verständnis des Neuen imd des Alten Testamentes weist der Verfasser in
einem dritten Abschnitt die Wesensverschiedenheit der beiden Begriffe
Verheißung und Weissagung nach und betont die Notwendigkeit, diese beiden
oft unklar vermischten Begriffe in der theologischen Diskussion streng
auseinanderzuhalten. In sechs scharf ausgefeilten Gegenüberstellungen arbeitet
Baumgärtel den Unterschied von Verheißimg imd Weissagung heraus, um
dann festzustellen, daß dieWeissagungen des Alten Testamentes ihren Grund
und ihren innersten Gehalt aus der GrundVerheißung haben: «Ich bin der
Herr dein Gott.» Weissagung ersteht dort, wo Verheißung noch nicht wahr
geworden ist. Weissagung kann daher nur entstehen, wenn Verheißung da
ist. Das Kriterium für die Unterscheidung der beiden Begriffe ist der neu-
testamentliche Begriff «Verheißung in Christus». Wenn das alttestamentliche
Wort als Verheißungswort begriffen ist, und zwar so, daß damit das
alttestamentliche Wort in der Verheißung in Christus einbeschlossen und von ihr
umschlossen ist, dann ist es evangelisch verstanden. Wenn wir fragen,
inwiefern das Alte Testament Wort Gottes sei, so ist zu antworten: weil über
dem Alten Bund die unverbrüchliche Zusage Gottes, das «Ich bin der Herr,
dein Gott» lag, seine Verheißung, die in Christus wahr geworden ist. Als
Weggenossen der Menschen des Alten Bundes erleben wir den Willenswiderstreit

gegen Gott und die Sehnsucht nach dem Heil, das Gott schenken will.
So wird uns das alttestamentliche Wort uns treffendes Gotteswort. Die
Heils-Unheilsgeschichte des alttestamentlichen Volkes wird uns zu unserer
eigenen Heils-Unheilsgeschichte. Dieses Zusammen mit Israel haben wir als
die, die unter der Verheißung in Christus stehen. Damit ist das Verständnis
des alttestamentlichen Wortes als Weissagung preisgegeben. Nach einem
Abschnitt über das neutestamentliche Verständnis des alttestamentlichen
Wortes, in dem auch eine Stellung zur neutestamentlichen Typologie und
Allegorese bezogen wird, stellt der Verfasser eingehend die Ansichten des
alten Hofmann, Wilhelm Vischers, Walter Eichrodts, Bultmanns, Walter
Zimmeriis und von Gerhard von Rad dar. Seine Ausführungen zeichnen sich
durch eindringende Klarheit aus, was wirklich bei der prägnanten Kürze
besonders anerkennend hervorgehoben sein soll. Ob allerdings am alten
Hengstenberg vorbeigegangen werden durfte, darf gefragt werden. Im
siebenten Abschnitt zieht der Verfasser die Schlußfolgerungen. Er fordert,
daß das Schema «Weissagung-Erfüllung» als hermeneutisches Prinzip aus
der theologischen Erörterung zu verschwinden habe, meint, daß die Typo-
logese zwar auf der rechten Spur sei, aber als hermeneutisches Prinzip un-

254



möglich. Das alttestamentliche Wort müsse vielmehr als Verheißung in
Christus begriffen werden. Einige Forderungen für die systematische Theologie

und für Predigt und Unterricht beschließen das anregende Buch.
Einer Frage wird allerdings nicht nachgegangen, der Frage: «Was war für
unseren Erlöser das Wort des Alten Testamentes?» Vielleicht darf auf diese
Frage einmal hingewiesen werden. Denn mit ihr lösen sich in der praktischen
Verkündigung viele Schwierigkeiten fast von selbst. Wer sich über die
Frage «Weissagung-Erfüllimg» einmal sachlich unterrichten will, dem sei
das Buch von Baumgärtel wärmstens empfohlen. Möge es bei der Erarbeitung

des Biblischen Kommentars nicht übersehen werden.

Frankfurt Hellmuth Bergmann

D. Gottfried Quell, Wahre und falsche Propheten. 1952, 200 Seiten. Kart.
DM 17.—. Verlag: C. Bertelsmann, Gütersloh.

Der Verfasser ist denen, die mit Kittels Theologischem Wörterbuch
arbeiten, wohl bekannt. Denn in diesem Werk hat der alttestamentliche
Theologe eine Reihe von Artikeln geschrieben. In dem vorliegenden Versuch
einer Interpretation sieht der Verfasser einem aktuellen Problem mit
einem erfreulichen Mut der Wahrhaftigkeit furchtlos ins Auge, dem
Problem: «Was ist ein wahrer, was ist ein falscher Prophet?» Man muß
es dem alttestamentlichen Theologen Dank wissen, daß er die Frage auf
einem weitgesteckten Hintergrund zu prüfen sucht. Zieht er doch das
Griechentum, das Römertum, die Persönlichkeit Zarathustras und
Muhammeds, des Vielgeschmähten und Vielgeliebten, in seine Untersuchung mit
ein. Eine bis zu letzten Fragen vorstoßende Darlegung wird der Begegnung
Jeremias mit Chananja aus Gibeon gewidmet. Dafür ist ein Satz wie der
folgende bezeichnend: «Man soll sich nicht in den Gedanken steigern, daß
in Chananja nur der Widerspruch dieser Welt sich gegen Jeremia erhob;
sondern die uralte Offenbarungswahrheit : ,Ewig währt seine Treue' als
unverlierbares und unablässig schöpferisches Gut des Gottesglaubens fand
in Chananja einen geistesmächtigen Vertreter. Mag er immerhin
Kultprophet' gewesen sein, eine hypothetische Größe, er ist auf jeden Fall der
Glaubende gewesen, welchem ein Jeremia öffentlich sich hat beugen müssen. »

Sodann wird die Begegnung zweier ungenannter Propheten aus der Zeit
des Königs Jerobeams I. besprochen, die im 13. Kapitel des ersten Königsbuches

berichtet wird, woran sich eine Auswertung des Berichtes über den
intraprophetischen Konfliktsfall, den des Micha ben Jimla gegen die
Kollektivpropheten (I. Könige 22,2-28) schließt. Das Ungeheuerliche dieses
Berichtes, daß Gott selbst Ahab betören will und daß dabei der Lügengeist
Gottes Werkzeug ist, wird ohne einen unangebrachten Umdeutungs- oder
Milderungsversuch offen zugegeben. In dem folgenden Abschnitt, Betrug
und Verführung überschrieben, wird diesem Problem weiter nachgegangen

255



unter Heranziehung etlicher Stellen aus Jesaia, Jeremia und Hesekiel.
Anschließend wendet sich die Ausführung dem psychologisch schwierigsten
Problem zu, der Frage nach dem inneren Wahrheitszeugnis. Hier wendet
sich Quell gegen Staerk. Er sagt: «So eindeutig der exegetische Befund
zeigt, daß Aussagen von der rückhaltlosen Klarheit der Klagen Jeremias
in der Tat ein testimonium veritatis internum darstellen, wie es schwerlich
vollgültiger zu erbringen ist, so wenig möchte ich mich zu dem Urteil
bekennen, sie seien ein Zeichen, dem nicht widersprochen werden kann, ein
objektives Wahrheitskriterium der Botschaft des Propheten, an dem jeder
Zweifel über ihre göttliche Art zerbricht. Wir dürfen kaum hoffen, bei, Jeremia

oder bei den anderen in der Ausrichtung der Botschaft ein objektives
Wahrheitskriterium der Prophétie zu finden. » Nach einer Auslegung von
Micha Kap. 3, Vers 5—8, in der das Geheimnis der Klarheit und
Überzeugungskraft der Worte des Propheten in seiner inneren Sicherheit gefunden
wird, folgt ein Abschnitt über fragwürdige Propheten, in dem der Verfasser
seine Gedanken zu Stellen wie Jes. 10, 24—27, Jes. 29, 17—19, Jes. 30, 18—26
und Micha 2, 6—11 darlegt. In dem Absatz «Grundsätze und Erfahrungen»

bezieht Quell Stellung zu der bekannten Stelle Deuter. 18, 18—22,
wobei auch Numeri 12, 6—8 einbezogen wird. Ehe der Verfasser sich nun
dem Wunder der Prophétie zuwendet, geht er noch der Frage nach dem
Charakter der Hörer nach, wobei am Rando seiner Ausführungen köstliche
Früchte fast so nebenbei abfallen, wie z. B. die Ausführung über das Wort
versuchen oder die Immanuelstelle Jes. 7, 7—17. Fast wehmütig berührt es,
wenn in den abschließenden Ausführungen sich Sätze finden wie die: «Wir
können doch nur um dio Dinge herumreden, können bestensfalls einen leeren
Scharlatan als Pseudopropheten entlarven, solange wir uns auf einen
Indizienbeweis versteifen. Ein Schluß von formalen Indizien der Befremdlichkeit

von Person und Spruch auf das in der inneren Erfahrung begründete
Sendungsbewußtsein wird überall negativ ausfallen, wo nur der Schatten
eines widerstrebenden Zweifels waltet, und wird dennoch in keinem Fall
eine Evidenz erreichen. «Die Lösung des Problems ist nur durch ein
pneumatisches Urteil möglich. Daß Quell darum weiß, zeigen dann so erquik-
kende Worte wie die folgenden: «Als bewußter Vollzug göttlichen Willens
in menschlicher Sphäre, mehr noch: als Machterweis göttlicher Wirklichkeit
stellt die Prophétie durch ihre gesamte Erscheinimg mehr oder minder
auffällig das Wunder dar, das Wirken Gottes in jeder Farbe, das numinose
Geheimnis.» — Das Buch kann einem einen wertvollen Dienst erweisen,
nämlich den, zurückhaltend zu machen im Urteil über die Aufrichtigkeit der
Überzeugung anderer. Darum sei es wärmstens empfohlen.

Frankfurt Hellmuth Bergmann

256


	Rezensionen

