
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Das Selbstverständnis des Judentums in der rabbinischen Theologie

Autor: Schubert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961303

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS SELBSTVERSTÄNDNIS
DES JUDENTUMS

IN DER RABBINISCHEN THEOLOGIE

Von Kurt Schubert, Wien

Vorbemerkung

Einleitend möchte ich feststellen, daß es mir in vorliegendem
Referat nicht darum geht, eine diskutierende Untersuchung über
das gestellte Thema zu verfassen, sondern ich beabsichtige lediglich,

das weitverstreute Material in seinen typischsten Aussagen
zu sammeln und dem Leser vorzulegen *. Aus der Art des Materials
wie auch aus der Thematik ergibt sich, daß ich mich hier damit
bescheiden kann, in den Anmerkungen zwar solche Quellen zu Wort
kommen zu lassen oder sie wenigstens anzuführen, die den Text
selbst überfüllen und daher unübersichtlich machen würden, aber
auf weitere Literaturhinweise verzichten kann, da der Leser durch
sie auf nichts anderes als auf dieselben Zitate aufmerksam gemacht
würde. Soweit es notwendig und im Rahmen des Gesamtumfanges
auch möglich ist, führe ich die Zitate aus den jüdischen Quellen
nicht nur an, sondern übersetze sie auch, da sie sonst den meisten
Lesern, denen die rabbinischen Texte nicht zur Hand sind, nicht
viel sagen würden. Zitate aus den Apokryphen und aus den Texten
von Chirbet Qumran verwerte ich nur soweit als sie auch in den

allgemeinen Zug der rabbinischen Literatur passen und nicht nur
eine Sonderlehre der essenistischen Gemeinschaften darstellen.
Heute wird sehr viel über das Judentum und seine Position gegenüber

dem Christentum gesprochen. Dieses Referat soll ein Beitrag
zum erfolgreich angelaufenen christlich-jüdischen Gespräch sein,
indem es die Autoritäten der jüdischen Tradition in bezug auf ihr
eigenes Verständnis des Judentums zu Wort kommen läßt.

* In diesem Referat sehe ich auch absichtlich davon ab, eine
Gegenüberstellung mit dem christlichen Selbstverständnis und der christlichen
Lehre vorzunehmen.

193



Wenn man über das jüdische Selbstverständnis nachdenkt, so
wird wohl in erster Linie der Erwählungsbegriff Gegenstand der
Betrachtung sein müssen. In diesem Zusammenhang wird auch das
Gottesbild und das Menschenbild des Judentums zu behandeln sein,
die durch den Bundesbegriff einander zugeordnet sind. Weiter wird
dann noch kurz auf das jüdische Selbstverständnis gegenüber der
Kirche einzugehen sein, und eine kurze Konfrontation der aus der
jüdischen Tradition gewonnenen Erkenntnisse mit der gegenwärtigen

Lage des modernen Judentums soll das gewonnene Bild
abzurunden versuchen.

Bund und Erwählung

Entstehung und Inhalt des Erwählungsbewußtseins

In einem ägyptischen Text wäre die Auffassung unvorstellbar,
daß Amon, Osiris oder irgendein anderer ägyptischer Gott die
Hyksos oder die Assyrer ins Land gerufen hätte, um sein Volk, die
Ägypter, zu bestrafen. Ebenso ist es undenkbar, daß in einem
Keilschrifttext zu lesen wäre, wie Marduk oder Assur die Elamiter oder
irgendein anderes fremdes Volk aufgerufen hätte, um seine Rache
an seinem Volk und an seiner Stadt durchzuführen. Auch wenn
man den Gedanken, daß der eigene Stammesgott die Fremden dazu
auffordert, zur Strafe und zur Zucht seines Volkes dieses militärisch
zu besiegen und zu unterjochen, bei einem anderen Volk suchen
würde, man würde ihn nirgends finden1. Doch ist er uns geläufig
aus den Strafpredigten der alttestamentlichen Propheten. JHWH
ruft die Fremdvölker herbei, er fordert sie als Zuchtrute gegen sein

eigenes Volk auf. Die anderen Völker sind JHWHs Werkzeug. So

heißt es Lev. 26,23-25: «Und wenn ihr Mir daraufhin noch immer
keine Zucht annehmt, sondern Mir entgegen handelt, da will auch
Ich euch entgegen handeln und auch Ich euch siebenfältig für eure
Sünden schlagen. Ich will das Schwert über euch bringen, das die

1 Für einen diesbezüglichen mündlichen Hinweis bin ich Herrn Prof.
Dr. Joseph Haekel vom Institut für Völkerkunde der Universität Wien
verpflichtet.

194



Bundesrache durchführt.» Für die vielen Stellen aus den Prophetenbüchern,

die in diese Richtung weisen, sei als Beispiel Hab. 1,6
genannt: «Denn siehe, ich lasse die Kasdim erstehen, das böse und
wilde Volk.» Gott kann so souverän über alle Völker verfügen,
denn alle sind sie ihm Untertan, ihm gehört die ganze Erde, denn
er hat sie auch erschaffen. Neben ihm gibt es keinen anderen Gott,
der ihm sein Konzept trüben und mit eigener Vollmacht über seine

Völker verfügen könnte.
Somit stoßen wir schon auf den Kern des Problems des

altisraelitischen Gottesbegriffes, des Monotheismus, und seiner
Auswirkungen auf das jüdische Menschenbild, das jüdische Selbstverständnis.

Die Entstehung des monotheistischen Gottesbegriffes
geht, religionsgeschichtlich gesehen, auf das Selbstverständnis
Israels zurück, das ein Verständnis seines Verhältnisses zu Gott
ist. Dieser Monotheismus entstand nicht spekulativ als Folge des

menschlichen Nachdenkens über Gott, so wie Plato zu einem
einzigen Weltschöpfergott und Aristoteles zu einem einzigen ursprünglichen

unbewegten Beweger kam, sondern auf Grund einer
göttlichen Revelation, die anfänglich weit überschritt, was die Masse
des Volkes zu fassen vermochte. Das beweisen die Massenabfälle
Israels von seinem Gott vom goldenen Kalb2 an bis zur Teilhabe
an den kanaanäischen Fruchtbarkeitskulten. Selbst das
monotheistische Israel behielt in seiner Symbolik3, in den Ritualgesetzen
und in manchen Bräuchen4 noch den äußeren Rahmen älterer
magischer Religiosität bei, wenn es diesem auch einen zusätzlichen
ethischen oder religiösen Sinn zu geben vermochte. Was Plato und
Aristoteles erkannten, wurde nicht zur religiösen Forderung, sie

selbst blieben sogar dem Polytheismus verhaftet, dagegen aber

2 Ex. 32, 4 begrüßt das Volk das soeben fertig gewordene Goldene Kalb
mit dem Ausruf: «Dies sind deine Götter Israel, die dich aus Ägypten
herausgeführt haben.» Hier dürfte es sich um einen Rückfall in die
Verehrung des Stammesgottes in Form des im kanaanäischen Raum mehrfach
belegten Baal-Jungstieres handeln.

3 Z.B. Ex. 12,7,13, das Bestreichen der Türpfosten mit Blut vor dem
Auszug aus Ägypten.

4 Der Cherem dürfte beispielsweise auf alte Tabu-Vorschriften zurückgehen.

195



gestaltete sich der biblische Monotheismus als ein Anspruch an die
Menschheit im allgemeinen und an Israel im besonderen. Israel
hielt sich für auserwählt, weil es um diesen Anspruch wußte. Die
Auserwähltheit Israels besteht nach den übereinstimmenden
Aussagen der gesamten jüdischen Tradition darin, daß Israel ob seines

Gottesbegriffes das Menschsein am intensivsten erfährt. Das
hebräische Wort «Adam» heißt «Mensch». In Adam ist die Menschheit

gefallen. Nur Israel weiß darum, nicht aber die Gesamtheit
der weltlichen Völker. Der Bund Gottes mit Abraham und der
Sinaibund, nach jüdischem Traditionsbewußtsein die äußeren
Zeichen der Erwählung, verbinden Israel sowohl mit Adam, dem

Ursprung der Menschheit, als auch mit Gott, als dessen Ebenbild
der Mensch geschaffen wurde. Im biblischen und nachbiblisehen
Messianismus schuf sich das Wissen Israels um den Fall von Mensch
und Schöpfung, verbunden mit der Hoffnung auf endzeitliche
Wiederherstellung, ihr adäquates Ausdrucksmittel. Durch den Bund
mit Gott ist Israel entsprechend seinem eigenen Verständnis zuerst
Künder und dann auch noch Bewirker der messianischen Erlösung.

Unter anderem liefert das Alte Testament zwei wesentliche
Aussagen über Gott, die in schärfstem Gegensatz zu allen
nichtmonotheistischen Auffassungen stehen. Ex. 20,4 heißt es dezidiert:
«Nicht darfst du dir eine Bildstatue oder irgendein Abbild von dem
machen, was es im Himmel oben, auf der Erde unten oder im
Wasser unter der Erde gibt.» JHWH darf nicht in Form eines Bildes

dargestellt werden, er ist jenseits von allem, was bildhaft
entsprechend wiedergegeben werden kann. Wenn auch der alte Israelit
noch keinen philosophischen Transzendenz- und Kontingenzbegriff
kannte, so ist hier dennoch schon die völlige Andersheit Gottes
ausgesprochen, denn er kann durch nichts dargestellt werden, was
aus der geschaffenen Natur genommen ist. Aber nicht nur dies —
der nicht in Bild und Form darstellbare Gott ist prinzipiell
unmagisch. Das Wesen des magischen Denkens besteht in der Annahme,
daß Gleiches durch Gleiches, durch Ähnliches oder durch einen
Teil des Gleichen beeinflußt werden kann. Um nach altorientalischer
Vorstellung einen Schadenzauber erfolgreich durchführen zu können,

genügte es, eine unbeholfen holzgeschnitzte Statue unter einem

Kreuzweg zu verstecken oder mit entsprechender Intention eine

196



Zwiebel zu entschälen oder eine Kerze abbrennen zu lassen. Wichtig

war bei einem solchen magischen Vorgang nur eines: Das zu
beeinflussende Objekt mußte zu einem der Gegenstände in magischen

Kontakt gebracht werden können. Wenn es nun in unserer
Welt nichts in diesem magischen Sinn der Gottheit Ähnliches gibt,
dann hört jede Möglichkeit einer wirksamen Beschwörung auf; die
Gottheit kann in ihrem Wirken vom Menschen her nicht mehr
magisch bestimmt werden.

Die zweite vielleicht noch wesentlichere Stelle ist Ex. 3,14. Im
Rahmen des Berichtes von der Gottestheophanie im brennenden
Dornbusch wird Gott von Moses nach seinem eigentlichen Namen
gefragt und gibt zur Antwort: «'Ehje 'aser 'Ehje.». Die beiden
vorgeschlagenen möglichen Ubersetzungen: «Ich bin, der Ich bin» und
«Ich werde sein, der Ich sein werde» sind beide richtig. Die erste
ist richtig in bezug auf die Definition Gottes als des einzig wahrhaft
Seienden, lind die zweite ist richtig, wenn man die konkreten
Ursachen in Erwägung zieht, die zu einer derartigen Antwort führten.

Moses, der selbst in ägyptischer Priesterweisheit erzogen war,
fragte den Gott, der sich ihm als der Gott seiner Väter vorstellte
und der ihm auftrug, der ägyptischen Staatsmacht zum Trotz das

Volk Israel aus der Knechtschaft, in die sie es verbannte, zu
befreien, nach seinem eigentlichen Namen, das heißt nach seinem
wahren Wesen. Nach altorientalischer Auffassung wird z.B. der

Beschwörungspriester durch die Anrufung seines Namens mit dem
Gotte Ea identisch, wodurch dessen Kraft beim Exorzismus in ihn
eingeht. Nunmehr ist nicht mehr der Priester, sondern der Gott
selbst der Handelnde und vollbringt daher auch durch den Körper
des Priesters Dinge, die einem gewöhnlichen Sterblichen versagt
sind. So fragte auch Moses den Gott Israels nach dem Namen, auf
den er höre, um ihm und Israel zu Hilfe zu kommen, wenn Moses

es für notwendig halte. Darauf war die Antwort: Ich werde sein,
der ich sein werde, d.h. nicht du wirst bestimmen, wann ich in
Erscheinung treten soll, sondern ich selbst werde es bestimmen,
indem ich euch auf meinen für euch unergründbaren Heilswegen
leiten werde. Es ist daher wohl die charakteristischste Phrase, die
in der Tora immer wiederkehrt: «Und es sprach der Herr zu Moses

und Aharon.» Gott bestimmt Zeit, Ort und äußere Erscheinung

197



seiner Willenskundgebung. Man kann diesen Vorgang religions-
geschichtlich wohl zu recht als die Entmagisierung des

Gottesbegriffes fassen5.
Die ungeheuren Folgen, die ein solcher Vorgang in dem Volk

hinterließ, dem es als erstem ins Bewußtsein trat, daß Gott vom
Menschen nicht durch einen magischen Vorgang in seinem Handeln
bestimmt werden könne, sondern allein aus der Souveränität seiner
Allmacht heraus, in der er notwendig ein einziger ist, den Gang
aller Dinge und Ereignisse bestimmt, äußerten sich im israelitischen
Auserwählungsbegriff. Nur das kleine Volk Israel unter allen anderen

Völkern wußte, daß es keine Götter außer Gott gibt, daß dieser
Gott allein der wahrhaft Handelnde ist und daß der Mensch ihn
höchstens bitten, aber nicht magisch zu irgendetwas zwingen kann.
Daher sah es sich diesem Gott wesentlich als sein Eigen zugeordnet,
durch ihn erwählt, von ihm in seinem Volksein bedingt und daher
im Bündnisverhältnis zu ihm stehend, indem die der Menschheit
im allgemeinen gestellte Aufgabe eigentlich nur von ihm erfüllt
werden kann, weil es von dieser Aufgabe weiß und durch die Tora,
das Gottesgesetz, die Möglichkeit hat, ihr gerecht zu werden. Weil
Israel durch sein Wissen um Gott als Volk begründet wurde und
seine völkische Existenz wesentlich mit diesem Wissen verbunden
ist, gehört zum eigentlichen biblischen Volksbegriff der religiöse
Auftrag. Die «Völker» haben keine Ahnung davon. Doch auch sie

stehen unter der Vorsorge und Leitung Gottes, aber Gott verlangt
nicht ihr «ja» auf seine Anrede in dem Sinn, wie er es von Israel
fordert6. Trotzdem stehen die Völker in einem Verhältnis zu Israel.
Wenn sie auch aus innerweltlich-politischen Bedingungen entstanden

und aufhören, wenn ihre Existenzvoraussetzungen verbraucht
sind, weil sie als «weltliche Völker» der Wandelbarkeit alles Irdi-

6 Unter diesem Gesichtspunkt bedeutet das Verlangen des Volkes nacli
sichtbaren Göttern (Ex. 32,1), worauf es dann das Goldene Kalb herstellte,
einen Rückfall in die magische Religionsstufe. Das Volk wollte keinen Gott,
der dann nicht erscheint, wenn es das Volk für notwendig erachtet, sondern
einen solchen, der im Moment der Gefahr durch einen magischen Akt zur
Hilfe veranlaßt werden kann. Das Volk wollte keinen unberechenbaren Gott.

8 Dafür, daß auch die Heidenvölker unter Gottes Vorsorge stehen, vgl.
Stellen wie Arnos. 9,7.

198



sehen unterliegen, so tut Gott mit ihnen dennoch seinen Willen,
so wie er es für die Züchtigung seines Volkes als notwendig erachtet.
Gott reizt die Völker wider das sündige Israel und schützt Israel
vor ihnen, wenn es ihm den Gehorsam nicht versagt. So geht es

fort bis zur Endzeit, da sich alle Völker zu Zion bekehren oder

unterhegen werden7.
Auch die spätere jüdische Theologie war von der Vorstellung

beherrscht, daß Israels Volkhaftigkeit auf ganz anderen
Fundamenten ruhe als die der übrigen Völker und daß Israel nur einzig
und allein durch seine Zuordnung zu Gott in dieser Gott fremden
und daher Israel feindlichen Welt bestehen könne. Der intime
Kontakt aber zwischen dem Zustand der Welt und dem Befinden
der weltlichen Völker auf der einen Seite und dem Verhalten Israels
auf der anderen Seite wurde nie geleugnet. So definierte z.B.
Saadja Gaon in der ersten Hälfte des 10. Jahrhunderts in einem
seiner Lehrbriefe die Besonderheit des Judentums: «Söhne Israels,
alle Völker vertrauen auf Roß und Wagen, euer Roß und euer
Wagen sind die Tora des Herrn und ihre Gelehrten. Söhne Israels,
alle Völker sammeln Silber und Gold in ihren Schatzkammern,
euer Silber und euer Gold sind die Tora und die mündliche Lehre8. »

Moses Maimonides schrieb zwischen 1170 und 1180 in seinem
berühmten «Tggeret Teman», seinem Brief an die Jemeniten: «Weil

uns der Schöpfer durch Seine Gebote und Gesetze auserwählte und
unsere Stufe so über die aller anderen Menschen durch Seine Regeln
und Satzungen geläutert wurde, eifern heftig wider uns alle Götzendiener

wegen unserer Religion, und ihre Könige bedrängen uns um
ihretwillen... Wir werden aber niemals untergehen und nicht
aufhören, eine heilige Nation zu sein. So wie es nämlich unmöglich
ist, daß Gott zu sein aufhört, so ist es auch unmöglich, daß wir zu
Grunde gehen und nicht mehr auf der Welt existieren9. » Am deut-

' Is. 2,2 Mich. 4,1; Zeph. 3,8-10; Is. 14,24-27; Ez. 38,1-39,16.
8 Zitiert nach Chaim Jehuda (Leon) Roth, Jalqut Hadde'ot wehammi-

dot, Jerusalem 1946, 60.
9 Zitiert nach 'Iggarot utesubot lehannesert haggadol Rabbinu Mose

ben Maimun hasseparadi. Jerusalem (ohne Jahreszahl), Druck und Verlag
Gebrüder Lewin-Epstein, 6 ff.

199



lichsten spricht wohl Jehuda Halewi in seinem Kusari (1080—1141

aus, wie sehr Israel und die Welt einander zugeordnet sind. Kusari II,
44 sagt er: «Wir sind in Not, und die Welt ist in Ruhe. Die Not, die
uns trifft, ist die Ursache für die Festigkeit unserer Tora.. Wenn
wir in Ordnung sind, haftet die res divina an der Welt10.» Noch
deutlicher heißt es 1,115: «Würden wir das Exil, wie es sich gehörte,
ad majorem Dei gloriam ertragen, würden wir die Zierde des

Geschlechtes sein, auf das wir mit dem Kommen des Messias harren,
und würden die künftige Erlösung herbeiführen, auf die wir hoffen.»

Für Israels Verständnis seines Verhältnisses zu den Völkern war
immer der Auserwählungsbegriff maßgebend. Israel hat eine
Aufgabe an der Welt. Will es diese übersehen oder nicht wahrhaben,
dann erweist sich die Welt stärker als Israel, um es wieder zur
Besinnung zu rufen. Dieser Gedanke zieht sich wie ein roter Faden
von den Strafpredigten der Propheten über die zitierte mittelalterliche

Literatur bis in die modernste Zeit, wo er uns zum Teil noch
in Form mehrerer Säkularisationserscheinungen begegnet11. Gottes
Segen an Abraham: «Und in dir werden gesegnet werden alle
Geschlechter der Erde (Gen. 12,3)» bleibt Israels unveräußerlicher
Besitz. Auch wenn Gott straft, bleibt die Erwählung bestehen;
noch mehr, die Strafe selbst ist ein Zeichen der Erwählung. Jes. 48,
lOf. heißt es in diesem Sinn: «Siehe, Ich läutere dich, doch nicht
als Silber, Ich prüfe dich im Schmelzofen der Trübsal. Um meinetwillen,

um meinetwillen tue Ich's, denn sonst würde (mein Name)
entweiht. Meine Ehre gebe ich keinem anderen!» Oder Arnos 3,2:
«Nur euch habe Ich erkannt von allen Geschlechtern der Erde.
Aus diesem Grunde vergelte Ich auch nur an euch alle eure Sünden.

» Auch in der tannaitischen Zeit war dieser Gedanke durchaus
geläufig. Im Midras Mekilta zu Ex. 17, l heißt es: «Weil sich die
Israeliten von der Tora losgesagt haben, deshalb kam der Feind
über sie, denn der Feind kommt nur wegen der Sünde und der

10 Zitiert nach der Ausgabe der Ibn Tibbonsehen Übersetzung, Sepher
Hakkuzari, Jerusalem 1946, Druck und Vorlag Gebrüder Lewin-Epstein.

11 Darüber ausführlich zu handeln, würde den Rahmen der gegenwärtigen

Untersuchung sprengen.

200



Gesetzesübertretung12.» Für die spätere jüdische Theologie sei auf
Jehuda Halewis Kusari verwiesen: «Die toten Nationen wollten es

der lebenden gleichtun. Sie konnten es aber nur bis zu einem äußeren
Schein bringen. Sie errichteten Gotteshäuser, aber kein göttliches
Zeichen war darin festzustellen, sie lebten asketisch, damit sich
die Prophétie an ihnen erweise, aber es geschah nicht. Sie lebten
lasterhaft und herausfordernd, aber kein Feuer fiel vom Himmel
auf sie herab; auch kam keine plötzliche Pest, um ihnen
klarzumachen, daß die Strafe von Gott sei (II, 32).»

Am deutlichsten spricht sich das Erwählungsbewußtsein wohl
im Qiddus-Gebet des Sabbat aus: «Gepriesen bist Du, Herr, unser
Gott, König der Welt, der uns vor jedem Volk erwählt, über jede
Sprache erhöht und durch Seine Gebote geheiligt hat... Denn
uns hast Du erwählt und uns vor allen Völkern geheiligt13. Dein
Wort ist Wahrheit und hat Bestand in Ewigkeit... Gesegnet bist
Du, Herr, unser Gott, König der Welt, der Du uns am Leben
erhalten hast bis zu dieser Zeit14.»

Der Bund und seine Bedeutung

Der Bund bedeutet das Verhältnis zwischen Israel und seinem

Gott. So wie es auch bei anderen orientalischen Völkern gebräuchlich

ist, wird der Inhalt des Bundes durch das Bild des Verhältnisses

zwischen einem König und seinen Bürgern oder einem Herrn
und seinen Dienern dargestellt. Von diesem Bilde dürfte auch
Ausdruck und Begriff «Gottesdienst» stammen. Darüber hinaus wird
aber im Alten Testament der Bund noch durch die Beziehungen
eines Vaters zu seinem Sohn und eines Mannes zu seiner Frau

12 Ebenso Mekilta zu Ex. 17,8. Nach Ket. 66b soll Johanan ben Zakkai
gesagt haben: Heil dir Israel, wenn sie den Willen Gottes erfüllen, hat keine
Nation und kein Sprachstamm Gewalt über sie, wenn sie aber den Willen
Gottes nicht erfüllen, gibt Er sie in die Hand einer niedrigen Nation, und
nicht nur in die Hand einer niedrigen Nation, sondern sogar des Viehs
einer niedrigen Nation.

13 Über das hohe Alter dieser Gebetsformel legt z.B. Joma 87b Zeugnis

ab.
14 Der Text ist dem Machzor von M. I. Landau zu ros hassana, Prag

1833, 17a, entnommen.

201



umschrieben, wird also von einem reinen Dienst- oder Untertanenverhältnis

zu einem Liebesverhältnis.
Die Beziehung Gottes zur gesamten Menschheit ist ein Bund.

Adam hat von Gott Vollmachten erhalten, doch waren diese an die

Einhaltung des Paradiesesgebotes geknüpft. Auch mit Noah schloß
Gott einen Bund15. Schon dieser war ein Bund der Gegenseitigkeit,
seine Bedingung war die Einhaltung der noachidischen
Grundgebote16. Dieser Bund, der mit Noach — und somit mit der ganzen
Menschheit — geschlossen wurde, wurde mit Abraham erneuert.
Aus diesem Grund wurde der Abrahamsbund nicht nur für Abraham,

sondern zum Heil der Welt geschlossen17. Auch der
Abrahamsbund war wieder ein Bund der Gegenseitigkeit. Abraham
mußte dafür seine 'emuna, seinen Glauben, unter Beweis stellen18
und die Beschneidung als Bundeszeichen für sich und alle folgenden
Generationen annehmen19. Noch bis heute gibt es kaum ein Gebot
im Judentum, das so streng beachtet wird wie gerade die Beschnei-
dungsvorschrift. Durch die Beschneidung gewinnt man Anteil am
Judentum, sie hat einen quasi sakramentalen Charakter erhalten.
Während Noachs Erbteil die ganze Welt ist, gehört zum Abrahamsbund

die Verheißung des Landes Israel20. Auch dieser Gedanke
wurde bis zum modernen Zionismus zu einer der konstruktivsten
Kräfte in der Geschichte des Judentums. Aus der rabbinischen
Literatur ließen sich Hunderte Belegstellen dafür anführen. Als
einer für alle soll Raschi, der berühmteste Bibel- und Talmuderklärer

überhaupt, der im 11. Jahrhundert lebte, als Zeuge angeführt

werden. Zum ersten Wort der Bibel «Am Anfang» fügt Raschi
die bezeichnende Erklärung: «Warum beginnt die Bibel mit der
Schöpfungserzählung? Damit die weltlichen Völker zu Israel
nicht sagen können: Ihr seid Räuber, weil ihr die Länder der sieben
Völker (Kanaans) unterworfen habt. Da können sie ihnen zur Antwort

geben: Das ganze Land gehört Gott, gepriesen sei Er. Er hat

16 Gen. 6, 18; 9,8-11.
18 Gen. 9,4-7.
17 Gen. 12,3; 18, 18.
18 Gen. 15,6.
19 Gen. 17,10.
20 Gen. 15, 18.

202



es geschaffen und es, wem Er wollte, gegeben. Aus Seinem freien
Willen hat Er es ihnen gegeben und aus Seinem freien Willen hat
Er es ihnen wieder genommen und uns gegeben. »

Der mit Abraham geschlossene Bund wurde dann mit den
Patriarchen und am Sinai mit dem ganzen Volk Israel erneuert21.
Der Sinaibund ist somit im israelitischen Traditionsbewußtsein
nichts anderes als eine Bestätigung des Abrahamsbundes22. Die
10 Gebote werden «Worte des Bundes»23 genannt, die Tafeln, auf
denen sie geschrieben sind, heißen «Bundestafeln»24,und die Lade,
in der sie aufbewahrt sind, führt den Namen «Bundeslade»25. Als
äußeres Zeichen der Erwählung und des Bundes ist Israel der
Sabbat als Bundeszeichen gegeben und aufgetragen26. Gott
verlangt dafür von Israel Bewährung in der Einhaltung seiner Gesetze.
Der Bund ist ein rechtlich abgeschlossener Kontrakt mit
Verpflichtungen für beide Teile. Deutlich heißt es in diesem Sinn
Ex. 19,5: «Und jetzt, wenn ihr auf Meine Stimme hört und Meinen
Bund beachtet, so sollt ihr Mir das Auserwählte unter allen Völkern
sein»; und noch deutlicher Dt. 26,17f.: «Dem Herrn hast Du heute
zugesagt, daß Er dein Gott sei, wenn du auf Seinen Wegen wandeln,
Seine Gebote, Gesetze und Satzungen achten und auf Seine Stimme
hören werdest. Und der Herr hat dir heute zugesagt, daß du Ihm
ein auserwähltes Volk sein werdest, so wie Er dir verheißen hat,
wenn du alle Seine Gebote hältst.» Weil der eine Kontrahent dieses

Vertrages der absolute Gott ist, wird der Vertrag auch nie
aufgehoben. Israel muß, ob es will oder nicht, die Vertragsverpflich-
tungen ewig einhalten. Wenn es werden will «wie alle Völker», so
befindet es sich schon durch diesen Wunsch allein in Sünde, weil es

vertragsbrüchig ist27. Israel kann als Volk nie aufhören, GottesVolk zu
sein, da selbst die Strafe Gottes, worauf ich oben hingewiesen habe,
nichts anderes als Zeichen der Auserwählung ist, Zeichen dafür,

21 Ex. 19,3-6; 24,1-8.
22 Ex. 33,1.
23 Ex. 34, 28.
24 Dt. 9,9.
26 Dt. 10,8.
29 Ex. 31,12-17.
27 Vgl. 1 Sam. 8,1-9.

203



daß Gott Israel an seine Bundesverpflichtungen mahnt. Das Volk
ist durch die rechtzeitig eintretende Strafe vor dem Untergang, vor
dem Sichselbst-Verlieren, gesichert, da es sich in der Strafe wieder
auf den Bund besinnen muß; der einzelne Israelit aber, der durch
sein sündhaftes Verhalten die Strafe heraufbeschwor, hat unter
ihrer vollen Wucht zu leiden. Die Zugehörigkeit zum Bundesvolk
enthebt ihn nicht der ethischen Verpflichtungen, sondern verlangt
im Gegenteil seine volle Bewährung. So heißt es schon Arnos 9,10:
«Durch das Schwert sollen alle Sünder Meines Volkes sterben, die

sprechen: Uns trifft nicht und uns erreicht nicht das Böse»; oder
Micha 3,11 f.: «Ihre Häupter lassen sich beim Rechtsprechen
bestechen, ihre Priester lehren für Geld, ihre Propheten lassen sich
für bestellte Weissagungen bezahlen — und auf den Herrn stützen
sie sich und sagen: ist doch der Herr in unserer Mitte, da kann uns
kein Unheil geschehen. Daher um euretwillen wird Zion als Feld
gepflügt werden, Jerusalem wird zur Trümmerstätte und der

Tempelberg wird ein bewaldeter Hügel. »

Der Sinaibund besteht also in der Erwählung Israels durch den

einzigen Gott und in der Erwählung des einzigen Gottes durch
Israel, wodurch Israel zum Partner Gottes wird. Im Anschluß an
die zitierte Stelle Dt. 26,17f. heißt es Ber. 6a: «Der Heilige, gepriesen

sei Er, sprach zu Israel: Ihr habt Mich auf der Welt zu einem
Herrscher gemacht, daher will auch Ich euch auf der Welt zu einem
Herrscher machen28.» Durch die Annahme des Sinaigesetzes —
nach jüdischem Traditionsbewußtsein der ganzen Tora, der schriftlichen

wie der mündlichen — hat sich Israel Gott gegenüber zur
Bündnistreue verpflichtet, wobei die einzelnen Gebote und Verbote
dieses Gesetzes als die Statuten der Bundesverpflichtung aufgefaßt
wurden. Nach verbreiteter rabbinischer Auffassung wurden die
anderen Völker von Israel zur Annahme des Gottesgesetzes
aufgefordert, lehnten jedoch infolge seiner großen Anforderungen an
den Menschen dieses Angebot wieder ab29. Die älteste Rezension

28 Parallele Hag. 3 a.
29 Nach rabbinischem Traditionsbewußtsein wurde die Inkonsequenz

nicht als störend empfunden, daß im Falle der Annahme der Tora durch
eines der weltlichen Völker die Verheißungen an Abraham, Isaak und Jakob
sinnlos geworden wären.

204



dieser Tradition findet sich schon im tannaitischen Midras Mekilta
zu Ex. 20,2: «Und darum wurden auch die weltlichen Völker
aufgefordert, um ihnen der Göttlichkeit gegenüber nicht den Vorwand
zu geben, sagen zu können: Wenn wir aufgefordert worden wären,
hätten wir sie (i. e. die Tora) bereits angenommen... Er offenbarte
sich nämlich den Söhnen Esaus, des Frevlers, und sprach zu ihnen:
Wollt ihr die Tora annehmen? Sie erwiderten ihm: Was steht darin
geschrieben? Er antwortete ihnen: Du sollst nicht töten. Darauf
wieder sie: Das ist ja das Erbe, das uns unser Vater hinterlassen
hat (Gen. 27,40).. Darauf offenbarte er sich den Söhnen Amnions
und Moabs und sprach zu ihnen: Wollt ihr die Tora annehmen?
Sie erwiderten ihm: Was steht darin geschrieben? Er antwortete
ihnen: Du sollst nicht ehebrechen. Darauf wieder sie: wir alle
entstammen dem Ehebruch (Gen. 19,36). Dann offenbarte er sich
den Söhnen Ismaels und sprach zu ihnen: Wollt ihr die Tora annehmen?

Sie erwiderten ihm: Was steht darin geschrieben? Er
antwortete ihnen: Du sollst nicht stehlen. Darauf wieder sie: Mit
diesem Segen ist ja unser Vater gesegnet worden (Gen. 16,12).
Als er aber zu den Israeliten kam öffneten sie alle ihren Mund
und sprachen: Alles, was der Herr gesagt hat, wollen wir tun und
hören (Ex. 24,7)... Und warum ist die Tora nicht im Lande
Israel gegeben worden? Um den weltlichen Völkern keinen
Vorwand zu geben, sagen zu können: Weil sie in seinem Lande gegeben
worden ist, deshalb haben wir sie nicht angenommen30.» Die rabbi-
nische Deutung dieses Midrasch legt Wert auf die Feststellung, daß
die anderen Völker zuerst wissen wollten, was Gott ihnen anbiete,
Israel aber im Vertrauen auf Gott das Angebot sofort annahm.
Die anderen Völker wollten sich gegen Gott absichern und die Tora
nicht unbeschaut annehmen, nur Israel nahm das Gottesgesetz
sofort und mit Glaubenszuversicht an. Die Israeliten sagten nicht:
«Wir wollen hören und dann sehen, ob wir diesem Gesetz ent-

30 Vgl. AZ 2b: «Es sprach R. Johanan: Man lehrt, daß der Heilige,
gepriesen sei Er, (die Tora) bei allen Völkern und Sprachen kursieren ließ,
und sie haben sie nicht angenommen. Dann kam Er zu Israel und sie nahmen
sie an.» Auch 4 Esra 5,29 ist die Auffassung vorausgesetzt, daß die Tora
allen Völkern angeboten wurde: «Es traten nieder,die Deinen Verheißungen
mißtrauten, gerade die, die Deinen Bündnissen vertrauten.»

205



sprechend handeln können», sondern sie sagten: «Na'ase wenismac.»

Wir wollen tun und hören, wir wollen Gottes Angebot annehmen,
gleich welche Konsequenzen sich für uns daraus noch ergeben
werden31.

So wie der Abrahamsbund nur eine Spezifikation im Sinne einer
Fortführung des Noachbundes war, war auch der Sinaibund nichts
anderes als eine Fortführung des Abrahamsbundes in dem Sinn,
daß Israel allein die an Abraham ergangenen Verheißungen und
Verpflichtungen erbte. So wie Abraham zum Heil der Welt erwählt
wurde, hat auch die Erwählung Israels durch Gott und Gottes
durch Israel einen allgemein menschlichen und kosmischen
Charakter. Nur in dem Sinn sind die rabbinischen Aussagen verständlich,

nach denen die Ursünde ihre Wirkung verlor, als Israel die
Tora angenommen hatte32. Israel ist somit nach dieser Auffassung
— wenn sie auch nicht konsequent durchgehalten wurde — durch
die Annahme der Tora von der Schädigung ausgenommen, die den
Zustand der Menschheit und der Welt seit dem Sündenfall
bestimmt. Der palästinensische Amoräer der zweiten Generation,
Rabbi Johanan, sagte ganz deutlich in diesem Sinn: «Zur Stunde,
da die Schlange der Eva beigewohnt hatte, impfte sie ihr ein Gift
ein. Bei den Israeliten, die am Berge Sinai gestanden waren, hörte
ihr Gift wieder auf. Bei den Völkern aber, die nicht am Berge Sinai
gestanden waren, hörte ihr Gift nicht auf33.» Daher werden
gewissermaßen durch die Freiheit von den Folgen der Ursünde die
Handlungen Israels heilsrelevant. Dadurch, daß Israel zum Bundespartner

Gottes wurde, wurde es auch zu seinem Partner in bezug
auf die endzeitliche Wiederherstellung. Gott bedarf sozusagen

31 Ob dieser Glaubenszuversicht war Israel dem Herrn auch besonders
gefällig. Lev. r. p. 13 heißt es: «Der Heilige, gepriesen sei Er, prüfte die
einzelnen Nationen und fand keine würdiger für den Empfang der Tora als
die Generation der Wüstenwanderung.»

32 Benjamin. W. Helfgott, The Doctrine of Election in Tannaitic Literature,

New York 1954, 6.
33 Jeb. 103b, Parallele AZ 22b. Sab. 145b, 146a wird dieser Ausspruch

im Namen des babylonischen Amoräers der dritten Generation Rab. Joseph
tradiert. Über die auch im rabbinischen Judentum geläufige Auffassung
von der Ursünde vgl. Samuel S. Cohon, Original Sin, HUCA 21 (1948),
275-330.

206



Israels Bewährung zur Erreichung seines eschatologischen Ziels.
Wenn diese Auffassung auch erst seit der lurianischen Kabbala
gegen Ende des 16. Jahrhunderts in aller Schärfe und Konsequenz
zum Durchbruch kam, so war sie doch, wie zahlreiche verstreute
Aussprüche erkennen lassen, schon in der frühesten tannaitischen
Zeit nicht unbekannt, wenn sie auch zu dieser Zeit noch nicht die

Grundlage von einem theologischen System bildete.
Das Volk Israel bedarf Gottes, um gegen die Anfeindungen der

weltlichen Völker bestehen zu können. Gott ist darauf bedacht,
daß Israel seinen Willen befolgt. Dieser Gedanke ist vertraut und
verständlich. Er begegnete uns u. a. in den zitierten Stellen Jes.

48, lOf. und Arnos 3,2 und in manchen rabbinischen Aussprüchen.
Doch auch die umgekehrte Vorstellung, daß Israel selbst sozusagen
heilsnotwendig ist, ist mehrfach belegt. Schon Dan. 7,27 wird die
heilige Gemeinde Israels, das «Volk der Heiligen des Allerhöchsten»,
mit dem 7,13f. eingeführten messianischen Menschensohn
gleichgesetzt. Das Volk als Gemeinde hat demnach eine unmittelbar
messianische Funktion. Wenn dieser Gedanke auch nach dem Ausweis

der Qumran-Texte im essenistischen Raum zum ersten Male
mit voller Konsequenz zum herrschenden theologischen Konzept
wurde34, so war er aber dennoch auch dem pharisäischen Judentum

nicht ganz unbekannt und fremd. Der deutlichste Beweis dafür
ist schon die Aufnahme der zitierten Danielstelle in den
pharisäischen Kanon. 'Abot III, 14 ist ein Ausspruch R. Akibas
überliefert, daß so wie der Mensch durch die Gottesebenbildlichkeit
Gott zugeordnet ist, Israel als Ganzes auf Gott hin ausgerichtet sei,

weil es in der Tora das Werkzeug besitzt35, mit dem Gott die Welt

34 Gemäß der Auffassung der essenistischen Texte von Chirbet Qumran
ist die Gemeinde, der diese Texte entstammen, die Gemeinschaft «der
Heiligen» des «Neuen Bundes» ebenfalls im endzeitlichen Sinn heilsrelevant.
Unter den zahlreichen Belegen möchte ich nur auf Regelbuch 1 Q Sa) 1,1-3
verweisen: «Und dies ist die Regel für die ganze Gemeinde Israels am Ende
der Tage, wenn sie sich zur Gemeinschaft versammeln Sie sind die Männer
Seines Ratschlusses, die inmitten des Frevels Seinen Bund bewahren, um
für das Land zu entsühnen. »

36 Auf die unter stoisch-platonischen Einflüssen entwickelte Vorstellung
von der Tora als Gottes Schöpfungswerkzeug werde ich später noch
ausführlich zu sprechen kommen.

207



erschaffen hat. Durch den Besitz von Gottes Schöpfungswerkzeug

wird nun Israel der Schöpfung gegenüber verantwortlich36.
Allein schon diese Auffassung enthält mit Notwendigkeit einen

eschatologischen Aspekt. Israel und die Schöpfung gehören zusammen.

So heißt es auch in Midras Gen. r.p. 83 (zu Gen. 36,43): «So

werden die Götzendiener einer nach dem anderen sagen: Wir sind
die Hauptsache und unseretwegen wurde die Welt geschaffen. Da
wird ihnen Israel zur Antwort geben: Wartet nur, bis der Tag
kommen wird. Da werden wir schon sehen, um wessentwillen die
Welt geschaffen wurde.» Noch deutlicher ist der lapidare Satz
AZ 10b: «So wie die Welt nicht ohne Winde existieren kann, kann
sie auch nicht ohne Israel existieren37.» Da der Israelbund schon
im Abrahamsbund mit eingeschlossen ist, wurde die Welt nicht
erst Israels wegen, sondern schon Abrahams wegen erschaffen. Den
Vers Gen. 2,4 deutet R. Jehosu'a ben Qarha Gen. r. p. 12

folgendermaßen: «Dies sind die Entstehungsgeschichten von Himmel und
Erde, als sie erschaffen wurden. Als sie erschaffen wurden (DNiaiia)
heißt soviel wie in Abraham (am3N3).» In der Weiterführung dieses

Gedankens entwickelte sich dann im Mittelalter die zitierte
Auffassung, daß Israel genau so wenig untergehen wie Gott
aufhören könne38 und daß Israel, wenn es seiner Berufung und den

Bundesverpflichtungen getreulich nachkommt, auch die endzeitliche

Erlösung bewirken würde39.
Zum System wird dieses Konzept erst gegen Ende des 16.

Jahrhunderts in der lurianischen Kabbala, wo die Gleichsetzung Israels
mit der im heilsgeschichtlichen Sinn relevanten Menschheit wohl
am radikalsten vollzogen wurde. Da die lurianische Kabbala nicht

38 Abot III, 14 hoißt es: «Geliebt ist der Mensch, da er im Bilde Gottes
geschaffen wurde Geliebt ist Israel, denn sie werden Söhne Gottes
genannt (Dt. 14, 1) Geliebt ist Israel, da ihnen das Gerät gegeben wurde,
mit dem die Welt erschaffen worden ist. Mehr Liebe noch ist es: Es ist ihnen
bewußt, daß ihnen das Gerät gegeben wurde, mit dem die Welt erschaffen
worden ist, denn es heißt: Eine gute Lohre habe Ich euch gegeben, Meine
Tora, nicht verlaßt sie (Prov. 4, 2).»

37 Parallele Ta'an 3 b.
38 Moses Maimonidos in 'Iggerot Teman.
39 Jehuda Halevi, Kusari I, 115.

208



nur für die automessianischen Bewegungen des Sabbatai Zwi oder
Jakob Frank die ideologische Voraussetzung bot, sondern auch
dem Chassidismus die Grundlagen seines Weltbildes schuf, handelt
es sich hier nicht um irgend eine am Rande des Judentums
vorgetragene Lehre, sondern um einen Ausdruck verbreitetsten jüdischen
Selbstverständnisses. Kurz zusammengefaßt besteht die lurianische
Lehre in folgender Konzeption: Ursprünglich gab es nichts außer
der Unendlichkeit Gottes. Um eine Welt, einen Kosmos, schaffen

zu können, mußte sich Gott von einer unbegrenzten Unendlichkeit
auf eine begrenzte Unendlichkeit selbst beschränken. Erst in dem

so frei gewordenen Raum konnte sich das Schöpfungswerk
vollziehen. Zum Zweck der Schöpfung ließ Gott Gefäße erstehen, in
die seine schöpferischen Strahlen hineinfließen sollten. Doch die
meisten dieser Gefäße konnten das in sie sich ergießende Licht
Gottes nicht ertragen und zerbrachen. So strömt nun dieses Licht
ungebändigt in den von Gott freigegebenen Raum und vermischte
sich mit dem, was nicht Licht ist, der Finsternis. Gott arbeitet nun
seit dieser Zeit an der Rückführung seiner gefallenen Strahlen. Da
sich Luria das göttliche Licht selbst in Form des 'Adam qadmon,
des Ideenurmenschen, gedacht hatte, findet er hier die Voraussetzung

für sein eschatologisches Verständnis des Menschen im
allgemeinen und Israels im besonderen. Ein dem Ideenurmenschen
entsprechender erster Mensch wurde nun von Gott auf dieser unserer
untersten Welt geschaffen. Er sollte der Teilhaber Gottes an der
Rückführung der göttlichen Strahlen sein. Er sollte das Werk
vollenden, das Gott begonnen hatte. Zur Erreichung des göttlichen
Zieles und der eigentlichen menschlichen Bestimmung erhielt der
erste Adam das Paradiesgebot. Hätte er es eingehalten, hätte er
die «Wiederherstellung» bewirkt, zu der er eigentlich geschaffen
wurde. Da er es aber übertreten hatte, verschlechterte er den
kosmischen Zustand noch wesentlich. Schon zurückgeführte göttliche
Strahlen mußten .von neuem ins Exil unter die Finsternis. Diesem
kosmischen Vorgang entspricht die Vertreibung Adams aus dem
Paradies. Mit Adam geriet die eigentlich im Paradies beheimatete
Menschheit in das Exil der gefallenen Welt, wo Disteln und Dornen
das Los ihrer Arbeit sind. Die allen Menschen, den «DIN U3

Söhnen Adams» gestellte Aufgabe ging nun im Wege der Gottes-
«

209



bünde aufAbraham, Isaak, Jakob und zuletzt auf das ganze Volk
Israel über, das durch die Tora, mit der schon nach R. Akiba40 die
Welt geschaffen wurde, auch das Werkzeug zur «Wiederherstellung»
besitzt. Dem ersten Adam brauchte nur ein einziges Gesetz gegeben
zu werden. Da jetzt aber infolge seines Versagens auch der
paradiesische Zustand von der Welt gewichen ist, entspricht der Differenziertheit

des neuen Weltzustandes die Aufteilung des einzigen
Paradiesesgesetzes in die 613 Gebote und Verbote der Tora. So

wie Adam versagt hatte, versagte auch Israel, so wie Adam das
Paradies verlor, verlor auch Israel sein Land. Dem Exil göttlicher
Strahlen im Außergöttlichen entspricht somit ein Exil der aus dem
Paradies vertriebenen Menschheit in dieser sichtbaren Welt, dem
wieder als letzte Konsequenz das Exil Israels unter den Weltvölkern
entspricht. Wenn Israel nun durch das Befolgen der Tora
gottgefällig lebt, erfüllt es damit zugleich die Schöpfungsordnung, und
wenn es dies bis zur letzten Konsequenz getan hat, wird der
Vorgang der Zerstreuung von dem entgegengesetzten Vorgang der
Einsammlung abgelöst. Der Qibbus galujot, «die Einsammlung
der Exilierten », ist somit nicht nur ein messianisch-eschatologischer
Vorgang für Israel, sondern auch für die ganze Menschheit und
sogar auch für Gott selbst. Hier wurde die letzte Konsequenz aus
der Idee des «Bundes der Gegenseitigkeit» zwischen Gott und den
Menschen und zwischen Gott und Israel gezogen. Israel wurde nicht
nur Teilhaber am göttlichen Erlösungswerk für die Welt, sondern
— unter Verwendung reichlich gnostisch anmutender Bilder —
auch zum Mitarbeiter Gottes bei der Rückführung seiner eigenen
göttlichen Potenzen aus der Welt.

Hajim Vital, ein Schüler Isaak Lurias, faßte diese Lehre in
folgende Worte41: «Wisse, daß das Geheimnis des Sterbens auf dem
Geheimnis der Könige, die gestorben sind42 und für ewig einer
,Scheidung' bedürfen, beruht. Hätte der erste Adam nicht gesündigt,

wäre alles wiederhergestellt worden und es hätte dieser

40 'Abot III, 14.
41 Erklärung zu Psalm 84, 7 aus seinem Sepher liqqutim, zitiert nach

G. Scholem, Ra'jon hagge'ula baqqabbala, Jerusalem 1946, 34f.
42 Unter diesem Bild sind die Gefäße, die zerbrachen, gemeint.

210



unteren Welt überhaupt nicht bedurft, denn jeglicher Sinn dieser
Welt besteht nur in der ,Scheidung', so wie erklärt wurde. Nun
aber sündigte der erste Adam, da er von dem Baum der Erkenntnis
von Gutem und Bösem gegessen hatte, der also (aus Gutem und
Bösem) vermischt war. Hätte er nicht gegen die obere Paarung
gesündigt, hätte sich das Gute gänzlich von dem Bösen
getrennt, das Gute wäre nach oben hin aufgestiegen und das Böse

wäre in die Tiefe gefahren. Da er aber sündigte, blieben sie
vermischt und weitere heilige Strahlen fielen unter die Schalen. Alle
Gebote nun, die wir alle Tage unseres Lebens tun — und selbst der
Tod —, dies alles geschieht nur zum Zwecke dieser ,Scheidung'
(von gut und bös, göttlichem Licht und außergöttlicher Finsternis),
und wenn jedwede ,Scheidung' vollzogen sein wird, wird der Messias

(von selbst) kommen. Dies ist auch das Geheimnis des Regens, der

von oben hinabfällt und so das Wachstum der Pflanzen bewirkt.
Der Vollzug der ,Scheidung' geht hier folgendermaßen vor sich:
Wenn das oberste Licht von der oberen Heiligkeit hinabsteigt,
dann steigen solche Strahlen der Heiligkeit, die sich in den Tiefen
der Schalen befinden, auf, dem obersten Licht entgegen, das von
oben hinabsteigt. Und dies ist der Sinn des Ausspruches: Es gibt
keinen Tropfen, der von oben hinunterfällt, dem entgegen von unten
nicht zwei Tropfen aufsteigen,—• nämlich von jenen Strahlen der

Heiligkeit, die in eisernen Fesseln in den Tiefen der Schalen gebunden

sind und die zu ihrem Ursprung aufzusteigen streben und
verlangen; sie können es aber nicht von selbst tun, bis ihnen von oben
her eine Hilfe kommt, dann aber steigen sie mit großem
Verlangen auf, zwei Tropfen einem Tropfen entgegen. Deswegen weil
all unser Wohlergehen von dieser ,Scheidung' abhängt, wird, wenn
sie abgeschlossen sein wird, der Messias (von selbst) kommen...
Der Qibbus galujot selbst ist nichts anderes als die Einsammlung
aller Strahlen, die im Exil sind. Und daher befanden sich in
Ägypten, das die Scham des Landes und hauptsächlichster Besitz
der Schalen ist, viele Strahlen im Zustand der Vermischung. Aus
diesem Grunde wurde auch Israel dort geknechtet und auch die
Sekina war dort mit ihnen im Exil, um diejenigen Strahlen, die
dort waren, hinaufzuführen. Daher mußte Er, gepriesen sei Sein
Name, selbst mit Seiner Herrlichkeit mitten unter die Götzen

211



Ägyptens hinuntersteigen, um die Strahlen der Heiligkeit
hinauszuführen, denn die Schalen waren dort besonders stark, so daß es

hätte vorkommen können, daß eine Schale selbst einen Engel
gepackt hätte. Aus diesem Grund wurde es notwendig, daß Er es

selbst tat und kein Engel. Und alle Heiligkeit wurde von dort
getrennt, als (die Israeliten) von dort auszogen. Und das ist das

Geheimnis, warum über Israel verhängt wurde, den 70 (weltlichen)
Völkern Untertan zu sein, um aus ihnen die (göttlichen) Strahlen,
die unter sie fielen, herauszuführen. Und aus diesem Grund
mußte ganz Israel in alle vier Windrichtungen zerstreut werden,
um alles hinaufzuführen.» Hier wurde die letzte Konsequenz aus
dem Gedanken gezogen, daß Israel durch den Bund mit Gott auch
zu seinem Partner geworden ist.

So wie sich aus dem Bundesbegriff mit Notwendigkeit ergibt,
daß Israel dem Bund die Treue halten muß und im Falle des
Ungehorsams von Gott bestraft wird, ergibt sich auch die andere Konsequenz,

daß selbst das sündige Israel nie ganz verlassen oder ganz
verworfen wird. Gott nimmt die Reue des sündigen Israel wieder
an. Israel kann als Braut untreu werden, aber nie die Brautschaft
zu Gott verlieren. Auch dieser schon im Alten Testament vertraute
Gedanke begegnet wieder in der späteren rabbinischen Literatur.
Schon Hos. 2,18f. heißt es: «An jenem Tage wird's geschehen,
Ausspruch des Herrn, da ruft sie zu Mir: Mein Mann! — und ruft
nicht mehr: Mein Baal. Ich entferne die Namen derBaale aus ihrem
Mund und sie werden nicht mehr beim Namen genannt werden.»
Im Anschluß an die Berufungsvision des Hosea ist Pes. 87 a ein in
dieser Hinsicht charakteristischer Ausspruch des Rabbi Johanan
überliefert: «Der Heilige, gepriesen sei Er, sprach zu Hosea: Israel
hat gesündigt. Er hätte darauf zur Antwort geben sollen: Deine
Söhne sind sie und die Söhne Deiner Lieblinge, sie sind die Söhne

Abrahams, Isaaks und Jakobs, überdecke sie mit Deiner Gnade.
Nicht genug, daß er das nicht gesagt hat, sondern er sagte: Herr
der Welt, die ganze Welt gehört Dir, tausch sie aus gegen eine
andere Nation! Darauf sprach der Heilige, gepriesen sei Er: Was
soll Ich mit diesem Alten machen? Ich will ihm sagen: Geh und
nimm dir ein hurerisches Weib und zeug Hurenkinder. Dann will
ich ihm sagen: Geh und verstoß sie von dir. Wenn er es über das

212



Herz bringt, sie zu verstoßen, will auch Ich Israel verstoßen43!»
Der Gedanke, der uns schon zu Beginn dieses Abschnittes begegnete,

daß der Bund zwischen Gott und Israel einem Liebesverhältnis

entspricht, verhindert also nach jüdischem Traditionsempfinden,
daß Israel je ob seiner Sünden gänzlich verworfen werden könnte.

Der Umfang des Bundesbegriffes

Der die gesamte Menschheit umspannende Noachbund wurde
also durch den Bundesbeschluß Gottes mit den Patriarchen und
mit dem ganzen Volk Israel am Berge Sinai zu einem auf Israel
eingeschränkten — oder zumindestens im besonderen Maße auf
Israel bezogenen — Bund. Israel wurde somit nach dem eigenen
Verständnis seiner Existenz durch seine Gottbezogenheit zum im
messianischen Sinn heilsgeschichtlich relevanten Volk. Es erhebt
sich nun die Frage: Wer gehört zu Israel und somit zum Gottesbund?

Ist die ethnische oder die geistig-religiöse Abkunft von
Abraham, Isaak und Jakob für die Zugehörigkeit zu Israel
entscheidend Eine vollkommen einheitliche Antwort auf diese Fragen
hat das synagogale Judentum nie gegeben, schon deshalb nicht,
weil es die erste entscheidende Frage in dieser Formulierung gar
nicht gestellt hat. Nur im zweiten Punkt kam es zu weitgehendster
Übereinstimmung: Für die Zugehörigkeit zu Israel ist entscheidend,
ob und in welchem Maß man die Geschichte Israels als seine eigene
Geschichte empfindet und in wieweit man imstande ist, das

Mysterium Israels zu erfahren, und bereit ist, den Inhalt dieser

Erfahrung in die Tat umzusetzen. In diesem Abschnitt will ich den
Versuch unternehmen, die gestellten Fragen in Form eines
Querschnittes durch die jüdische Überlieferung aus den Quellen zu
beantworten, wenn auch zumindestens für die talmudische Zeit
das rabbinische Verständnis der Definition Israels nicht aus direk-

43 Nach H. Henoch, Adolf Jellinek, Bet Ha-Midrasch V, Wien 1873,
179f., hat der Engel Metatron die Aufgabe, täglich die Tafeln mit den Sünden

Israels zu verbrennen, auf denen die vom Satan aufgezeichneten Fehler
Israels im Himmel eingereicht werden.

213



ten Aussagen erschlossen werden kann, da der Begriff «Israel» für
die Rabbinen eben eine Selbstverständlichkeit war und keinerlei
näherer Bestimmung bedurfte.

In der Misna Sanhédrin VI, 2 wird mit aller Deutlichkeit
festgestellt, daß der selbst zum Tod durch Steinigung verurteilte Sünder

am ewigen Leben Anteil hat, wenn er bereut und seine Sünden
bekennt oder wenigstens seine Strafe als Entsühnung für all seine
Sünden versteht44. Im Anschluß an diese Auffassung steht Sanhédrin

X, 1 der lapidare Satz, der fast dogmatisch anmutet: «Ganz
Israel hat Anteil an der kommenden Welt, denn es heißt: Dein
Volk — sie sind allesamt Gerechte und auf ewig werden sie das
Land besitzen (Is. 60,21).» Die Verbrecher Israels haben also

Anteil an der kommenden Welt, weil sie zu Israel gehören, dem als

ganzes dieser Besitz zu eigen ist. Wenn sie aber nicht bereuen und
in ihrer Sündhaftigkeit beharren, verlieren sie das ewige Leben.
Darin ist wohl implizite die Vorstellung vorhanden, daß sie sich
durch ihre Sündhaftigkeit außerhalb Israels gestellt haben. Die
Zugehörigkeit zu Israel ist also zumindestens bis zu einem gewissen
Grad von der Bewährung des einzelnen abhängig. So heißt es auch

gleich im Anschluß an die zitierte Stelle Sanh. X, 1: «Das sind
diejenigen, die keinen Anteil an der kommenden Welt haben: Der
sagt, daß die Auferstehung von den Toten nicht aus der Tora zu
begründen sei45, und der Gottleugner. Rabbi Akiba sagt dazu:
Auch derjenige, der in den apokryphen Büchern liest46 und der
über eine Wunde (die Zauberworte) flüstert und spricht: Jedwede

Krankheit, die ich über Ägypten gebracht habe, will ich nicht über

44 Wenn er vom Ort der Steinigung zehn Ellen entfernt ist, spricht man
zu ihm: Bekenne, denn so ist es die Sitte der zu Tod Verurteilten, daß sie
zuerst bekennen,-denn jeder, der (seine Sünden) bekennt, hat Anteil an der
kommenden Welt.. Und wenn er nicht zu bekennen weiß, spricht man
zu ihm: Sag also: Mein Tod soll eine Sühne für alle meine Sünden sein.

46 Darunter sind die Sadduzäer gemeint. Vgl. Mt. 22, 23ff; Apg. 23,8;
Josephus, Bellum 2,8, 14.

46 Damit könnten die Essener gemeint sein. Nach dem Ausweis der
Qumranfunde entstanden die meisten apokryphen (nach ovangel. Terminologie

pseudepigraphen) Schriften im essenistischen Raum, wo sie auch
höchstwahrscheinlich kanonisches Ansehen genossen.

214



dich bringen47. Abba Sa'ul sagt dazu: Auch derjenige, der den
Gottesnamen seinen Buchstaben gemäß ausspricht.» Sanh. X,2
werden auch noch Einzelpersonen mit Namen genannt, die nach
pharisäisch-rabbinischer Ansicht keinen Anteil an der kommenden
Welt haben: «Drei Könige und vier Private haben keinen Anteil
an der kommenden Welt. Die drei Könige sind: Jerobeam, 'Ahab
und Menase... Die vier Privaten sind: Bileam, Doeg, 'Ahitopel
und Gehazi. » Wenn also ganz Israel Anteil an der zukünftigen Welt
hat, so ist dennoch die Zugehörigkeit zu Israel selbst für den
Stammisraeliten kein unverlierbares Gut, da er mit seiner Anwärterschaft

auf die kommende Welt auch die Zugehörigkeit zu ganz
Israel verlieren kann.

Unter diejenigen, die keinen Anteil an der kommenden Welt
haben, ist auch der Heide Bileam aufgenommen. Es versteht sich
demnach nicht von selbst, daß die Heiden schon eo ipso vom ewigen
Leben ausgeschlossen sind. In diesem Sinn heißt es auch T. Sanh.

111,2: «R. 'Eli'ezer sagt: Alle Gojim haben keinen Anteil an der
kommenden Welt. R. Jehosua' erwidert ihm: Es gibt doch
Rechtschaffene unter den (weltlichen) Völkern, die auch Anteil an
der kommenden Welt haben48.» Diese Auffassung hat im Judentum

nahezu allgemeine Anerkennung gefunden. Sanh. 105 a wird
die zitierte Auffassung R. Jehosua's als die Ansicht «unserer Misna»
bezeichnet. Ganz im selben Sinn schrieb Moses Mendelsohn im
Jahre 1770 an den Zürcher Theologen Lavater: «Alle unsere Geonim
und Weisen, gesegneten Angedenkens, stimmten insgesamt darin
überein, daß unsere heilige Tora, die am Berge Sinai gegeben
wurde, sei es die schriftliche oder die mündliche, nur uns, der
Gemeinde Jakobs, allein gegeben wurde und nicht auch den übrigen
Völkern, denn nur uns hat sich Gott zum Volke erwählt. Und
die übrigen Völker unterschied Gott von unserem Volke und gab

47 Nach Josephus, Bellum 2, 8, 6 sollen sich die Essener besonders mit
speziellen Heilpraktiken beschäftigt haben.

48 Sanh. 110b wird als Baraita gelehrt, daß die minderjährigen Kinder
der Frevler Israels keinen Anteil an der kommenden Welt haben, R. Akiba
aber nahm dagegen Stellung. Doch darin waren sie alle einer Meinung, daß
die minderjährigen Kinder von Frevlern der Weltvölker keinen Anteil an
der kommenden Welt haben.

215



ihnen die sieben noachidischen Grundgebote und die übrigen
Gebote des Naturgesetzes. Wenn sie sich diesen entsprechend
verhalten, werden sie insgesamt Rechtschaffene aus den weltlichen
Völkern sein und daher auch Anteil an der kommenden Welt
haben. » Wenn aber der Anteil an der kommenden Welt auch Nicht-
israeliten zukommen kann, so sind doch diese wenigstens bis zu
einem gewissen Grad Israel gleichgestellt, ja sogar an Israel in
weiterem Sinn teilhaftig. Im vergangenen Abschnitt haben wir
gesehen, daß es ohne die Bewährung Israels gar nicht zu einer
endzeitlichen Wiederherstellung, die von dem Begriff der
«Kommenden Welt» mit umschlossen wird, kommen kann, daher ist es

auch logisch, daß ganz Israel von dieser Wiederherstellung betroffen
wird. Indem die Gerechten aus den Heidenvölkern in dieser
Hinsicht aber derselben Verheißung wie Israel teilhaftig werden, gehören

sie sozusagen mit zu Israel. Auch von ihnen fordert Gott, daß
sie «Gerechte» sind, nur ist ihre Aufgabe geringer als die des sich
auf Abraham, Isaak und Jakob beziehenden Israel. Weil ganz
Israel Anteil an der kommenden Welt hat, können auch die Gerechten

aus den Weltvölkern dadurch mitgerechtfertigt werden. Es gibt
sozusagen ein Israel im engeren und im weiteren Sinn, so wie es

nach katholischer Auffassung auch eine heilsvermittelnde ecclesia
im engeren und im weiteren Sinn gibt49. Damit ist die erste Frage
beantwortet, wer zu Israel und somit zum Gottesbund gehört.

Die zweite Frage behandelt das Problem der Proselyten, die
ethnisch von den Weltvölkern stammen, sich aber dennoch geistig
und bekenntnismäßig auf Abraham, Isaak und Jakob beziehen.
Wie wir aus der Geschichte der Ausbreitung des Christentums
wissen, war der Boden für die christliche Mission durch die
jüdischen Diasporagemeinden schon wohlvorbereitet. «Gottesfürchtige»

Heiden kamen in die Synagogen und erbauten sich an der
Bibellesung und am übrigen jüdischen Gottesdienst. Doch die meisten

von ihnen blieben unbeschnitten, da die Aufnahme in die

49 Ich bin mir der Tatsache voll bewußt, die gebrachten Zitate nicht im
Rahmen einer jüdischen, sondern einer christlichen Fragestellung untersucht

zu haben, glaube aber dennoch, sie nicht vorgewaltigt, sondern nur in
den Rahmen dieser Fragestellung eingeordnet zu haben.

216



jüdische Religions-Nationsgemeinschaft von der Synagoge her nicht
gefördert, sondern erschwert wurde. Man kann sich Israel auf Grund
einer einmaligen Gemütsstimmung nicht anschließen, ohne danach
wieder in Anfechtung zu geraten und bisweilen sogar Schande und
Verfolgung über das ganze Volk zu bringen. Israel, das sich selbst
an den Zeichen seines Bundes, besonders am Besitz der Tora,
aufrichtig freute50, wußte, daß diese Tora eine Last sei, die man nicht
so ohne weiteres von heute auf morgen ohne Erfahrung von Kindheit

an und ohne Tradition auf sich nehmen könne. In diesem Sinn
heißt es Jeb. 47a: «Der Meister sagt: Wenn jemand Proselyt werden

will, so spreche man zu ihm: Was veranlaßt dich, Proselyt zu
werden. Dann mache man ihn mit manchen der leichteren und mit
manchen der strengeren Gebote bekannt. Aus welchem Grunde? —
Wenn er zurücktreten will, soll er nur zurücktreten. R. Helbo sagte
nämlich: Proselyten sind für Israel unangenehm wie ein
Flechtausschlag.» Ganz ähnlich Nidda 13b: «Unsere Lehrer tradieren:
Die Proselyten und diejenigen, die mit kleinen Kindern spielen',
halten den Messias auf. Warum die Proselyten? Gemäß dem Worte
des R. Helbo. R. Helbo sagte nämlich: Proselyten sind für Israel
unangenehm wie ein Flechtausschlag.» Demgegenüber sagte aber
R. SinVon ben Laqis, der berühmte palästinensische Amoräer der
zweiten Generation Jeb. 62a: «Ein Proselyt, der sich bekehrt,
gleicht einem neugeborenen Kind.» Die Aufnahme von Proselyten
wurde also nicht prinzipiell abgelehnt, doch auch nicht zu leicht
gemacht. Der Proselyt mußte die Tora in allen Einzelheiten als

Bundesverpflichtung auf sich nehmen so wie ein Stammisraelit. Er
mußte aber auch das Schicksal Israels zu tragen bereit sein. Wenn
Israel daher in der messianischen Zeit selbst verherrlicht werden
wird, werden keine Proselyten mehr aufgenommen werden51, weil
dann — so könnte man sagen — das Bekenntnis zu Israel keiner
Glaubenstat mehr entspricht, keinem gläubigen Vertrauen, daß

50 Laut Mekilta zu Ex. 20,23 soll R. S im'on ben Johai gesagt haben,
daß die Israeliten wegen dreier Gaben von den weltlichen Völkern beneidet
werden. Diese sind die Tora, das Land Israel und die kommende Welt. Der
auch sonst als sehr national und radikal bekannte Sim'on ben Johai hat
also auch die «kommende Welt» Israel allein zugedacht.

61 Gerim. 1,3; Jebam. 24b (bar); AZ 3b (bar); AZ 24a.

217



Gottes Wahl gerade und ausgerechnet auf dieses verfolgte und
ausgesetzte Volk Israel gefallen ist.

Am schärfsten vollzog wohl Jehuda Haievi in seinem Kusari die
Trennung zwischen Israeliten und Nichtisraeliten, indem für ihn
die Stammisraeliten in einem engeren Verhältnis zu Gott stehen
als die Proselyten. In bewegten Worten brachte er Kusari 1,26 f.
diese Meinung zum Ausdruck: «Da sprach der König von Kusar:
Wenn es sich so verhält, so sehe ich, daß eure Tora nur euch allein
gegeben ist, und niemand außer euch auf sie verpflichtet ist. Da
sprach der Verfasser: Ja, so ist es: Jeder, der sich von den
(weltlichen) Nationen uns anschließt, wird etwas von dem Guten, das
der Schöpfer an uns tun wird, erhalten, aber gleich werden wird er
uns niemals. Wenn die Tora schon deshalb verpflichtend wäre, weil
Er uns alle erschaffen hat, so würde jeder Mensch, ob weiß oder
schwarz, uns darin gleich sein, denn alle sind sie ja Seine Geschöpfe.
Aber nur wir sind auf die Tora verpflichtet, weil Er nur uns aus
Ägypten herausgeführt und nur mit uns seine Majestät vereint
hat, weil nur wir die Auserwählten aus allen Menschen genannt
werden.» Noch deutlicher 1,115: «Der Proselyt, der unsere Tora
auf sich nimmt, wird dem Stammisraeliten nicht ebenbürtig, denn

nur die Stammisraeliten allein sind der Gabe der Prophétie würdig. »

Die Frage nach dem Verhältnis des Proselyten zum Stammisraeliten
hat im Mittelalter die Gemüter weithin beschäftigt. Gegen die

Abwertung der Proselyten nahm Maimunides in einer seiner
Antworten entschieden Stellung52: «Jeder also, der bis zum Ende aller
Geschlechter Proselyt werden wird, und jeder, der die Einheit
Gottes, gepriesen sei Er, so wie es in der Tora geschrieben steht,
bekennt, ist ein Schüler unseres Vaters Abraham. Deine (des

Proselyten) Abstammung sei nicht gering in deinen Augen. Wenn
wir uns von Abraham, Isaak und Jakob ableiten, so beziehst du
dich auf Den, auf Dessen Wort hin die Welt entstand.»

Am allgemeinsten bestimmte wohl Moses Mendelsohn in dem
zitierten Antwortschreiben an Lavater das jüdische Verhältnis zur
Bekehrung von Proselyten: «Nach den Worten unserer Gelehrten,
gesegneten Angedenkens, und entsprechend unserer Lehre und

62 Zitiert nach Chaim Jehuda (Leon) Roth, Jalqut Hadde'ot weham-
middot, Jerusalem 1946, 144f.

218



unserem Glauben, dürfen wir niemand mit Gewalt zum Judentum
bekehren oder ihn zu überreden versuchen, seine Religion
aufzugeben. Wer aber von selbst kommt und aus freien Stücken und
ohne Zwang seine Religion aufgeben will, den muß man untersuchen
und man muß durch Zeugen zu erhärten trachten, ob es wirklich
sein freier Wille sei, seine Religion aufzugeben, oder ob irgend ein
anderer Grund dafür maßgebend sein könne. Wir müssen ihm auch
Zeit lassen, damit er es sich noch überlegen könne, und dann
müssen wir mit ihm sinnvolle Reden führen und ihm sagen, daß er,
solange er noch nicht Jude geworden ist, unsere Tora auch noch
nicht befolgen müsse, sobald er aber Jude geworden sei, unsere
Tora befolgen und die Last unserer Gebote tragen müsse, so wie
es uns Gott geboten hat, und dafür Lohn und Strafe erhalten werde,
wie es in den Büchern der göttlichen Tora geschrieben steht. Dann
noch, wenn er (sie trotzdem) anzunehmen bereit ist, müssen wir
ihm sagen, soll er doch die gedemütigte Lage des (jüdischen) Volkes
und seine Diaspora betrachten, daß sie zerstreut unter den Völkern
leben und das Joch der Knechtschaft tragen müssen, denn sonst
könnte der Mann in seinem Geiste noch nachträglich verwirrt werden

und seine Tat bereuen. »

Um nicht allzu sehr ins einzelne gehen zu müssen, kann als
sehr verbreitete Lehre des rabbinischen Judentums festgehalten
werden: Wenn sich auch Israel durch den Väter- und Sinaibund in
besonderem Maße im Bund mit Gott befindet, so hat doch auch der
Noachbund für die Nichtjuden nicht alle Heilsrelevanz verloren.
Wer von den Weltvölkern als «Gerechter» ein Nachkomme des

gerechten Noach ist, wird auch selbst von Gott gerechtfertigt werden.

Für die Angehörigen der Weltvölker bietet ein Übertritt zum
Judentum keinen — zumindestens keinen wesentlichen —
Heilsgewinn. Dies dürfte auch der entscheidende Grund dafür sein, warum
das Judentum im wesentlichen keine missionierende Religion ist.
Der Übertritt zum Judentum bedeutet für einen Angehörigen der
Weltvölker nur wesentlich erschwerte Lebensbedingungen, er
bedeutet für ihn das Joch der Tora und das Leben als Glied eines

geknechteten Volkes. In die «kommende Welt» kann er auch ohne
einen solchen Übertritt dann eingehen, wenn er die ethischen
Grundsätze des (für ihn jeweils relevanten) Naturrechtes einhält.

219



Die Zeichen des Bundes

Das äußere Zeichen des mit Abraham geschlossenen Bundes ist
die Beschneidung aller acht Tage alten Knaben53. Da die Beschneidung

schon sehr früh mit der nationalen Idee des Judentums in
Zusammenhang gebracht wurde, wird sie auch heute noch selbst
in sonst religiös indifferenten jüdischen Kreisen eingehalten. Schon
im Alten Testament werden die Philister, die gefährlichsten Feinde
Israels, verächtlich mit dem Spottnamen «die Unbeschnittenen»
bezeichnet54. Nur weil sich die Israeliten durch die Beschneidung
von den sie in der Misnazeit umgebenden Völkern unterschieden,
gestattet die Misna die Beschneidung auch an einem Sabbat. Durch
die Ausübung des Sabbatgebotes unterscheidet sich Israel von den
Weltvölkern ; ein noch wichtigeres Unterscheidungszeichen aber ist
die Beschneidung, die daher auch den Sabbat verdrängt. In der
Misna Sab. XIX, 1 ist im Namen R. Akibas eine allgemeine Regel
bezüglich der Tätigkeiten angegeben, die wichtiger sind als die
Sabbatruhe: «Jede Arbeit, die auch vor Sabbateingang (also Freitag
Abend) hätte getan werden können, verdrängt nicht den Sabbat.
Die Beschneidung aber, die vor Sabbateingang nicht verrichtet
werden kann, verdrängt den Sabbat. »

Das Hauptunterscheidungsmittel Israels von den weltlichen
Nationen war also von Anfang an ein Gebot. Das Gottesgesetz war
schon für den alttestamentlichen 12-Stämmebund die wichtigste
gemeinsame Einrichtung. In der rabbinischen Zeit hat sich daraus

folgerichtig die Wertschätzung der Tora entwickelt. Eigentlich
wird man dem Wesen des Judentums nicht mehr gerecht, wenn
man sein Verhältnis zur Tora als einen Teil seines Selbstverständnisses

behandeln will. Judentum und Tora gehören nach jüdischem
Traditionsbewußtsein so eng zusammen, daß es kaum eine jüdische
Äußerung über Gott und Israel gibt, in der der Begriff der Tora
nicht von entscheidender Bedeutung wäre. Aus der Vertiefung in
das Gottesgesetz schöpfte Israel die Stärke, trotz der Anfeindungen
und Vernichtungsbestrebungen durch die Weltvölker zu bestehen.
Durch den Besitz der Tora fühlt sich Israel dem göttlichen Schöp-

63 Gen. 17,10-12.
64 Ri. 14,3.

220



fungsplan und Schöpfungszweck zugeordnet, aus dem Befolgen der
Tora resultiert das sich Absondern von den Bräuchen der
Weltvölker, das gleichzeitig eine Verbindung mit Gott bedeutet. Daher
bekämpfen nach jüdischer Auffassung die Weltvölker die Israeliten
nur wegen der Tora und versuchen, sie von dieser abtrünnig zu
machen. Sehr deutlich formulierte Maimonides in seinem Brief an
die Jemeniten diesen Gedanken: «Seit dem Augenblick, da uns die
Tora gegeben wurde, bis auf unseren heutigen Tag, findest du keine
Zeit, da es nicht die allererste Absicht jedweden götzendienerischen
Königs, der uns bedrückt, gewesen wäre, unsere Tora zu zerstören
und unsere Religion durch Unterdrückung, Gewaltpolitik und Mord
auszurotten55.»

Das gemeinsame Gottesgesetz nahm von Anfang an auch eine
bedeutendere Stellung ein als der gemeinsame Kult. Es ist das
Verdienst Martin Noths, das mit aller Deutlichkeit festgestellt zu haben:
«Nach alledem hat das Besondere Israels von Anfang an nicht in
einem speziellen und singulären Kult am Zentralheiligtum bestanden,

sondern darin, daß es einem Gottesgesetz unterworfen war,
das bei den Stämmeversammlungen in regelmäßigen Abständen
vorgetragen wurde und auf das sich Israel in stets erneuten
Bundesschlußakten verpflichtete. Dem entspricht die Tatsache, daß das

einzige gesamtisraelitische Amt, von dem die alttestamentliche
Überlieferung für die älteste Zeit ausdrücklich berichtet, nicht etwa
ein priesterliches gewesen ist, sondern ein richterliches56.» Immer
wenn Gott seinen Bündniswillen mit Israel deutlich manifestiert,
indem er es aus einer äußeren Not und Bedrängnis errettet, berichtet

das Alte Testament von einem neuen Gebot, durch dessen

Befolgen Israel das Gedenken an diese Gottestat für alle Generationen

bis zum Weltenende lebendig erhalten soll. Mit der Errettung

aus Ägypten sind die Exodusgebote, das Schlachten des Oster-
lammes und das Backen der ungesäuerten Brote, verbunden. So

wie sich Israel als Gottesvolk weiß, das schon dadurch von den
anderen Völkern verschieden ist, daß es Gott aus der ägyptischen
Knechtschaft errettete, empfindet es auch die Besonderheit der

56 Iggeret Teman, a. a. O. 6.
56 Martin Noth, Geschichte Israels, 2. Auflage, Göttingen 1954, 97.

221



Pesah-Nacht als seinen ausschließlichen Besitz und gedenkt
alljährlich dieser Nacht der Errettung mit der Frage: «Wodurch
unterscheidet sich diese Nacht von allen anderen Nächten?» Die Errettung

vor den Nachstellungen Hamans, von denen das Buch Esther
berichtet, wird im Purimfest gefeiert, und das Andenken an die

Wiedererlangung der Kultfreiheit zu Beginn der Makkabäerzeit hält
das Channukafest aufrecht. Also schon aus dem Alten Testament
ergibt sich ein Doppeltes: Noch zentraler als der gemeinsame Kult
war das gemeinsame Gottesgesetz, und jedes besondere Eingreifen
Gottes in die Geschichte zu Gunsten seines Volkes hatte ein neues,
besonderes Gebot zur Folge, durch das das Andenken an diese

Gottestat durch alle Generationen aufrecht erhalten werden soll.
Seit dem babylonischen Exil und besonders seit der Zeit der

Schriftgelehrten und Tannaiten nahm die Bedeutung des gemeinsamen

Gesetzes noch in hohem Maße zu. Das Judentum konnte nur
Judentum bleiben, inwieweit es dem eigenen Gesetz die Treue
hielt. Das jüdische Volk bestand aus einer Reihe von Kultgemeinschaften,

die über die ganze antike Welt verstreut waren. Der Rahmen

des eigenen Gesetzes war die Grenze um die jüdische Nation.
Je feinmaschiger das Gesetz war, um so behüteter konnte das
Judentum darin leben. Je mehr es sich mit den Begriffen seiner

eigenen Wertskala und aus der Offenbarung der Bibel her verstand,
um so mehr war es auch vor dem Aufgehen in die Wirtsvölker
gesichert. Die Tora wurde so zum Garanten für die jüdische
Existenz. Daher wird schon in den Sprüchen der Väter Ib als Regel
der Männer der «großen Versammlung» angegeben: «Machet einen
Zaun um die Tora.» Damit wurde die Möglichkeit zum Überdauern
in der Exilssituation geschaffen. In den Aussprüchen Johanan ben

Zakkais, der wohl als der konsequenteste Vertreter des Pharisäis-
mus angesehen werden kann67, spielt die Bedeutung der Tora eine

57 Nur mühsam überdeckt der talmudische Bericht Git. 56 b die Absicht
Johanan ben Zakkai's, die pharisäische Tradition zu erhalten und gleichzeitig

die auf den Tempelkult und die Stadt Jerusalem zentrierte saddu-
zäische und zelotische antipharisäische Opposition auszuschalten. Es ist
bezeichnend, daß er den römischen Kaiser nicht um Schonung für Jerusalem
bat, sondern lediglich sprach: «Gib mir Jabne und seine Gelehrten und die
Dynastie des R. Gamaliel. »

222



überaus große Rolle. Wie ursprünglich für den alten 12-Stämme-
verband nicht der Kult, sondern das Gesetz im Mittelpunkt gestanden

war, so nahm das Gesetz auch dieselbe den Kult überragende
Stellung im theologischen Konzept Johanan ben Zakkais ein. Nach
seiner Meinung wurde der Mensch zum Erlernen der Tora geschaffen.

In den Sprüchen der Väter II, 8 heißt es: «Rabban Johanan
ben Zakkai empfing die Lehre von Hillel und Schammai. Er sagte:
Wenn du viel Tora lernst, so tu dir darauf nicht allzuviel zu gute,
denn dazu bist du ja auch geschaffen worden.» Noch deutlicher
heißt es in den 'Abot de Rabbi Natan IV: «Einst ging Rabban
Johanan ben Zakkai aus Jerusalem heraus und Rabbi Jehosua

folgte ihm. Da sah er, wie das Tempelheiligtum verwüstet dalag,
der Ort wo man (früher) die Sünden Israels zu entsühnen pflegte.
Da sprach er zu ihm: Mein Sohn, sei nicht betrübt; wir haben eine

Entsühnung, die der ersten gleichkommt. Und welche ist dies? Das
Tun guter Werke (d. h. das Leben nach den Vorschriften der Tora),
denn es heißt: Wohltun will ich und keine Opfer (Hos. 6,6).» Der
Tempelkult wird durch das Leben nach den Gesetzen der Tora
vollinhaltlich ersetzt. Eigentlich liegt gar kein Grund zum Trauern
vor58. So wie jede gute Tat eine andere zur Folge hat, so hat auch
jedes einzelne Gesetz ein neues zur Folge. In dem Sinn sagte Ben
Azzai, ein Zeitgenosse R. Akibas, in den Sprüchen der Väter IV, 2:

«Ein Gebot zieht ein anderes nach sich und eine Sünde eine andere,
denn der Lohn für ein Gebot ist ein weiteres Gebot und der für
eine Sünde ist eine weitere Sünde. »

Nach jüdischem Traditionsbewußtsein wurde durch die
Zerstörung des Tempels im Jahre 70 n.Chr., obwohl vielfach darüber
geklagt wurde, das Judentum nicht in seiner religiösen Mitte
getroffen. Schon ursprünglich, als Israel zum Volk wurde, war das

Gottesgesetz wichtiger als der Kult und seit dem babylonischen
Exil war der weitaus größte Teil des in der Diaspora verbleibenden

58 Trotzdem tat auch schon Johanan ben Zakkai selbst in seiner
Todesstunde einen Ausspruch, der auch bei ihm gewisse messianische Erwartungen

erkennen läßt. Ber. 28b: «In seiner Todesstunde sagte er seinen Schülern:

Bereitet den Thron Hizkias, des Königs von Juda, der da kommen
wird. »

223



Judentums vom nachexilischen Tempel, dem Kultzentrum,
entfernt. Die religiösen Zusammenkünfte in den Synagogen und die
Lesungen aus der Tora haben für den Hauptteil der jüdischen
Bevölkerung den Kult schon zu einer Zeit ersetzt, da der Tempel in
Jerusalem noch stand. Wie aus den Texten vom Toten Meer
hervorgeht, hat sich eine radikalistische, von Priestern angeführte
Gruppe zumindestens weitgehend vom Jerusalemer Kult distanziert,

weil dieser von nach ihrer Meinung unheiligen und kultisch
unreinen Priestern verwaltet wurde. Für das pharisäische Judentum,

das als strukturierte politische Partei seit etwa 130 v.Chr.
nachzuweisen ist, bedeutete von Anfang an die laizistische
Schriftgelehrsamkeit mehr als der Kult, wenn auch trotzdem die den Kult
betreffenden Vorschriften eine bedeutende theoretische Rolle in der
pharisäisch-rabbinischen Lehre einnahmen. Gerade die Priester, die
dem Heiligtum vorstanden, und wohl auch die meisten Kulthandlungen

versahen, gehörten der in religiöser Hinsicht zu Konzessionen

bereiten Gruppe der Sadduzäer an. Somit bedeutete die
Zerstörung des Tempels wohl den Verlust des letzten Restes von
politisch-nationaler Souveränität, aber keine Einbuße im Bereich der

praktisch ausgeübten Religion. Nur das an sich schon liberale
Sadduzäertum und der zum politischen Zelotismus neigende
Essenismus mußte nach der Zerstörung des Tempels und nach der

Niederlage im eschatologischen Krieg, für den die Essener die

Kämpfe von 66 bis 70 n.Chr. angesehen haben dürften59, abtreten.
Das pharisäische Judentum konnte durch seine Konzentrierung auf
das Gesetz gerade auf jenem konstitutiven Element der jüdischen
Existenz weiterbauen, das schon von allem Anfang an die nur lose
vereinten Stämme zusammengehalten hatte. Diese Tatsachen des
jüdischen Selbstverständnisses, das aus konkreten historischen
Voraussetzungen erwuchs, muß man vor Augen haben, wenn man den
Mißerfolg der Polemik des Apostels Paulus gerade in den rabbinischen

59 Aus den Texten vom Toten Meer, besonders aus der Kriegsrolle, geht
eindeutig hervor, daß die essenistische Qumrangemeinde auf solch einen
Krieg gewartet hat. Das Kloster von Qumran wurde im Verlauf des jüdisch-
römischen Krieges durch Feuer zerstört, und aus der Zeit nach diesem Krieg
gibt es zumindestens bis jetzt noch keinen Beleg für einen Weiterbestand
des Essenismus.

224



Kreisen, aus denen er stammte, religionsgeschichtlich verstehen will.
Wenn Paulus die Tora als eine Last bezeichnete, die derMensch ohnehin

nie ganz befolgen könne und daher aus ihr auch nicht vollkommen
gerechtfertigt werden könne, so bezeugt die Auseinandersetzung
zwar sein Ringen um das Gesetz, durch die prinzipielle Ablehnung
des Gesetzes als solches gab er aber die jüdische Basis auf, wurde
so konsequenterweise zum Heidenapostel. Bis heute noch — und

ganz besonders im Staat Israel — ist die von Paulus erlebte Problematik

eines der wichtigsten Anliegen des Judentums. Auch heute
noch ringt das Judentum um sein Gesetz und mit seiner Unerfüll-
barkeit. Auch heute noch gibt es alle Möglichkeiten jüdischer
Existenz und jüdischen Selbstverständnisses von der extremsten
(pharisäischen) Orthodoxie bis zur liberalen (sadduzäischen)
Gleichgültigkeit, aber nirgends wird, wo sich das Judentum auch nur
einigermaßen als ein solches verstehen will, prinzipiell die Geltung
des unerfüllbaren Gesetzes in Frage gestellt60.

Paulus bestritt die Heilsrelevanz des Gesetzes. Gal. 3,11 sagte
er ganz deutlich: «Daß aber durch das Gesetz niemand bei Gott
gerechtfertigt werde, ist offenbar, denn der Gerechte lebt aus dem
Glauben. » Glaube und Gesetzesgerechtigkeit sind für ihn unvereinbar.

Für den Juden aber besteht der Glaube in seinem Festhalten
am Gesetz, auch dann, wenn er es nicht erfüllen kann. In diesem
Sinn könnte man einen Ausspruch R. Tarpons in den Sprüchen der
Väter II, 16 fast als offene Polemik gegen Paulus auffassen: «Es ist
nicht in deiner Hand, die Arbeit zu vollenden, du hast aber auch
nicht das Recht, davon abzustehen.» Wenn dieser Satz auch im
weiteren Sinn auf die Situation des Menschen in der Welt
anzuwenden ist, so bezieht er sich dennoch im besonderen — wie aus
dem Zusammenhang hervorgeht — auf die Befolgung der
Toragebote. Paulus führt Gal. 3,15-18 aus, daß Abraham die
Verheißungen schon 430 Jahre vor dem Sinaigesetz erhalten hätte und
daß die Verheißungen eben wichtiger seien als das Gesetz; «denn

wenn kraft des Gesetzes die Erbschaft käme, so käme sie nicht
kraft der Verheißung. Dem Abraham aber hat sie Gott durch die

Verheißung geschenkt». Die Antwort, die die Synagoge — unbe-

60 Vgl. dazu Schalom ben Chorin, Die Antwort des Jona, Hamburg 1956.

225



wüßt und ohne direkte Polemik, sondern nur im Verständnis der
eigenen jüdischen Existenz — darauf gab, ist denkbar einfach.
Nach Gen. r. p. 16 (zu Gen. 2,15) soll schon Adam die Sabbatvorschriften

gehalten haben und nach Joma 28 b hätte Abraham die

ganze Tora beobachtet. Auch gegen den vielfach geäußerten
Einwand, daß Israel ins Exil geschickt wurde, weil die Gesetzeserfüllung
sinnlos ist, nahm das rabbinische Judentum eindeutig Stellung.
Israel wurde exiliert, weil es nicht genügend streng die Toragesetze
gehalten hatte. So deutete 'Eka r. 1,1 Simon ben Azai das erste
Wort des Buches der Klagelieder nD,N. Das Exil trat nur deshalb
ein, weil Israel geleugnet hatte: N, die Einheit Gottes, die 10

Gebote, D, die Beschneidung, die in der 20. Generation nach Adam
durch Abraham eingesetzt wurde, n, die Tora (d. h. die fünf Bücher
Mosis)61. Nachdem sich die Christen das geschriebene Gesetz des

Mose angeeignet hatten und die Bibel des Alten Testaments daher
nicht mehr der alleinige Besitz Israels war, ist es gerade das mündliche
Gesetz, die mündliche Tora, wodurch sich Israel von den anderen
Völkern unterscheidet. Die Weiterbildung des geschriebenen
biblischen Gesetzes in der mündlichen Überlieferung der Rabbinen, in
Misna und Gemara, die nach jüdischem Traditionsbewußtsein von
Gott dem Mose am Sinai mündlich mitgeteilt wurden, ist das
Zeichen der Auserwählung. Die Gabe des Gesetzes ist kein Zeichen
dafür, daß auf diesem Weg nicht das Heil erlangt werden könne,
sondern gerade im Gegenteil ist nach rabbinischer Ansicht die
Ausbildung des Gesetzes in der mündlichen Tradition das deutlichste
Zeichen der Erwählung Israels. So heißt es Pesikta rabbati 14 b62:

«Es sagte R. Jehuda, der Sohn des R. Salom: Mose wollte, daß
auch die Misna schriftlich überliefert werde. Der Heilige, gepriesen
sei Er, sah aber voraus, daß die (weltlichen) Völker die Tora
übersetzen, sie griechisch lesen und sagen werden: Sie (i.e. die Juden)
sind nicht das (wahre) Israel. So sagte ihm der Heilige, gepriesen
sei Er: Sieh her, Mose, die (weltlichen) Völker werden sagen: Wir
sind das (wahre) Israel, wir sind die Söhne Gottes. Auch die Israeliten

werden sagen: Wir sind die Söhne Gottes. So werden die

81 Hier sind alle Buchstaben gemäß ihrem Zahlenwert gedeutet.
82 Ed. M. Friedmann, Wien 1880, 14b.

226



Waagebalken gleichstehen. Darauf wird der Heilige, gepriesen sei

Er, zu den weltlichen Völkern sagen: Warum sagt ihr, daß ihr
meine Söhne seid? Ich kenne (als Meinen Sohn) nur denjenigen, in
dessen Hand Meine Geheimnisse sind — das ist Mein Sohn. Darauf
werden sie fragen: Welche sind Deine Geheimnisse? Und Er wird
sagen: die Misna!»

Der Besitz der Tora ist also für das Judentum der deutlichste
Beweis seiner Gottzugehörigkeit. Da aber die Geschichte Israels
eine ständige Abfolge von Ungehorsam, Strafe durch Gott und
neuerlicher Besinnung auf seine eigenen Werte darstellt, wurde seit
der alttestamentlichen Zeit immer wieder die Frage gestellt, ob die

Erwählung Israels durch Gott ein reiner Gnadenakt sei oder auf
einem natürlichen Vorzug Israels beruhe. Nur wer das Wesen des

Jüdischen vollkommen mißversteht, wird sich eine einheitliche
Antwort auf diese Frage erwarten. Aber nicht nur verschiedene
Personen haben verschieden über dieses Phänomen gedacht,
sondern auch ein und derselbe Mensch hat einmal so und einmal anders
die Ursachen der jüdischen Erwählung zu erfassen versucht. Bei
dieser Gelegenheit muß ich kurz darauf hinweisen, daß Dinge, die
sich für unsere Begriffe scheinbar ausschließen, für das Judentum
durchaus miteinander vereinbar sind. Das Judentum — wie auch
andere orientalische Völker — hatte ursprünglich einen ganz
anderen Wahrheitsbegriff als wir, die wir im Gefolge der antiken
Philosophie nach «objektiv richtigen Erkenntnissen» streben. Objektive

und historische Richtigkeit in unserem heutigen Sinn war dem
altorientalischen Menschen und dem Juden bis etwa zum 10.

Jahrhundert n. Chr., da das Judentum sich mit der griechisch-arabischen
Philosophie auseinanderzusetzen begann, vollkommen gleichgültig.
Wichtiger aber als jedwede sogenannte objektive Richtigkeit schien

— und scheint auch bis zu einem gewissen Grad heute noch — dem
Judentum die «subjektive Richtigkeit». Eine Sache ist nur so lange
wahr, als sich die sprechende oder handelnde Person mit ihr identifiziert.

Nicht das entfernte Objekt, sondern das agierende Subjekt

63 Unter diesem Gesichtspunkt müssen auch zahlreiche Aussprüche Jesu,
von denen uns die Evangelien berichten, gesehen und dementsprechend
verstanden werden.

227



selbst ist der Wahrheitsträger. Diese Tatsache müssen wir vor
Augen haben, wenn wir die «scheinbaren» Widersprüche in der

jüdischen Tradition verstehen wollen. Der Jude denkt viel mehr in
Antithesen, als wir es gewohnt sind.Wenn er einen Satz formulieren
will, so tut er es häufig in Form von antithetischen Paaren, oft
sogar verzichtet er auch auf einen Teil der Antithese und tut einen

Ausspruch, der für unsere Begriffe sehr übertrieben und überspitzt
ist und einen anderen Ausspruch derselben sprechenden Person zu
widerlegen scheint63. Der Jude erkannte wohl, daß über ein und
denselben Gegenstand vor verschiedenen Menschen und unter
verschiedenen Gesichtspunkten durchaus verschiedene zutreffende
Aussagen gemacht werden können. So löste z.B. R. Akiba gemäß
'Abot III, 15 das schwierige Problem der göttlichen Vorhersehung
und der menschlichen Willensfreiheit mit dem lapidaren Ausspruch:
«Alles ist vorgesehen und die Willensfreiheit ist gegeben.» Auf
jedweden Ausgleich zwischen den scheinbaren Gegensätzen wird hier
verzichtet. Diese Denkweise und Art zu argumentieren ist für die

gesamte rabbinische Tradition charakteristisch. So beginnt z.B.
der Traktat Hullin, in dem ausgeführt wird, wessen Schächtung
ungültig ist, mit den Worten: «Jeder darf Schächten und seine

Schächtung ist gültig»; im Traktat Hagiga II wird kurz eine
Reihe von gnostischen Lehren angeführt, aber mit den Worten:
«Man darf nicht lehren»; und schließlich behandelt Sanhédrin X
die Frage, wer von den Israeliten im Jenseits verdammt und von
den Weltvölkern gerechtfertigt wird, unter dem Motto: «Ganz
Israel hat Anteil an der kommenden Welt. »

Dieser kurze Exkurs war notwendig, um Israels Deutung seiner
durch die Gabe des Gottesgesetzes der Tora bedingten Erwählung
zu verstehen. Für zahlreiche Stellen im Alten Testament ist die

Erwählung kein Resultat eines natürlichen Vorzugs, sondern eine
Gabe Gottes64. Oftmals wird ganz deutlich gesagt, daß sich das

Volk den Forderungen des Gottesgesetzes verschloß, und die
Bezeichnung «halsstarriges Volk» für Israel ist im Alten Testament
durchaus geläufig65. Wenn sich in der rabbinischen Zeit ein Jude

64 Dt. 9,5; Is. 48,8 f.
65 Ex. 32, 9; 33,3, 5; 34,9; Dt. 9, 6, 13 otc.

228



in das Mysterium seiner Existenz vertiefte, dann wurde ihm
entweder gegenwärtig, daß kein Volk außer Israel das Joch der
göttlichen Tora auf sich genommen hatte, oder, daß Israel dieser
Verpflichtung zum Trotz ständig von der Tora abfällt und ihre Gebote
übertritt. Je nachdem, ob er nun von dem einen oder dem anderen
Gedanken erfüllt wurde, empfand er auch die Erwählung, die Gabe
und Annahme der Tora, als Vorzug oder als reines — ja sogar
Israel aufgezwungenes — Gottesgeschenk. Schon früher, anläßlich
der Darstellung des Bundes und seiner Bedeutung erwähnte ich
den tannaitischen Midras Mekilta zu Ex. 20, 2, nach dem die Tora
auch den anderen Völkern angeboten wurde, doch keines von ihnen
wollte sie, obwohl sie von Gott gegeben wurde, unbesehen annehmen.

Dann aber lehnten sie das Angebot ab, weil ihnen die Erfüllung

der Tora zu schwierig schien. Nur Israel stürzte sich gläubig
und mit Gottvertrauen in das Wagnis, die Tora sofort anzunehmen.
Hier wird also die Annahme der Tora vollkommen im Sinne eines

Verdienstes des Volkes Israel verstanden. Israel war dadurch schon

von Anbeginn an das wohlgefälligste Volk vor dem Herrn. In Form
eines beispielhaften Gleichnisses versuchte gegen Ende des 2.

Jahrhunderts n.Chr. R. Jose dies anschaulich darzustellen66: «Eine
Matrone fragte den R. Jose: Kann euer Gott erwählen, wen er
will Er führte sie zu einem Korb mit Feigen. Sie wählte sich eine

gute aus und aß sie. Darauf sagte er zu ihr: Du weißt wohl
auszuwählen; sollte Gott dies nicht auch wissen? Er erwählt auch den,

von dem er sieht, daß er gute Taten verrichtet, und bringt ihn
sich nahe.» Dem scheinbar widersprechend wird AZ 2b gelehrt,
daß Gott den Berg Sinai wie einen Kübel über die Israeliten
gestülpt und ihnen das Ultimatum gestellt hätte, die Tora
anzunehmen oder an Ort und Stelle zu Grunde zu gehen. Welch scheinbar

unüberbrückbare Differenzen zwischen diesen beiden Aussagen!
Doch finden sich im Midras Mekilta diese Gegensätze wohl vereint.
An einer Stelle steht, daß Israel im Augenblick der Sinaioffenbarung
zwar die schönste unter allen Nationen war, dann aber heißt es

wieder, daß nur Gottes Gnade und nicht seine eigene Tugend Israel
die Möglichkeit gaben, Ägypten zu verlassen, «denn sie waren

66 Num. r. 3, 2 (Anfang).

229



abtrünnig, Du aber hast Gnade an ihnen erwiesen67». Noch
deutlicher heißt es an zwei eng nebeneinanderstehenden Stellen in der

sogenannten Kriegsrolle von Qumran. Wenn diese auch dem
essenistischen Bereich angehört, so deckt sie sich doch in dieser

Frage vollkommen mit dem allgemeinen Zug der jüdischen
Tradition. X, 9f. heißt es: «Wer ist wie Dein Volk, Israel, das Du Dir
aus allen weltlichen Völkern erwählt hast, das Volk der Heiligen
des Bundes und der Gesetzesgelehrten»; und XI, 3f.: «Und wegen
Deiner Gnade hast Du uns viele Male durch unsere Könige gerettet
und nicht wegen unserer Werke, die wir böse getan haben und
unserer sündhaften Ränke.» So groß auch die Freude an der Tora
und an der Erwählung war, so sehr blieb auch im Verlauf der
späteren jüdischen Tradition das Bewußtsein erhalten, daß die Gabe
der Tora in allererster Linie ein Gnadengeschenk Gottes sei. So

sagte Maimunides in seinem Brief an die Jemeniten68: «Dies
geschah nicht, weil wir dafür vielleicht besonders passend waren,
sondern allein aus der Gnade und Güte des Schöpfers, mit der er
uns begnadete und uns Gutes erwies, weil unsere Väter zuvor gute
Werke in Gotteserkenntnis und Gottesdienst getan haben. »

Die Gabe der Tora ist somit das deutlichste Unterseheidungs-
mittel Israels von den übrigen Völkern, sie bedingt aber auch die
besondere Gottesnähe. Die Tora istkein Gesetz eines unvollkommenen
Gesetzgebers, sondern sie ist das Werkzeug, mit dem Gott die Welt
erschuf. Schon früher habe ich auf einen diesbezüglichen Ausspruch
R. Akibas hingewiesen (vgl. Anm. 36). Sie entspricht also auch der

Naturordnung, dem Schöpfungswillen und Schöpfungsplan des an
sich sonst unergründlichen Gottes. Durch die Gleichsetzung der
Tora mit der im Spruchbuch 8,22-30 genannten Weisheit gelang
dem Rabbinismus — nicht unbeeinflußt von stoisch-platonischer
Popularphilosophie — die Begründung dieser These. Die Tora ist
nicht nur das von Gott gegebene Gesetz, sondern auch Gottes

87 Midras Mekilta nach der Ausgabe von Jakob Z. Lauterbach,
Philadelphia 1933—1935, 3 Bde. II, 270 und I, 141. Vgl. Max Kaduschin, Aspects
of the Rabbinic Concept of Israel; A Study in the Mekilta HUCA 19 (1945,
1946), 69,79.

88 'Iggeret Teman, a. a. O. 6.

230



eigene Gesetzlichkeit selbst, nach der er sich sozusagen zu verhalten
gezwungen ist, weil er sich nicht selbst untreu werden kann. Wenn
der Mensch also der Tora gemäß lebt, lebt er auch Gott gemäß,
indem er sein eigenes Handeln dem Naturgesetz und der Schöpfungsordnung

konform gestaltet. Dabei ist auch die Tora für Israel stets
der Garant der Gottesnähe. Sie ist die reale Verbindung zwischen
Israel und seinem Gott. Sie ist gleichsam der Logos, durch den
Israel Gott zugehörig ist. Diese Gedanken sind nicht nur bei Philon
von Alexandrien anzutreffen, sondern sind auch in der frührabbi-
nischen Literatur allenthalben nachzuweisen69. Auch der Rabbinis-
mus setzte sich mit dem Weltbild des hellenistischen Denkens
auseinander, doch assimilierte er sich ihm nicht, sondern glich sich es

vielmehr selbst an, um seine durch die Tora bedingte Erwählung
und Gottbezüglichkeit besser verstehen zu können. Nur aus diesem
Geist ist ein Ausspruch zu verstehen, wie der des R. Hosaja des

Großen der gleich zu Beginn des Midras Gen. r. p. I berichtet wird:
«Die Tora spricht: Ich war das Werkzeug von Gottes Kunstwerk.
Wenn in der Welt ein König von Fleisch und Blut einen Palast
baut, so baut er ihn nicht nach eigenem Gutdünken, sondern nach
dem eines Baumeisters. Auch der Baumeister wieder baut ihn nicht,
ohne zu überlegen, sondern benützt Papiere und Tafeln, um zu
ersehen, wie er die Einteilung der Zimmer und üblichen Räumlichkeiten

vornehmen soll. So blickte auch der Heilige, gepriesen sei

Er, in die Tora und schuf erst dann die Welt. So heißt es in der
Tora: Mit dem Anfang (so wird hier die gewöhnlich ,am Anfang'
übersetzte Stelle gedeutet) erschuf Gott die Welt. Es gibt aber
keinen anderen Anfang als die Tora selbst70. »

Die Tora Israels, das Gesetz Gottes, entspricht der inneren
Gesetzlichkeit Gottes. Aus diesem Bewußtsein heraus ist auch die
Diskussion zwischen R. Eliezer und R. Jehosua zu verstehen, die
ich ihrer Bedeutung halber im vollen Wortlaut bringen möchte:

69 Vgl. Kurt Schubert, Einige Beobachtungen zum Verständnis des

Logosbegriffes im frührabbinischen Schrifttum, Judaica 9 (1953), 65—80;
ders.,Die Religion des nachbiblischen Judentums, Wien 1955, 13—25. Dort
führte ich auch den hier nur skizzierten Gedankengang deutlicher aus.

70 Vgl. das ganz ähnliche Baumeistergleichnis bei Philo, De opificio
mundi 16—20.

231



«Es wird tradiert: An jenem Tage machte R. Eliezer alle möglichen
Einwendungen der Welt, man nahm sie aber von ihm nicht an.
Darauf sprach er: Wenn die Gesetzesdeutung wie die meine ist, so

mag es dieser Johannisbrotbaum beweisen. Da rückte der
Johannisbrotbaum 100 Ellen von seinem Orte fort, manche sagen, sogar
400 Ellen. Sie aber erwiderten: Man bringt keinen Beweis von
einem Johannisbrotbaum. Darauf sprach er: Wenn die Gesetzesdeutung

wie die meine ist, so mag es dieser Wasserarm beweisen.
Da trat der Wasserarm zurück. Sie aber erwiderten: Man bringt
keinen Beweis von einem Wasserarm. Darauf sprach er: Wenn die

Gesetzesdeutung wie die meine ist, so mögen es die Wände des

Lehrhauses beweisen. Da neigten sich die Wände des Lehrhauses,
um einzustürzen. Da schrie sie R. Jehosua an und sprach zu ihnen:
Wenn die Gelehrten in der Gesetzesdeutung nicht einer Meinung
sind, was geht das euch an. Sie stürzten hierauf nicht ein, wegen
der Ehre R. Jehosuas und richteten sich auch nicht auf, wegen der
Ehre R. Eliezers. Sie stehen noch jetzt geneigt. Darauf sprach er:
Wenn die Gesetzesdeutung wie die meine ist, so mögen sie dies aus
dem Himmel beweisen. Da erscholl eine Hallstimme und sprach:
Was habt ihr gegen R. Eliezer? Die Gesetzesdeutung ist stets wie
die seine. Da stand R. Jehosua auf und sprach: Sie (i.e. die Tora)
ist nicht im Himmel (Dt. 30,12). Was heißt, sie ist nicht im Himmel?
R. Jirmeja erwiderte: Die Tora ist bereits vom Berge Sinai her
verliehen worden. Wir achten nicht auf die Hallstimme, denn Du hast
bereits am Berge Sinai in die Tora geschrieben: Nach der Mehrheit
zu entscheiden (Ex. 23, 2)71. R. Natan traf den Elias und fragte
ihn, was der Heilige, gepriesen sei Er, in dieser Stunde tat. Dieser
erwiderte: Er schmunzelte und sprach: Meine Kinder haben mich
besiegt, meine Kinder haben micht besiegt72.» Im ersten Augenblick

scheint uns die hier geäußerte Auffassung überaus befremdlich.

Sie liegt aber auf derselben Linie wie Abrahams Handel mit

71 Für die rabbinisehe Schriftdeutungsmethode ist in diesem Fall wie
auch andern Orts charakteristisch, daß der passende Sinn nur gewonnen
werden konnte, indem man den ganzen Satz, für unsere Begriffe willkürlich,
zerschnitt und einen Teil ohne Zusammenhang aus dem Ganzen herausnahm.

So erreichte man das genaue Gegenteil des ursprünglich Gemeinten.
72 BM 59b.

232



Gott um das sündige Sodom, von dem Gen. 18, 20-33 berichtet
wird. Wie es hier nur der Ausdruck für die lebendige und erlebte
Gottesnähe Abrahams ist, so bedeutet auch die zitierte Stelle aus
BM nichts anderes, als daß durch die Tora, das Gottesgesetz, eine
echte und von allen gesetzestreuen Juden als solche empfundene
wirkliche Beziehung zwischen Gott und seinem Volk Israel besteht.
Gott ist nicht fern und unnahbar, sondern er ist durch die Tora
und beim Torastudium gegenwärtig, so daß jedes Erlernen und
Weiterbilden der Tradition nach jüdischem Empfinden ein Gespräch
mit Gott und über Gott ist. Wie in den katholischen Kirchen das

Zentrum der Altar mit dem Tabernakel ist, sind die jüdischen
Synagogen auf den Toraschrein mit der Torarolle hin ausgerichtet.
Durch die Tora erfährt Israel sein eigenes Schicksal und vermag
es auch zu ertragen. Es erbaut sich an ihr und richtet sich an ihr
auf. Wir müssen stets vor Augen haben, daß Tora im engeren Sinn
wohl die 5 Bücher Mosis mit den 613 Geboten und Verboten bedeutet,

im weiteren Sinn aber alles religiöse Schrifttum, die gesamte
Bibel und den Talmud, mit einschließt. Somit ist Israel auch heute
noch nach eigenem Verständnis durch die Tora mit seinem von Gott
bewirkten Ursprung verbunden und weiß auch um die von Gott
noch zu bewirkende Zukunft. Durch den Besitz der Tora weiß
Israel um Vergangenheit und Zukunft als Gotteswerk und vermag
so die Gefahren und Nöte der je gegenwärtigen Situationen zu

ertragen und zu überwinden. Das in der Tradition stehende Judentum

versteht durchaus wörtlich, was im ersten Psalm gesagt ist:
«Wohl dem Manne, der an der Tora des Herrn sein
Wohlgefallen hat und der nachdenkt über Seine Tora Tag und Nacht.
Er ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbächen, der seine Frucht
trägt zu seiner Zeit und dessen Laub nicht welk wird, und alles,
was er tut, gelingt ihm wohl.»

Der Bund und das jüdische Sendungsbewußtsein

Bei der Behandlung des Abschnittes über den Bund und seine

Bedeutung habe ich bereits hervorgehoben, daß aus der Idee des

Bundes der Gegenseitigkeit, der Partnerschaft Israels mit seinem

Gott, ein messianisches Verständnis der jüdischen Existenz erwuchs.

233



Israel verstand sich sozusagen als Teilhaber am göttlichen
Erlösungswerk. Wenn diese Auffassung mit aller Deutlichkeit und bis
zur letzten Konsequenz meines Wissens auch nur im essenistischen
Raum73 und in der lurianischen Kabbala zu Ende gedacht wurde, so

war sie trotzdem auch im übrigen Judentum nicht unbekannt.
Israel wußte um seine Andersheit, weil es um die Bedingtheit der
Welt und die künftige, messianische Wiederherstellung wußte.
Israel stand insofern in Opposition zur sichtbaren Welt, als diese
sich selbst zu genügen glaubte. Israel verstand seine Existenz nicht
aus einer innerweltlichen Notwendigkeit resultierend, sondern einzig

und allein aus dem Bunde mit Gott. Daher heißen in der Sprache
der jüdischen Überlieferung die übrigen Völker, die geschichtlich
erfaßbaren und einsichtigen Ereignissen ihre Entstehung und ihr
Dasein verdanken, eben 'ummot ha'olam «weltliche Völker». Inwieweit

Israel die Botschaft von der künftigen Erlösung verkündete,
stand es im Gegensatz zu jenen, die die Bedingtheit des jetzigen
Weltzustandes nicht wahr haben wollten, wie z.B. die vielen Divi
Augusti, die die Weltgeschichte zu allen Zeiten hervorbringt, und
zu jenen, die über der gegenwärtigen Bedingtheit und
Mangelhaftigkeit an der Möglichkeit einer künftigen Erlösung verzweifelten

und wie manche gnostische Sekten den Weltschöpfer-Gott des

Alten Testaments für ihre eigene Minderwertigkeit verantwortlich
machten. Gleichgültig, ob die Völker der Welt sich in der Welt
geborgen und zu Hause fühlten oder aus ihr flüchten wollten, standen

sie im Gegensatz zu Israel mit seiner Botschaft vom Gottesreich,

das da kommen soll.
Das jüdische Sendungsbewußtsein besteht in der Verkündigung

des Monotheismus und des kommenden Gottesreiches. Somit
unterscheidet sich die «Reichsidee» des Judentums radikal von jeder
Reichsidee, die die Weltvölker aus ihrer Welt ableiten. Die Treue
Israels zu seiner Reichsidee, als dessen Statuten die Gebote der
Tora aufgefaßt werden, brachte es schon seit Beginn der jüdischen
Diaspora in Opposition zu allem weltlichen Machtstreben und
Weltmacht-Streben, das die zeitliche und räumliche Bedingtheit

73 Dies geht eindeutig aus den Qumran-Texten hervor. Eine nähere
Analyse würde hier zu weit führen.

234



seiner momentanen Aktualität in dem Sinne mißverstand, daß es

sich absolut setzte und die Anerkennung seiner über das Maß der
bürgerbchen Ordnung hinausgehenden Normen und Gesetze von
jedermann verlangte. Die jüdische Existenz allein schon ohne

irgendwelche besondere Kundgebung wurde von den Großen der
Welt als Nicht-Anerkennung und Herausforderung ihrer Absolut-
heitsansprüche verstanden74. Hierin scheint mir der eigentliche
Grund des Antisemitismus zu liegen, gleichgültig, welche Sekundärursachen

auch immer ihn auslösen und welche konkreten Begründungen

dafür gefunden werden. Daher schreibe ich hier nieder,
was ich schon andernorts mündlich geäußert habe: Der
Antisemitismus ist die «natürliche» Reaktion der Weltvölker auf die

jüdische Existenz; «natürlich» in dem Sinn, als nicht das christliche,
sondern das pagane Denken der «natürlichen Ordnung» unserer
Welt entspricht, die den Zustand ihres Gefallenseins und ihrer
daraus sich ergebenden Bedingtheit nicht wahr haben will. Jedwede
weltliche Ordnung und Macht, die sich absolut setzt, fühlt sich —
auch zurecht — vom Judentum bedroht, weil sie schon allein
durch die schweigende jüdische Existenz in ihrem absoluten
Gültigkeitsanspruch in Frage gestellt wird, da die Reichsidee vom
kommenden Gottesreich jedwede Weltreichsidee in den Schatten stellt.
Aus diesem Grund bedeutet für die Weltvölker die Treue Israels
zu seinem Gott Ungehorsam gegen das, was sie ihre Götter nennen.
Die israelitisch-jüdische Existenz ist somit Opposition gegen die
Welt, die ihre eigenen Schranken nicht kennt oder nicht kennen
will, gegen die Selbstüberschätzung der äußeren Welt. Aus dem
Wissen um dieses Mißverhältnis zwischen Israel und der äußeren
Welt entstand das jüdische Sendungsbewußtsein und aus der
Abwehrkraft der äußeren Welt gegen die Nichtanerkennung durch
Israel der Antisemitismus.

Bereits aus einer der frühesten Quellen über den Antisemitismus
geht deutlich und unbestreitbar hervor, daß allein schon das Dasein
des Judentums die äußere Welt so sehr in Unruhe versetzt, daß sie

es ausrotten will, weil sie es nicht vertragen kann, in ihrem Absolut-

74 Eine ganz ähnliche Auffassung liegt noch im Urchristentum vor und
ist dann — nicht zum Segen der Kirche — groß teils aufgegeben worden.

235



heitsanspruch in Frage gestellt zu werden. Die Sprache von Esther
3, 1-8 ist so deutlich und unmißverständlich, daß ich es wagen
kann, diese Stelle ohne irgendeinen weiteren Kommentar als Beleg
dafür zu bringen: «... Alle Diener des Königs in der Pforte des

Königs beugten das Knie und verneigten sich vor Haman, denn
so befahl es über ihn der König. Nur Mordechai beugte das Knie
nicht und verneigte sich nicht. Da sprachen die Diener des Königs
in der Pforte des Königs zu Mordechai: Warum übertrittst du den

königlichen Befehl? Sie sagten es ihm Tag für Tag, und nicht
hörte er auf sie. Darauf teilten sie es dem Haman mit, um zu sehen,
ob die Worte des Mordechai als Begründung ausreichten, denn er
hatte ihnen gesagt: Ich bin ein Jude. Da sah Haman, daß Mordechai
sein Knie nicht beuge und sich vor ihm nicht verneige und so
wurde Haman voller Zorn. Es schien ihm aber zu gering, an
Mordechai allein Hand anzulegen, denn man hatte ihm Mitteilung
gemacht, wessen Volkes Mordechai sei. Da suchte Haman alle
Juden im ganzen Reich des Artaxerxes zu vernichten, das Volk
des Mordechai Da sprach Haman zum König Artaxerxes: Es

gibt ein Volk, das in der Diaspora lebt, zerstreut unter alle Völker
in allen Provinzen deines Reiches; ihre religiösen Bräuche sind
verschieden von denen eines jeden anderen Volkes und die Bräuche
des Königs üben sie (deshalb) nicht. Daher ist es für den König
auch unter seiner Würde, sie gewähren zu lassen. »

Die heidnische Welt verfügt über keinerlei Kategorien, um
Israels Opposition zu verstehen, daher entwertet sie sie zu
Aberglauben und das jüdische Sendungsbewußtsein zu übertriebener
Selbstgefälligkeit. Schon Tacitus, dem man wohl nicht wird
primitiven Antisemitismus vorwerfen können, sagte Hist. V, 8 über
die Verfolgung durch Antiochus IV, die den Makkabäeraufstand
zur Folge hatte: «König Antiochus wollte ihnen ihren Aberglauben
nehmen und sie mit griechischer Sitte vertraut machen, um so das

widerlichste Volk in ein besseres zu verwandeln.» Die Zeit aber,
über die Tacitus das gesagt hat, hat neben dem Makkabäeraufstand
und diesen überdauernd die reiche Vielfalt an apokalyptischer
Literatur hervorgebracht, in der die Hoffnung auf das kommende
Gottesreich übermächtig zum Durchbruch kommt. Tacitus als
Heide mußte gerade diese Hoffnung Aberglaube nennen, die kaum

236



200 Jahre später das Substrat für die Verkündigung Jesu und die

Endzeiterwartung der christlichen Urgemeinde bot. Der Absolut-
heitsanspruch des jüdischen Gottes und die Gottesreichidee der

Propheten, die gerade in manchen der groteskesten Bilder der

Apokalyptiker bis zur letzten Verbindlichkeit gesteigert wurden,
mußten dem «aufgeklärten» Tacitus als Aberglaube, ja sogar als
Wahnsinn erscheinen.

Äußerlich war Antiochus Epiphanes sympathischer als die mak-
kabäischen Zeloten oder als die Extremisten, die sich am Sabbat
lieber erschlagen ließen, als zur Selbstverteidigung zu den Waffen
zu greifen75. «Weltlich» gesehen dürfen wir diese tragische
Persönlichkeit eines despotischen Verfechters des hellenistischen Liberalismus

nicht durch die Brille einiger zelotischer Geschichtsschreiber
sehen, die in den judäischen Bergen und Wüsten gegen den Zeitgeist

gestanden waren. «Weltlich» gesehen waren die Makkabäer
solche, die sich dem Fortschritt und der Gleichheit entgegenstellten;
denn was wollte Antiochus anderes als die Gleichheit aller Völker
seines Reiches. Daß er sich dabei als der Träger des Zeitgeistes das

göttliche Attribut Epiphanes «der Prächtige» beilegte, wurde von
niemandem in der hellenistischen Welt als störend empfunden außer

von denen, die einem Zeitgeist, der konsequent zur Selbstvergöttlichung

führt, grundsätzlich widerstehen. Nur aus dem jüdischen
Sendungsbewußtsein resultierte die Kraft des «Nein» gegen die
weltlich-irdische Usurpation. Bis heute noch äußert sich dieses

Sendungsbewußtsein im Schma-Jisrael-Gebet: «Höre Israel, der
Herr, unser Gott, ist ein Herr» (Deut. 6, 4). Jeder weltliche
Herrscher, der sich — durch die Legitimation der äußeren Geschichte
bestimmt — «der Prächtige» nennen will, weil er sich selbst oder
seine Idee als das Ziel der Geschichte erachtet, muß jenes Volk
ablehnen, in dessen heiligen Schriften die Worte stehen: «Bei Dir,
o Herr (allein), ist die Größe und die Stärke, die Pracht und die
Herrlichkeit und der Glanz, denn Dir gehört alles im Himmel und
auf der Erde. Bei Dir, o Herr, ist auch das Reich und Du bist
erhaben über jeden, über jedes Haupt» (1 Chr. 29, 11). So

entspricht dem jüdischen Sendungsbewußtsein auf der einen Seite der

75 1 Makk. 2,29-41.

237



Antisemitismus auf der anderen Seite. Hätte das Judentum in der
Antike, als es ins Exil geführt wurde, sein Sendungsbewußtsein
mit seiner messianischen Botschaft vom kommenden Gottesreich
aufgegeben, wäre auf dem Zionsberg in Jerusalem ein Jupiter
Jahvinus verehrt worden, so hätte es auch keinen antiken oder
späteren Antisemitismus und keine jüdische Opposition zur Welt
gegeben, aber auch kein Judentum mehr, denn dieses wäre schon

zu Grunde gegangen, bevor das Christentum hätte aus ihm
entstehen können.

Judentum und Kirche

Die Frage des Verhältnisses des Judentums zur Kirche ist
eigentlich eine christliche und keine jüdische. Soweit Juden sich

heutzutage im Rahmen des sogenannten christlich-jüdischen
Gesprächs dazu äußern, tun sie es meistens nicht von sich aus,
sondern unter dem Zwang der ihnen von außen auferlegten Problematik.

Ihr eigentliches und wirkliches Verhältnis zur Kirche ist
ein abwartend ablehnendes. Dies wird bereits deutlich aus der
Stellungsnahme Gamaliels I. zu den Wunderheilungen der Apostel
im Namen des Auferstandenen, die in der Apostelgeschichte 5, 34-39
berichtet wird. Dieser Bericht zeigt deutlich dieselben Spannungen
und Gegensätze innerhalb des palästinensischen Judentums, von
denen auch die Qumrantexte berichten, so daß an seiner Historizität

überhaupt nicht zu zweifeln ist. Petrus und die Apostel lehren
im Tempel mit sehr großem Erfolg und werden daher vom
Tempelhauptmann verhaftet und dem Sanhédrin, dem Hohen Rat,
vorgeführt. Der sadduzäische Hohepriester ermahnt sie zuerst und
fordert sie auf, dies bleiben zu lassen. Sie aber geben deutlich zu
verstehen, daß sie auch weiterhin von den Dingen sprechen werden,
deren Zeugen sie selbst waren. Darauf ergrimmen die Mitglieder
des Sanhédrin und wollen sie töten, doch der Pharisäer Gamaliel I.
meldet sich zu Wort und hält folgende zur Vorsicht mahnende
Rede: «Ihr Männer von Israel, sehet euch wohl vor bei diesen
Menschen, was ihr tun wollet. Denn vor diesen Tagen stand Theodos
auf und sagte, er sei etwas; und es schlug sich eine Zahl von 400

Männern zu ihm; er wurde getötet und alle, die ihm geglaubt

238



hatten, zerstreuten sich und wurden zu nichts. Nach diesem erhob
sich Judas, der Galiläer, in den Tagen der Aufzeichnung der Steuerlisten,

und er machte viel Volk abwendig, ihm zu folgen; auch
dieser kam um, und alle, soviel ihrer mit ihm hielten, wurden
zerstreut. Und nun sage ich euch: Stehet ab von diesen Menschen und
lasset sie; denn wenn dieser Ratschluß oder dieses Werk von
Menschen ist, so wird es zerfallen; wenn es aber von Gott ist, so könnt
ihr es nicht zerstören, ihr möchtet sonst gar als Widersacher Gottes
erfunden werden. » Diese Rede paßt als ganze sehr gut zu der
vorsichtigen Haltung des Pharisäismus der ersten Tannaitengeneration
und im besonderen zur Person Gamaliels I. Sie charakterisiert aber
bis heute noch die reservierte Haltung des Judentums der christlichen

Verkündigung gegenüber. Wenn seit den Tagen Gamaliels
auch die sichtbare Kirche entstanden ist, so verkörpert doch diese

für einen Juden noch lange nicht das eschatologische Gottesreich,
in der es keinerlei irdische Bedingtheit mehr geben darf. Petrus
sagte ausdrücklich vor dem Hohen Rat, daß Gott Jesus zum
âayjjyoç und acoxrjq erhöht habe. Wie aus den Qumrantexten
eindeutig hervorgeht, wurde vom nasi('), dem Fürsten, erwartet, daß
er der Wegbereiter des endzeitlichen Gottesreiches sei76. Dieses aber
ist im Sinne der universal-kosmischen jüdischen Erwartung durch
die Kirche Christi noch nicht gekommen und daher verharrt auch
noch heute das Judentum in derselben abwartenden Haltung wie
vor etwa neunzehnhundert Jahren Rabbi Gamaliel I.

Es gibt zahlreiche jüdische Äußerungen über das Verhältnis des

Judentums zur Kirche, doch können diese nur dann als echte
Ausdrucksformen jüdischen Geistes verstanden werden, wenn sie

sozusagen im internen Gespräch getan werden. Es wurde schon früher
auf die T. Sanh. XIII, 2 von R. Jehosua geäußerte Meinung
hingewiesen, daß die Gerechten aus den Weltvölkern Anteil an der
kommenden Welt haben sollen. Darunter sind wohl auch die Christen
gemeint. Nur selten wurde überhaupt zwischen den sogenannten
«Götzendienern» und den Christen unterschieden, weil es für das
Judentum nur den Gegensatz zwischen ihm und den Weltvölkern
gibt, aber kein polares Verhältnis zwischen Judentum und Kirche.

76 Vgl. Kurt Schubert, Judaica 11 (1955), 230—232.

239



Dennoch aber gibt es seit dem Mittelalter mehrere Zeugnisse, die
eine Unterscheidung der Weltvölker in Christen und Heiden erkennen

lassen. Am charakteristischsten dürfte wohl diese Problematik
in dem historischen Werk Sebet Jehuda dargestellt worden sein,
das Salomon ibn Verga, der die Vertreibung aus Spanien (1492)
miterlebte, in Form eines Gespräches zwischen König Alphons von
Spanien und einem Gelehrten namens Thomas dargestellt hatte77.
«Es sprach der König zu Thomas: Sei willkommen, daß du an den

Hof unserer Größe gekommen bist; tröste mich durch deinen Rat,
rette mich vor Blutschuld oder davor, dem jüdischen Volk Schaden

zuzufügen. Denn ich weiß, daß du die Religion der Juden
kennst, ihre Überlieferung und ihre Bräuche Ferner sagte der

König: Ich habe gehört, daß die Talmudisten sagen: Wenn der
Stier eines Israeliten einen Stier eines Nichtjuden (nokri) getötet
hat, so ist er frei von Schuld. Die Antwort des Tomas war: Mein
Herr und mein König: Ich habe darüber mit einer Autorität von
den Nachkommen Abarbanels gesprochen, der aus Sevilla, wo er
geboren wurde, gekommen war. Der sagte, daß ein Kenner des

Hebräischen daran keinen Anstoß nehme. Es ist nämlich etwas
anderes, ob es «Nichtjude» (nokri) heißt oder «Christ» (nosri) oder

«Angehöriger eines Weltvolkes» (goi). Ein «Nichtjude» (nokri) ist
ein solcher, der sich von seinem Schöpfer entfremdet hat (hit-
nakker) und nicht an die Glaubensgrundsätze glaubt. Aber der
Christ (nosri) wird nicht «Nichtjude» (nokri) genannt, da er doch
an die Erschaffung der Welt, an die Wunder und an die Vorsehung
glaubt. Darauf sagte der König: Wir glauben doch an die
Dreifaltigkeit; wieso werden wir da nicht in den Augen eines Juden
für «Nichtjuden» (nokriim) gehalten. Thomas gab zur Antwort:
Dieser große Gelehrte zeigte mir einen Kommentar, den eine vor
mehr als 600 Jahren lebende ganz große Autorität verfaßt hat,
und darin steht geschrieben: Derjenige, der an die Existenz Gottes,
an die Schöpfung, an die Prophétie und an Belohnung und Strafe
glaubt, ist ein «religiöser Mensch» (ba'al dat). Die Christen glauben
aber an all dieses. Wenn sie auch an die Dreifaltigkeit glauben, so

" Zitiert nach Chaim Jehuda (Leon) Roth, Jalqut hadde'ot wohammid-
dot, Jerusalem 1946, 224f.

240



tun sie es nicht, um dadurch die Einheit Gottes in Abrede zu
stellen, sondern weil sie sagen, daß sie die Einheit ist. Aus diesem
Grunde heißen sie auch «religiöse Menschen» (ba'ale dat)78.»

Heutzutage setzen die jüdischen Wortführer des christlich-jüdischen

Gesprächs die Christen vielfach mit den Noachiden gleich.
Das Christentum ist für sie eine Art verwässertes und erleichtertes
Judentum und für alle Menschen bestimmt, alle Söhne Noachs
außer den Israeliten, die die reine und für die Weltvölker viel zu
schwierige Religion der Tora auf sich genommen haben. Das
Christentum hätte sozusagen die Missionsaufgabe des Judentums
übernommen, um im selben Maß, wie es für die Weltvölker die
jüdische Religion simplifizierte, dem Judentum die Möglichkeit zu
geben, seine Religion für sich allein und rein zu behalten. Andere
wieder sagen, daß Christentum und Islam wohl die besten
Vorbereitungen für ein allumspannendes eschatologisches Judentum
seien. Trotzdem hörte ich erst voriges Jahr aus dem Munde einer

streng religiösen Israelin, daß das Judentum die Mission habe, alle
Irrlehren falscher Propheten zu überdauern, um nachher als die

einzige Wahrerin des Monotheismus die Welt auf das künftige
Gottesreich vorzubereiten. Alle diese Meinungen sind aber
vollkommen unwichtig und haben keinerlei Bedeutung in der
innerjüdischen Problematik, sondern sie sind das Ergebnis eines vom
Judentum fast immer defensiv geführten Religionsgespräches. Das

einzig Wichtige und Wesentliche ist, daß der Jude noch auf das

Gottesreich wartet und es nicht durch das Christentum schon

gekommen oder angebrochen sieht.

Das jüdische Selbstverständnis in der Gegenwart

Eigentlich wäre dieses Nachwort nicht mehr notwendig, denn
wo immer sich das Judentum als ein solches versteht, gelten auch
noch die Kategorien und Begriffe, die in den vorhergehenden
Abschnitten dargestellt wurden. Trotzdem aber würde jeder Leser

78 Aus der hier dargestellten mittelalterlich-aristotelischen Thematik
geht hervor, daß das ganze Gespräch unhistorisch und eine Erfindung
Salomo ihn Vergas ist. Die hier angeführten Kriterien waren im 9.
Jahrhundert noch unbekannt.

241



ohne dieses Nachwort die Frage stellen: Ja schön, aber wie sieht
die Sache heute aus? Schon einem oberflächlichen Betrachter des

Judentums ist aufgefallen, daß dieses um die Wende des 18. zum
19. Jahrhundert im Laufe weniger Jahrzehnte die Kluft zwischen
Mittelalter und Neuzeit überbrücken mußte und daß es mit dem
Schritt aus dem Ghetto in die Emanzipation auch wesentlich sich
selbst verlor und bis zur Verleugnung der eigenen Existenz bereit
war, in den Wirtsvölkern aufzugehen. Wie soll sich dieses Judentum,

das seiner eigenen Wesensart überdrüssig geworden war, noch
als auserwähltes Volk mit einer göttlichen Mission verstehen? Auf
der anderen Seite existieren Reste des Ghettos noch bis in unsere
Zeit weiter, für welche die dargestellten rabbinischen Zeugnisse
jüdischer Selbstdeutung unverändert und unmodifiziert noch bis
heute Geltung haben. Doch im selben Maß, wie der orthodox-
fromme Jude nicht nur staatsbürgerlich emanzipiert wird, sondern
auch nach gesellschaftlicher Gleichstellung strebt und im geistigen
Milieu der Wirtsvölker beheimatet wird, verliert er sein Galuth-

Diaspora-) Bewußtsein und damit auch seine jüdische Substanz.
Die Kinder und Kindeskinder derer, die voller Erwartungen an die
Welt und pochenden Herzens aus dem Ghetto heraustraten, sind
vielfach tatsächlich keine Juden mehr oder sie haben sich schon
soweit von dem alten Stamm entfernt, daß sie nur ein gewisses
Solidaritätsbewußtsein noch mit diesem verbindet, sie selbst aber
unter diesem Bewußtsein leiden und aus diesem Grunde nicht
selten zu jüdischen Antisemiten werden oder zumindestens den
Wunsch äußern, das Judentum sollte im Wege der Vollassimilation
so schnell wie möglich seine eigene geplagte Existenz den Fleischtöpfen

der Weltvölker opfern. Es scheint fast so, als ob es zwischen

ghettomäßiger Versteinerung und Aufgabe der eigenen jüdischen
Existenz keine legitime jüdische Möglichkeit mehr gäbe. Und doch
ist dem nicht so, die Fortsetzung der für ihre Zeit legitimen
jüdischen Möglichkeit des Ghettos heißt weder Selbstverleugnung noch
starre Versteinerung, sondern Verwirklichung jüdischen Wesens in
einem neuen geistigen Klima, wie das schon einmal in der Hoch-
und Spätantike geschehen ist und zu dem gewaltigen Werk der
rabbinischen Tradition geführt hat, die die besten geistigen Kräfte
der antiken Welt dem Judentum zu assimilieren verstand. Auch

242



heute bedarf es wieder einer ähnlichen Assimilation. So wie sich in
der Antike viele jüdischen Generationen zuerst in der falschen
Assimilation an die antike Welt selbst verloren hatten, bis es dem
Judentum gelang, der Assimilation das umgekehrte Vorzeichen zu
geben, so ist es auch heute durchaus möglich — und es sind auch
schon Anzeichen dafür vorhanden —, daß sich das Judentum im
Sinne des jüdischen Verständnisses der messianischen Weissagungen

des Alten Testaments auch die moderne Welt selbst zu
assimilieren beginnt.

Ich kann hier keine eigene Studie über das moderne Judentum
und seine jüdischen Möglichkeiten schreiben. Doch will ich wenigstens

einige Gedanken andeuten, die in der Linie der Fragestellung
dieses Nachwortes liegen. Einer der typischsten Vertreter jüdischen
Wesens im vergangenen Jahrhundert war Moses Heß, der aus einer
traditionell-frommen jüdischen Familie stammte, revolutionärer
Sozialist wurde und konsequenter Weise aus diesen beiden
«jüdischen» Voraussetzungen zu einem Interpreten jüdischer Existenz
voll tiefen Verständnisses für das echt Jüdische wurde. Mit Bezug
auf seine eigene Zeit, das 19. Jahrhundert, schrieb er 1862 im
sechsten Brief seines «Rom und Jerusalem» über den Essenismus,
«dem die christliche Religion zunächst ihr Dasein verdankt» (natürlich

läßt Heß als Jude hier nur äußere, historische Gesichtspunkte
gelten), daß er «keine eigentlich spiritualistische Sekte» war,
sondern daß es ihm um die Errichtung des endzeitlichen sozialen
Gottesstaates ging. Von der Bemerkung ausgehend, daß der Essenismus

historisch gesehen die Vorbereitung für das Christentum war,
kam er zu der großartigen Feststellung: «So oft ein Wendepunkt
in der Entwicklungsgeschichte der welthistorischen Völker eintritt,
entsteht eine große Bewegung in demjenigen Volke, welches der
Träger der Geschichtsreligion ist. » Das jüdische Erwählungsbewußt-
sein äußert sich für Heß somit in einem Vorherspüren der großen
Krisen, die auch die Weltvölker erschüttern. Zuerst erlebt das

Judentum, was kurz darauf auch das Schicksal der WeltVölker
sein wird. Nichts anderes als messianische Begeisterung ist es, wenn
Heß kurz darauf «unsere kritische Epoche die letzte Krisis der
Weltgeschichte» nennt, deren Ende und Ziel der messianische
Sozialstaat sein soll. Hier sind wir bereits mitten in der Problematik

243



des modernen Judentums. Ein bürgerlich konservativer Jude ist
außerhalb von Israel etwas außerordentlich Seltsames und auch
Seltenes. Der westliche Jude ist entweder liberal-sozialistisch oder
in manchen Fällen sogar extrem sozialistisch. Warum? Der Jude
fühlt sich von seiner biblischen Vergangenheit aus dem
Unvollkommenen in der Welt verbunden und verpflichtet, dessen

Vervollkommnung und Erfüllung er als messianisches Ziel seiner

eigenen Aufgabe erblickt. Der Jude fühlte sich schon im Verlaufe
der rabbinischen Tradition als Werkzeug, ja sogar als Mitarbeiter
Gottes in einer Gott entfremdeten Welt. Das äußere Zeichen dieser

Entfremdung der Welt ist ihr sozialer Zustand. Nicht Frieden,
sondern Krieg, nicht Eintracht, sondern Streit, nicht soziale Gerechtigkeit,

sondern Unterdrückung des Armen durch den Reichen sind
für unseren Weltzustand charakteristisch. Der Jude aber fühlt sich
Gott dafür verantwortlich, daß es «bald» anders werden soll.
Daraus resultiert der jüdische Elan gerade in den Anfängen des

politischen Sozialismus. Das messianische Friedensreich blieb dem
Juden vor Augen, auch wenn er Gott und den messianischen
Friedensfürsten vergessen hatte.

Nur der Jude Karl Marx konnte die Feststellung machen: «Die
Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt
darauf an, sie zu verändern.» Der in seinen Jugendjahren mit Marx
befreundete Moses Heß schrieb in einem Artikel «Über das

Geldwesen», der 1845 im ersten Heft der «Rheinischen Jahrbücher»
erschien, daß es in der sozialen Gesellschaft kein verkäufliches oder
vertauschbares Gut mehr geben werde. Das Individuum hat auch
für Heß keinen selbstgültigen Wert. Die Individualreligion des

Christentums ist ihm, dem Juden mit seinen universal sozialen

Hoffnungen, ein Horror und der größte Feind einer gesunden
Entwicklung. «Das Christentum ist die Unnatur par excellence.» «Während

in einer gesunden Weltordnung nur durch das Medium der
Gattung das Individuum lebt, ist im Christentum die Gattung nur
ein Mittel für das Individuum, das letzter Zweck ist.» Man sieht
hier schon deutlich die Konturen des späteren sozialistischen
Staatsungeheuers kommunistischer Prägung vor sich aufsteigen.
Der messianische Staat muß, wenn er ohne göttliches Zutun
erzwungen werden soll, zu seinem teuflischen Gegenstück werden.

244



Aber für Moses Heß, der viel zu sehr Jude war, als daß ihm die
soziale Ordnung allein genügen würde, wird dieser geldlose Zustand
dann eintreten, wenn «die Menschen unmittelbar in Liebe verbunden

sein werden». Im zehnten Brief von «Rom und Jerusalem»
meint er, daß «dieses Zeitalter der Reife heute im sozialen
Leben seinen letzten Rassen- und Klassenkampf entwickelt, um
zur Versöhnung aller Gegensätze, zum Gleichgewicht zwischen
Produktion und Konsumption und zu einem vollendeten Kreislauf des

Lebens zu gelangen. » Dies ist für ihn «die Zeit der Auferstehung
der Toten, der Wiederkunft des Herrn, des neuen Jerusalems und
wie die verschiedenen symbolischen Bezeichnungen sonst noch
heißen mögen». In seinem sogenannten ersten Brief über «Israels
Mission in der Geschichte der Menschheit» fühlt er dies noch
deutlicher. Hier sagt er über die messianischen Zeiten, daß dann «der
Geist der Humanität nicht nur in diesem oder jenem Individuum
oder auch nur teilweise, sondern in den sozialen Einrichtungen der

ganzen Menschheit verwirklicht sein würde, so daß es jedermann
gestattet sein würde, alle seine menschlichen Fähigkeiten zu
entwickeln». Er hatte die Erfüllung des jesajanischen Friedensreiches

— allerdings mit ausschließlich menschlichen Mitteln — als Idealbild

vor Augen. Dieser kurze Exkurs über Moses Heß und den

jüdischen Sozialismus sollte zeigen, wie auch dort inmitten eines

Judentums, das seine Tradition verlassen hatte, das messianische

«jüdische Sendungsbewußtsein» noch in säkularisierter Form weiter
existiert.

Moses Heß hatte vollkommen recht, wenn er schrieb, daß es das

Judentum zuvor spürt, wenn «ein Wendepunkt in der Geschichte
der welthistorischen Völker eintritt». Im Judentum müssen Kräfte
zur Entfaltung kommen, die bald darauf auch das innere
Gleichgewicht der Weltvölker erschüttern. Den Übergang von einer
feudalen zu einer sozialen Ordnung mußte das Judentum naturgemäß
schon verspüren, als die Weltvölker noch recht wenig davon merkten.
Das aus dem Ghetto tretende Judentum konnte sich wirkliche
«Gleichstellung» nicht in einer bürgerlichen Welt erhoffen, in der
die alten antijüdischen Ressentiments unter anderen Vorzeichen
weiterwirkten, sondern nur in der «messianischen» Gesellschaft
eines endzeitlichen Sozialstaates (Moses Heß) oder in einer klassen-

245



und geschichtslosen Gesellschaft, in der auch das Judentum seine
Geschichte und seine Ausnahmestellung verlieren würde, die das

Ziel derjenigen sozialistischen und kommunistischen Juden wurde,
die weniger als Heß in ihrem Judentum verwurzelt waren. Wenige
Jahrzehnte, nachdem der Zustand der Gärung das Judentum in
der ersten Hälfte des vergangenen Jahrhunderts erfaßt hatte,
bewirkte der technische Zeitgeist eine ganz ähnliche Fragestellung
auch im christlich-abendländischen Raum. Auch hier scheiden sich
die Geister derer, die im technischen Fortschritt eine Befreiung oder
eine Bedrängnis der Menschheit erblicken. Er ist wohl beides

zugleich und wäre sicher nur eine Befreiung, wenn Hessens jüdische
und sozialistische Utopie, daß «die Menschen unmittelbar in Liebe
verbunden sein werden» auf unserer Welt ohne Gottes Zutun eine
reale Berechtigung hätte. Für Heß führt der Kollektivismus erst
zur eigentlichen Freiheit, wir fühlen uns heute in unserer
individuellen Freiheit durch den Kollektivismus bedroht. Heß hat
schon vor 100 Jahren mit diesem Problem gerungen; er hat es zwar
noch keiner befriedigenden Lösung zugeführt, aber es bestand
schon für ihn. Damit bahnte sich im Judentum tatsächlich eine

Entwicklung an, die noch heute nicht vollendet ist, aber zu einem

Wendepunkt in der Geschichte der Menschheit wird, die um einen

Ausgleich von Freiheit und Kollektivismus bemüht ist.
Auch im heutigen Israel wird mehr denn irgendwo anders und

unauffälliger als in den übrigen Ländern an der Lösung dieses

Problems gearbeitet. Die messianischen Hoffnungen auf die soziale

Neuordnung der Welt mußten gerade auf dem Boden der biblischen
Offenbarung wieder lebendig werden. Es gibt wohl auf der ganzen
Welt kein Land, in dem derart viele sozialwirtschaftliche Experimente

gemacht werden, wobei diejenigen, die sie machen, von der
Idee beseelt sind, etwas Vorbildliches für die Menschheit im
allgemeinen zu schaffen und so zur Lösung vieler Krisen beizutragen.
Wie immer man sich auch zu diesen Experimenten stellen mag,
man wird wohl zugeben müssen, daß sonst nirgends auf der Welt
das Prinzip der Freiwilligkeit und gegenseitigen Nächstenliebe —
fast im jesajanischen Sinn — tatsächlich durchgeführt wird. Voriges
Jahr hörte ich einen berufenen Kibbuznik, einen der Bewährten,
einen der sogenannten Vatikim, aus einem sozialistischen Kollektiv-

246



dorf folgenden Ausspruch tun: «Wir sind das Volk der Priester.
Solange wir es hier ernst meinen und an Gott glauben, vollbringen
wir unser Priestertum. Ohne Priestertum wären wir auch kein Volk
mehr.» Wenn auch das zionistische Aufbauwerk wie jedes andere
ernste jüdische Streben von dem Gefühl des Mittuns des Menschen

an Gottes Werk getragen ist, so bleibt doch, wo es ernst gemeint
wird, trotz mancher politisch-weltlich vorweggenommener messia-
nischen Verheißung die alte Hoffnung aufrecht, von der kein
Geringerer als Raw Kuk gesagt hat: «Wir bauen jetzt das Aller-
heiligste, wollen wir hoffen, daß der Hohepriester zu seiner Zeit
kommen wird.» Eigenes Streben verbunden mit der festen Hoffnung

auf Gottes Zutun, wobei das eine vom anderen abhängig ist,
ist auch heute noch Ausdruck desselben Gefühls des Bundes der

Gegenseitigkeit, das ich oben ausführlich im Rahmen der rabbini-
schen Tradition geschildert habe. Solange die jüdische Hoffnung
noch besteht, besteht auch noch ein Judentum!

DAS EVANGELIUM
IN JÜDISCHER UND GRIECHISCHER SICHT

Von Schalom Ben-Chorin, Jerusalem

Im Nachwort (Epilegomena) zu seiner 1953 erschienenen «Theologie

des Neuen Testaments» bemerkt Rudolf Bultmann, daß alle
wissenschaftliche Arbeit am Neuen Testament (NT) immer nur
«von einem zweifachen Interesse geleitet sein» kann: «entweder

von dem der Rekonstruktion oder dem der Interpretation — nämlich

der Rekonstruktion der vergangenen Geschichte oder der

Interpretation der Schriften des NT. Es gibt freilich nicht das eine
ohne das andere, und beides steht stets in Wechselwirkung.»

Rekonstruktion und Interpretation sind also die beiden Pole

247


	Das Selbstverständnis des Judentums in der rabbinischen Theologie

