Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Das Selbstverstandnis des Judentums in der rabbinischen Theologie
Autor: Schubert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961303

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961303
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DAS SELBSTVERSTANDNIS
DES JUDENTUMS
IN DER RABBINISCHEN THEOLOGIE

Von KUuRT SCHUBERT, WIEN

Vorbemerkung

Einleitend méochte ich feststellen, dal es mir in vorliegendem
Referat nicht darum geht, eine diskutierende Untersuchung iiber
das gestellte Thema zu verfassen, sondern ich beabsichtige ledig-
lich, das weitverstreute Material in seinen typischsten Aussagen
zu sammeln und dem Leser vorzulegen *. Aus der Art des Materials
wie auch aus der Thematik ergibt sich, dall ich mich hier damit
bescheiden kann, in den Anmerkungen zwar solche Quellen zu Wort
kommen zu lassen oder sie wenigstens anzufiihren, die den Text
selbst iiberfiilllen und daher uniibersichtlich machen wiirden, aber
auf weitere Literaturhinweise verzichten kann, da der Leser durch
sie auf nichts anderes als auf dieselben Zitate aufmerksam gemacht
wiirde. Soweit es notwendig und im Rahmen des Gesamtumfanges
auch moglich ist, fithre ich die Zitate aus den jiidischen Quellen
nicht nur an, sondern iibersetze sie auch, da sie sonst den meisten
Lesern, denen die rabbinischen Texte nicht zur Hand sind, nicht
viel sagen wiirden. Zitate aus den Apokryphen und aus den Texten
von Chirbet Qumran verwerte ich nur soweit als sie auch in den
allgemeinen Zug der rabbinischen Literatur passen und nicht nur
eine Sonderlehre der essenistischen Gemeinschaften darstellen.
Heute wird sehr viel iiber das Judentum und seine Position gegen-
iiber dem Christentum gesprochen. Dieses Referat soll ein Beitrag
zum erfolgreich angelaufenen christlich-jiidischen Gesprich sein,
indem es die Autorititen der jiidischen Tradition in bezug auf ihr
eigenes Verstindnis des Judentums zu Wort kommen 140t.

* In diesem Referat sehe ich auch absichtlich davon ab, eine Gegen-
tberstellung mit dem christlichen Selbstverstéindnis und der christlichen
Lehre vorzunehmen.

193



Wenn man iiber das jiidische Selbstverstindnis nachdenkt, so
wird wohl in erster Linie der Erwdhlungsbegriff Gegenstand der
Betrachtung sein miissen. In diesem Zusammenhang wird auch das
Gottesbild und das Menschenbild des Judentums zu behandeln sein,
die durch den Bundesbegriff einander zugeordnet sind. Weiter wird
dann noch kurz auf das jiidische Selbstverstindnis gegeniiber der
Kirche einzugehen sein, und eine kurze Konfrontation der aus der
jidischen Tradition gewonnenen Erkenntnisse mit der gegenwérti-
gen Lage des modernen Judentums soll das gewonnene Bild abzu-
runden versuchen.

Bund und Erwihlung

Entstehung und Inhalt des ErwiahlungsbewulBtseins

In einem &dgyptischen Text wire die Auffassung unvorstellbar,
dal Amon, Osiris oder irgendein anderer &gyptischer Gott die
Hyksos oder die Assyrer ins Land gerufen hitte, um sein Volk, die
Agypter, zu bestrafen. Ebenso ist es undenkbar, daB in einem Keil-
schrifttext zu lesen wiire, wie Marduk oder Assur die Elamiter oder
irgendein anderes fremdes Volk aufgerufen hitte, um seine Rache
an seinem Volk und an seiner Stadt durchzufiihren. Auch wenn
man den Gedanken, daf} der eigene Stammesgott die Fremden dazu
auffordert, zur Strafe und zur Zucht seines Volkes dieses militdrisch
zu besiegen und zu unterjochen, bei einem anderen Volk suchen
wiirde, man wiirde ihn nirgends finden!. Doch ist er uns gelaufig
aus den Strafpredigten der alttestamentlichen Propheten. JHWH
ruft die Fremdvalker herbei, er fordert sie als Zuchtrute gegen sein
eigenes Volk auf. Die anderen Voélker sind JHWHs Werkzeug. So
heil3t es Lev. 26,23-25: «Und wenn ihr Mir daraufhin noch immer
keine Zucht annehmt, sondern Mir entgegen handelt, da will auch
Ich euch entgegen handeln und auch Ich euch siebenfiltig fiir eure
Siinden schlagen. Ich will das Schwert iiber euch bringen, das die

1 Fir einen diesbeziiglichen miindlichen Hinweis bin ich Herrn Prof.
Dr. Joseph Haekel vom Institut fur Vélkerkunde der Universitit Wien
verpflichtet.

194



Bundesrache durchfiihrt.» Fiir die vielen Stellen aus den Propheten-
biichern, die in diese Richtung weisen, sei als Beispiel Hab. 1,6
genannt: «Denn siehe, ich lasse die Kasdim erstehen, das bose und
wilde Volk.» Gott kann so souveridn iiber alle Volker verfiigen,
denn alle sind sie ihm untertan, ihm gehort die ganze Erde, denn
er hat sie auch erschaffen. Neben ihm gibt es keinen anderen Gott,
der ihm sein Konzept triiben und mit eigener Vollmacht iiber seine
Volker verfiigen konnte.

Somit stoen wir schon auf den Kern des Problems des alt-
israelitischen Gottesbegriffes, des Monotheismus, und seiner Aus-
wirkungen auf das jiidische Menschenbild, das jiidische Selbstver-
stindnis. Die Entstehung des monotheistischen Gottesbegriffes
geht, religionsgeschichtlich gesehen, auf das Selbstverstindnis
Israels zuriick, das ein Verstindnis seines Verhiltnisses zu Gott
ist. Dieser Monotheismus entstand nicht spekulativ als Folge des
menschlichen Nachdenkens iiber Gott, so wie Plato zu einem ein-
zigen Weltschopfergott und Aristoteles zu einem einzigen urspriing-
lichen unbewegten Beweger kam, sondern auf Grund einer gott-
lichen Revelation, die anfinglich weit iiberschritt, was die Masse
des Volkes zu fassen vermochte. Das beweisen die Massenabfille
Israels von seinem Gott vom goldenen Kalb? an bis zur Teilhabe
an den kanaaniischen Fruchtbarkeitskulten. Selbst das mono-
theistische Israel behielt in seiner Symbolik3, in den Ritualgesetzen
und in manchen Briauchen* noch den #dulleren Rahmen ilterer
magischer Religiositit bei, wenn es diesem auch einen zusitzlichen
ethischen oder religiosen Sinn zu geben vermochte. Was Plato und
Aristoteles erkannten, wurde nicht zur religiosen Forderung, sie
selbst blieben sogar dem Polytheismus verhaftet, dagegen aber

2 Ex. 32,4 begriit das Volk das soeben fertig gewordene Goldene Kalb
mit dem Ausruf: «Dies sind deine Géotter Israel, die dich aus Agypten
herausgefiihrt haben.» Hier diirfte es sich um einen Riickfall in die Ver-
ehrung des Stammesgottes in Form des im kanaanéischen Raum mehrfach
belegten Baal-Jungstieres handeln.

3 Z.B. Ex. 12,7,13, das Bestreichen der Tirpfosten mit Blut vor dem
Auszug aus Agypten.

4 Der Cherem diirfte beispielsweise auf alte Tabu-Vorschriften zuriick-
gehen.

195



gestaltete sich der biblische Monotheismus als ein Anspruch an die
Menschheit im allgemeinen und an Israel im besonderen. Israel
hielt sich fiir auserwihlt, weil es um diesen Anspruch wullte. Die
Auserwihltheit Israels besteht nach den iibereinstimmenden Aus-
sagen der gesamten jiidischen Tradition darin, dal} Israel ob seines
Gottesbegriffes das Menschsein am intensivsten erfihrt. Das
hebriische Wort « Adam» heil3t « Mensch». In Adam ist die Mensch-
heit gefallen. Nur Israel weill darum, nicht aber die Gesamtheit
der weltlichen Vilker. Der Bund Gottes mit Abraham und der
Sinaibund, nach jiidischem Traditionsbewulltsein die dufleren Zei-
chen der Erwihlung, verbinden Israel sowohl mit Adam, dem
Ursprung der Menschheit, als auch mit Gott, als dessen Ebenbild
der Mensch geschaffen wurde. Im biblischen und nachbiblischen
Messianismus schuf sich das Wissen Israels um den Fall von Mensch
und Schopfung, verbunden mit der Hoffnung auf endzeitliche
Wiederherstellung, ihr adéiquates Ausdrucksmittel. Durch den Bund
mit Gott ist Israel entsprechend seinem eigenen Verstindnis zuerst
Kiinder und dann auch noch Bewirker der messianischen Erlosung.

Unter anderem liefert das Alte Testament zwei wesentliche Aus-
sagen liber Gott, die in schirfstem Gegensatz zu allen nichtmono-
theistischen Auffassungen stehen. Ex. 20,4 heillt es dezidiert:
«Nicht darfst du dir eine Bildstatue oder irgendein Abbild von dem
machen, was es im Himmel oben, auf der Erde unten oder im
Wasser unter der Erde gibt.» JHWH darf nicht in Form eines Bil-
des dargestellt werden, er ist jenseits von allem, was bildhaft ent-
sprechend wiedergegeben werden kann. Wenn auch der alte Israelit
noch keinen philosophischen Transzendenz- und Kontingenzbegriff
kannte, so ist hier dennoch schon die vollige Andersheit Gottes
ausgesprochen, denn er kann durch nichts dargestellt werden, was
aus der geschaffenen Natur genommen ist. Aber nicht nur dies —
der nicht in Bild und Form darstellbare Gott ist prinzipiell un-
magisch. Das Wesen des magischen Denkens besteht in der Annahme,
daB Gleiches durch Gleiches, durch Ahnliches oder durch einen
Teil des Gleichen beeinflult werden kann. Um nach altorientalischer
Vorstellung einen Schadenzauber erfolgreich durchfithren zu kon-
nen, geniigte es, eine unbeholfen holzgeschnitzte Statue unter einem
Kreuzweg zu verstecken oder mit entsprechender Intention eine

196



Zwiebel zu entschilen oder eine Kerze abbrennen zu lassen. Wich-
tig war bei einem solchen magischen Vorgang nur eines: Das zu
beeinflussende Objekt mufllte zu einem der Gegenstinde in magi-
schen Kontakt gebracht werden kénnen. Wenn es nun in unserer
Welt nichts in diesem magischen Sinn der Gottheit Ahnliches gibt,
dann hort jede Moglichkeit einer wirksamen Beschworung auf; die
Gottheit kann in ihrem Wirken vom Menschen her nicht mehr
magisch bestimmt werden.

Die zweite vielleicht noch wesentlichere Stelle ist Ex. 3,14. Im
Rahmen des Berichtes von der Gottestheophanie im brennenden
Dornbusch wird Gott von Moses nach seinem eigentlichen Namen
gefragt und gibt zur Antwort: « Ehje "aser ’Ehje.». Die beiden vor-
geschlagenen moglichen Ubersetzungen: «Ich bin, der Ich bin» und
«Ich werde sein, der Ich sein werde» sind beide richtig. Die erste
ist richtig in bezug auf die Definition Gottes als des einzig wahrhaft
Seienden, und die zweite ist richtig, wenn man die konkreten
Ursachen in Erwigung zieht, die zu einer derartigen Antwort fiithr-
ten. Moses, der selbst in dgyptischer Priesterweisheit erzogen war,
fragte den Gott, der sich ihm als der Gott seiner Viiter vorstellte
und der ihm auftrug, der dgyptischen Staatsmacht zum Trotz das
Volk Israel aus der Knechtschaft, in die sie es verbannte, zu be-
freien, nach seinem eigentlichen Namen, das heil3t nach seinem
wahren Wesen. Nach altorientalischer Auffassung wird z. B. der
Beschworungspriester durch die Anrufung seines Namens mit dem
Gotte Ea identisch, wodurch dessen Kraft beim Iixorzismus in ihn
eingeht. Nunmehr ist nicht mehr der Priester, sondern der Gott
selbst der Handelnde und vollbringt daher auch durch den Korper
des Priesters Dinge, die einem gewoOhnlichen Sterblichen versagt
sind. So fragte auch Moses den Gott Israels nach dem Namen, auf
den er hore, um ihm und Israel zu Hilfe zu kommen, wenn Moses
es fir notwendig halte. Darauf war die Antwort: Ich werde sein,
der ich sein werde, d.h. nicht du wirst bestimmen, wann ich in
Erscheinung treten soll, sondern ich selbst werde es bestimmen,
indem ich euch auf meinen fiir euch unergriindbaren Heilswegen
leiten werde. Es ist daher wohl die charakteristischste Phrase, die
in der Tora immer wiederkehrt: «Und es sprach der Herr zu Moses
und Aharon.» Gott bestimmt Zeit, Ort und dullere Erscheinung

197



seiner Willenskundgebung. Man kann diesen Vorgang religions-
geschichtlich wohl zu recht als die Entmagisierung des Gottes-
begriffes fassen?.

Die ungeheuren Folgen, die ein solcher Vorgang in dem Volk
hinterlie3, dem es als erstem ins BewuBtsein trat, dal Gott vom
Menschen nicht durch einen magischen Vorgang in seinem Handeln
bestimmt werden kénne, sondern allein aus der Souverinitit seiner
Allmacht heraus, in der er notwendig ein einziger ist, den Gang
aller Dinge und Ereignisse bestimmt, dullerten sich im israelitischen
Auserwihlungsbegriff. Nur das kleine Volk Israel unter allen ande-
ren Volkern wuBlte, dal} es keine Gotter auller Gott gibt, dall dieser
Gott allein der wahrhaft Handelnde ist und dall der Mensch ihn
hochstens bitten, aber nicht magisch zu irgendetwas zwingen kann.
Daher sah es sich diesem Gott wesentlich als sein Kigen zugeordnet,
durch ihn erwihlt, von ihm in seinem Volksein bedingt und daher
im Biindnisverhiltnis zu ihm stehend, indem die der Menschheit
im allgemeinen gestellte Aufgabe eigentlich nur von ihm erfiillt
werden kann, weil es von dieser Aufgabe weill und durch die Tora,
das Gottesgesetz, die Moglichkeit hat, ihr gerecht zu werden. Weil
Israel durch sein Wissen um Gott als Volk begriindet wurde und
seine volkische Existenz wesentlich mit diesem Wissen verbunden
ist, gehort zum eigentlichen biblischen Volksbegriff der religiose
Auftrag. Die «Vilker» haben keine Ahnung davon. Doch auch sie
stehen unter der Vorsorge und Leitung Gottes, aber Gott verlangt
nicht ihr «ja» auf seine Anrede in dem Sinn,wie er es von Israel
fordert . Trotzdem stehen die Volker in einem Verhiltnis zu Israel.
Wenn sie auch aus innerweltlich-politischen Bedingungen entstan-
den und aufhéren, wenn ihre Existenzvoraussetzungen verbraucht
sind, weil sie als «weltliche Volker» der Wandelbarkeit alles Irdi-

5 Unter diesem Gesichtspunkt bedeutet das Verlangen des Volkes nach
sichtbaren Géttern (Ex. 32, 1), worauf es dann das Goldene Kalb herstellte,
einen Riickfall in die magische Religionsstufe. Das Volk wollte keinen Gott,
der dann nicht erscheint, wenn es das Volk fiir notwendig erachtet, sondern
einen solchen, der im Moment der Gefahr durch einen magischen Akt zur
Hilfe veranlaft werden kann. Das Volk wollte keinen unberechenbaren Gott.

¢ Dafiir, dal auch die Heidenvolker unter Gottes Vorsorge stehen, vgl.
Stellen wie Amos. 9, 7.

198



schen unterliegen, so tut Gott mit ihnen dennoch seinen Willen,
so wie er es fiir die Ziichtigung seines Volkes als notwendig erachtet.
Gott reizt die Volker wider das siindige Israel und schiitzt Israel
vor ihnen, wenn es ihm den Gehorsam nicht versagt. So geht es
fort bis zur Endzeit, da sich alle Volker zu Zion bekehren oder
unterliegen werden?.

Auch die spitere jiidische Theologie war von der Vorstellung
beherrscht, dal Israels Volkhaftigkeit auf ganz anderen Funda-
menten ruhe als die der tibrigen Vélker und dall Israel nur einzig
und allein durch seine Zuordnung zu Gott in dieser Gott fremden
und daher Israel feindlichen Welt bestehen konne. Der intime
Kontakt aber zwischen dem Zustand der Welt und dem Befinden
der weltlichen Vélker auf der einen Seite und dem Verhalten Israels
auf der anderen Seite wurde nie geleugnet. So definierte z.B.
Saadja Gaon in der ersten Hilfte des 10. Jahrhunderts in einem
seiner Lehrbriefe die Besonderheit des Judentums: «Sohne Israels,
alle Volker vertrauen auf RoB und Wagen, euer Ro8 und euer
Wagen sind die Tora des Herrn und ihre Gelehrten. Sthne Israels,
alle Volker sammeln Silber und Gold in ihren Schatzkammern,
euer Silber und euer Gold sind die Tora und die miindliche Lehre®.»
Moses Maimonides schrieb zwischen 1170 und 1180 in seinem
beriihmten «’Iggeret Teman», seinem Brief an die Jemeniten: «Weil
uns der Schopfer durch Seine Gebote und Gesetze auserwihlte und
unsere Stufe so iiber die aller anderen Menschen durch Seine Regeln
und Satzungen geldutert wurde, eifern heftig wider uns alle Gotzen-
diener wegen unserer Religion,und ihre Konige bedringen uns um
ihretwillen... Wir werden aber niemals untergehen und nicht
aufhoren, eine heilige Nation zu sein. So wie es nimlich unmdoglich
ist, daBl Gott zu sein aufhort, so ist es auch unmoglich, dafl wir zu
Grunde gehen und nicht mehr auf der Welt existieren®.» Am deut-

7 Is. 2,2 = Mich. 4, 1; Zeph. 3,8-10; Is. 14, 24-27; Ez. 38, 1-39, 16.

8 Zitiert nach Chaim Jehuda (Leon) Roth, Jalqut Hadde‘ot wehammi-
dot, Jerusalem 1946, 60.

» Zitiert nach ’Iggarot uteSubot lehanneSert haggadol Rabbinu Mose
ben Maimun hasseparadi. Jerusalem (ohne Jahreszahl), Druck und Verlag
Gebrider Lewin-Epstein, 6ff.

199



lichsten spricht wohl Jehuda Halewi in seinem Kusari (1080—1141)
aus, wie sehr Israel und die Welt einander zugeordnet sind. Kusari I1,
44 sagt er: «Wir sind in Not, und die Welt ist in Ruhe. Die Not, die
uns trifft, ist die Ursache fiir die Festigkeit unserer Tora... Wenn
wir in Ordnung sind, haftet die res divina an der Welt!%.» Noch
deutlicher heif3t es I, 115: «Wiirden wir das Exil, wie es sich gehorte,
ad majorem Dei gloriam ertragen, wiirden wir die Zierde des
Geschlechtes sein, auf das wir mit dem Kommen des Messias harren,
und wiirden die kiinftige Erlosung herbeifiihren, auf die wir hoffen.»

Fiir Israels Verstindnis seines Verhiltnisses zu den Vilkern war
immer der Auserwihlungsbegriff mafgebend. Israel hat eine Auf-
gabe an der Welt. Will es diese iibersehen oder nicht wahrhaben,
dann erweist sich die Welt stirker als Israel, um es wieder zur
Besinnung zu rufen. Dieser Gedanke zieht sich wie ein roter Faden
von den Strafpredigten der Propheten iiber die zitierte mittelalter-
liche Literatur bis in die modernste Zeit, wo er uns zum Teil noch
in Form mehrerer Sikularisationserscheinungen begegnet!!. Gottes
Segen an Abraham: «Und in dir werden gesegnet werden alle
Geschlechter der Erde (Gen. 12, 3)» bleibt Israels unverauBerlicher
Besitz. Auch wenn Gott straft, bleibt die Erwihlung bestehen;
noch mehr, die Strafe selbst ist ein Zeichen der Erwihlung. Jes. 48,
10f. heillt es in diesem Sinn: «Siehe, Ich liutere dich, doch nicht
als Silber, Ich priife dich im Schmelzofen der Triibsal. Um meinet-
willen, um meinetwillen tue Ich’s, denn sonst wiirde (mein Name)
entweiht. Meine Ehre gebe ich keinem anderen!» Oder Amos 3, 2:
«Nur euch habe Ich erkannt von allen Geschlechtern der Erde.
Aus diesem Grunde vergelte Ich auch nur an euch alle eure Siin-
den.» Auch in der tannaitischen Zeit war dieser Gedanke durchaus
geliufig. Im Midra8 Mekilta zu Ex. 17,1 heillt es: «Weil sich die
Israeliten von der Tora losgesagt haben, deshalb kam der Feind
iiber sie, denn der Feind kommt nur wegen der Siinde und der

10 Zitiert nach der Ausgabe der Ibn Tibbonschen Ubersetzung, Sepher
Hakkuzari, Jerusalem 1946, Druck und Verlag Gebriider Lewin-Epstein.

11 Dariuber ausfiihrlich zu handeln, wiirde den Rahmen der gegenwiirti-
gen Untersuchung sprengen.

200



Gesetzesiibertretung 2. » Fiir die spitere jiidische Theologie sei auf
Jehuda Halewis Kusari verwiesen: «Die toten Nationen wollten es
der lebenden gleichtun. Sie konnten es aber nur bis zu einem duf3eren
Schein bringen. Sie errichteten Gotteshiuser, aber kein gottliches
Zeichen war darin festzustellen, sie lebten asketisch, damit sich
die Prophetie an ihnen erweise, aber es geschah nicht. Sie lebten
lasterhaft und herausfordernd, aber kein Feuer fiel vom Himmel
auf sie herab; auch kam keine plotzliche Pest, um ihnen klarzu-
machen, daf3 die Strafe von Gott sei (I, 32).»

Am deutlichsten spricht sich das ErwidhlungsbewubBtsein wohl
im Qiddus-Gebet des Sabbat aus: «Gepriesen bist Du, Herr, unser
Gott, Konig der Welt, der uns vor jedem Volk erwihlt, iiber jede
Sprache erhoht und durch Seine Gebote geheiligt hat... Denn
uns hast Du erwihlt und uns vor allen Volkern geheiligt!3. Dein
Wort ist Wahrheit und hat Bestand in Ewigkeit. .. Gesegnet bist
Du, Herr, unser Gott, Konig der Welt, der Du uns am Leben
erhalten hast bis zu dieser Zeit14.»

Der Bund und seine Bedeutung

Der Bund bedeutet das Verhiltnis zwischen Israel und seinem
Gott. So wie es auch bei anderen orientalischen Volkern gebriauch-
lich ist, wird der Inhalt des Bundes durch das Bild des Verhilt-
nisses zwischen einem Konig und seinen Biirgern oder einem Herrn
und seinen Dienern dargestellt. Von diesem Bilde diirfte auch Aus-
druck und Begriff «Gottesdienst» stammen. Dariiber hinaus wird
aber im Alten Testament der Bund noch durch die Beziehungen
eines Vaters zu seinem Sohn und eines Mannes zu seiner Krau

12 Ebenso Mekilta zu Ex. 17, 8. Nach Ket. 66b soll Johanan ben Zakkai
gesagt haben: Heil dir Israel, wenn sie den Willen Gottes erfiillen, hat keine
Nation und kein Sprachstamm Gewalt tber sie, wenn sie aber den Willen
Gottes nicht erfiillen, gibt Er sie in die Hand einer niedrigen Nation, und
nicht nur in die Hand einer niedrigen Nation, sondern sogar des Viehs
einer niedrigen Nation.

13 Uber das hohe Alter dieser Gebetsformel legt z.B. Joma 87b Zeug-
nis ab.

14 Der Text ist dem Machzor von M. I. Landau zu ros hassana, Prag
1833, 17a, entnommen.

201



umschrieben, wird also von einem reinen Dienst- oder Untertanen-
verhiltnis zu einem Liebesverhiltnis.

Die Beziehung Gottes zur gesamten Menschheit ist ein Bund.
Adam hat von Gott Vollmachten erhalten, doch waren diese an die
Einhaltung des Paradiesesgebotes gekniipft. Auch mit Noah schlof3
Gott einen Bund1®. Schon dieser war ein Bund der Gegenseitigkeit,
seine Bedingung war die Einhaltung der noachidischen Grund-
gebote 6. Dieser Bund, der mit Noach — und somit mit der ganzen
Menschheit — geschlossen wurde, wurde mit Abraham erneuert.
Aus diesem Grund wurde der Abrahamsbund nicht nur fiir Abra-
ham, sondern zum Heil der Welt geschlossen!?’. Auch der Abra-
hamsbund war wieder ein Bund der Gegenseitigkeit. Abraham
mullte dafiir seine ’emuna, seinen Glauben, unter Beweis stellen 18
und die Beschneidung als Bundeszeichen fiir sich und alle folgenden
Generationen annehmen!®. Noch bis heute gibt es kaum ein Gebot
im Judentum, das so streng beachtet wird wie gerade die Beschnei-
dungsvorschrift. Durch die Beschneidung gewinnt man Anteil am
Judentum, sie hat einen quasi sakramentalen Charakter erhalten.
Wihrend Noachs Erbteil die ganze Welt ist, gehort zum Abrahams-
bund die Verheiffung des Landes Israel®. Auch dieser Gedanke
wurde bis zum modernen Zionismus zu einer der konstruktivsten
Krifte in der Geschichte des Judentums. Aus der rabbinischen
Literatur lieBen sich Hunderte Belegstellen dafiir anfithren. Als
einer fiir alle soll Raschi, der beriihmteste Bibel- und Talmud-
erklirer tiiberhaupt, der im 11. Jahrhundert lebte, als Zeuge ange-
fiihrt werden. Zum ersten Wort der Bibel « Am Anfang» fiigt Raschi
die bezeichnende Erklirung: «Warum beginnt die Bibel mit der
Schopfungserzihlung? ... Damit die weltlichen Vélker zu Israel
nicht sagen konnen: Ihr seid Réiuber, weil ihr die Linder der sieben
Volker (Kanaans) unterworfen habt. Da kénnen sie ihnen zur Ant-
wort geben: Das ganze Land gehort Gott, gepriesen sei Er. Er hat

15 Gen. 6,18; 9,8-11.
16 Gen. 9,4-17.

17 Gen. 12, 3; 18, 18.
18 Gen. 15, 6.

19 Gen. 17, 10.

20 Gen. 15, 18.

202



es geschaffen und es, wem Er wollte, gegeben. Aus Seinem freien
Willen hat Er es ihnen gegeben und aus Seinem freien Willen hat
Er es ihnen wieder genommen und uns gegeben.»

Der mit Abraham geschlossene Bund wurde dann mit den
Patriarchen und am Sinai mit dem ganzen Volk Israel erneuert?!.
Der Sinaibund ist somit im israelitischen TraditionsbewuBtsein
nichts anderes als eine Bestitigung des Abrahamsbundes?2. Die
10 Gebote werden «Worte des Bundes»? genannt, die Tafeln, auf
denen sie geschrieben sind, heilen « Bundestafeln»24,und die Lade,
in der sie aufbewahrt sind, fiihrt den Namen «Bundeslade»?25. Als
dubBeres Zeichen der Erwihlung und des Bundes ist Israel der
Sabbat als Bundeszeichen gegeben und aufgetragen?$. Gott ver-
langt dafiir von Israel Bewihrung in der Einhaltung seiner Gesetze.
Der Bund ist ein rechtlich abgeschlossener Kontrakt mit Ver-
pflichtungen fiir beide Teile. Deutlich heilt es in diesem Sinn
Ex. 19, 5: «Und jetzt, wenn ihr auf Meine Stimme hért und Meinen
Bund beachtet, so sollt ihr Mir das Auserwihlte unter allen Vélkern
sein»; und noch deutlicher Dt. 26, 17f.: «Dem Herrn hast Du heute
zugesagt, daBl Er dein Gott sei, wenn du auf Seinen Wegen wandeln,
Seine Gebote, Gesetze und Satzungen achten und auf Seine Stimme
horen werdest. Und der Herr hat dir heute zugesagt, dal du Thm
ein auserwihltes Volk sein werdest, so wie Er dir verheilen hat,
wenn du alle Seine Gebote haltst.» Weil der eine Kontrahent dieses
Vertrages der absolute Gott ist, wird der Vertrag auch nie auf-
gehoben. Israel mul}, ob es will oder nicht, die Vertragsverpflich-
tungen ewig einhalten. Wenn es werden will «wie alle Vilker», so
befindet es sich schon durch diesen Wunsch allein in Siinde, weil es
vertragsbriichigist #’. Israel kann als Volk nieaufhéren, Gottes Volk zu
sein, da selbst die Strafe Gottes, worauf ich oben hingewiesen habe,
nichts anderes als Zeichen der Auserwihlung ist, Zeichen dafiir,

21 Ex. 19, 3-6; 24, 1-8.
2 Ex. 33, 1.

2 Ex. 34, 28.

M Dt. 9,9.

% Dt. 10, 8.

% Ex. 31,12-17.

27 Vgl. 1 Sam. 8, 1-9.

203



daB3 Gott Israel an seine Bundesverpflichtungen mahnt. Das Volk
ist durch die rechtzeitig eintretende Strafe vor dem Untergang, vor
dem Sichselbst-Verlieren, gesichert, da es sich in der Strafe wieder
auf den Bund besinnen mul}; der einzelne Israelit aber, der durch
sein siindhaftes Verhalten die Strafe heraufbeschwor, hat unter
ihrer vollen Wucht zu leiden. Die Zugehorigkeit zum Bundesvolk
enthebt ihn nicht der ethischen Verpflichtungen, sondern verlangt
im Gegenteil seine volle Bewihrung. So heilit es schon Amos 9, 10:
«Durch das Schwert sollen alle Siinder Meines Volkes sterben, die
sprechen: Uns trifft nicht und uns erreicht nicht das Bose»; oder
Micha 3,11f.: «Ihre Héupter lassen sich beim Rechtsprechen be-
stechen, ihre Priester lehren fiir Geld, ihre Propheten lassen sich
fiir bestellte Weissagungen bezahlen — und auf den Herrn stiitzen
sie sich und sagen: ist doch der Herr in unserer Mitte, da kann uns
kein Unheil geschehen. Daher um euretwillen wird Zion als Feld
gepfligt werden, Jerusalem wird zur Triimmerstitte und der
Tempelberg wird ein bewaldeter Hiigel.»

Der Sinaibund besteht also in der Erwihlung Israels durch den
einzigen Gott und in der Erwihlung des einzigen Gottes durch
Israel, wodurch Israel zum Partner Gottes wird. Im Anschlull an
die zitierte Stelle Dt. 26, 17f. heilt es Ber. 6a: « Der Heilige, geprie-
sen sei Er, sprach zu Israel: IThr habt Mich auf der Welt zu einem
Herrscher gemacht, daher will auch Ich euch auf der Welt zu einem
Herrscher machen?.» Durch die Annahme des Sinaigesetzes —
nach jiidischem TraditionsbewuBtsein der ganzen Tora, der schrift-
lichen wie der miindlichen — hat sich Israel Gott gegeniiber zur
Biindnistreue verpflichtet, wobei die einzelnen Gebote und Verbote
dieses Gesetzes als die Statuten der Bundesverpflichtung aufgefal3t
wurden. Nach verbreiteter rabbinischer Auffassung wurden die
anderen Volker von Israel zur Annahme des Gottesgesetzes auf-
gefordert, lehnten jedoch infolge seiner groflen Anforderungen an
den Menschen dieses Angebot wieder ab?®. Die élteste Rezension

8 Parallele Hag. 3a.

2 Nach rabbinischem Traditionsbewuf3tsein wurde die Inkonsequenz
nicht als stérend empfunden, da3 im Falle der Annahme der Tora durch
eines der weltlichen Voélker die VerheiBungen an Abraham, Isaak und Jakob
sinnlos geworden wiiren.

204



dieser Tradition findet sich schon im tannaitischen Midra$ Mekilta
zu Ex. 20, 2: «Und darum wurden auch die weltlichen Volker auf-
gefordert, um ihnen der Gottlichkeit gegeniiber nicht den Vorwand
zu geben, sagen zu konnen: Wenn wir aufgefordert worden wiren,
hitten wir sie (i.e. die Tora) bereits angenommen. .. Er offenbarte
sich nimlich den Sohnen Esaus, des Frevlers, und sprach zu ihnen:
Wollt ihr die Tora annehmen? Sie erwiderten ihm: Was steht darin
geschrieben? Er antwortete ihnen: Du sollst nicht téten. Darauf
wieder sie: Das ist ja das Erbe, das uns unser Vater hinterlassen
hat (Gen. 27,40)... Darauf offenbarte er sich den Sohnen Ammons
und Moabs und sprach zu ihnen: Wollt ihr die Tora annehmen?
Sie erwiderten ihm: Was steht darin geschrieben? Er antwortete
ihnen: Du sollst nicht ehebrechen. Darauf wieder sie: wir alle ent-
stammen dem Ehebruch (Gen. 19,36)... Dann offenbarte er sich
den Sohnen Ismaels und sprach zu ihnen: Wollt ihr die Tora anneh-
men? Sie erwiderten ihm: Was steht darin geschrieben? Er ant-
wortete ihnen: Du sollst nicht stehlen. Darauf wieder sie: Mit
diesem Segen ist ja unser Vater gesegnet worden (Gen. 16,12). ..

Als er aber zu den Israeliten kam ... 6ffneten sie alle ihren Mund
und sprachen: Alles, was der Herr gesagt hat, wollen wir tun und
héren (Ex. 24,7)... Und warum ist die Tora nicht im Lande

Israel gegeben worden? Um den weltlichen Vélkern keinen Vor-
wand zu geben, sagen zu konnen: Weil sie in seinem Lande gegeben
worden ist, deshalb haben wir sie nicht angenommen3?.» Die rabbi-
nische Deutung dieses Midrasch legt Wert auf die Feststellung, dal3
die anderen Volker zuerst wissen wollten, was Gott ihnen anbiete,
Israel aber im Vertrauen auf Gott das Angebot sofort annahm.
Die anderen Volker wollten sich gegen Gott absichern und die Tora
nicht unbeschaut annehmen, nur Israel nahm das Gottesgesetz
sofort und mit Glaubenszuversicht an. Die Israeliten sagten nicht:
«Wir wollen horen und dann sehen, ob wir diesem Gesetz ent-

30 Vgl. AZ 2b: «Es sprach R. Johanan: Man lehrt, dal der Heilige,
gepriesen sei Er, (die Tora) bei allen Vélkern und Sprachen kursieren lief3,
und sie haben sie nicht angenommen. Dann kam Er zu Israel und sie nahmen
sie an.» Auch 4 Esra 5,29 ist die Auffassung vorausgesetzt, dal die Tora
allen Volkern angeboten wurde: «Es traten nieder,die Deinen VerheilBungen
mifltrauten, gerade die, die Deinen Biindnissen vertrautemn.»

205



sprechend handeln kénnen», sondern sie sagten: «Na‘ase weniSma®.»
Wir wollen tun und horen, wir wollen Gottes Angebot annehmen,
gleich welche Konsequenzen sich fiir uns daraus noch ergeben
werden 31,

So wie der Abrahamsbund nur eine Spezifikation im Sinne einer
Fortfiihrung des Noachbundes war, war auch der Sinaibund nichts
anderes als eine Fortfilhrung des Abrahamsbundes in dem Sinn,
dal} Israel allein die an Abraham ergangenen Verheilungen und
Verpflichtungen erbte. So wie Abraham zum Heil der Welt erwihlt
wurde, hat auch die Erwihlung Israels durch Gott und Gottes
durch Israel einen allgemein menschlichen und kosmischen Cha-
rakter. Nur in dem Sinn sind die rabbinischen Aussagen verstind-
lich, nach denen die Ursiinde ihre Wirkung verlor, als Israel die
Tora angenommen hatte32. Israel ist somit nach dieser Auffassung
— wenn sie auch nicht konsequent durchgehalten wurde — durch
die Annahme der Tora von der Schidigung ausgenommen, die den
Zustand der Menschheit und der Welt seit dem Siindenfall be-
stimmt. Der palidstinensische Amorder der zweiten Generation,
Rabbi Johanan, sagte ganz deutlich in diesem Sinn: «Zur Stunde,
da die Schlange der Eva beigewohnt hatte, impfte sie ihr ein Gift
ein. Bei den Israeliten, die am Berge Sinai gestanden waren, horte
ihr Gift wieder auf. Bei den Vilkern aber, die nicht am Berge Sinai
gestanden waren, horte ihr Gift nicht auf33.» Daher werden gewis-
sermaflen durch die Freiheit von den Folgen der Ursiinde die Hand-
lungen Israels heilsrelevant. Dadurch, dafl Israel zum Bundes-
partner Gottes wurde, wurde es auch zu seinem Partner in bezug
auf die endzeitliche Wiederherstellung. Gott bedarf sozusagen

31 Ob dieser Glaubenszuversicht war Israel dem Herrn auch besonders
gefiillig. Lev. r. p. 13 heil3t es: «Der Heilige, gepriesen sei Er, prifte die
einzelnen Nationen und fand keine wiirdiger fiir den Empfang der Tora als
die Generation der Wiistenwanderung. »

32 Benjamin. W. Helfgott, The Doctrine of Election in Tannaitic Litera-
ture, New York 1954, 6.

33 Jeb. 103 b, Parallele AZ 22b. Sab. 145b, 146a wird dieser Ausspruch
im Namen des babylonischen Amoriers der dritten Generation Rab. Joseph
tradiert. Uber die auch im rabbinischen Judentum geldufige Auffassung
von der Ursiinde vgl. Samuel S. Cohon, Original Sin, HUCA 21 (1948),
275-330.

206



Israels Bewidhrung zur Erreichung seines eschatologischen Ziels.
Wenn diese Auffassung auch erst seit der lurianischen Kabbala
gegen Ende des 16. Jahrhunderts in aller Schirfe und Konsequenz
zum Durchbruch kam, so war sie doch, wie zahlreiche verstreute
Ausspriiche erkennen lassen, schon in der frithesten tannaitischen
Zeit nicht unbekannt, wenn sie auch zu dieser Zeit noch nicht die
Grundlage von einem theologischen System bildete.

Das Volk Israel bedarf Gottes, um gegen die Anfeindungen der
weltlichen Volker bestehen zu konnen. Gott ist darauf bedacht,
daB Israel seinen Willen befolgt. Dieser Gedanke ist vertraut und
verstdndlich. Er begegnete uns u.a. in den zitierten Stellen Jes.
48,10f. und Amos 3,2 und in manchen rabbinischen Ausspriichen.
Doch auch die umgekehrte Vorstellung, dal Israel selbst sozusagen
heilsnotwendig ist, ist mehrfach belegt. Schon Dan. 7,27 wird die
heilige Gemeinde Israels, das « Volk der Heiligen des Allerh6chsten»,
mit dem 7,13f. eingefiihrten messianischen Menschensohn gleich-
gesetzt. Das Volk als Gemeinde hat demnach eine unmittelbar
messianische Funktion. Wenn dieser Gedanke auch nach dem Aus-
weis der Qumran-Texte im essenistischen Raum zum ersten Male
mit voller Konsequenz zum herrschenden theologischen Konzept
wurde 34, so war er aber dennoch auch dem pharisiischen Juden-
tum nicht ganz unbekannt und fremd. Der deutlichste Beweis dafiir
ist schon die Aufnahme der zitierten Danielstelle in den phari-
sidischen Kanon. Abot III, 14 ist ein Ausspruch R. Akibas iiber-
liefert, dal so wie der Mensch durch die Gottesebenbildlichkeit
Gott zugeordnet ist, Israel als Ganzes auf Gott hin ausgerichtet sei,
weil es in der Tora das Werkzeug besitzt3®, mit dem Gott die Welt

34 Gemall der Auffassung der essenistischen Texte von Chirbet Qumran
ist die Gemeinde, der diese Texte entstammen, die Gemeinschaft «der Hei-
ligen» des «Neuen Bundes» ebenfalls im endzeitlichen Sinn heilsrelevant.
Unter den zahlreichen Belegen méchte ich nur auf Regelbuch (1 QSa) I, 1-3
verweisen: «Und dies ist die Regel fiir die ganze Gemeinde Israels am Ende
der Tage, wenn sie sich zur Gemeinschaft versammeln . . . Sie sind die Ménner
Seines Ratschlusses, die inmitten des Frevels Seinen Bund bewahren, um
fir das Land zu entsiihnen.»

8 Auf die unter stoisch-platonischen Einfliissen entwickelte Vorstellung
von der Tora als Gottes Schopfungswerkzeug werde ich spiter noch aus-
fiihrlich zu sprechen kommen.

207



erschaffen hat. Durch den Besitz von Gottes Schopfungswerk-
zeug wird nun Israel der Schopfung gegeniiber verantwortlich 36,
Allein schon diese Auffassung enthilt mit Notwendigkeit einen
eschatologischen Aspekt. Israel und die Schopfung gehéren zusam-
men. So heillt es auch in Midra$ Gen. r.p. 83 (zu Gen. 36,43): «So
werden die Gotzendiener einer nach dem anderen sagen: Wir sind
die Hauptsache und unseretwegen wurde die Welt geschaffen. Da
wird ihnen Israel zur Antwort geben: Wartet nur, bis der Tag
kommen wird. Da werden wir schon sehen, um wessentwillen die
Welt geschaffen wurde.» Noch deutlicher ist der lapidare Satz
AZ 10b: «So wie die Welt nicht ohne Winde existieren kann, kann
sie auch nicht ohne Israel existieren3’.» Da der Israelbund schon
im Abrahamsbund mit eingeschlossen ist, wurde die Welt nicht
erst Israels wegen, sondern schon Abrahams wegen erschaffen. Den
Vers Gen. 2,4 deutet R. JehoSu'a ben Qarha Gen. r. p. 12 folgen-
dermalflen: «Dies sind die Entstehungsgeschichten von Himmel und
Erde, als sie erschaffen wurden. Als sie erschaffen wurden (ax92ana)
heiflt soviel wie in Abraham (8792a82).» In der Weiterfithrung die-
ses Gedankens entwickelte sich dann im Mittelalter die zitierte
Auffassung, dal} Israel genau so wenig untergehen wie Gott auf-
horen konne®® und dafl Israel, wenn es seiner Berufung und den
Bundesverpflichtungen getreulich nachkommt, auch die endzeit-
liche Erlésung bewirken wiirde3®.

Zum System wird dieses Konzept erst gegen Ende des 16. Jahr-
hunderts in der lurianischen Kabbala, wo die Gleichsetzung Israels
mit der im heilsgeschichtlichen Sinn relevanten Menschheit wohl
am radikalsten vollzogen wurde. Da die lurianische Kabbala nicht

38 Abot III, 14 heiB3t es: «Geliebt ist der Mensch, da er im Bilde Gottes
geschaffen wurde ... Geliebt ist Israel, denn sie werden Soéhne Gottes
genannt (Dt. 14,1) ... Geliebt ist Israel, da ihnen das Gerit gegeben wurde,
mit dem die Welt erschaffen worden ist. Mehr Liebe noch ist es: Es ist ihnen
bewullt, dal ihnen das Gerat gegeben wurde, mit dem die Welt erschaffen
worden ist, denn es heiflt: Eine gute Lehre habe Ich euch gegeben, Meine
Tora, nicht verlat sie (Prov. 4, 2).»

37 Parallele Ta‘an 3b.

38 Moses Maimonides in *Iggeret. Teman.

3% Jehuda Halevi, Kusari I, 115.

208



nur fiir die automessianischen Bewegungen des Sabbatai Zwi oder
Jakob Frank die ideologische Voraussetzung bot, sondern auch
dem Chassidismus die Grundlagen seines Weltbildes schuf, handelt
es sich hier nicht um irgend eine am Rande des Judentums vorge-
tragene Lehre, sondern um einen Ausdruck verbreitetsten jiidischen
Selbstverstindnisses. Kurz zusammengefal3t besteht die lurianische
Lehre in folgender Konzeption: Urspriinglich gab es nichts auller
der Unendlichkeit Gottes. Um eine Welt, einen Kosmos, schaffen
zu konnen, muflte sich Gott von einer unbegrenzten Unendlichkeit
auf eine begrenzte Unendlichkeit selbst beschrinken. Erst in dem
so frei gewordenen Raum konnte sich das Schopfungswerk voll-
ziehen. Zum Zweck der Schopfung lieB Gott Gefille erstehen, in
die seine schopferischen Strahlen hineinflieBen sollten. Doch die
meisten dieser Gefille konnten das in sie sich ergieffende Licht
Gottes nicht ertragen und zerbrachen. So stromt nun dieses Licht
ungebindigt in den von Gott freigegebenen Raum und vermischte
sich mit dem, was nicht Licht ist, der Finsternis. Gott arbeitet nun
seit dieser Zeit an der Riickfithrung seiner gefallenen Strahlen. Da
sich Luria das gottliche Licht selbst in Form des ’Adam gadmon,
des Ideenurmenschen, gedacht hatte, findet er hier die Voraus-
setzung fiir sein eschatologisches Verstindnis des Menschen im all-
gemeinen und Israels im besonderen. Ein dem Ideenurmenschen
entsprechender erster Mensch wurde nun von Gott auf dieser unserer
untersten Welt geschaffen. Er sollte der Teilhaber Gottes an der
Riickfithrung der gottlichen Strahlen sein. Er sollte das Werk voll-
enden, das Gott begonnen hatte. Zur Erreichung des gottlichen
Zieles und der eigentlichen menschlichen Bestimmung erhielt der
erste Adam das Paradiesgebot. Hitte er es eingehalten, hitte er
die «Wiederherstellung» bewirkt, zu der er eigentlich geschaffen
wurde. Da er es aber iibertreten hatte, verschlechterte er den kos-
mischen Zustand noch wesentlich. Schon zuriickgefiihrte gottliche
Strahlen mufiten .,von neuem ins Exil unter die Finsternis. Diesem
kosmischen Vorgang entspricht die Vertreibung Adams aus dem
Paradies. Mit Adam geriet die eigentlich im Paradies beheimatete
Menschheit in das Exil der gefallenen Welt, wo Disteln und Dornen
das Los ihrer Arbeit sind. Die allen Menschen, den «2"R 33
Sohnen Adams» gestellte Aufgabe ging nun im Wege der Gottes-

209



biinde auf Abraham, Isaak, Jakob und zuletzt auf das ganze Volk
Israel iiber, das durch die Tora, mit der schon nach R. Akiba4? die
Welt geschaffen wurde, auch das Werkzeug zur «Wiederherstellung »
besitzt. Dem ersten Adam brauchte nur ein einziges Gesetz gegeben
zu werden. Da jetzt aber infolge seines Versagens auch der para-
diesische Zustand von der Welt gewichen ist, entspricht der Differen-
ziertheit des neuen Weltzustandes die Aufteilung des einzigen
Paradiesesgesetzes in die 613 Gebote und Verbote der Tora. So
wie Adam versagt hatte, versagte auch Israel, so wie Adam das
Paradies verlor, verlor auch Israel sein Land. Dem Exil géttlicher
Strahlen im AuBergottlichen entspricht somit ein Exil der aus dem
Paradies vertriebenen Menschheit in dieser sichtbaren Welt, dem
wieder als letzte Konsequenz das Exil Israels unter den Weltvilkern
entspricht. Wenn Israel nun durch das Befolgen der Tora gott-
gefillig lebt, erfiillt es damit zugleich die Schopfungsordnung, und
wenn es dies bis zur letzten Konsequenz getan hat, wird der Vor-
gang der Zerstreuung von dem entgegengesetzten Vorgang der
Einsammlung abgelost. Der Qibbus galujot, «die Einsammlung
der Exilierten»,ist somit nicht nur ein messianisch-eschatologischer
Vorgang fiir Israel, sondern auch fiir die ganze Menschheit und
sogar auch fiir Gott selbst. Hier wurde die letzte Konsequenz aus
der Idee des «Bundes der Gegenseitigkeit» zwischen Gott und den
Menschen und zwischen Gott und Israel gezogen. Israel wurde nicht
nur Teilhaber am gottlichen Erlosungswerk fiir die Welt, sondern
— unter Verwendung reichlich gnostisch anmutender Bilder —
auch zum Mitarbeiter Gottes bei der Riickfithrung seiner eigenen
gottlichen Potenzen aus der Welt.

Hajim Vital, ein Schiiler Isaak Lurias, fallte diese Lehre in fol-
gende Wortel: «Wisse, dall das Geheimnis des Sterbens auf dem
Geheimnis der Konige, die gestorben sind#? und fiir ewig einer
,Scheidung‘ bediirfen, beruht. Hiitte der erste Adam nicht gesiin-
digt, wire alles wiederhergestellt worden ... und es hiitte dieser

40 >Abot III, 14.

41 Erkldrung zu Psalm 84,7 aus seinem Sepher liqqutim, zitiert nach
G. Scholem, Ra‘jon hagge’ula baqqabbala, Jerusalem 1946, 34f.

42 Unter diesem Bild sind die Gefifle, die zerbrachen, gemeint.

210



unteren Welt iiberhaupt nicht bedurft, denn jeglicher Sinn dieser
Welt besteht nur in der ,Scheidung‘, so wie erklirt wurde. Nun
aber siindigte der erste Adam, da er von dem Baum der Erkenntnis
von Gutem und Boésem gegessen hatte, der also (aus Gutem und
Bosem) vermischt war. Hitte er nicht gegen die obere Paarung
gesiindigt, ... hitte sich das Gute ginzlich von dem Bosen ge-
trennt, das Gute wire nach oben hin aufgestiegen und das Bose
wiire in die Tiefe gefahren. Da er aber siindigte, blieben sie ver-
mischt und weitere heilige Strahlen fielen unter die Schalen. Alle
Gebote nun, die wir alle Tage unseres Lebens tun — und selbst der
Tod —, dies alles geschieht nur zum Zwecke dieser ,Scheidung’
(von gut und bos, gottlichem Licht und auBergottlicher Finsternis),
und wenn jedwede ,Scheidung’ vollzogen sein wird, wird der Messias
(von selbst) kommen. Dies ist auch das Geheimnis des Regens, der
von oben hinabfillt und so das Wachstum der Pflanzen bewirkt.
Der Vollzug der ,Scheidung‘ geht hier folgendermaflen vor sich:
Wenn das oberste Licht von der oberen Heiligkeit hinabsteigt,
dann steigen solche Strahlen der Heiligkeit, die sich in den Tiefen
der Schalen befinden, auf, dem obersten Licht entgegen, das von
oben hinabsteigt. Und dies ist der Sinn des Ausspruches: Es gibt
keinen Tropfen, der von oben hinunterfillt, dem entgegen von unten
nicht zwei Tropfen aufsteigen,— ndmlich von jenen Strahlen der
Heiligkeit, die in eisernen Fesseln in den Tiefen der Schalen gebun-
den sind und die zu ihrem Ursprung aufzusteigen streben und ver-
langen; sie konnen es aber nicht von selbst tun, bis ihnen von oben
her eine Hilfe kommt, dann aber steigen sie mit groflem Ver-
langen auf, zwei Tropfen einem Tropfen entgegen. Deswegen weil
all unser Wohlergehen von dieser ,Scheidung‘ abhéngt, wird, wenn
sie abgeschlossen sein wird, der Messias (von selbst) kommen. ..
Der Qibbus galujot selbst ist nichts anderes als die Einsammlung
aller Strahlen, die im Exil sind... Und daher befanden sich in
Agypten, das die Scham des Landes und hauptsichlichster Besitz
der Schalen ist, viele Strahlen im Zustand der Vermischung. Aus
diesem Grunde wurde auch Israel dort geknechtet und auch die
Sekina war dort mit ihnen im Exil, um diejenigen Strahlen, die
dort waren, hinaufzufithren. Daher mullte Er, gepriesen sei Sein
Name, selbst mit Seiner Herrlichkeit mitten unter die Gotzen

211



Agyptens hinuntersteigen, um die Strahlen der Heiligkeit hinaus-
zufithren, denn die Schalen waren dort besonders stark, so dal}3 es
hiatte vorkommen konnen, dall eine Schale selbst einen Engel
gepackt hatte. Aus diesem Grund wurde es notwendig, dal Er es
selbst tat und kein Engel. Und alle Heiligkeit wurde von dort
getrennt, als (die Israeliten) von dort auszogen. Und das ist das
Geheimnis, warum iiber Israel verhingt wurde, den 70 (weltlichen)
Volkern untertan zu sein, um aus ihnen die (gottlichen) Strahlen,
die unter sie fielen, herauszufithren... Und aus diesem Grund
mullte ganz Israel in alle vier Windrichtungen zerstreut werden,
um alles hinaufzufiihren.» Hier wurde die letzte Konsequenz aus
dem Gedanken gezogen, daf} Israel durch den Bund mit Gott auch
zu seinem Partner geworden ist.

So wie sich aus dem Bundesbegriff mit Notwendigkeit ergibt,
dal} Israel dem Bund die Treue halten mul} und im Falle des Unge-
horsams von Gott bestraft wird, ergibt sich auch die andere Konse-
quenz, dal} selbst das siindige Israel nie ganz verlassen oder ganz
verworfen wird. Gott nimmt die Reue des siindigen Israel wieder
an. Israel kann als Braut untreu werden, aber nie die Brautschaft
zu Gott verlieren. Auch dieser schon im Alten Testament vertraute
Gedanke begegnet wieder in der spiteren rabbinischen Literatur.
Schon Hos. 2,18f. heillt es: «An jenem Tage wird’s geschehen,
Ausspruch des Herrn, da ruft sie zu Mir: Mein Mann! — und ruft
nicht mehr: Mein Baal. Ich entferne die Namen der Baale aus ihrem
Mund und sie werden nicht mehr beim Namen genannt werden.»
Im Anschluf} an die Berufungsvision des Hosea ist Pes. 87a ein in
dieser Hinsicht charakteristischer Ausspruch des Rabbi Johanan
tiberliefert: «Der Heilige, gepriesen sei Er, sprach zu Hosea: Israel
hat gesiindigt. Er hitte darauf zur Antwort geben sollen: Deine
Sohne sind sie und die Sohne Deiner Lieblinge, sie sind die Sohne
Abrahams, Isaaks und Jakobs, iiberdecke sie mit Deiner Gnade.
Nicht genug, da3 er das nicht gesagt hat, sondern er sagte: Herr
der Welt, die ganze Welt gehort Dir, tausch sie aus gegen eine
andere Nation! Darauf sprach der Heilige, gepriesen sei Er: Was
soll Ich mit diesem Alten machen? Ich will ihm sagen: Geh und
nimm dir ein hurerisches Weib und zeug Hurenkinder. Dann will
ich ihm sagen: Geh und verstof sie von dir. Wenn er es iiber das

212



Herz bringt, sie zu verstoflen, will auch Ich Israel verstoflen?®3!»
Der Gedanke, der uns schon zu Beginn dieses Abschnittes begeg-
nete, daBl der Bund zwischen Gott und Israel einem Liebesverhilt-
nis entspricht, verhindert also nach jiidischem Traditionsempfinden,
dal3 Israel je ob seiner Siinden ginzlich verworfen werden konnte.

Der Umfang des Bundesbegriffes

Der die gesamte Menschheit umspannende Noachbund wurde
also durch den BundesbeschluB Gottes mit den Patriarchen und
mit dem ganzen Volk Israel am Berge Sinai zu einem auf Israel
eingeschrinkten — oder zumindestens im besonderen MafBle auf
Israel bezogenen — Bund. Israel wurde somit nach dem eigenen
Verstindnis seiner Existenz durch seine Gottbezogenheit zum im
messianischen Sinn heilsgeschichtlich relevanten Volk. Es erhebt
sich nun die Frage: Wer gehort zu Israel und somit zum Gottes-
bund? Ist die ethnische oder die geistig-religivse Abkunft von
Abraham, Isaak und Jakob fiir die Zugehorigkeit zu Israel ent-
scheidend? Eine vollkommen einheitliche Antwort auf diese Fragen
hat das synagogale Judentum nie gegeben, schon deshalb nicht,
weil es die erste entscheidende Frage in dieser Formulierung gar
nicht gestellt hat. Nur im zweiten Punkt kam es zu weitgehendster
Ubereinstimmung: Fiir die Zugehérigkeit zu Israel ist entscheidend,
ob und in welchem Maf} man die Geschichte Israels als seine eigene
Geschichte empfindet und in wieweit man imstande ist, das
Mysterium Israels zu erfahren, und bereit ist, den Inhalt dieser
Erfahrung in die Tat umzusetzen. In diesem Abschnitt will ich den
Versuch unternehmen, die gestellten Fragen in Form eines Quer-
schnittes durch die jiidische Uberlieferung aus den Quellen zu
beantworten, wenn auch zumindestens fiir die talmudische Zeit
das rabbinische Verstindnis der Definition Israels nicht aus direk-

43 Nach H. Henoch, Adolf Jellinek, Bet Ha-Midrasch V, Wien 1873,
179f., hat der Engel Metatron die Aufgabe, tdglich die Tafeln mit den Siin-
den Israels zu verbrennen, auf denen die vom Satan aufgezeichneten Fehler
Israels im Himmel eingereicht werden.

213



ten Aussagen erschlossen werden kann, da der Begriff «Israel» fiir
die Rabbinen eben eine Selbstverstindlichkeit war und keinerlei
niherer Bestimmung bedurfte.

In der Misna Sanhedrin VI, 2 wird mit aller Deutlichkeit fest-
gestellt, da3 der selbst zum Tod durch Steinigung verurteilte Siin-
der am ewigen Leben Anteil hat, wenn er bereut und seine Siinden
bekennt oder wenigstens seine Strafe als Entsiihnung fiir all seine
Siinden versteht?. Im Anschlufl an diese Auffassung steht Sanhe-
drin X, 1 der lapidare Satz, der fast dogmatisch anmutet: «Ganz
Israel hat Anteil an der kommenden Welt, denn es hei3t: Dein
Volk — sie sind allesamt Gerechte und auf ewig werden sie das
Land besitzen (Is. 60,21).» Die Verbrecher Israels haben also
Anteil an der kommenden Welt, weil sie zu Israel gehtren, dem als
ganzes dieser Besitz zu eigen ist. Wenn sie aber nicht bereuen und
in ihrer Siindhaftigkeit beharren, verlieren sie das ewige Leben.
Darin ist wohl implizite die Vorstellung vorhanden, dall sie sich
durch ihre Siindhaftigkeit auflerhalb Israels gestellt haben. Die
Zugehorigkeit zu Israel ist also zumindestens bis zu einem gewissen
Grad von der Bewihrung des einzelnen abhingig. So heilit es auch
gleich im Anschlul} an die zitierte Stelle Sanh. X, 1: «Das sind die-
jenigen, die keinen Anteil an der kommenden Welt haben: Der
sagt, dall die Auferstehung von den Toten nicht aus der Tora zu
begriinden sei?5, und der Gottleugner. Rabbi Akiba sagt dazu:
Auch derjenige, der in den apokryphen Biichern liest%® und der
iiber eine Wunde (die Zauberworte) fliistert und spricht: Jedwede
Krankheit, die ich iiber Agypten gebracht habe, will ich nicht iiber

44 Wenn er vom Ort der Steinigung zehn Ellen entfernt ist, spricht man
zu ihm: Bekenne, denn so ist es die Sitte der zu Tod Verurteilten, daf3 sie
zuerst bekennen, denn jeder, der (seine Siinden) bekennt, hat Anteil an der
kommenden Welt... Und wenn er nicht zu bekennen weil3, spricht man
zu ihm: Sag also: Mein Tod soll eine Siihne fiir alle meine Siinden sein.

4 Darunter sind die Sadduzier gemeint. Vgl. Mt. 22, 23ff; Apg. 23,8;
Josephus, Bellum 2, 8, 14.

46 Damit kénnten die Essener gemeint sein. Nach dem Ausweis der
Qumranfunde entstanden die meisten apokryphen (nach evangel. Termino-
logie pseudepigraphen) Schriften im essenistischen Raum, wo sie auch
hochstwahrscheinlich kanonisches Ansehen genossen.

214



dich bringen?’. Abba Sa’ul sagt dazu: Auch derjenige, der den
Gottesnamen seinen Buchstaben gemifl ausspricht.» Sanh. X, 2
werden auch noch Einzelpersonen mit Namen genannt, die nach
pharisidisch-rabbinischer Ansicht keinen Anteil an der kommenden
Welt haben: «Drei Konige und vier Private haben keinen Anteil
an der kommenden Welt. Die drei Konige sind: Jerobeam, *Ahab
und MenaSe... Die vier Privaten sind: Bileam, Doeg, *Ahitopel
und Gehazi.» Wenn also ganz Israel Anteil an der zukiinftigen Welt
hat, so ist dennoch die Zugehorigkeit zu Israel selbst fiir den
Stammisraeliten kein unverlierbares Gut, da er mit seiner Anwirter-
schaft auf die kommende Welt auch die Zugehérigkeit zu ganz
Israel verlieren kann.

Unter diejenigen, die keinen Anteil an der kommenden Welt
haben, ist auch der Heide Bileam aufgenommen. Es versteht sich
demnach nicht von selbst, dafl die Heiden schon eo ipso vom ewigen
Leben ausgeschlossen sind. In diesem Sinn heilit es auch T. Sanh.
III, 2: «R. *Eli'ezer sagt: Alle Gojim haben keinen Anteil an der
kommenden Welt... R. JehoSua® erwidert ihm: ... Es gibt doch
Rechtschaffene unter den (weltlichen) Vélkern, die auch Anteil an
der kommenden Welt haben8.» Diese Auffassung hat im Juden-
tum nahezu allgemeine Anerkennung gefunden. Sanh. 105a wird
die zitierte Auffassung R. JehoSua's als die Ansicht «unserer Misna»
bezeichnet. Ganz im selben Sinn schrieb Moses Mendelsohn im
Jahre 1770 an den Ziircher Theologen Lavater: « Alle unsere Geonim
und Weisen, gesegneten Angedenkens, stimmten insgesamt darin
iiberein, dafl unsere heilige Tora, die am Berge Sinai gegeben
wurde, sei es die schriftliche oder die miindliche, nur uns, der
Gemeinde Jakobs, allein gegeben wurde und nicht auch den iibrigen
Volkern, denn nur uns hat sich Gott zum Volke erwihlt... Und
die iibrigen Volker unterschied Gott von unserem Volke und gab

47 Nach Josephus, Bellum 2, 8,6 sollen sich die Essener besonders mit
speziellen Heilpraktiken beschiftigt haben.

48 Sanh. 110b wird als Baraita gelehrt, daB die minderjihrigen Kinder
der Frevler Israels keinen Anteil an der kommenden Welt haben, R. Akiba
aber nahm dagegen Stellung. Doch darin waren sie alle einer Meinung, daf
die minderjihrigen Kinder von Frevlern der Weltvilker keinen Anteil an
der kommenden Welt haben.

215



ihnen die sieben noachidischen Grundgebote und die iibrigen
Gebote des Naturgesetzes. Wenn sie sich diesen entsprechend ver-
halten, werden sie insgesamt Rechtschaffene aus den weltlichen
Voélkern sein und daher auch Anteil an der kommenden Welt
haben.» Wenn aber der Anteil an der kommenden Welt auch Nicht-
israeliten zukommen kann, so sind doch diese wenigstens bis zu
einem gewissen Grad Israel gleichgestellt, ja sogar an Israel in
weiterem Sinn teilhaftig. Im vergangenen Abschnitt haben wir
gesehen, dall es ohne die Bewihrung Israels gar nicht zu einer
endzeitlichen Wiederherstellung, die von dem Begriff der «Kom-
menden Welt» mit umschlossen wird, kommen kann, daher ist es
auch logisch, daf} ganz Israel von dieser Wiederherstellung betroffen
wird. Indem die Gerechten aus den Heidenvolkern in dieser Hin-
sicht aber derselben VerheiBung wie Israel teilhaftig werden, geho-
ren sie sozusagen mit zu Israel. Auch von ihnen fordert Gott, daf3
sie «Gerechte» sind, nur ist ihre Aufgabe geringer als die des sich
auf Abraham, Isaak und Jakob beziehenden Israel. Weil ganz
Israel Anteil an der kommenden Welt hat, konnen auch die Gerech-
ten aus den Weltvilkern dadurch mitgerechtfertigt werden. Es gibt
sozusagen ein Israel im engeren und im weiteren Sinn, so wie es
nach katholischer Auffassung auch eine heilsvermittelnde ecclesia
im engeren und im weiteren Sinn gibt*®. Damit ist die erste Frage
beantwortet, wer zu Israel und somit zum Gottesbund gehort.

Die zweite Frage behandelt das Problem der Proselyten, die
ethnisch von den Weltvilkern stammen, sich aber dennoch geistig
und bekenntnismiBig auf Abraham, Isaak und Jakob beziehen.
Wie wir aus der Geschichte der Ausbreitung des Christentums
wissen, war der Boden fiir die christliche Mission durch die jidi-
schen Diasporagemeinden schon wohlvorbereitet. «Gottesfiirch-
tige» Heiden kamen in die Synagogen und erbauten sich an der
Bibellesung und am iibrigen jiidischen Gottesdienst. Doch die mei-
sten von ihnen blieben unbeschnitten, da die Aufnahme in die

4 Ich bin mir der Tatsache voll bewullt, die gebrachten Zitate nicht im
Rahmen einer jiidischen, sondern einer christlichen Fragestellung unter-
sucht zu haben, glaube aber dennoch, sie nicht vergewaltigt, sondern nur in
den Rahmen dieser Fragestellung eingeordnet zu haben.

216



jiidische Religions-Nationsgemeinschaft von der Synagoge her nicht
gefordert, sondern erschwert wurde. Man kann sich Israel auf Grund
einer einmaligen Gemiitsstimmung nicht anschlieBen, ohne danach
wieder in Anfechtung zu geraten und bisweilen sogar Schande und
Verfolgung iiber das ganze Volk zu bringen. Israel, das sich selbst
an den Zeichen seines Bundes, besonders am Besitz der Tora, auf-
richtig freutes®, wulite, dafl diese Tora eine Last sei, die man nicht
so ohne weiteres von heute auf morgen ohne Erfahrung von Kind-
heit an und ohne Tradition auf sich nehmen kénne. In diesem Sinn
heil3t es Jeb. 47a: «Der Meister sagt: Wenn jemand Proselyt wer-
den will, so spreche man zu ihm: Was veranla3t dich, Proselyt zu
werden. Dann mache man ihn mit manchen der leichteren und mit
manchen der strengeren Gebote bekannt. Aus welchem Grunde? —
Wenn er zuriicktreten will, soll er nur zuriicktreten. R. Helbo sagte
nimlich: Proselyten sind fiir Israel unangenehm wie ein Flecht-
ausschlag.» Ganz &hnlich Nidda 13b: «Unsere Lehrer tradieren:
Die Proselyten und diejenigen, die mit kleinen Kindern ,spielen’,
halten den Messias auf. Warum die Proselyten? Gemil dem Worte
des R. Helbo. R. Helbo sagte nimlich: Proselyten sind fiir Israel
unangenehm wie ein Flechtausschlag.» Demgegeniiber sagte aber
R. Sim‘on ben Laqi§, der beriihmte palistinensische Amorier der
zweiten Generation Jeb. 62a: «Ein Proselyt, der sich bekehrt,
gleicht einem neugeborenen Kind.» Die Aufnahme von Proselyten
wurde also nicht prinzipiell abgelehnt, doch auch nicht zu leicht
gemacht. Der Proselyt mufite die Tora in allen Einzelheiten als
Bundesverpflichtung auf sich nehmen so wie ein Stammisraelit. Er
muflte aber auch das Schicksal Israels zu tragen bereit sein. Wenn
Israel daher in der messianischen Zeit selbst verherrlicht werden
wird, werden keine Proselyten mehr aufgenommen werden?®!, weil
dann — so konnte man sagen — das Bekenntnis zu Israel keiner
Glaubenstat mehr entspricht, keinem glidubigen Vertrauen, dal

50 Laut Mekilta zu Ex. 20,23 soll R. Sim‘on ben Johai gesagt haben,
daf} die Israeliten wegen dreier Gaben von den weltlichen Vélkern beneidet
werden. Diese sind die Tora, das Land Israel und die kommende Welt. Der
auch sonst als sehr national und radikal bekannte Sim‘on ben Johai hat

also auch die «<kommende Welt» Israel allein zugedacht.
51 Gerim. I, 3; Jebam. 24b (bar); AZ 3b (bar); AZ 24a.

217



Gottes Wahl gerade und ausgerechnet auf dieses verfolgte und aus-
gesetzte Volk Israel gefallen ist.

Am schirfsten vollzog wohl Jehuda Halevi in seinem Kusari die
Trennung zwischen Israeliten und Nichtisraeliten, indem fiir ihn
die Stammisraeliten in einem engeren Verhiltnis zu Gott stehen
als die Proselyten. In bewegten Worten brachte er Kusari I, 26f.
diese Meinung zum Ausdruck: «Da sprach der Konig von Kusar:
Wenn es sich so verhilt, so sehe ich, dal3 eure Tora nur euch allein
gegeben ist, und niemand aufler euch auf sie verpflichtet ist. Da
sprach der Verfasser: Ja, so ist es: Jeder, der sich von den (welt-
lichen) Nationen uns anschliet, wird etwas von dem Guten, das
der Schopfer an uns tun wird, erhalten, aber gleich werden wird er
uns niemals. Wenn die Tora schon deshalb verpflichtend wire, weil
Er uns alle erschaffen hat, so wiirde jeder Mensch, ob weill oder
schwarz, uns darin gleich sein, denn alle sind sie ja Seine Geschopfe.
Aber nur wir sind auf die Tora verpflichtet, weil Er nur uns aus
Agypten herausgefilhrt und nur mit uns seine Majestit vereint
hat, weil nur wir die Auserwihlten aus allen Menschen genannt
werden.» Noch deutlicher I,115: «Der Proselyt, der unsere Tora
auf sich nimmt, wird dem Stammisraeliten nicht ebenbiirtig, denn
nur die Stammisraeliten allein sind der Gabe der Prophetie wiirdig.»
Die Frage nach dem Verhiltnis des Proselyten zum Stammisraeliten
hat im Mittelalter die Gemiiter weithin beschiftigt. Gegen die
Abwertung der Proselyten nahm Maimunides in einer seiner Ant-
worten entschieden Stellung?: «Jeder also, der bis zum Ende aller
Geschlechter Proselyt werden wird, und jeder, der die Einheit
Gottes, gepriesen sei Er, so wie es in der Tora geschrieben steht,
bekennt, ist ein Schiiler unseres Vaters Abraham... Deine (des
Proselyten) Abstammung sei nicht gering in deinen Augen. Wenn
wir uns von Abraham, Isaak und Jakob ableiten, so beziehst du
dich auf Den, auf Dessen Wort hin die Welt entstand.»

Am allgemeinsten bestimmte wohl Moses Mendelsohn in dem
zitierten Antwortschreiben an Lavater das jiidische Verhiltnis zur
Bekehrung von Proselyten: «Nach den Worten unserer Gelehrten,
gesegneten Angedenkens, und entsprechend unserer Lehre und

52 Zitiert nach Chaim Jehuda (Leon) Roth, Jalqut Hadde"ot weham-
middot, Jerusalem 1946, 144f.

218



unserem Glauben, diirfen wir niemand mit Gewalt zum Judentum
bekehren oder ihn zu iiberreden versuchen, seine Religion aufzu-
geben... Wer aber von selbst kommt und aus freien Stiicken und
ohne Zwang seine Religion aufgeben will, den mufl man untersuchen
und man muf} durch Zeugen zu erhirten trachten, ob es wirklich
sein freier Wille sei, seine Religion aufzugeben, oder ob irgend ein
anderer Grund dafiir mafligebend sein kénne. Wir miissen ihm auch
Zeit lassen, damit er es sich noch iiberlegen konne, und dann
miissen wir mit ihm sinnvolle Reden fiithren und ihm sagen, daB er,
solange er noch nicht Jude geworden ist, unsere Tora auch noch
nicht befolgen miisse, sobald er aber Jude geworden sei, unsere
Tora befolgen und die Last unserer Gebote tragen miisse, so wie
es uns Gott geboten hat, und dafiir Lohn und Strafe erhalten werde,
wie es in den Biichern der gottlichen Tora geschrieben steht. Dann
noch, wenn er (sie trotzdem) anzunehmen bereit ist, miissen wir
ihm sagen, soll er doch die gedemiitigte Lage des (jiidischen) Volkes
und seine Diaspora betrachten, daB sie zerstreut unter den Viélkern
leben und das Joch der Knechtschaft tragen miissen, denn sonst
konnte der Mann in seinem Geiste noch nachtriaglich verwirrt wer-
den und seine Tat bereuen.»

Um nicht allzu sehr ins einzelne gehen zu miissen, kann als
sehr verbreitete Lehre des rabbinischen Judentums festgehalten
werden: Wenn sich auch Israel durch den Viter- und Sinaibund in
besonderem Mafle im Bund mit Gott befindet, so hat doch auch der
Noachbund fiir die Nichtjuden nicht alle Heilsrelevanz verloren.
Wer von den Weltvilkern als «Gerechter» ein Nachkomme des
gerechten Noach ist, wird auch selbst von Gott gerechtfertigt wer-
den. Fiir die Angehérigen der Weltvolker bietet ein Ubertritt zum
Judentum keinen — zumindestens keinen wesentlichen — Heils-
gewinn. Dies diirfte auch der entscheidende Grund dafiir sein, warum
das Judentum im wesentlichen keine missionierende Religion ist.
Der Ubertritt zum Judentum bedeutet fiir einen Angehérigen der
Weltvilker nur wesentlich erschwerte Lebensbedingungen, er be-
deutet fiir ihn das Joch der Tora und das Leben als Glied eines
geknechteten Volkes. In die «¢kommende Welt» kann er auch ohne
einen solchen Ubertritt dann eingehen, wenn er die ethischen
Grundsitze des (fiir ihn jeweils relevanten) Naturrechtes einhilt.

219



Die Zeichen des Bundes

Das dullere Zeichen des mit Abraham geschlossenen Bundes ist
die Beschneidung aller acht Tage alten Knaben?3. Da die Beschnei-
dung schon sehr frith mit der nationalen Idee des Judentums in
Zusammenhang gebracht wurde, wird sie auch heute noch selbst
in sonst religios indifferenten jiidischen Kreisen eingehalten. Schon
im Alten Testament werden die Philister, die gefihrlichsten Feinde
Israels, verichtlich mit dem Spottnamen «die Unbeschnittenen»
bezeichnet 5. Nur weil sich die Israeliten durch die Beschneidung
von den sie in der MiSnazeit umgebenden Vilkern unterschieden,
gestattet die MiSna die Beschneidung auch an einem Sabbat. Durch
die Ausiibung des Sabbatgebotes unterscheidet sich Israel von den
Weltvolkern; ein noch wichtigeres Unterscheidungszeichen aber ist
die Beschneidung, die daher auch den Sabbat verdringt. In der
Misna Sab. XIX, 1 ist im Namen R. Akibas eine allgemeine Regel
beziiglich der Titigkeiten angegeben, die wichtiger sind als die
Sabbatruhe: «Jede Arbeit, die auch vor Sabbateingang (also Freitag
Abend) hitte getan werden konnen, verdringt nicht den Sabbat.
Die Beschneidung aber, die vor Sabbateingang nicht verrichtet
werden kann, verdringt den Sabbat.»

Das Hauptunterscheidungsmittel Israels von den weltlichen
Nationen war also von Anfang an ein Gebot. Das Gottesgesetz war
schon fiir den alttestamentlichen 12-Stimmebund die wichtigste
gemeinsame Einrichtung. In der rabbinischen Zeit hat sich daraus
folgerichtig die Wertschitzung der 7Tora entwickelt. Eigentlich
wird man dem Wesen des Judentums nicht mehr gerecht, wenn
man sein Verhiltnis zur Tora als einen Teil seines Selbstverstind-
nisses behandeln will. Judentum und Tora gehoren nach jiidischem
TraditionsbewuBtsein so eng zusammen, dal} es kaum eine jiidische
AuBerung iiber Gott und Israel gibt, in der der Begriff der Tora
nicht von entscheidender Bedeutung wire. Aus der Vertiefung in
das Gottesgesetz schopfte Israel die Stirke, trotz der Anfeindungen
und Vernichtungsbestrebungen durch die Weltvilker zu bestehen.
Durch den Besitz der Tora fiihlt sich Israel dem gottlichen Schop-

53 Gen. 17,10-12.
54 Ri. 14, 3.

220



fungsplan und Schopfungszweck zugeordnet, aus dem Befolgen der
Tora resultiert das sich Absondern von den Briuchen der Welt-
volker, das gleichzeitig eine Verbindung mit Gott bedeutet. Daher
bekimpfen nach jidischer Auffassung die Weltvilker die Israeliten
nur wegen der Tora und versuchen, sie von dieser abtriinnig zu
machen. Sehr deutlich formulierte Maimonides in seinem Brief an
die Jemeniten diesen Gedanken: «Seit dem Augenblick, da uns die
Tora gegeben wurde, bis auf unseren heutigen Tag, findest du keine
Zeit, da es nicht die allererste Absicht jedweden gitzendienerischen
Konigs, der uns bedriickt, gewesen wire, unsere Tora zu zerstéren
und unsere Religion durch Unterdriickung, Gewaltpolitik und Mord
auszurotten5®.»

Das gemeinsame Gottesgesetz nahm von Anfang an auch eine
bedeutendere Stellung ein als der gemeinsame Kult. Es ist das Ver-
dienst Martin Noths, das mit aller Deutlichkeit festgestellt zu haben:
«Nach alledem hat das Besondere Israels von Anfang an nicht in
einem speziellen und singuliren Kult am Zentralheiligtum bestan-
den, sondern darin, da} es einem Gottesgesetz unterworfen war,
das bei den Stimmeversammlungen in regelmifligen Abstinden
vorgetragen wurde und auf das sich Israel in stets erneuten Bundes-
schluBakten verpflichtete. Dem entspricht die Tatsache, dall das
einzige gesamtisraelitische Amt, von dem die alttestamentliche
Uberlieferung fiir die #lteste Zeit ausdriicklich berichtet, nicht etwa
ein priesterliches gewesen ist, sondern ein richterliches%¢.» Immer
wenn Gott seinen Biindniswillen mit Israel deutlich manifestiert,
indem er es aus einer dulleren Not und Bedringnis errettet, berich-
tet das Alte Testament von einem neuen Gebot, durch dessen
Befolgen Israel das Gedenken an diese Gottestat fiir alle Genera-
tionen bis zum Weltenende lebendig erhalten soll. Mit der Erret-
tung aus Agypten sind die Exodusgebote, das Schlachten des Oster-
lammes und das Backen der ungesiuerten Brote, verbunden. So
wie sich Israel als Gottesvolk weill, das schon dadurch von den
anderen Voélkern verschieden ist, dafl es Gott aus der dgyptischen
Knechtschaft errettete, empfindet es auch die Besonderheit der

5 Tggeret Teman, a.a.O. 6.
56 Martin Noth, Geschichte Israels, 2. Auflage, Gottingen 1954, 97.

221



Pesah-Nacht als seinen ausschlieSlichen Besitz und gedenkt all-
jahrlich dieser Nacht der Errettung mit der Frage: «Wodurch unter-
scheidet sich diese Nacht von allen anderen Nichten?» Die Erret-
tung vor den Nachstellungen Hamans, von denen das Buch Esther
berichtet, wird im Purimfest gefeiert, und das Andenken an die
Wiedererlangung der Kultfreiheit zu Beginn der Makkabierzeit hilt
das Channukafest aufrecht. Also schon aus dem Alten Testament
ergibt sich ein Doppeltes: Noch zentraler als der gemeinsame Kult
war das gemeinsame Gottesgesetz, und jedes besondere Eingreifen
Gottes in die Geschichte zu Gunsten seines Volkes hatte ein neues,
besonderes Gebot zur Folge, durch das das Andenken an diese
Gottestat durch alle Generationen aufrecht erhalten werden soll.
Seit dem babylonischen Exil und besonders seit der Zeit der
Schriftgelehrten und Tannaiten nahm die Bedeutung des gemein-
samen Gesetzes noch in hohem Mafle zu. Das Judentum konnte nur
Judentum bleiben, inwieweit es dem eigenen Gesetz die Treue
hielt. Das jiidische Volk bestand aus einer Reihe von Kultgemein-
schaften, die iiber die ganze antike Welt verstreut waren. Der Rah-
men des eigenen Gesetzes war die Grenze um die jiidische Nation.
Je feinmaschiger das Gesetz war, um so behiiteter konnte das
Judentum darin leben. Je mehr es sich mit den Begriffen seiner
eigenen Wertskala und aus der Offenbarung der Bibel her verstand,
um so mehr war es auch vor dem Aufgehen in die Wirtsvilker
gesichert. Die Tora wurde so zum Garanten fiir die jiidische Exi-
stenz. Daher wird schon in den Spriichen der Viter Ib als Regel
der Ménner der «groflen Versammlung» angegeben: «Machet einen
Zaun um die Tora.» Damit wurde die Moglichkeit zum Uberdauern
in der Exilssituation geschaffen. In den Ausspriichen Johanan ben
Zakkais, der wohl als der konsequenteste Vertreter des Phariséis-
mus angesehen werden kann?®’, spielt die Bedeutung der Tora eine

87 Nur miihsam iiberdeckt der talmudische Bericht Git. 56b die Absicht
Johanan ben Zakkai’s, die pharisiische Tradition zu erhalten und gleich-
zeitig die auf den Tempelkult und die Stadt Jerusalem zentrierte saddu-
zaische und zelotische antipharisidische Opposition auszuschalten. Es ist
bezeichnend, da@3 er den rémischen Kaiser nicht um Schonung fiir Jerusalem
bat, sondern lediglich sprach: «Gib mir Jabne und seine Gelehrten und die
Dynastie des R. Gamaliel.»

222



iiberaus groB3e Rolle. Wie urspriinglich fiir den alten 12-Stéimme-
verband nicht der Kult, sondern das Gesetz im Mittelpunkt gestan-
den war, so nahm das Gesetz auch dieselbe den Kult iiberragende
Stellung im theologischen Konzept Johanan ben Zakkais ein. Nach
seiner Meinung wurde der Mensch zum Erlernen der Tora geschaf-
fen. In den Spriichen der Viiter 11,8 heil3t es: « Rabban Johanan
ben Zakkai empfing die Lehre von Hillel und Schammai. Er sagte:
Wenn du viel Tora lernst, so tu dir darauf nicht allzuviel zu gute,
denn dazu bist du ja auch geschaffen worden.» Noch deutlicher
heit es in den *Abot de Rabbi Natan IV: «Einst ging Rabban
Johanan ben Zakkai aus Jerusalem heraus und Rabbi Jehosua
folgte ihm. Da sah er, wie das Tempelheiligtum verwiistet dalag,
der Ort wo man (friiher) die Siinden Israels zu entsiihnen pflegte.
Da sprach er zu ihm: Mein Sohn, sei nicht betriibt; wir haben eine
Entsithnung, die der ersten gleichkommt. Und welche ist dies? Das
Tun guter Werke (d. h. das Leben nach den Vorschriften der Tora),
denn es heillt: Wohltun will ich und keine Opfer (Hos. 6, 6).» Der
Tempelkult wird durch das Leben nach den Gesetzen der Tora
vollinhaltlich ersetzt. Eigentlich liegt gar kein Grund zum Trauern
vor®. So wie jede gute Tat eine andere zur Folge hat, so hat auch
jedes einzelne Gesetz ein neues zur Folge. In dem Sinn sagte Ben
Azzai, ein Zeitgenosse R. Akibas, in den Spriichen der Viter IV, 2:
«Ein Gebot zieht ein anderes nach sich und eine Siinde eine andere,
denn der Lohn fiir ein Gebot ist ein weiteres Gebot und der fiir
eine Siinde ist eine weitere Siinde.»

Nach jidischem TraditionsbewulBtsein wurde durch die Zer-
storung des Tempels im Jahre 70 n. Chr., obwohl vielfach dariiber
geklagt wurde, das Judentum nicht in seiner religiosen Mitte ge-
troffen. Schon urspriinglich, als Israel zum Volk wurde, war das
Gottesgesetz wichtiger als der Kult und seit dem babylonischen
Exil war der weitaus gro3te Teil des in der Diaspora verbleibenden

58 Trotzdem tat auch schon Johanan ben Zakkai selbst in seiner Todes-
stunde einen Ausspruch, der auch bei ihm gewisse messianische Erwartun-
gen erkennen lif3t. Ber. 28b: «In seiner Todesstunde sagte er seinen Schii-
lern: ... Bereitet den Thron Hizkias, des Konigs von Juda, der da kommen
wird.»

223



Judentums vom nachexilischen Tempel, dem Kultzentrum, ent-
fernt. Die religiosen Zusammenkiinfte in den Synagogen und die
Lesungen aus der Tora haben fiir den Hauptteil der jiidischen Be-
volkerung den Kult schon zu einer Zeit ersetzt, da der Tempel in
Jerusalem noch stand. Wie aus den Texten vom Toten Meer her-
vorgeht, hat sich eine radikalistische, von Priestern angefiihrte
Gruppe zumindestens weitgehend vom Jerusalemer Kult distan-
ziert, weil dieser von nach ihrer Meinung unheiligen und kultisch
unreinen Priestern verwaltet wurde. Fiir das pharisidische Juden-
tum, das als strukturierte politische Partei seit etwa 130 v.Chr.
nachzuweisen ist, bedeutete von Anfang an die laizistische Schrift-
gelehrsamkeit mehr als der Kult, wenn auch trotzdem die den Kult
betreffenden Vorschriften eine bedeutende theoretische Rolle in der
pharisiisch-rabbinischen Lehre einnahmen. Gerade die Priester, die
dem Heiligtum vorstanden, und wohl auch die meisten Kulthand-
lungen versahen, gehorten der in religioser Hinsicht zu Konzes-
sionen bereiten Gruppe der Sadduzier an. Somit bedeutete die Zer-
storung des Tempels wohl den Verlust des letzten Restes von poli-
tisch-nationaler Souverinitiat, aber keine Einbufle im Bereich der
praktisch ausgeiibten Religion. Nur das an sich schon liberale
Sadduziertum und der zum politischen Zelotismus neigende Esse-
nismus mullte nach der Zerstorung des Tempels und nach der
Niederlage im eschatologischen Krieg, fiir den die Essener die
Kéampfe von 66 bis 70 n. Chr. angesehen haben diirften®®, abtreten.
Das pharisiische Judentum konnte durch seine Konzentrierung auf
das Gesetz gerade auf jenem konstitutiven Element der jidischen
Existenz weiterbauen, das schon von allem Anfang an dienurlose ver-
einten Stimme zusammengehalten hatte. Diese Tatsachen des jiidi-
schen Selbstverstindnisses, das aus konkreten historischen Voraus-
setzungen erwuchs, mull man vor Augen haben, wenn man den Mil3-
erfolg der Polemik des Apostels Paulus gerade in den rabbinischen

5 Aus den Texten vom Toten Meer, besonders aus der Kriegsrolle, geht
eindeutig hervor, dal} die essenistische Qumrangemeinde auf solch einen
Krieg gewartet hat. Das Kloster von Qumran wurde im Verlauf des jlidisch-
romischen Krieges durch Feuer zerstort, und aus der Zeit nach diesem Krieg
gibt es zumindestens bis jetzt noch keinen Beleg fiir einen Weiterbestand
des Essenismus. '

224



Kreisen, ausdenen erstammte, religionsgeschichtlich verstehen will.
Wenn Paulus die Tora als eine Last bezeichnete, die der Mensch ohne-
hin nie ganz befolgen kénne und daher aus ihr auch nicht vollkommen
gerechtfertigt werden konne, so bezeugt die Auseinandersetzung
zwar sein Ringen um das Gesetz, durch die prinzipielle Ablehnung
des Gesetzes als solches gab er aber die jiidische Basis auf, wurde
so konsequenterweise zum Heidenapostel. Bis heute noch — und
ganz besonders im Staat Israel — ist die von Paulus erlebte Proble-
matik eines der wichtigsten Anliegen des Judentums. Auch heute
noch ringt das Judentum um sein Gesetz und mit seiner Unerfiill-
barkeit. Auch heute noch gibt es alle Moglichkeiten jiidischer
Existenz und jiidischen Selbstverstindnisses von der extremsten
(pharisiiischen) Orthodoxie bis zur liberalen (sadduziischen) Gleich-
giiltigkeit, aber nirgends wird, wo sich das Judentum auch nur
einigermalen als ein solches verstehen will, prinzipiell die Geltung
des unerfiillbaren Gesetzes in Frage gestellt .

Paulus bestritt die Heilsrelevanz des Gesetzes. Gal. 3,11 sagte
er ganz deutlich: «Dal} aber durch das Gesetz niemand bei Gott
gerechtfertigt werde, ist offenbar, denn der Gerechte lebt aus dem
Glauben.» Glaube und Gesetzesgerechtigkeit sind fiir ihn unverein-
bar. Fiir den Juden aber besteht der Glaube in seinem Festhalten
am Gesetz, auch dann, wenn er es nicht erfiilllen kann. In diesem
Sinn konnte man einen Ausspruch R. Tarpons in den Spriichen der
Viiter I, 16 fast als offene Polemik gegen Paulus auffassen: «Es ist
nicht in deiner Hand, die Arbeit zu vollenden, du hast aber auch
nicht das Recht, davon abzustehen.» Wenn dieser Satz auch im
weiteren Sinn auf die Situation des Menschen in der Welt anzu-
wenden ist, so bezieht er sich dennoch im besonderen — wie aus
dem Zusammenhang hervorgeht — auf die Befolgung der Tora-
gebote. Paulus fithrt Gal. 3,15-18 aus, dall Abraham die Ver-
heilungen schon 430 Jahre vor dem Sinaigesetz erhalten hitte und
daBl die Verheilungen eben wichtiger seien als das Gesetz; «denn
wenn kraft des Gesetzes die Erbschaft kime, so kiime sie nicht
kraft der Verheilung. Dem Abraham aber hat sie Gott durch die
Verheilung geschenkt». Die Antwort, die die Synagoge — unbe-

80 Vgl. dazu Schalom ben Chorin, Die Antwort des Jona, Hamburg 1956.

225



wullt und ohne direkte Polemik, sondern nur im Verstindnis der
eigenen jidischen Existenz — darauf gab, ist denkbar einfach.
Nach Gen. r.p. 16 (zu Gen. 2, 15) soll schon Adam die Sabbatvor-
schriften gehalten haben und nach Joma 28b hitte Abraham die
ganze Tora beobachtet. Auch gegen den vielfach gedullerten Ein-
wand, daf} Israel ins Exil geschickt wurde, weil die Gesetzeserfiillung
sinnlos ist, nahm das rabbinische Judentum eindeutig Stellung.
Israel wurde exiliert, weil es nicht geniigend streng die Toragesetze
gehalten hatte. So deutete "Eka r. I,1 Simon ben Azai das erste
Wort des Buches der Klagelieder 15°%. Das Exil trat nur deshalb
ein, weil Israel geleugnet hatte: X, die Einheit Gottes, *, die 10
Gebote, 5, die Beschneidung, die in der 20. Generation nach Adam
durch Abraham eingesetzt wurde, 11, die Tora (d. h. die fiinf Biicher
Mosis)$1l. Nachdem sich die Christen das geschriebene Gesetz des
Mose angeeignet hatten und die Bibel des Alten Testaments daher
nicht mehr der alleinige Besitz Israels war, ist es gerade das miindliche
Gesetz, die miindliche Tora, wodurch sich Israel von den anderen
Voélkern unterscheidet. Die Weiterbildung des geschriebenen bibli-
schen Gesetzes in der miindlichen Uberlieferung der Rabbinen, in
Misna und Gemara, die nach jiidischem Traditionsbewulltsein von
Gott dem Mose am Sinai miindlich mitgeteilt wurden, ist das Zei-
chen der Auserwihlung. Die Gabe des Gesetzes ist kein Zeichen
dafir, daBl auf diesem Weg nicht das Heil erlangt werden konne,
sondern gerade im Gegenteil ist nach rabbinischer Ansicht die Aus-
bildung des Gesetzes in der miindlichen Tradition das deutlichste
Zeichen der Erwihlung Israels. So heillt es Pesikta rabbati 14 b62:
«Es sagte R. Jehuda, der Sohn des R. Salom: Mose wollte, daB
auch die Misna schriftlich iiberliefert werde. Der Heilige, gepriesen
sei KEr,sah aber voraus, dafl die (weltlichen) Vélker die Tora iiber-
setzen, sie griechisch lesen und sagen werden: Sie (i.e. die Juden)
sind nicht das (wahre) Israel. So sagte ihm der Heilige, gepriesen
sei Er: Sieh her, Mose, die (weltlichen) Volker werden sagen: Wir
sind das (wahre) Israel, wir sind die S6hne Gottes. Auch die Israe-
liten werden sagen: Wir sind die Sohne Gottes. So werden die

81 Hier sind alle Buchstaben geméil3 ihrem Zahlenwert gedeutet.
62 Ed. M. Friedmann, Wien 1880, 14b.

226



Waagebalken gleichstehen. Darauf wird der Heilige, gepriesen sei
Er, zu den weltlichen Vilkern sagen: Warum sagt ihr, daf3 ihr
meine Sohne seid? Ich kenne (als Meinen Sohn) nur denjenigen, in
dessen Hand Meine Geheimnisse sind — das ist Mein Sohn. Darauf
werden sie fragen: Welche sind Deine Geheimnisse? Und Er wird
sagen: die Misna!»

Der Besitz der Tora ist also fiir das Judentum der deutlichste
Beweis seiner Gottzugehorigkeit. Da aber die Geschichte Israels
eine stindige Abfolge von Ungehorsam, Strafe durch Gott und
neuerlicher Besinnung auf seine eigenen Werte darstellt, wurde seit
der alttestamentlichen Zeit immer wieder die Frage gestellt, ob die
Erwihlung Israels durch Gott ein reiner Gnadenakt sei oder auf
einem natiirlichen Vorzug Israels beruhe. Nur wer das Wesen des
Jiidischen vollkommen millversteht, wird sich eine einheitliche
Antwort auf diese Frage erwarten. Aber nicht nur verschiedene
Personen haben verschieden iiber dieses Phinomen gedacht, son-
dern auch ein und derselbe Mensch hat einmal so und einmal anders
die Ursachen der jiidischen Erwihlung zu erfassen versucht. Bei
dieser Gelegenheit muf} ich kurz darauf hinweisen, daBl Dinge, die
sich fiir unsere Begriffe scheinbar ausschlieBen, fiir das Judentum
durchaus miteinander vereinbar sind. Das Judentum — wie auch
andere orientalische Volker — hatte urspriinglich einen ganz
anderen Wahrheitsbegriff als wir, die wir im Gefolge der antiken
Philosophie nach «objektiv richtigen Erkenntnissen» streben. Objek-
tive und historische Richtigkeit in unserem heutigen Sinn war dem
altorientalischen Menschen und dem Juden bis etwa zum 10. Jahr-
hundert n. Chr., da das Judentum sich mit der griechisch-arabischen
Philosophie auseinanderzusetzen begann, vollkommen gleichgiiltig.
Wichtiger aber als jedwede sogenannte objektive Richtigkeit schien
— und scheint auch bis zu einem gewissen Grad heute noch — dem
Judentum die «subjektive Richtigkeit». Eine Sache ist nur so lange
wahr, als sich die sprechende oder handelnde Person mit ihr identi-
fiziert. Nicht das entfernte Objekt, sondern das agierende Subjekt

6 Unter diesem Gesichtspunkt miissen auch zahlreiche Ausspriiche Jesu,
von denen uns die Evangelien berichten, gesehen und dementsprechend
verstanden werden.

227



selbst ist der Wahrheitstriager. Diese Tatsache miissen wir vor
Augen haben, wenn wir die «scheinbaren» Widerspriiche in der
jidischen Tradition verstehen wollen. Der Jude denkt viel mehr in
Antithesen, als wir es gewohnt sind.Wenn er einen Satz formulieren
will, so tut er es hdufig in Form von antithetischen Paaren, oft
sogar verzichtet er auch auf einen Teil der Antithese und tut einen
Ausspruch, der fiir unsere Begriffe sehr iibertrieben und tiberspitzt
ist und einen anderen Ausspruch derselben sprechenden Person zu
widerlegen scheint®. Der Jude erkannte wohl, da3 iiber ein und
denselben Gegenstand vor verschiedenen Menschen und unter ver-
schiedenen Gesichtspunkten durchaus verschiedene zutreffende
Aussagen gemacht werden kénnen. So loste z. B. R. Akiba gemil}
"Abot III, 15 das schwierige Problem der gottlichen Vorhersehung
und der menschlichen Willensfreiheit mit dem lapidaren Ausspruch:
«Alles ist vorgesehen und die Willensfreiheit ist gegeben.» Auf jed-
weden Ausgleich zwischen den scheinbaren Gegensitzen wird hier
verzichtet. Diese Denkweise und Art zu argumentieren ist fiir die
gesamte rabbinische Tradition charakteristisch. So beginnt z.B.
der Traktat Hullin, in dem ausgefiihrt wird, wessen Schichtung
ungiiltig ist, mit den Worten: «Jeder darf schichten und seine
Schichtung ist giiltign; im Traktat Hagiga II wird kurz eine
Reihe von gnostischen Lehren angefithrt, aber mit den Worten:
«Man darf nicht lehren»; und schliefllich behandelt Sanhedrin X
die Frage, wer von den Israeliten im Jenseits verdammt und von
den Weltvilkern gerechtfertigt wird, unter dem Motto: «Ganz
Israel hat Anteil an der kommenden Welt.»

Dieser kurze Exkurs war notwendig, um Israels Deutung seiner
durch die Gabe des Gottesgesetzes der Tora bedingten Erwihlung
zu verstehen. Fir zahlreiche Stellen im Alten Testament ist die
Erwiahlung kein Resultat eines natiirlichen Vorzugs, sondern eine
Gabe Gottes$t. Oftmals wird ganz deutlich gesagt, dal} sich das
Volk den Forderungen des Gottesgesetzes verschlo3, und die Be-
zeichnung «halsstarriges Volk» fiir Israel ist im Alten Testament
durchaus geldufig®. Wenn sich in der rabbinischen Zeit ein Jude

81 Dt. 9, 5; Is. 48, 8f.
8 Ex. 32,9; 33,3,5; 34,9; Dt. 9,6, 13 etc.

228



in das Mysterium seiner Existenz vertiefte, dann wurde ihm ent-
weder gegenwirtig, dall kein Volk auller Israel das Joch der gott-
lichen Tora auf sich genommen hatte, oder, dall Israel dieser Ver-
pflichtung zum Trotz stindig von der Tora abfillt und ihre Gebote
iibertritt. Je nachdem, ob er nun von dem einen oder dem anderen
Gedanken erfiillt wurde, empfand er auch die Erwahlung, die Gabe
und Annahme der Tora, als Vorzug oder als reines — ja sogar
Israel aufgezwungenes — Gottesgeschenk. Schon friiher, anlédflich
der Darstellung des Bundes und seiner Bedeutung erwihnte ich
den tannaitischen Midras Mekilta zu Ex. 20,2, nach dem die Tora
auch den anderen Volkern angeboten wurde, doch keines von ihnen
wollte sie, obwohl sie von Gott gegeben wurde, unbesehen anneh-
men. Dann aber lehnten sie das Angebot ab, weil ihnen die Erfiil-
lung der Tora zu schwierig schien. Nur Israel stiirzte sich glaubig
und mit Gottvertrauen in das Wagnis, die Tora sofort anzunehmen.
Hier wird also die Annahme der Tora vollkommen im Sinne eines
Verdienstes des Volkes Israel verstanden. Israel war dadurch schon
von Anbeginn an das wohlgefilligste Volk vor dem Herrn. In Form
eines beispielhaften Gleichnisses versuchte gegen Ende des 2. Jahr-
hunderts n.Chr. R. Jose dies anschaulich darzustellen®: «Eine
Matrone fragte den R. Jose: Kann euer Gott erwihlen, wen er
will? Er fiihrte sie zu einem Korb mit Feigen. Sie wihlte sich eine
gute aus und af} sie. Darauf sagte er zu ihr: Du weil3t wohl auszu-
wihlen; sollte Gott dies nicht auch wissen? Er erwihlt auch den,
von dem er sieht, dafl er gute Taten verrichtet, und bringt ihn
sich nahe.» Dem scheinbar widersprechend wird AZ 2b gelehrt,
dal Gott den Berg Sinai wie einen Kiibel iiber die Israeliten
gestiilpt und ihnen das Ultimatum gestellt hitte, die Tora anzu-
nehmen oder an Ort und Stelle zu Grunde zu gehen. Welch schein-
bar uniiberbriickbare Differenzen zwischen diesen beiden Aussagen!
Doch finden sich im Midras Mekilta diese Gegensiitze wohl vereint.
An einer Stelle steht, dal} Israel im Augenblick der Sinaioffenbarung
zwar die schonste unter allen Nationen war, dann aber heil3t es
wieder, dafl nur Gottes Gnade und nicht seine eigene Tugend Israel
die Moglichkeit gaben, Agypten zu verlassen, «denn sie waren

8 Num. r. 3, 2 (Anfang).

229



abtriinnig, Du aber hast Gnade an ihnen erwiesen®». Noch deut-
licher heil3t es an zwei eng nebeneinanderstehenden Stellen in der
sogenannten Kriegsrolle von Qumran. Wenn diese auch dem
essenistischen Bereich angehort, so deckt sie sich doch in dieser
Frage vollkommen mit dem allgemeinen Zug der jiidischen Tra-
dition. X, 9f. heil3t es: «Wer ist wie Dein Volk, Israel, das Du Dir
aus allen weltlichen Vélkern erwihlt hast, das Volk der Heiligen
des Bundes und der Gesetzesgelehrten»; und XI, 3f.: «Und wegen
Deiner Gnade hast Du uns viele Male durch unsere Konige gerettet
und nicht wegen unserer Werke, die wir bose getan haben und
unserer siindhaften Rinke.» So grof3 auch die Freude an der Tora
und an der Erwihlung war, so sehr blieb auch im Verlauf der spi-
teren jiidischen Tradition das Bewulltsein erhalten, dal} die Gabe
der Tora in allererster Linie ein Gnadengeschenk Gottes sei. So
sagte Maimunides in seinem Brief an die Jemeniten®: «Dies ge-
schah nicht, weil wir dafiir vielleicht besonders passend waren,
sondern allein aus der Gnade und Giite des Schopfers, mit der er
uns begnadete und uns Gutes erwies, weil unsere Viter zuvor gute
Werke in Gotteserkenntnis und Gottesdienst getan haben.»

Die Gabe der Tora ist somit das deutlichste Unterscheidungs-
mittel Israels von den tibrigen Volkern, sie bedingt aber auch die
besondere Gottesnihe. Die Toraist kein Gesetzeinesunvollkommenen
Gesetzgebers, sondern sie ist das Werkzeug, mit dem Gott die Welt
erschuf. Schon frither habe ich auf einen diesbeziiglichen Ausspruch
R. Akibas hingewiesen (vgl. Anm. 36). Sie entspricht also auch der
Naturordnung, dem Schopfungswillen und Schépfungsplan des an
sich sonst unergriindlichen Gottes. Durch die Gleichsetzung der
Tora mit der im Spruchbuch 8,22-30 genannten Weisheit gelang
dem Rabbinismus — nicht unbeeinflut von stoisch-platonischer
Popularphilosophie — die Begriindung dieser These. Die Tora ist
nicht nur das von Gott gegebene Gesetz, sondern auch Gottes

87 MidraS Mekilta nach der Ausgabe von Jakob Z. Lauterbach, Phila-
delphia 1933—1935, 3 Bde. 11, 270 und I, 141. Vgl. Max Kaduschin, Aspects
of the Rabbinic Concept of Israel; A Study in the Mekilta HUCA 19 (1945,
1946), 69, 79.

8 *Tggeret Teman, a.a.O. 6.

230



eigene Gesetzlichkeit selbst, nach der er sich sozusagen zu verhalten
gezwungen ist, weil er sich nicht selbst untreu werden kann. Wenn
der Mensch also der Tora gemiB lebt, lebt er auch Gott gemilB,
indem er sein eigenes Handeln dem Naturgesetz und der Schépfungs-
ordnung konform gestaltet. Dabei ist auch die Tora fiir Israel stets
der Garant der Gottesnihe. Sie ist die reale Verbindung zwischen
Israel und seinem Gott. Sie ist gleichsam der Logos, durch den
Israel Gott zugehorig ist. Diese Gedanken sind nicht nur bei Philon
von Alexandrien anzutreffen, sondern sind auch in der frithrabbi-
nischen Literatur allenthalben nachzuweisen®®. Auch der Rabbinis-
mus setzte sich mit dem Weltbild des hellenistischen Denkens aus-
einander, doch assimilierte er sich ihm nicht, sondern glich sich es
vielmehr selbst an, um seine durch die Tora bedingte Erwihlung
und Gottbeziiglichkeit besser verstehen zu kénnen. Nur aus diesem
Geist ist ein Ausspruch zu verstehen, wie der des R. Hosaja des
Groflen der gleich zu Beginn des Midra§ Gen. r. p. I berichtet wird:
«Die Tora spricht: Ich war das Werkzeug von Gottes Kunstwerk.
Wenn in der Welt ein Konig von Fleisch und Blut einen Palast
baut, so baut er ihn nicht nach eigenem Gutdiinken, sondern nach
dem eines Baumeisters. Auch der Baumeister wieder baut ihn nicht,
ohne zu iiberlegen, sondern beniitzt Papiere und Tafeln, um zu
ersehen, wie er die Einteilung der Zimmer und iiblichen Raumlich-
keiten vornehmen soll. So blickte auch der Heilige, gepriesen sei
Er, in die Tora und schuf erst dann die Welt. So heillt es in der
Tora: Mit dem Anfang (so wird hier die gew6hnlich ,am Anfang
iibersetzte Stelle gedeutet) erschuf Gott die Welt. Es gibt aber
keinen anderen Anfang als die Tora selbst 70.»

Die Tora Israels, das Gesetz Gottes, entspricht der inneren
Gesetzlichkeit Gottes. Aus diesem BewuBtsein heraus ist auch die
Diskussion zwischen R. Eliezer und R. JehoSua zu verstehen, die
ich ihrer Bedeutung halber im vollen Wortlaut bringen mochte:

¢ Vgl. Kurt Schubert, Einige Beobachtungen zum Versténdnis des
Logosbegriffes im frithrabbinischen Schrifttum, Judaica 9 (1953), 65—80;
ders., Die Religion des nachbiblischen Judentums, Wien 1955, 13—25. Dort
fithrte ich auch den hier nur skizzierten Gedankengang deutlicher aus.

0 Vgl. das ganz #hnliche Baumeistergleichnis bei Philo, De opificio
mundi 16—20.

231



«Es wird tradiert: An jenem Tage machte R. Eliezer alle moglichen
Einwendungen der Welt, man nahm sie aber von ihm nicht an.
Darauf sprach er: Wenn die Gesetzesdeutung wie die meine ist, so
mag es dieser Johannisbrotbaum beweisen. Da riickte der Johannis-
brotbaum 100 Ellen von seinem Orte fort, manche sagen, sogar
400 Ellen. Sie aber erwiderten: Man bringt keinen Beweis von
einem Johannisbrotbaum. Darauf sprach er: Wenn die Gesetzes-
deutung wie die meine ist, so mag es dieser Wasserarm beweisen.
Da trat der Wasserarm zuriick. Sie aber erwiderten: Man bringt
keinen Beweis von einem Wasserarm. Darauf sprach er: Wenn die
Gesetzesdeutung wie die meine ist, so mogen es die Wiinde des
Lehrhauses beweisen. Da neigten sich die Winde des Lehrhauses,
um einzustiirzen. Da schrie sie R. Jehosua an und sprach zu ihnen:
Wenn die Gelehrten in der Gesetzesdeutung nicht einer Meinung.
sind, was geht das euch an. Sie stiirzten hierauf nicht ein, wegen
der Ehre R. JehoSuas und richteten sich auch nicht auf, wegen der
Ehre R. Eliezers. Sie stehen noch jetzt geneigt. Darauf sprach er:
Wenn die Gesetzesdeutung wie die meine ist, so mdgen sie dies aus
dem Himmel beweisen. Da erscholl eine Hallstimme und sprach:
Was habt ihr gegen R. Eliezer? Die Gesetzesdeutung ist stets wie
die seine. Da stand R. JehoSua auf und sprach: Sie (i.e. die Tora)
ist nicht im Himmel (Dt. 30, 12). Was heil}t, sie ist nicht im Himmel ?
R. Jirmeja erwiderte: Die Tora ist bereits vom Berge Sinai her ver-
liehen worden. Wir achten nicht auf die Hallstimme, denn Du hast
bereits am Berge Sinai in die Tora geschrieben: Nach der Mehrheit
zu entscheiden (Ex. 23,2)71. R. Natan traf den Elias und fragte
ihn, was der Heilige, gepriesen sei Er, in dieser Stunde tat. Dieser
erwiderte: Er schmunzelte und sprach: Meine Kinder haben mich
besiegt, meine Kinder haben micht besiegt?.» Im ersten Augen-
blick scheint uns die hier gedullerte Auffassung iiberaus befremd-
lich. Sie liegt aber auf derselben Linie wie Abrahams Handel mit

1 Fur die rabbinische Schriftdeutungsmethode ist in diesem Fall wie
auch andern Orts charakteristisch, da3 der passende Sinn nur gewonnen
werden konnte, indem man den ganzen Satz, fiir unsere Begriffe willkiirlich,
zerschnitt und einen Teil ohne Zusammenhang aus dem Ganzen heraus-
nahm. So erreichte man das genaue Gegenteil des urspriinglich Gemeinten.

2 BM 59b.

232



Gott um das siindige Sodom, von dem Gen. 18, 20-33 berichtet
wird. Wie es hier nur der Ausdruck fiir die lebendige und erlebte
Gottesnihe Abrahams ist, so bedeutet auch die zitierte Stelle aus
BM nichts anderes, als dafl durch die Tora, das Gottesgesetz, eine
echte und von allen gesetzestreuen Juden als solche empfundene
wirkliche Beziehung zwischen Gott und seinem Volk Israel besteht.
Gott ist nicht fern und unnahbar, sondern er ist durch die Tora
und beim Torastudium gegenwiirtig, so dal jedes Erlernen und
Weiterbilden der Tradition nach jiidischem Empfinden ein Gesprich
mit Gott und iiber Gott ist. Wie in den katholischen Kirchen das
Zentrum der Altar mit dem Tabernakel ist, sind die jiidischen
Synagogen auf den Toraschrein mit der Torarolle hin ausgerichtet.
Durch die Tora erfihrt Israel sein eigenes Schicksal und vermag
es auch zu ertragen. Es erbaut sich an ihr und richtet sich an ihr
auf. Wir miissen stets vor Augen haben, dall Tora im engeren Sinn
wohl die 5 Biicher Mosis mit den 613 Geboten und Verboten bedeu-
tet, im weiteren Sinn aber alles religiose Schrifttum, die gesamte
Bibel und den Talmud, mit einschlieft. Somit ist Israel auch heute
noch nach eigenem Verstindnis durch die Tora mit seinem von Gott
bewirkten Ursprung verbunden und weill auch um die von Gott
noch zu bewirkende Zukunft. Durch den Besitz der Tora weil}
Israel um Vergangenheit und Zukunft als Gotteswerk und vermag
so die Gefahren und Noite der je gegenwirtigen Situationen zu
ertragen und zu iiberwinden. Das in der Tradition stehende Juden-
tum versteht durchaus wortlich, was im ersten Psalm gesagt ist:
«Wohl dem Manne, ... der an der Tora des Herrn sein Wohl-
gefallen hat und der nachdenkt iiber Seine Tora Tag und Nacht.
Er ist wie ein Baum, gepflanzt an Wasserbichen, der seine Frucht
trigt zu seiner Zeit und dessen Laub nicht welk wird, und alles,
was er tut, gelingt ihm wohl.»

Der Bund und das jiidische SendungsbewuBtsein

Bei der Behandlung des Abschnittes iiber den Bund und seine
Bedeutung habe ich bereits hervorgehoben, dafl aus der Idee des
Bundes der Gegenseitigkeit, der Partnerschaft Israels mit seinem
Gott, ein messianisches Verstandnis der jiidischen Existenz erwuchs.

233



Israel verstand sich sozusagen als Teilhaber am gottlichen Erlo-
sungswerk. Wenn diese Auffassung mit aller Deutlichkeit und bis
zur letzten Konsequenz meines Wissens auch nur im essenistischen
Raum? und in der lurianischen Kabbala zu Ende gedacht wurde, so
war sie trotzdem auch im iibrigen Judentum nicht unbekannt.
Israel wuBlte um seine Andersheit, weil es um die Bedingtheit der
Welt und die kiinftige, messianische Wiederherstellung wulte.
Israel stand insofern in Opposition zur sichtbaren Welt, als diese
sich selbst zu geniigen glaubte. Israel verstand seine Existenz nicht
aus einer innerweltlichen Notwendigkeit resultierend, sondern ein-
zig und allein aus dem Bunde mit Gott. Daher heil3en in der Sprache
der jiidischen Uberlieferung die iibrigen Volker, die geschichtlich
erfalbaren und einsichtigen Ereignissen ihre Entstehung und ihr
Dasein verdanken, eben "'ummot ha‘olam «weltliche Vélker». Inwie-
weit Israel die Botschaft von der kiinftigen Erlosung verkiindete,
stand es im Gegensatz zu jenen, die die Bedingtheit des jetzigen
Weltzustandes nicht wahr haben wollten, wie z. B. die vielen Divi
Augusti, die die Weltgeschichte zu allen Zeiten hervorbringt, und
zu jenen, die iliber der gegenwirtigen Bedingtheit und Mangel-
haftigkeit an der Moglichkeit einer kiinftigen Erlosung verzweifel-
ten und wie manche gnostische Sekten den Weltschopfer-Gott des
Alten Testaments fiir ihre eigene Minderwertigkeit verantwortlich
machten. Gleichgiiltig, ob die Volker der Welt sich in der Welt
geborgen und zu Hause fithlten oder aus ihr fliichten wollten, stan-
den sie im Gegensatz zu Israel mit seiner Botschaft vom Gottes-
reich, das da kommen soll.

Das jiidische Sendungsbewufitsein besteht in der Verkiindigung
des Monotheismus und des kommenden Gottesreiches. Somit unter-
scheidet sich die «Reichsidee» des Judentums radikal von jeder
Reichsidee, die die Weltvolker aus ihrer Welt ableiten. Die Treue
Israels zu seiner Reichsidee, als dessen Statuten die Gebote der
Tora aufgefal3t werden, brachte es schon seit Beginn der jiidischen
Diaspora in Opposition zu allem weltlichen Machtstreben und
Weltmacht-Streben, das die zeitliche und rdumliche Bedingtheit

3 Dies geht eindeutig aus den Qumran-Texten hervor. Eine néhere
Analyse wiirde hier zu weit fithren.

234



seiner momentanen Aktualitit in dem Sinne miBverstand, daB} es
sich absolut setzte und die Anerkennung seiner iiber das MaB@ der
biirgerlichen Ordnung hinausgehenden Normen und Gesetze von
jedermann verlangte. Die jiidische Existenz allein schon ohne
irgendwelche besondere Kundgebung wurde von den Groflen der
Welt als Nicht-Anerkennung und Herausforderung ihrer Absolut-
heitsanspriiche verstanden’. Hierin scheint mir der eigentliche
Grund des Antisemitismus zu liegen, gleichgiiltig, welche Sekundar-
ursachen auch immer ihn auslésen und welche konkreten Begriin-
dungen dafiir gefunden werden. Daher schreibe ich hier nieder,
was ich schon andernorts miindlich geiuflert habe: Der Anti-
semitismus ist die «natiirliche» Reaktion der Weltvilker auf die
jildische Existenz; «natiirlich» in dem Sinn, als nicht das christliche,
sondern das pagane Denken der «natiirlichen Ordnung» unserer
Welt entspricht, die den Zustand ihres Gefallenseins und ihrer
daraus sich ergebenden Bedingtheit nicht wahr haben will. Jedwede
weltliche Ordnung und Macht, die sich absolut setzt, fiihlt sich —
auch zurecht — vom Judentum bedroht, weil sie schon allein
durch die schweigende jiidische Existenz in ihrem absoluten Giiltig-
keitsanspruch in Frage gestellt wird, da die Reichsidee vom kom-
menden Gottesreich jedwede Weltreichsidee in den Schatten stellt.
Aus diesem Grund bedeutet fiir die Weltvolker die Treue Israels
zu seinem Gott Ungehorsam gegen das, was sie ihre Gotter nennen.
Die israelitisch-jiidische Existenz ist somit Opposition gegen die
Welt, die ihre eigenen Schranken nicht kennt oder nicht kennen
will, gegen die Selbstiiberschitzung der dufleren Welt. Aus dem
Wissen um dieses Milverhéltnis zwischen Israel und der dufleren
Welt entstand das jiidische SendungsbewuBtsein und aus der
Abwehrkraft der dulleren Welt gegen die Nichtanerkennung durch
Israel der Antisemitismus.

Bereits aus einer der friithesten Quellen iiber den Antisemitismus
geht deutlich und unbestreitbar hervor, da allein schon das Dasein
des Judentums die dullere Welt so sehr in Unruhe versetzt, daB sie
es ausrotten will, weil sie es nicht vertragen kann, in ihrem Absolut-

4 Eine ganz dhnliche Auffassung liegt noch im Urchristentum vor und
ist dann — nicht zum Segen der Kirche — grofteils aufgegeben worden.

235



heitsanspruch in Frage gestellt zu werden. Die Sprache von Esther
3, 1-8 ist so deutlich und unmillverstindlich, dall ich es wagen
kann, diese Stelle ohne irgendeinen weiteren Kommentar als Beleg
dafiir zu bringen: «... Alle Diener des Konigs in der Pforte des
Konigs beugten das Knie und verneigten sich vor Haman, denn
so befahl es iiber ihn der Konig. Nur Mordechai beugte das Knie
nicht und verneigte sich nicht. Da sprachen die Diener des Konigs
in der Pforte des Konigs zu Mordechai: Warum iibertrittst du den
koniglichen Befehl? Sie sagten es ithm Tag fiir Tag, und nicht
horte er auf sie. Darauf teilten sie es dem Haman mit, um zu sehen,
ob die Worte des Mordechai als Begriindung ausreichten, denn er
hatte ihnen gesagt: Ich bin ein Jude. Da sah Haman, dall Mordechai
sein Knie nicht beuge und sich vor ihm nicht verneige und so
wurde Haman voller Zorn. Es schien ihm aber zu gering, an
Mordechai allein Hand anzulegen, denn man hatte ihm Mitteilung
gemacht, wessen Volkes Mordechai sei. Da suchte Haman alle
Juden im ganzen Reich des Artaxerxes zu vernichten, das Volk
des Mordechai ... Da sprach Haman zum Konig Artaxerxes: Es
gibt ein Volk, das in der Diaspora lebt, zerstreut unter alle Volker
in allen Provinzen deines Reiches; ihre religiosen Briauche sind ver-
schieden von denen eines jeden anderen Volkes und die Briuche
des Konigs iiben sie (deshalb) nicht. Daher ist es fiir den Konig
auch unter seiner Wiirde, sie gewiahren zu lassen.»

Die heidnische Welt verfiigt iiber keinerlei Kategorien, um
Israels Opposition zu verstehen, daher entwertet sie sie zu Aber-
glauben und das jidische Sendungsbewufltsein zu iibertriebener
Selbstgefilligkeit. Schon Tacitus, dem man wohl nicht wird pri-
mitiven Antisemitismus vorwerfen konnen, sagte Hist. V, 8 iiber
die Verfolgung durch Antiochus 1V, die den Makkabieraufstand
zur Folge hatte: « Konig Antiochus wollte ihnen ihren Aberglauben
nehmen und sie mit griechischer Sitte vertraut machen, um so das
widerlichste Volk in ein besseres zu verwandeln.» Die Zeit aber,
iiber die Tacitus das gesagt hat, hat neben dem Makkabieraufstand
und diesen iiberdauernd die reiche Vielfalt an apokalyptischer
Literatur hervorgebracht, in der die Hoffnung auf das kommende
Gottesreich iibermichtig zum Durchbruch kommt. Tacitus als
Heide muBite gerade diese Hoffnung Aberglaube nennen, die kaum

236



200 Jahre spiter das Substrat fiir die Verkiindigung Jesu und die
Endzeiterwartung der christlichen Urgemeinde bot. Der Absolut-
heitsanspruch des jiidischen Gottes und die Gottesreichidee der
Propheten, die gerade in manchen der groteskesten Bilder der
Apokalyptiker bis zur letzten Verbindlichkeit gesteigert wurden,
mufliten dem «aufgeklirten» Tacitus als Aberglaube, ja sogar als
Wahnsinn erscheinen.

AuBerlich war Antiochus Epiphanes sympathischer als die mak-
kabiischen Zeloten oder als die Extremisten, die sich am Sabbat
lieber erschlagen liefen, als zur Selbstverteidigung zu den Waffen
zu greifen”. «Weltlich» gesehen diirfen wir diese tragische Person-
lichkeit eines despotischen Verfechters des hellenistischen Liberalis-
mus nicht durch die Brille einiger zelotischer Geschichtsschreiber
sehen, die in den judiischen Bergen und Wiisten gegen den Zeit-
geist gestanden waren. « Weltlich» gesehen waren die Makkabier
solche, die sich dem Fortschritt und der Gleichheit entgegenstellten;
denn was wollte Antiochus anderes als die Gleichheit aller Volker
seines Reiches. Dal er sich dabei als der Tréiger des Zeitgeistes das
gottliche Attribut Epiphanes «der Prichtige» beilegte, wurde von
niemandem in der hellenistischen Welt als stérend empfunden auller
von denen, die einem Zeitgeist, der konsequent zur Selbstvergott-
lichung fiihrt, grundsitzlich widerstehen. Nur aus dem jiidischen
Sendungsbewufitsein resultierte die Kraft des «Nein» gegen die
weltlich-irdische Usurpation. Bis heute noch dullert sich dieses
Sendungsbewufitsein im Schma-Jisrael-Gebet: «Hore Israel, der
Herr, unser Gott, ist ein Herr» (Deut. 6, 4). Jeder weltliche Herr-
scher, der sich — durch die Legitimation der &dulBleren Geschichte
bestimmt — «der Prichtige» nennen will, weil er sich selbst oder
seine Idee als das Ziel der Geschichte erachtet, mull jenes Volk
ablehnen, in dessen heiligen Schriften die Worte stehen: «Bei Dir,
o Herr (allein), ist die GroBe und die Stirke, die Pracht und die
Herrlichkeit und der Glanz, denn Dir gehort alles im Himmel und
auf der Erde. Bei Dir, o Herr, ist auch das Reich und Du bist
erhaben iiber jeden, iiber jedes Haupt» (1 Chr. 29, 11). So ent-
spricht dem jiidischen SendungsbhewuBtsein auf der einen Seite der

% 1 Makk. 2,29-41.

237



Antisemitismus auf der anderen Seite. Hitte das Judentum in der
Antike, als es ins Exil gefiihrt wurde, sein Sendungsbewultsein
mit seiner messianischen Botschaft vom kommenden Gottesreich
aufgegeben, wiire auf dem Zionsberg in Jerusalem ein Jupiter
Jahvinus verehrt worden, so hitte es auch keinen antiken oder
spateren Antisemitismus und keine jiidische Opposition zur Welt
gegeben, aber auch kein Judentum mehr, denn dieses wire schon
zu Grunde gegangen, bevor das Christentum hitte aus ihm ent-
stehen konnen.

Judentum und Kirche

Die Frage des Verhiltnisses des Judentums zur Kirche ist
eigentlich eine christliche und keine jiidische. Soweit Juden sich
heutzutage im Rahmen des sogenannten christlich-jiidischen Ge-
sprichs dazu dullern, tun sie es meistens nicht von sich aus, son-
dern unter dem Zwang der ihnen von aullen auferlegten Proble-
matik. Ihr eigentliches und wirkliches Verhiltnis zur Kirche ist
ein abwartend ablehnendes. Dies wird bereits deutlich aus der
Stellungsnahme Gamaliels I. zu den Wunderheilungen der Apostel
im Namen des Auferstandenen, die in der Apostelgeschichte 5, 34-39
berichtet wird. Dieser Bericht zeigt deutlich dieselben Spannungen
und Gegensitze innerhalb des palidstinensischen Judentums, von
denen auch die Qumrantexte berichten, so dal3 an seiner Historizi-
téit iiberhaupt nicht zu zweifeln ist. Petrus und die Apostel lehren
im Tempel mit sehr grofem Erfolg und werden daher vom Tempel-
hauptmann verhaftet und dem Sanhedrin, dem Hohen Rat, vor-
gefiihrt. Der sadduzédische Hohepriester ermahnt sie zuerst und
fordert sie auf, dies bleiben zu lassen. Sie aber geben deutlich zu
verstehen, dal} sie auch weiterhin von den Dingen sprechen werden,
deren Zeugen sie selbst waren. Darauf ergrimmen die Mitglieder
des Sanhedrin und wollen sie toten, doch der Pharisier Gamaliel I.
meldet sich zu Wort und héalt folgende zur Vorsicht mahnende
Rede: «Ihr Ménner von Israel, sehet euch wohl vor bei diesen
Menschen, was ihr tun wollet. Denn vor diesen Tagen stand Theodos
auf und sagte, er sei etwas; und es schlug sich eine Zahl von 400
Ménnern zu ihm; er wurde getdtet und alle, die ihm geglaubt

238



hatten, zerstreuten sich und wurden zu nichts. Nach diesem erhob
sich Judas, der Galilder, in den Tagen der Aufzeichnung der Steuer-
listen, und er machte viel Volk abwendig, ihm zu folgen; auch
dieser kam um, und alle, soviel ihrer mit ihm hielten, wurden zer-
streut. Und nun sage ich euch: Stehet ab von diesen Menschen und
lasset sie; denn wenn dieser Ratschlull oder dieses Werk von Men-
schen ist, so wird es zerfallen; wenn es aber von Gott ist, so kénnt
ihr es nicht zerstoren, ihr mochtet sonst gar als Widersacher Gottes
erfunden werden.» Diese Rede paBt als ganze sehr gut zu der vor-
sichtigen Haltung des Pharisiismus der ersten Tannaitengeneration
und im besonderen zur Person Gamaliels I. Sie charakterisiert aber
bis heute noch die reservierte Haltung des Judentums der christ-
lichen Verkiindigung gegeniiber. Wenn seit den Tagen Gamaliels
auch die sichtbare Kirche entstanden ist, so verkorpert doch diese
fiir einen Juden noch lange nicht das eschatologische Gottesreich,
in der es keinerlei irdische Bedingtheit mehr geben darf. Petrus
sagte ausdriicklich vor dem Hohen Rat, daB Gott Jesus zum
doynyds und cwrijo erhoht habe. Wie aus den Qumrantexten ein-
deutig hervorgeht, wurde vom nadi(’), dem Fiirsten, erwartet, dafl
er der Wegbereiter des endzeitlichen Gottesreiches sei’. Dieses aber
ist im Sinne der universal-kosmischen jiidischen Erwartung durch
die Kirche Christi noch nicht gekommen und daher verharrt auch
noch heute das Judentum in derselben abwartenden Haltung wie
vor etwa neunzehnhundert Jahren Rabbi Gamaliel I.

Es gibt zahlreiche jiidische AuBerungen iiber das Verhiltnis des
Judentums zur Kirche, doch kénnen diese nur dann als echte Aus-
drucksformen jiidischen Geistes verstanden werden, wenn sie sozu-
sagen im internen Gesprich getan werden. Es wurde schon friither
auf die T. Sanh. XIII, 2 von R. JehoSua geiiuBerte Meinung hinge-
wiesen, dall die Gerechten aus den Weltvolkern Anteil an der kom-
menden Welt haben sollen. Darunter sind wohl auch die Christen
gemeint. Nur selten wurde iiberhaupt zwischen den sogenannten
«Gotzendienern» und den Christen unterschieden, weil es fiir das
Judentum nur den Gegensatz zwischen ihm und den Weltvilkern
gibt, aber kein polares Verhiltnis zwischen Judentum und Kirche.

¢ Vgl. Kurt Schubert, Judaica 11 (1955), 230—232.

239



Dennoch aber gibt es seit dem Mittelalter mehrere Zeugnisse, die
eine Unterscheidung der Weltvolker in Christen und Heiden erken-
nen lassen. Am charakteristischsten diirfte wohl diese Problematik
in dem historischen Werk Sebet Jehuda dargestellt worden sein,
das Salomon ibn Verga, der die Vertreibung aus Spanien (1492)
miterlebte, in Form eines Gespriches zwischen Konig Alphons von
Spanien und einem Gelehrten namens Thomas dargestellt hatte .
«Es sprach der Konig zu Thomas: Sei willkommen, da3 du an den
Hof unserer Grofle gekommen bist; troste mich durch deinen Rat,
rette mich vor Blutschuld oder davor, dem jiidischen Volk Schaden
zuzufiigen. Denn ... ich weil}, dall du die Religion der Juden
kennst, ihre Uberlieferung und ihre Briuche ... Ferner sagte der
Konig: Ich habe gehort, dafl die Talmudisten sagen: Wenn der
Stier eines Israeliten einen Stier eines Nichtjuden (nokri) getitet
hat, so ist er frei von Schuld. Die Antwort des Tomas war: Mein
Herr und mein Konig: Ich habe dariiber mit einer Autoritit von
den Nachkommen Abarbanels gesprochen, der aus Sevilla, wo er
geboren wurde, gekommen war. Der sagte, dal ein Kenner des
Hebriischen daran keinen Ansto nehme. Es ist ndmlich etwas
anderes, ob es «Nichtjude» (nokri) heiBlt oder «Christ» (nosri) oder
«Angehoriger eines Weltvolkes» (goi). Ein «Nichtjude» (nokri) ist
ein solcher, der sich von seinem Schopfer entfremdet hat (hit-
nakker) und nicht an die Glaubensgrundsitze glaubt. Aber der
Christ (nogri) wird nicht «Nichtjude» (nokri) genannt, da er doch
an die Erschaffung der Welt, an die Wunder und an die Vorsehung
glaubt. Darauf sagte der Konig: Wir glauben doch an die Drei-
faltigkeit; wieso werden wir da nicht in den Augen eines Juden
fiir «Nichtjuden» (nokriim) gehalten. Thomas gab zur Antwort:
Dieser grofle Gelehrte zeigte mir einen Kommentar, den eine vor
mehr als 600 Jahren lebende ganz grofle Autoritit verfafit hat,
und darin steht geschrieben: Derjenige, der an die Existenz Gottes,
an die Schopfung, an die Prophetie und an Belohnung und Strafe
glaubt, ist ein «religioser Mensch» (ba‘al dat). Die Christen glauben
aber an all dieses. Wenn sie auch an die Dreifaltigkeit glauben, so

77 Zitiert nach Chaim Jehuda (Leon) Roth, Jalqut hadde’ot wehammid-
dot, Jerusalem 1946, 224f.

240



tun sie es nicht, um dadurch die Einheit Gottes in Abrede zu
stellen, sondern weil sie sagen, dall sie die Einheit ist. Aus diesem
Grunde heillen sie auch «religiose Menschen» (ba‘ale dat)?8.»

Heutzutage setzen die jiidischen Wortfiihrer des christlich-jiidi-
schen Gespriachs die Christen vielfach mit den Noachiden gleich.
Das Christentum ist fiir sie eine Art verwissertes und erleichtertes
Judentum und fiir alle Menschen bestimmt, alle Sohne Noachs
auller den Israeliten, die die reine und fiir die Weltvolker viel zu
schwierige Religion der Tora auf sich genommen haben. Das
Christentum hitte sozusagen die Missionsaufgabe des Judentums
ubernommen, um im selben MalB}, wie es fiir die Weltvolker die
jidische Religion simplifizierte, dem Judentum die Moglichkeit zu
geben, seine Religion fiir sich allein und rein zu behalten. Andere
wieder sagen, daf3 Christentum und Islam wohl die besten Vor-
bereitungen fiir ein allumspannendes eschatologisches Judentum
seien. Trotzdem horte ich erst voriges Jahr aus dem Munde einer
streng religiosen Israelin, dafl das Judentum die Mission habe, alle
Irrlehren falscher Propheten zu iiberdauern, um nachher als die
einzige Wahrerin des Monotheismus die Welt auf das kiinftige
Gottesreich vorzubereiten. Alle diese Meinungen sind aber voll-
kommen unwichtig und haben keinerlei Bedeutung in der inner-
judischen Problematik, sondern sie sind das Krgebnis eines vom
Judentum fast immer defensiv gefiihrten Religionsgespriches. Das
einzig Wichtige und Wesentliche ist, da} der Jude noch auf das
Gottesreich wartet und es nicht durch das Christentum schon
gekommen oder angebrochen sieht.

Das jidische Selbstverstindnis in der Gegenwart

Eigentlich wiire dieses Nachwort nicht mehr notwendig, denn
wo immer sich das Judentum als ein solches versteht, gelten auch
noch die Kategorien und Begriffe, die in den vorhergehenden
Abschnitten dargestellt wurden. Trotzdem aber wiirde jeder Leser

" Aus der hier dargestellten mittelalterlich-aristotelischen Thematik
geht hervor, daB das ganze Gespriich unhistorisch und eine Erfindung
Salomo ibn Vergas ist. Die hier angefiihrten Kriterien waren im 9. Jahr-
hundert noch unbekannt.

241



ohne dieses Nachwort die Frage stellen: Ja schon, aber wie sieht
die Sache heute aus? Schon einem oberflichlichen Betrachter des
Judentums ist aufgefallen, daB3 dieses um die Wende des 18. zum
19. Jahrhundert im Laufe weniger Jahrzehnte die Kluft zwischen
Mittelalter und Neuzeit iiberbriicken mufite und da3 es mit dem
Schritt aus dem Ghetto in die Emanzipation auch wesentlich sich
selbst verlor und bis zur Verleugnung der eigenen Existenz bereit
war, in den Wirtsvolkern aufzugehen. Wie soll sich dieses Juden-
tum, das seiner eigenen Wesensart iiberdriissig geworden war, noch
als auserwihltes Volk mit einer gottlichen Mission verstehen? Auf
der anderen Seite existieren Reste des Ghettos noch bis in unsere
Zeit weiter, fiir welche die dargestellten rabbinischen Zeugnisse
jidischer Selbstdeutung unveréindert und unmodifiziert noch bis
heute Geltung haben. Doch im selben Mal}, wie der orthodox-
fromme Jude nicht nur staatsbiirgerlich emanzipiert wird, sondern
auch nach gesellschaftlicher Gleichstellung strebt und im geistigen
Milieu der Wirtsvolker beheimatet wird, verliert er sein Galuth-
(= Diaspora-) Bewufitsein und damit auch seine jiidische Substanz.
Die Kinder und Kindeskinder derer, die voller Erwartungen an die
Welt und pochenden Herzens aus dem Ghetto heraustraten, sind
vielfach tatsichlich keine Juden mehr oder sie haben sich schon
soweit von dem alten Stamm entfernt, daB} sie nur ein gewisses
SolidaritiatsbewuBtsein noch mit diesem verbindet, sie selbst aber
unter diesem BewuBtsein leiden und aus diesem Grunde nicht
selten zu jiidischen Antisemiten werden oder zumindestens den
Wunsch dullern, das Judentum sollte im Wege der Vollassimilation
so schnell wie moglich seine eigene geplagte Existenz den Fleisch-
topfen der Weltvolker opfern. Es scheint fast so, als ob es zwischen
ghettomifBiger Versteinerung und Aufgabe der eigenen jiidischen
Existenz keine legitime jiidische Moglichkeit mehr gibe. Und doch
ist dem nicht so, die Fortsetzung der fiir ihre Zeit legitimen jiidi-
schen Moglichkeit des Ghettos hei3t weder Selbstverleugnung noch
starre Versteinerung, sondern Verwirklichung jiidischen Wesens in
einem neuen geistigen Klima, wie das schon einmal in der Hoch-
und Spitantike geschehen ist und zu dem gewaltigen Werk der
rabbinischen Tradition gefiihrt hat, die die besten geistigen Krifte
der antiken Welt dem Judentum zu assimilieren verstand. Auch

242



heute bedarf es wieder einer dhnlichen Assimilation. So wie sich in
der Antike viele jiidischen Generationen zuerst in der falschen Assi-
milation an die antike Welt selbst verloren hatten, bis es dem
Judentum gelang, der Assimilation das umgekehrte Vorzeichen zu
geben, so ist es auch heute durchaus méglich — und es sind auch
schon Anzeichen dafiir vorhanden —, dal} sich das Judentum im
Sinne des jiidischen Verstéindnisses der messianischen Weissagun-
gen des Alten Testaments auch die moderne Welt selbst zu assi-
milieren beginnt.

Ich kann hier keine eigene Studie iiber das moderne Judentum
und seine jiidischen Mdoglichkeiten schreiben. Doch will ich wenig-
stens einige Gedanken andeuten, die in der Linie der Fragestellung
dieses Nachwortes liegen. Einer der typischsten Vertreter jiidischen
Wesens im vergangenen Jahrhundert war Moses Hel3, der aus einer
traditionell-frommen jiidischen Familie stammte, revolutionirer
Sozialist wurde und konsequenter Weise aus diesen beiden «jiidi-
schen» Voraussetzungen zu einem Interpreten jiidischer Existenz
voll tiefen Verstindnisses fiir das echt Jiidische wurde. Mit Bezug
auf seine eigene Zeit, das 19. Jahrhundert, schrieb er 1862 im
sechsten Brief seines « Rom und Jerusalem» iiber den Essenismus,
«dem die christliche Religion zunichst ihr Dasein verdankt» (natiir-
lich léf3t Hel als Jude hier nur dullere, historische Gesichtspunkte
gelten), dall er «keine eigentlich spiritualistische Sekte» war, son-
dern dal es ihm um die Errichtung des endzeitlichen sozialen
Gottesstaates ging. Von der Bemerkung ausgehend, daf3 der Essenis-
mus historisch gesehen die Vorbereitung fiir das Christentum war,
kam er zu der groBartigen Feststellung: «So oft ein Wendepunkt
in der Entwicklungsgeschichte der welthistorischen Vélker eintritt,
entsteht eine grole Bewegung in demjenigen Volke, welches der
Triger der Geschichtsreligion ist.» Das jiidische ErwéahlungsbewuB3t-
sein dullert sich fiir Hel3 somit in einem Vorherspiiren der grof3en
Krisen, die auch die Weltvolker erschiittern. Zuerst erlebt das
Judentum, was kurz darauf auch das Schicksal der Weltvolker
sein wird. Nichts anderes als messianische Begeisterung ist es, wenn
HeB3 kurz darauf «unsere kritische Epoche die letzte Krisis der
Weltgeschichte» nennt, deren Ende und Ziel der messianische
Sozialstaat sein soll. Hier sind wir bereits mitten in der Problematik

243



des modernen Judentums. Ein biirgerlich konservativer Jude ist
aullerhalb von Israel etwas aullerordentlich Seltsames und auch
Seltenes. Der westliche Jude ist entweder liberal-sozialistisch oder
in manchen Fillen sogar extrem sozialistisch. Warum? Der Jude
fithlt sich von seiner biblischen Vergangenheit aus dem Unvoll-
kommenen in der Welt verbunden und verpflichtet, dessen Ver-
vollkommnung und Erfiilllung er als messianisches Ziel seiner
eigenen Aufgabe erblickt. Der Jude fiihlte sich schon im Verlaufe
der rabbinischen Tradition als Werkzeug, ja sogar als Mitarbeiter
Gottes in einer Gott entfremdeten Welt. Das dullere Zeichen dieser
Entfremdung der Welt ist ihr sozialer Zustand. Nicht Frieden,
sondern Krieg, nicht Eintracht, sondern Streit, nicht soziale Gerech-
tigkeit, sondern Unterdriickung des Armen durch den Reichen sind
fiir unseren Weltzustand charakteristisch. Der Jude aber fiihlt sich
Gott dafir verantwortlich, dal es «bald» anders werden soll.
Daraus resultiert der jidische Elan gerade in den Anfingen des
politischen Sozialismus. Das messianische Friedensreich blieb dem
Juden vor Augen, auch wenn er Gott und den messianischen
Friedensfiirsten vergessen hatte.

Nur der Jude Karl Marx konnte die Feststellung machen: «Die
Philosophen haben die Welt nur verschieden interpretiert, es kommt
darauf an, sie zu verandern.» Der in seinen Jugendjahren mit Marx
befreundete Moses Hel3 schrieb in einem Artikel «Uber das Geld-
wesen», der 1845 im ersten Heft der «Rheinischen Jahrbiicher»
erschien, daf} es in der sozialen Gesellschaft kein verkiufliches oder
vertauschbares Gut mehr geben werde. Das Individuum hat auch
fir Hell keinen selbstgiiltigen Wert. Die Individualreligion des
Christentums ist ihm, dem Juden mit seinen universal sozialen
Hoffnungen, ein Horror und der grof3te Feind einer gesunden Ent-
wicklung. « Das Christentum ist die Unnatur par excellence.» «(Wih-
rend in einer gesunden Weltordnung nur durch das Medium der
Gattung das Individuum lebt, ist im Christentum die Gattung nur
ein Mittel fiir das Individuum, das letzter Zweck ist.» Man sieht
hier schon deutlich die Konturen des spiteren sozialistischen
Staatsungeheuers kommunistischer Prigung vor sich aufsteigen.
Der messianische Staat mull, wenn er ohne gottliches Zutun
erzwungen werden soll, zu seinem teuflischen Gegenstiick werden.

244



Aber fir Moses Hel3, der viel zu sehr Jude war, als dal ihm die
soziale Ordnung allein geniigen wiirde, wird dieser geldlose Zustand
dann eintreten, wenn «die Menschen unmittelbar in Liebe verbun-
den sein werden». Im zehnten Brief von «Rom und Jerusalem»
meint er, daB «dieses Zeitalter der Reife ... heute im sozialen
Leben seinen letzten Rassen- und Klassenkampf entwickelt, um
zur Versohnung aller Gegensitze, zum Gleichgewicht zwischen Pro-
duktion und Konsumption und zu einem vollendeten Kreislauf des
Lebens zu gelangen.» Dies ist fiir ihn «die Zeit . . . der Auferstehung
der Toten, der Wiederkunft des Herrn, des neuen Jerusalems und
wie die verschiedenen symbolischen Bezeichnungen ... sonst noch
heilen mogen». In seinem sogenannten ersten Brief iiber «Israels
Mission in der Geschichte der Menschheit» fiihlt er dies noch deut-
licher. Hier sagt er iiber die messianischen Zeiten, dal dann «der
Geist der Humanitat nicht nur in diesem oder jenem Individuum
oder auch nur teilweise, sondern in den sozialen Einrichtungen der
ganzen Menschheit verwirklicht sein wiirde, so dall es jedermann
gestattet sein wiirde, alle seine menschlichen Fihigkeiten zu ent-
wickeln». Er hatte die Erfiillung des jesajanischen Friedensreiches
— allerdings mit ausschlieBlich menschlichen Mitteln — als Ideal-
bild vor Augen. Dieser kurze Exkurs tiber Moses Hel und den
jidischen Sozialismus sollte zeigen, wie auch dort inmitten eines
Judentums, das seine Tradition verlassen hatte, das messianische
«jidische Sendungsbewufltsein» noch in sikularisierter Form weiter
existiert.

Moses Hel3 hatte vollkommen recht, wenn er schrieb, daf} es das
Judentum zuvor spiirt, wenn «ein Wendepunkt in der Geschichte
der welthistorischen Volker eintritt». Im Judentum miissen Krifte
zur Entfaltung kommen, die bald darauf auch das innere Gleich-
gewicht der Weltvolker erschiittern. Den Ubergang von einer feu-
dalen zu einer sozialen Ordnung mufite das Judentum naturgemaf
schon verspiiren, als die Weltvolker noch recht wenig davon merkten.
Das aus dem Ghetto tretende Judentum konnte sich wirkliche
«Gleichstellung» nicht in einer biirgerlichen Welt erhoffen, in der
die alten antijiidischen Ressentiments unter anderen Vorzeichen
weiterwirkten, sondern nur in der «messianischen» Gesellschaft
eines endzeitlichen Sozialstaates (Moses Hel3) oder in einer klassen-

245



und geschichtslosen Gesellschaft, in der auch das Judentum seine
Geschichte und seine Ausnahmestellung verlieren wiirde, die das
Ziel derjenigen sozialistischen und kommunistischen Juden wurde,
die weniger als Hel} in ihrem Judentum verwurzelt waren. Wenige
Jahrzehnte, nachdem der Zustand der Gérung das Judentum in
der ersten Hilfte des vergangenen Jahrhunderts erfat hatte, be-
wirkte der technische Zeitgeist eine ganz dhnliche Fragestellung
auch im christlich-abendlandischen Raum. Auch hier scheiden sich
die Geister derer, die im technischen Fortschritt eine Befreiung oder
eine Bedringnis der Menschheit erblicken. Er ist wohl beides
zugleich und wire sicher nur eine Befreiung, wenn Hessens jiidische
und sozialistische Utopie, dal} «die Menschen unmittelbar in Liebe
verbunden sein werden» auf unserer Welt ohne Gottes Zutun eine
reale Berechtigung hitte. Fiir Hel3 fiihrt der Kollektivismus erst
zur eigentlichen Freiheit, wir fiihlen uns heute in unserer indi-
viduellen Freiheit durch den Kollektivismus bedroht. Hel3 hat
schon vor 100 Jahren mit diesem Problem gerungen; er hat es zwar
noch keiner befriedigenden Losung zugefiihrt, aber es bestand
schon fiir ihn. Damit bahnte sich im Judentum tatséchlich eine
Entwicklung an, die noch heute nicht vollendet ist, aber zu einem
Wendepunkt in der Geschichte der Menschheit wird, die um einen
Ausgleich von Freiheit und Kollektivismus bemiiht ist.

Auch im heutigen Israel wird mehr denn irgendwo anders und
unauffilliger als in den iibrigen Léndern an der Losung dieses
Problems gearbeitet. Die messianischen Hoffnungen auf die soziale
Neuordnung der Welt muBlten gerade auf dem Boden der biblischen
Offenbarung wieder lebendig werden. Es gibt wohl auf der ganzen
Welt kein Land, in dem derart viele sozialwirtschaftliche Experi-
mente gemacht werden, wobei diejenigen, die sie machen, von der
Idee beseelt sind, etwas Vorbildliches fiir die Menschheit im allge-
meinen zu schaffen und so zur Losung vieler Krisen beizutragen.
Wie immer man sich auch zu diesen Experimenten stellen mag,
man wird wohl zugeben miissen, daf3 sonst nirgends auf der Welt
das Prinzip der Freiwilligkeit und gegenseitigen Nichstenliebe —
fast im jesajanischen Sinn — tatsichlich durchgefiihrt wird. Voriges
Jahr horte ich einen berufenen Kibbuznik, einen der Bewiihrten,
einen der sogenannten Vatikim, aus einem sozialistischen Kollektiv-

246



dorf folgenden Ausspruch tun: «Wir sind das Volk der Priester.
Solange wir es hier ernst meinen und an Gott glauben, vollbringen
wir unser Priestertum. Ohne Priestertum wéren wir auch kein Volk
mehr.» Wenn auch das zionistische Aufbauwerk wie jedes andere
ernste jiidische Streben von dem Gefiihl des Mittuns des Menschen
an Gottes Werk getragen ist, so bleibt doch, wo es ernst gemeint
wird, trotz mancher politisch-weltlich vorweggenommener messia-
nischen VerheiBung die alte Hoffnung aufrecht, von der kein
Geringerer als Raw Kuk gesagt hat: «Wir bauen jetzt das Aller-
heiligste, wollen wir hoffen, dafl der Hohepriester zu seiner Zeit
kommen wird.» Eigenes Streben verbunden mit der festen Hoff-
nung auf Gottes Zutun, wobei das eine vom anderen abhingig ist,
ist auch heute noch Ausdruck desselben Gefiihls des Bundes der
Gegenseitigkeit, das ich oben ausfiihrlich im Rahmen der rabbini-
schen Tradition geschildert habe. Solange die jiidische Hoffnung
noch besteht, besteht auch noch ein Judentum!

DAS EVANGELIUM
INJUDISCHER UND GRIECHISCHER SICHT

Von ScEALOM BEN-CHORIN, Jerusalem

Im Nachwort (Epilegomena) zu seiner 1953 erschienenen «Theo-
logie des Neuen Testaments» bemerkt Rudolf Bultmann, dall alle
wissenschaftliche Arbeit am Neuen Testament (NT) immer nur
«von einem zweifachen Interesse geleitet sein» kann: «entweder
von dem der Rekonstruktion oder dem der Interpretation — nim-
lich der Rekonstruktion der vergangenen Geschichte oder der
Interpretation der Schriften des NT. Es gibt freilich nicht das eine
ohne das andere, und beides steht stets in Wechselwirkung.»

Rekonstruktion und Interpretation sind also die beiden Pole

247



	Das Selbstverständnis des Judentums in der rabbinischen Theologie

