
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


jüdischen Glaubens so lebendig geworden, daß wir sie schärfer als bisher ins
Auge fassen wollen. In diesem Sinn hat die neutestamentliche Disziplin
unserer Fakultät seit Ende des Krieges immer wieder eigene Vorlesungen
und Übungen über alle in Betracht kommenden Einzelgebiete gehalten, in
den letzten Semestern auch besondere Vorträge von Landesrabbiner Dr.
Bloch in den Rahmen des Semesters eingeschoben, regelmäßig seit 1946

größere studentische Abordnungen auf die deutschen und ökumenischen
Konferenzen geschickt, die die Berührung mit dem lebendigen, gegenwärtigen
Judentum pflegen, und seit Frühjahr 1955 einen eigenen Assistenten für
spätjüdische Theologie, Dr. W. Nauck, angestellt. Wir legen großes Gewicht
auf Ausbildung an Universitäten, die im gleichen Sinn arbeiten, und senden
unseren wissenschaftlichen Nachwuchs nach dort. Besonders dankbar sind
wir dafür, daß sich unter unseren Pfarrern ein Fördererkreis dieser ganzen
Bestrebungen gebildet hat (Pfarrer Majer-Leonhard, Pfarrer Schubert,
Dekan Weber, Kirchenrat Gutbrod, Pfarrer Mayer u. a.), der beratend hinter
dem nun allmählich entstehenden « Institutum » steht. Die württembergische
Pfarrerschaft hat im Frühjahr dieses Jahres einer größeren Anzahl unserer
Studenten die Teilnahme an der Studientagung über Kirche und Judentum
in Lübeck ermöglicht, wofür wir ganz besonders dankbar sind. Es sind
Vorbereitungen im Gange, eigene Arbeitsräume der neutestamentlichen
Abteilung des Evangelisch-theologischen Seminars anzugliedern, doch sind
die Verhandlungen darüber noch nicht abgeschlossen. Wir wünschen uns,
daß wir durch unsere Arbeit die auf diesem Gebiet schon seit langem führenden

Männer und Arbeitskreise ein wenig unterstützen können.

Tübingen, 21. 5. 56. O. Michel

REZENSIONEN

Guido Kisch: Forschungen zur Rechts- und Sozialgeschichte der Juden in
Deutschland während des Mittelalters. W. Kohlhammer-Verlag, Stuttgart

1955. 312 Seiten.

Die rechte Deutung der Geschichte der Juden in Deutschland zur Zeit
des Mittelalters bedarf noch einer gründlichen Erforschung. Vor allem hat
sie zur Voraussetzung die Darstellung ihrer Rechtsverhältnisse. Nunmehr
ist im Kohlhammer-Verlag ein Buch erschienen, das diesem Anliegen in
überaus sorgfältigen, auf gründlichem Quellenstudium beruhenden
Ausführungen Raum gibt.

Das Buch fordert geradezu auf zu weiterem Durchdringen der noch
ungelösten Fragen. Dabei weist der Verfasser selbst vor allom hin auf den
Fragenkreis des kanonischen (kirchlichen) Judenrechts (S. 210ff.).

177



Damit haben wir schon hineingegriffen in den zweiten Teil des Buches,
wo der Verfasser Einzelprobleme zur Rechts- und Sozialgeschichte des Judentums

in Deutschland während des Mittelalters behandelt. Hingewiesen sei
auf das sogenannte jüdische «Hehlerrecht» (S. 107—136), das zunächst
seinem Wesen nach nichts anderes sein wollte als ein Handelsprivileg der
Juden. Ihre «Bevorzugung» bei der sonstigen starken Schmälerung ihrer
übrigen Rechtes sollte ihnen eine Existenzmöglichkeit erhalten, und zwar
weithin — um der Geldinteressen ihrer Gewalthaber willen (S. 111). Mit
besonderen Gedanken liest man auch die Ausführungen zur Geschichte des
Judeneides (S. 137—184), dessen überreicher Prozeßformalismus noch heute
davon ein erschütterndes Zeugnis ablegt, daß im späten Mittelalter ein
vertieftes Mißtrauen sich in zunehmendem Maße einschlich. Das phantastisch
ausgedachte Ritual des Eides war für die Juden überaus entwürdigend und
ehrverletzend. Besonders wertvoll ist auch die dargebotene Bibliographie
zur Rechts- und Sozialgeschichte der Juden während des Mittelalters
(S. 270ff.), die die Möglichkeit weiteren eigenen Studiums gibt. Alle diese
Sonderbeiträge des Buches stehen aber im Dienste des ersten Hauptteils
(S. 1—90), der uns insbesondere ein Gesamtbild der Rechtsverhältnisse der
Juden im Mittelalter vermittelt.

Dabei ist hervorzuheben, daß immer sich die besonderen, allgemein
wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse für die Stellung der Juden als folgenreich

erwiesen. Das Emporkommen der Städte z. B. erwies die Entbehrlichkeit

der Juden in wirtschaftlicher und politischer Hinsicht und führte damit
zur allgemeinen Verschlechterung ihrer gesamten Existenzbedingungen.

Die Juden standen im «Königsfrieden». Sie zählten zu den besonders

schutzbedürftigen Personen neben den Geistlichen, Frauen und anderen.
Darum erhielt auch eine Gewalttat gegen sie den Charakter des «Friedensbruches»

(S. 16—20). Verwundert liest man, daß zunächst die Juden in
Deutschland auch das Waffenrecht besaßen (S. 20ff. Sie nahmen darum
teil an den bürgerlichen Wehrpflichten (S. 27f.) und haben sie auch tapfer
ausgeführt. Das änderte sich aber mit dem Hochkommen des Rittertums
im Laufe des 12. Jahrhunderts, mit dem die allgemeine Wehrpflicht zurückweicht

vor dem Aufgebot, das jetzt nur an die Ritter ergeht (S. 31). Wenn
es dann zunächst hieß: «Das Recht schützt besser als jede Waffe» (S. 34),
so wirkte sich doch der Entzug des Waffenrechtes, weil im Mittelalter
Waffenrecht und Ehre weithin einander bedingten, schließlich als
ehrvermindernd und ungünstig für die Juden aus: «Der Juden Schutz durch
Aufnahme der Juden in den Königsfrieden, bis dahin aus Gründen des öffentlichen

Friedens und im Interesse der Aufrechterhaltung der Wirtschaftsordnung

gehandhabt, mußte seinen rechtlichen Charakter in dem Augenblick
ändern, in welchem seine Objekte nicht mehr als vollberechtigte Glieder der
großen Gesamtheit betrachtet wurden» (S. 40).

Dafür ist dann der Begriff der «Kammerknechtschaft» ein Beleg. Er
bedeutete zunächst nichts anderes als die Zugehörigkeit der Juden nach

178



Leib und Vermögen zur kaiserlichen (Steuer-) Kammer. Aber die Aufnahme
in den Königsschutz mit der Folge des Entzuges des Waffenrechtes hatte
die Juden schließlich in vollständige Abhängigkeit von ihren Schutzherren
gebracht: «Die Juden hatten sich aus sckatzivürdigen und vollberechtigten
Faktoren des Wirtschafts- und Rechtslebens in schützbedürftige und daher
auch rechtsbedürftige Objekte der wirtschaftlichen Politik verwandelt. Das
Maß des ihnen zugeteilten Rechts wird abhängig und bestimmt von dem
Nutzen, den ihre Duldung dem Gewalthaber bringt. Damit ist zugleich die
Idee einer politischen Judenfrage geboren, die es vorher überhaupt nicht
gab» (S. 42f.). Dabei erhöhte eine gleichlaufende politische und theologischkirchliche

Gedankenführung das Gewicht der «Knechtschaft» der Juden.
Die «autonome Judenpolitik» der Weltherrscher gerät mehr und mehr in
Abhängigkeit von den unmißverständlich formulierten Grundsätzen der
kirchlichen Judenpolitik (S. 63). War ursprünglich von den Kirchenvätern
des frühen Mittelalters die «Knechtschaft» der Juden in rein geistlichem
Sinne aufgefaßt, wurde sie von der Mitte des 13. Jahrhunderts an ersetzt
«durch das juristische Schema des privaten Eigentums» (S. 65). Dabei war
von besonderem Einfluß die Judenpolitik des Papstes Innocenz des III.,
die er auf dem Laterankonzil 1215 entwickelt hatte (Kleidervorschriften,
Ämterverbot usw.) (S. 68ff.). So wird immer mehr der Königsfriede «zur
historischen Ursache für Duldung imd Schutz der Juden im Zustand der
Knechtschaft» (S. 85). Kammerknechtschaft bedeutet so schließlich
persönliche Unfreiheit der Juden schlechthin (S. 90).

Will man zu dieser tiefschürfenden und in ihrer Methode so sauberen
Schrift ein kritisches Wort sagen, wäre hervorzuheben, wie es ernsthaft
nach Ergänzung ruft, eben zu einer gesonderten ausführlichen Darstellung
des kanonischen (kirchlichen) Judenrechts im Mittelalter. Damit, daß zur
Konstantinischen Zeit die Reichskirche entstand, gerieten die Juden mehr
und mehr als die «Sakramentsfremden» in eine geistige Isolierung, zumal
die Kirche des Mittelalters ihrem Wesen nach sakramentalen Charakter
trug. Als sich diese Gedanken dann mit wirtschaftliehen Fragen verbanden,
mußten die Juden immer mehr in die Ghettostellung hineingeraten. Wohl
gab es auch in der vorchristlichen Zeit gesonderte Wohnquartiere der Juden.
Sie waren aber von ihnen freiwillig gewählt um ihres Glaubens willen zur
Aufrechterhaltung ihrer rituellen Reinheit und zur möglichst ungehinderten
Gesetzesausübung. Aber im Mittelalter erhielten die jüdischen Ghettos je
länger je mehr Zwangscharakter. (Vgl. zu diesem Problem das ebenfalls im
Kohlhammer-Verlag erschienene Buch von Wilhelm Maurer «Kirche und
Synagoge», 1953 erschienen.) Man hat den Eindruck, daß erst die
Berücksichtigung imd Darstellung des kanonischen Rechtes uns eine zureichende
Gesamtschau der sozialen und Rechtsverhältnisse der Juden im Mittelalter

vermitteln kann.
Diese letzten Bemerkungen sollen aber nicht aufgefaßt werden als

Schmälerung des Wertes dieses guten Buches, sondern als Dank an den

179



gründlichen Erforscher des mittelalterlichen Judenrechts. Der Verfasser
weist ja auch selbst auf diesen offenen Fragenkreis hin.

Bethel-Bielefeld G. Jasper

William Foxwell Albright: Die Religion Israels im Lichte der archäolo¬

gischen Ausgrabungen. Autorisierte Übersetzung mit Nachträgen des
Verfassers von Friedrich Cornelius, Dr. phil. habil. Verlag Ernst
Reinhardt, München/Basel 1956.

Wer das Verlangen hat, sich unter Berücksichtigung der archäologischen
Funde zu einem geschichtlich begründeten Verständnis des Alten
Testamentes durchzuarbeiten, dem können wir das gediegen orientierende Buch
des amerikanischen Professors an der John-Hopkins-Universität warm
empfehlen. Der Verfasser ist nämlich an den Ausgrabungen in maßgebender
Weise beteiligt. Im ersten Kapitel versucht er die Entwicklung des menschlichen

Denkens im nahen Orient von den frühesten Zeiten bis zur Blüte des

griechischen Geistes darzustellen. Natürlich kann es sich, da nur 38 Seiten
dafür zur Verfügung stehen, nur um Schlaglichter handeln, die der Verfasser
auf die vorliegenden Probleme fallen läßt. Immerhin, wir hören von dem
Verhältnis von Dichtung und Musik, von dem sichtenden Prozeß in der
Auswahl der Motive und von der auch heute nicht überbotenen Höhe der
empirisch-logischen Welt des Alten Testamentes. Im zweiten Abschnitt
handelt der Verfasser von dem archäologischen Hintergrund der alttesta-
mentlichen Religion und zeigt an Beispielen, wie geschriebene Urkunden
und schriftlosos Material auszuwerten sind. Die wichtigsten Kapitel sind
für uns, wenn uns ein historisches Verständnis des Alten Testamentes am
Herzen liegt, die drei letzten: das Kapitel über die kanaanäische Religion
und über die frühisraelitische und die spätere israelitische Religion. Zuerst
ersteht die kanaanäische Götterwelt und Mythologie vor uns auf Grund
der Funde von Ugarit, darnach werden einzelne Züge der praktischen
Religionsübung besprochen, wobei die Opfertierkataloge, die Frage der
Menschenopfer und der religiösen Prostitution zur Sprache kommen. In der
gleichen gründlichen Weise werden dann die Probleme der israelitischen
Geschichte und Religion in den zwei letzten Kapiteln dargelegt. Wir hören
von den beiden Formen des Nomadentums, vom Kamel- und Eselnomaden-
tum und dem Einfluß auf die Einwanderung in Palästina, von der Bedeutung

von Siloh für die Festigung des Glaubens, von der Organisation des
Reiches Davids, wodurch dieser Herrscher in seiner Fähigkeit, das Land zu
regieren, in einem guten Lichte erscheint, von den Quellen, aus denen
Salomos Reichtum floß, von dem Tempel und seinen Einrichtungsgegenständen

sowie ihrer sinnbildlichen Bedeutung. Im letzten Abschnitt des

fünften Kapitels wird noch der prophetischen Bewegung und der Gegner

180



gedacht, gegen die sie zu kämpfen hatte. Eine besonders wertvolle Stelle
ist die Auslegung von Ezechiel Kapitel 8 und die Darlegung über die
Elephantine Papyri, auf denen uns eine merkwürdige Form von synkretistischem
Jahwismus entgegentritt. Reichhaltige Anmerkungen, ein Stellenregister,
ein Autoren und Sachverzeichnis sowie eine Reihe von gut ausgewählten
Abbildungen erhöhen den Wert des vorzüglichen Buches.

Frankfurt a. M. Hellmuth Bergmann

Cecil Roth: Geschichte der Juden von den Anfängen bis zum neuen Staate
Israel. Arthur Niggli und Willy Verkauf, Verlag Teufen/St. Gallen,
Bregenz/Wien. Fr. 31.10.

Das von dem bekannten Schriftsteller Kurt Blaukopf und Dr. Miriam
Blaukopf in flüssiges Deutsch übertragene Buch unternimmt es, die
Geschichte der Juden in fünf Büchern darzustellen: Israel (1900—586 v. Chr.) ;

Der Jude (586 v. Chr.—425 n. Chr.); Die Diaspora (425—1492); Die
Dämmerung (1492—1815); Das neue Zeitalter (1815—1948). Vielleicht wird der
Historiker da und dort anders urteilen, dies oder jenes vermissen (Angabe
der Quellen) — auf alle Fälle kommt der für die Sache der Juden Interessierte

auf seine Rechnung. Kein Gebiet des religiösen, politischen und
kulturellen Lebens, kein Landstrich dos Erdballs bleibt unberücksichtigt.
Dabei ist das Ganze von einem starken Pathos durchpulst, dem man sich
schwer entziehen kann, wenn man die unglaublichen Schicksale, das Auf
und Ab der jüdischen Geschichte bis hin zur schließlichen «Katastrophe
und Auferstehung» an sich vorüberziehen läßt. Die Darstellung der «Anfänge»
verrät eine gute Kenntnis auch der christlichen theologischen Forschung.
Wenn ein Kapitel «Der Schatten des Kreuzes» betitelt ist, so mahnt es den
christlichen Leser zu ernster Besinnung. Es ist dort von den Kreuzzügen
die Rede, durch welche Leidenschaften und Tendenzen ausgelöst worden
seien, welche mindestens vier Jahrhunderte lang die Geschichte beherrscht
haben und deren Tendenzen «bis zum heutigen Tage deutlich» seien (S. 220).
In der Tat sind wir ja Zeugen dieser Spuren geworden und können nichts
anderes, als an die eigene Brust schlagen. Trotzdem wird natürlich der
christliche Leser eine andere Schau von der Gestalt Jesu und der von ihm
ausgelösten weltweiten Bewegung haben. Ihm ist er jedenfalls mehr als nur
«ein religiöser Erweckungsprediger und sozialer Reformer, der von David
abzustammen behauptete (S. 121 f.) und dessen Auffassung nicht sonderlich
neu war, der vielmehr in seiner Heimatsynagoge Gehörtes auf neue Art
«präsentierte», «befreit von den Fesseln des rituellen Gesetzes und belebt
durch einen Strom von Parabeln von berückender Schönheit» (S. 171). Auch
das Bild des Paulus («ein unvergleichlicher Propagandist») wird er anders
sehen. Dessen ungeachtet kommt man aus dem Staunen nicht heraus: wie

181



das Volk Gottes durch alle Mühsale hindurch erhalten worden ist und wie
auch die (oftmals unterbrochenen) Aufstiege des Juden (Assimilation,
Anerkennung des Juden als Staatsbürgers) den jüdischen Glauben als
solchen nicht haben erschüttern können. Die Wiederbelebung der hebräischen

Sprache ist nur ein Zeichen dafür. Daneben sind die Verdienste der
Juden in allen Bereichen des menschlichen Lebens (man denke nur an die
auffallend hohe Zahl von jüdischen Nobelpreisträgern) unverkennbar. (Man
braucht deswegen einen Heinrich Heine nicht gerade als «den größten
deutschen Lyriker» anzusprechen, S. 428.) Großartig sind die Leistungen
des jungen Staates Israel, dessen innen- und außenpolitische Probleme freilich

riesengroß sind. W. Vischer meint dazu («Der neue Staat .Israel' und
der Wille Gottes», S. 62): «Das Dasein Israels ist deshalb die große Störung
in der Familie der Völker, weil Gott Israel dazu erwählt hat, um an ihm
unübersehbar für alle Menschen die unendliche Schuld des Menschen (sc.
aller Menschen) vor Gott aufzudecken. Israel ist die wunde Stelle am Körper
der Menschheit. Deshalb ist das Leben Israels zugleich so verzweifelt und
so unzerstörbar, weil in ihm Gott ständig die Wunde offenhält und zugleich
an ihm zeigt, daß er selbst sie heilt durch Jesus, den Christus Israels.»
Hier allerdings scheiden sich die Geister. Das besprochene Werk ist geeignet,

zur Besinnung anzuregen. Gerade Christen sollten es lesen, um zunächst
einmal den Juden in seinem Judesein ernst zu nehmen.

Basel R. Schmälzle

Eleonore Sterling : Er ist wie du. Aus der Frühgeschichte des Antisemitis¬
mus in Deutschland (1815—1850). Chr. Kaiser Verlag, München 1956.

Dieses Buch will «zum Verständnis der Denkweise beitragen, die die
Verfolgungen und die Vernichtung des deutschen Judentums in den Jahren
1933—1945 zuließ». Daß die Verfasserin sich nicht mit der Gegenwart und
jüngsten Vergangenheit selbst beschäftigt, hat seinen Grund darin, daß sie

jenem unmittelbaren, grauenhaften Geschehen gegenüber wohl noch zu
nahe steht und daß an seiner Maßlosigkeit alles Darstellen und Verstehenwollen

scheitert.
Das Buch ist in 4 Teile eingeteilt. Der erste Abschnitt behandelt die

wirtschaftlichen und sozialen Verhältnisse in der Gesellschaft des 19.

Jahrhunderts; innerhalb dieses Rahmens wird die politische und die wirtschaftliche

Entwicklung der Juden beschrieben. Der zweite Abschnitt befaßt sich
mit dem Verhältnis von Christentum und Judentum zueinander; der dritte
Abschnitt behandelt die Politisierung des christlich-jüdischen Verhältnisses;
der vierte Abschnitt endlich schildert die konkreten historischen Auswirkungen

des politischen Judenhasses von 1815—1850.
Aus dem vorliegenden Buch wird erschütternd klar, daß Aufklärung

182



und Säkularisierung dem Judentum in Deutschland nicht wirklich zu helfen
vermochten. Einen christlich-jüdischen Konflikt gab es auch in jenem
Jahrhundert der Toleranz, und hinter allem vordergründigen Rufen nach
Duldung verbarg sich ein tief eingewurzelter, giftiger Haß gegen alles Jüdische.
Man legt das Buch nicht ohne Beklemmung aus der Hand. Möge es das
letzte Ziel seiner Verfasserin erreichen: dem besseren Verständnis des

christlich-jüdischen Verhältnisses zu dienen.

Zürich L. Schäppi

Schalom Asch: Reise durch die Nacht. Roman. Diana-Verlag, Zürich, 1955.

Immer wieder hat man — nicht nur christlicher-, sondern auch jüdischer -

seits — versucht, Schalom Asch auf Grund seiner Bücher zu einem christlichen

Autor zu stempeln. Man wird es gewiß auch mit seinem neuesten
Werk, der «Reise durch die Nacht» wieder tun. Es ist in der Tat gar nicht
leicht, zu verstehen, wo Schalom Asch eigentlich steht. Mir persönlich
scheint, daß er auch in diesem Buch, genau so wie in allen seinen anderen
Werken, bewußt jüdisch sein will und ist.

Isaac Großman, ein Sohn armer, aber frommer jüdischer Einwanderer
in den USA, wird reich, geachtet und glücklich auch in seiner Familie.
Nur etwas lastet auf ihm, und dies immer stärker und bedrohlicher: eine
alte, unbeglichene Schuld. Vor Jahren hat er einem armen polnischen
Einwanderer, Kowalsky, siebenundzwanzig Dollars gestohlen. Und mit
diesem gestohlenen Geld begann sein Aufstieg. Nun, nach Jahren, auf der
Höhe seines Erfolges, fängt ihn diese Schuld an zu plagen. So sehr, daß
sie zum eigentlichen Thema seines weiteren Lebens wird. Er versucht,
sie — nun endlich! — gut zu machen; er begibt sich nach Springbrook,
wo Kowalsky früher wohnte. Aber der echte Kowalsky ist nicht so leicht
zu finden. Halb Springbrook nimmt an Großmans Suchen nach Kowalsky
teil, man redet von seiner Schuld, man munkelt, man bauscht auf
Schließlich mischt sich Isaacs Sohn, Lazar, ein, dann der Rechtsberater
der Familie, der Hausarzt. Sie alle können seine verzweifelten Versuche,
eine so alte und so belanglose Schuld mit so unbedingter und vor nichts
zurückschreckender Hingabe zu sühnen, nicht verstehen. Auch seine Sekretärin,

der einzige Mensch, der ihm zunächst geholfen hat, wird an ihm
irre. Isaac Großman wird als geisteskrank erklärt. Einen Kowalsky, einen
Diebstahl an Kowalsky habe es nie gegeben. Das alles sei die Ausgeburt
einer kranken Phantasie. Eine solche Tat habe ein Isaac Großman ganz
einfach nicht begehen können. — Isaac Großman wird in einer Nervenanstalt

interniert. Und da wird er nun wirklich krank, physisch und
psychisch, weil ihm nun jede Möglichkeit, das begangene Unrecht an
Kowalsky wiedergutzumachen, genommen ist. Bis sein Enkel Robert —

183



der Sproß einer Mischehe, der sich aus freien Stücken für das Judentum
entschieden hat — aus dem kriegsverwüsteten Europa zurückkehrt und als
erster imd einziger bereit ist, seines Großvaters Verfehlung als möglich
zu betrachten. Robert bringt den Großvater mit einem Rabbiner, Dr.
Zimmerman, in Verbindung, und diesem gelingt, was keiner Liebe der
Familie, keiner Treue seiner Sekretärin, keiner Psychotherapie der
behandelnden Ärzte möglich war : er erhält das Vertrauen Isaac Großmans und er
vermag ihm zu helfen. Dadurch, daß er all seine Leiden und auch seine
Vergehen zurückführt auf das gestörte Verhältnis zwischen Gott und Isaac
Großman. «Der Fall ist charakteristisch für Menschen, die nie versucht
haben, ein persönliches Verhältnis zu Gott zu gewinnen (S. 342)
Der seelische Konflikt Ihres Vaters, Mr. Großman, kommt daher, daß er
kein eigenes Gebet hatte, das er an Gott richten konnte, sondern das Gebet
seines Vaters benützte. Doch er verfügte dabei nicht über die Tradition
seines Vaters, die mit dessen Gebet in Einklang stand» (S. 343/344). Nach
der Überzeugung des Rabbiners muß Isaac Großman Gott selber, persönlich,

neu kennen lernen: «Wenn wir auf eigene Faust entdecken, daß Gott
vorhanden ist, dann kommt die Liebe zu ihm von selbst» (S. 355). Aber
noch ist ein letztes Hindernis zur völligen Befreiung Isaacs, d. h. zu seiner
persönlichen Rückkehr zu Gott, zu beseitigen: Isaacs Vater hatte ihn einst
gelehrt, daß Gott nur alle gegen Ihn begangenen Sünden verzeihe, nicht
aber diejenigen von Mensch zu Mensch. Das könne nur der Mensch, gegen
den die Sünde begangen worden sei. Darum auch Isaacs verzweifeltes Suchen
nach Kowalsky! Darauf antwortet Dr. Zimmerman: «Ihr Vater hat also
der Macht Gottes Schranken gesetzt Nun, ich will mich auf keinen Disput
über diese Anschauimg Ihres Vaters einlassen. Ich meinerseits glaube, daß

alle Menschenwesen Gott angehören, daß alle unsere Taten vor seinen
Richterstuhl gelangen und daß nur Er uns zu verzeihen vermag. ,Wo ist
der Mensch, der ohne Sünde wäre?' Wenn ein Mensch sich an einem
Mitmenschen versündigt, so versündigt er sich zugleich gegen Gott. Denn
woher wissen wir von Sünde und Tugend, von bösen und guten Taten, wenn
nicht durch Gottes Gebote? Jawohl, Gott ist sozusagen die Abrechnungsstelle

für all unser Tun. Er kann den einen Sünder mit der Sünde eines
anderen bezahlen, so daß bei ihm alle Konti saldiert werden» (S. 357). Dr.
Zimmerman fordert Isaac Großman dann auf, er solle sich vorstellen, Gott
habe ihn zum Richter ernannt: «Vor Ihnen erscheint ein Mann und sagt:
ich habe mich an einem andern Mann versündigt. Ich kann das Unrecht
nicht gutmachen, da der Mann nicht mehr vorhanden ist; er ist verschwunden

oder gar gestorben. Ich habe alles, was in meiner Macht stand, getan,
um ihn aufzutreiben, doch es war vergebens. — Wenn Sie, der Richter,
überzeugt davon sind, daß der Schuldige tatsächlich alles, was er vermochte,
getan hat, daß er außerdem in vollem Maßo für seine Sünde gebüßt, daß er
Gutes getan hat und bereit ist, auch weiterhin Gutes zu tun, um seine
Missetat abzutragen, winden Sie dann das Verdammungsurteil fällen oder

184



würden Sie ihm Trost zusprechen?» (S. 375). Isaac antwortet, daß er ihn
nicht verdammen könnte. Darauf der Rabbi: «Sie glauben also, Sie seien
gerechter als Gott, seien ein besserer Richter denn Er? Wenn Sie, ein
Erdenmensch, ein Geschöpf aus Fleisch und Blut, glauben, Ihr Spruch sei ein
gerechter, und Sie würden den Sünder nicht der Höllenqual preisgeben, wie
können Sie glauben, daß Gott so grausam wäre, einen Menschen wegen
seiner Sünde leiden zu lassen, die er gutzumachen bemüht war, was jedoch
über sein Vermögen ging?» (S. 358).

Hier erfolgt nun die Befreiung, die entscheidende Wendung, Isaacs
Erlösung und Rückkehr zu Gott. Noch einmal belehrt ihn der Rabbiner:
«Wir glauben an die ewigwährende Gnade Gottes, die uns nimmermehr im
Stiche läßt. Sie wird uns offenkundiger, sobald wir die äußere Hülle
abgeworfen haben, in die sich die Seele hinieden kleidet. Dann lernen wir, Gott
zu erfassen durch andere Gefühle als die, die wir während unseres
Erdendaseins gekannt haben. Dann sind wir eingetaucht in das Licht der Sche-
chinah, der Einwohnung Gottes, wie wir Juden diesen Wesenszustand
bezeichnen. Alle Seelen, selbst die der Sünder, gelangen schließlich zum
Ziele der Vereinigung mit Gott, des Eingehens in die Gottesseele. Vielleicht
müssen wir vorher einen Prozeß der Läuterung durchlaufen Denn alle
Seelen, auch die der Sünder, sind ein Teil der Gottheit über uns, und alle
sind am Ende der Enden versammelt unter den Fittichen der Schechinah.
Gott ist der allerbarmende, der allgnädige Vater, wie Moses uns gelehrt
hat» (S. 359). Und so vermag Isaac nun endlich zum ersten Male in seinem
Leben die Wahrheit jenes wunderbaren jüdischen Wortes zu erkennen, das
ihm der Rabbiner als letztes auf seinen weiteren Lebensweg mitgibt: «Wo
der wahrhaft Bereuende steht, kann nicht einmal der Heilige stehen. Das
bedeutet: wenn ein Sünder bereut, steht er über dem Heiligen, der nie
gesündigt hat» (S. 359).

Was noch folgt, sind Äußerlichkeiten: Isaacs völlige Genesung, seine

Entlassung aus der Klinik, seine Rückkehr zu seiner Familie, sein
Wiedergutmachen an Kowalsky. Daß Kowalsky tot ist und er ihm nicht mehr
direkt helfen kann, ist von untergeordneter Bedeutung. Das Hauptproblem
in Isaacs Leben ist gelöst : er hat heim zu Gott und seiner Gnade gefunden.

Schalom Aschs Buch ist ein faszinierendes, ein aufwühlendes, ein
ergreifendes, ein menschliches Buch! Ja, mehr noch: ist die Gewissensqual Isaac
Großmans, seine Verzweiflung an sich selber, sein Unvermögen, das göttliche

Gebot zu erfüllen, nicht zutiefst auch christlich? Könnten wir Christen
jenen Satz des jüdischen Weisen «Wo der wahrhaft Bereuende steht, kann
nicht einmal der Heilige stehen» vom Evangelium her nicht voll und ganz
bejahen?

Also doch kein jüdisches Buch?! Jemand, der mehr vom Judentum
versteht als ich, hat mich auf die chassidische Grundlage der Frömmigkeit
Schalom Aschs hingewiesen. Vielleicht finden wir hier die Antwort auf unsere
Frage. Schalom Asch sieht, wie der chassidische Fromme und im Gegensatz

185



zu aller bloßen, starren Gesetzestheologie, daß das Gesetz allein den
Menschen nicht erlöst, sondern richtet und vernichtet. Er stellt es erschütternd
dar in der Gestalt des Isaac Großman. Der christliche Leser kann sich dieser
Erkenntnis nur unterstellen. Die Not des Juden Isaac Großman ist auch
seine eigene. Aber der christliche Weg aus der Ver z weiflung ist nicht der
jüdische. Ich glaube, daß Schalom Asch in seiner «Reise durch die Nacht»
den jüdischen und nicht den christlichen Weg zeigt.

An Stelle der vollkommenen Erfüllung des Gesetzes, die unmöglich ist,
fordert er erstens die Erfüllung des Gesetzes soweit als möglich und
zweitens für die Sünde, die dann noch übrig bleibt, die wahrhafte,
vollkommene Reue. Dem Menschen, der so lebt, wird Gott gnädig sein. Denn
Gott kann nicht weniger gnädig sein als ein Mensch, eines seiner Geschöpfe
also, an seiner Statt wäre. Das Gebet ist als eine große Hilfe dem Menschen
gegeben, Gott näher, persönlicher als gnädigen Gott kennen zu lernen.

Der christliche Weg zu Gottes Barmherzigkeit und aus der Verzweiflung
ist das nicht. Es fehlt hier jeglicher Hinweis auf einen Mittler. Der jüdische
Mensch — nicht nur der jüdische Gerechte, auch der jüdische Sünder! —
braucht keinen Mittler, keinen Heiland. «Wir glauben an die ewigwährende
Gnade Gottes, die uns nimmermehr im Stiche läßt», sagt der Rabbiner. —
Aber woher wissen wir das, daß Gott uns Sündern gnädig ist? Bei Schalom
Asch wissen wir es eigentlich auf Grund einer logischen Denkfolgerung. Das
ist ein abstraktes Wissen. Das neue Testament — nur das neue, nicht auch
das alte — gibt uns eine völlig andere Antwort : Gott ist uns gnädig einzig
und allein und immer nur in Jesus Christus. «Er ist um unserer Missetat
willen verwundet und um unserer Sünde willen zerschlagen. Die Strafe liegt
auf ihm, auf daß wir Frieden hätten, und durch seine Wunden sind wir
geheilt» (Jes. 53,5).

Zürich Lydia Schäppi

Maria Mathi : Wenn nur der Sperber nicht kommt. (C. Bertelsmann Verlag,
303 S., geb. Fr. 12.80; DM 10.80.)

Der Roman, der mit der Jahrhundertwende einsetzt und bis zum Ende
des zweiten Weltkrieges reicht, läßt uns einen erschütternden Blick tun in
das Erleben der Menschen in einem hessischen Städtchen -— es müßte nicht
die einstige Heimat der Dichterin sein, weil sich ja auch andernorts alle
diese Dinge ereignet haben; doch gewinnt die Erzählung dadurch an farbiger
Lebendigkeit—: da wohnen in Hadamar zwei Dutzend jüdische Familien,
meist kleine Existenzen; sie leben mit den Christen zusammen; man denkt
sich nicht viel dabei: Jesuitenkirche, Betsaal der Protestanten und die
winzige Synagoge haben nebeneinander Platz. In feiner, wohl nur einer
Frau in dieser Weise geschenkten Innerlichkeit werden die mannigfachen

186



Charaktere und die sich verschlingenden Schicksale gezeichnet bis hin zu
dem bittern Ende, wo auch der Feuerofen nicht fehlt, der «mit Menschenfleisch

beschickt» wurde. Die Barmherzigkeit sucht da und dort ihr Werk
zu tun, aber sie vermag nicht durchzudringen. Und doch legt man das Buch
nicht aus der Hand ohne Hoffnung. Eben weil eine Frau den Mut gefunden
hat, das alles zu sagen, was man so gerne vergißt und verschweigt: das
unabsehbare Unrecht, das den Juden angetan worden ist. Was der Roman
in seiner Art zu formen versucht hat (die Schönheit der Sprache soll nicht
unerwähnt bleiben), ist Ende 1945 von einer anderen Dichterin, der greisen
Ricarda Huch, so ausgesprochen worden: «Was in Jahren verunrechtet ist,
kann nicht in Monaten gutgemacht werden. Betrachten wir (sc. Deutsche!)
uns nicht als Opfer, sondern als solche, die mit der Hölle im Bunde waren
und wunderbar gerettet sind. Diese Rettimg mag uns hoffen lassen, daß uns
künftig reinere, lichtere Tage beschieden sind.» Daß diese Hoffnung nicht
trüge, dazu mag das tapfere Wort der Maria Mathi, das besonders in Deutschland

gehört werden möchte, das Seine beitragen.

Basel R. Schmaelzle

Arthub Miller : Brennpunkt. Rororo-Taschenbücher.

Wenn wir das Buch lesen, glauben wir in das Reich Hitlers versetzt zu
sein, denn ein Geist des brutalsten Antisemitismus weht uns an. Es ist zwar
die Zeit, in der Hitler lebte, die des zweiten Weltkrieges, aber die Handlung
dieses Romanes spielt in Amerika.

Es kommen einem Zweifel: kann das wahr sein? ist es nicht ein Machwerk

einer wilden Phantasie, die sich diese Verfolgungen in Amerika
ausgedacht hat? Durch Zufall fällt mir eben ein jetzt geschriebener Artikel
einer in Amerika arbeitenden Schweizerin in die Hände, in dem ganz
beiläufig steht: «Der Durchschnittsamerikaner ist etwa im gleichen Sinn wie
der Durchschnittsschweizer, antisemitisch eingestellt» und weiter: «In einer
Telephongesellschaft ist unter 60 Angestellten nur deshalb ein jüdisches
Mädchen zugelassen worden, weil man nichts von seiner semitischen
Herkunft wußte.»

Von hier aus ist, zumal in aufgeregten Zeiten wie sie jeder Krieg mit sich
bringt, nur ein Schritt zu den im «Brennpunkt» beschriebenen Verfolgungen.
Es geht darin noch nicht um Pogrome und Judengemetzel, aber um eine
systematische Judenhetze mit dem Ziel ganze Städte zu «säubern» und die
Juden in Siedlungen, d. h. in Ghettos, unterzubringen. Es fängt an mit
nächtlichen Leerungen des Inhalts der Abfallkübel über die gepflegten
Vorgärten der Häuser, deren Besitzer Juden sind, dann mit den Anrempelungen
in der Bahn, auf der Straße, im Kino, mit dem Nichtzulassen in verschiedene
Hotels und Restaurants und endet mit ganz brutalen Verprügelungen auf
der nächtlichen Straße und in Hetzversammlungen.

187



Gewiß sind nicht alle Amerikaner daran beteiligt, das ist das Werk einer
bestimmten Gesellschaft, die sich «christliche Front» nennt, die aber stark
vom Durchschnittspublikum begünstigt wird. Niemand nimmt den Juden
in Schutz.

Eine unerquickliche Lektüre, ein quälendes Buch! Und doch — wer
sich für die Abwehr des Antisemitismus interessiert sollte es lesen. Der Clou
der Handlung ist, daß der Held, ein Herr Newman, kein Jude ist, sondern
durch eine neue Brille, die er tragen muß, ein «hebräisches» Aussehen
erhält. Die Verfolgungen gegen ihn setzten langsam ein und bewirken in
seiner Seele eine merkwürdige Reaktion. Obwohl er kein Jude ist und dieses
auch gelegentlich ausspricht, bekommt er eine Art schlechtes Gewissen, er
muß sich immer vor sich selbst und vor anderen verteidigen, sozusagen
ständig beweisen, daß er kein Jude ist; dadurch verliert er seine Sicherheit
und sogar seine Handlungsfähigkeit und wird erst recht verdächtigt. So

erleidet er an sich selbst das Schicksal der Verfehmten.
Als kleiner Bürger und Dutzendmensch gibt er sich keine Rechenschaft

über das seelische Geschehen, bleibt selbst Antisemit, scheut sich — und
tut es heimlich doch — mit dem jüdischen Nachbarn zu verkehren (übrigens
die beste Figur im Roman, dieser jüdische Kaufmann Finkelstein), empfindet
kein Mitleid mit den Verfolgten, bis er zum Schluß, nachdem er als Jude
mißhandelt wurde, plötzlich eine Erleuchtung erfährt und sich entschlossen
zur Sache der Juden stellt, indem er die «Front» bei der Polizei anzeigt und
sich selbst als Juden angibt.

Dieser überraschende Sühneakt eines Unschuldigen ist im Tiefsten
überzeugend und versöhnend. Was für eine Seelenqual aber die sog. harmlose
Verfolgung bedeutet, kann man am Beispiel des Herrn Newman gut kennen
lernen.

Im Gegensatz zu ihm ist die Frauengestalt — seine Geliebte und später
seine Frau, die auch wegen ihres Aussehens als Jüdin gilt — weniger interessant,

höchstens als Vertreterin einer ganz eigennützigen und vor keiner
Gemeinheit scheuenden Person. Ihre Rolle ist nur darum bedeutsam, weil
sie im Gegensatz zum Mann alles tun möchte, um die «Front» zu förderen,
also aktiv verfolgen, um selbst der Verfolgung zu entgehen. Wir ahnen, daß
sie den letzten Schritt ihres Mannes nie verstehen wird.

Ein Gespräch Newmans mit Finkelstein in der Nacht liefert sehr gute
Argumente gegen den Antisemitismus, da es klar die Verallgemeinerungen
zeigt, die zum Haß gegen ein ganzes Volk wegen Übertretungen von
einzelnen Vertretern dieses Volkes führen.

Newman sagt: «Es ist nicht etwas, was Sie getan haben, sondern was
ihre Glaubensgenossen getan haben.» Finkelstein starrte ihn lange an. «Mit
anderen Worten: wenn Sie mich anschauen, dann sehen Sie mich nicht.»
«Wie meinen Sie das?» «Wie ich es gesagt habe. Sie schauen mich an, und
Sie sehen mich nicht. Sie sehen etwas anderes. Was sehen Sie? Das ist es,
was ich nicht verstehe. Sie haben nichts gegen mich. Warum also wollen

188



Sie mich los werden? Was sehen Sie, wenn Sie mich anschauen, das Sie

so böse macht?»
Aus diesen einzelnen Menschenschicksalen und ihren seelischen

Reaktionen kann man viel über das Martyrium von Verfolgten erfahren und es

dadurch lernen, daß auch die kleinsten Zeichen des Antisemitismus zu
unterdrücken sind, weil diese wie eine Lawine wirken und unabsehbare
Folgen zeitigen.

Zürich W. M. Bührig

Toynbee und das Judentum.

In seinem großen Werk «A Study of History» übergeht in dem Kapitel
über höhere Religionen Toynbee merkwürdigerweise völlig das Judentum.
Es heißt darum in einer Besprechung seines Werkes, daß es wohl wenige
ernsthafte Studenten geben dürfte, die dem Judentum das Recht abstreiten
würden, unter die lebendigen Religionen gerechnet zu werden, zumal wenn
man bedenke, daß das Christentum eine Tochterreligion des Judentums
und ebenso auch der Islam ohne seine Berührung mit dem Judentum nicht
zu denken sei, denn beide würden aus jüdischen Quellen gespeist. Mit Recht
wurde auch hervorgehoben, daß noch immer «vulkanische Kräfte» vom
Berge Sinai ausgingen, wenn man an die Zehn Gebote denke.

Der Gesandte des Staates Israel in den USA hat daher zu den Ansichten
Toynbees über die Geschichte des Judentums in einer Vorlesung an dem
Israelinstitut der Yeshiva-Universität in New York kritisch Stellung genommen.

Es stehe, so meinte er, doch wohl dieses Übergehen des Judentums
von Seiten Toynbees einzigartig bei den führenden christlichen Historikern

da.

Toynbee sieht die Juden an als ein Überbleibsel der syrischen Kulturepoche,

als «fossiles Relikt einer Zivilisation, die einst bedeutsam gewesen
ist». Darum glaubt er auch, das Phänomen des Judentums in einer Linie
mit den Parsen Indiens sehen zu können. Toynbee meint dabei, daß die
orientalische Welt für solche zerstreuten religiösen Gemeinschaften eher
Raum biete als der Westen mit seinem intensiven Nationalismus. Dafür
führt er noch die Unstorianer und griechisch-orthodoxe Gruppen unter der
türkischen Herrschaft als weitere Beispiele an.

Die zionistischen Juden hat stark erregt, daß Toynbee den Nazismus
und Zionismus auf eine Stufe stellt und sogar behauptet, daß die Verirrung
des Nazismus weniger tragisch sei als die der zionistischen Juden («The
Nazi Gentiles' fall was less tragic than the Zionist Jews'»). Er begründet
seine Ansicht damit, daß die Juden ihrerseits wieder die Verfolger der
unschuldigen Araber seien. Dieses beweise, daß sie ihrerseits aus ihrer
eigenen Verfolgung nichts gelernt hätten. Im allgemeinen beurteilt Toynbee

189



den Zionismus als «archaisch und romantisch», wir könnten auch sagen als
romantischen Anachronismus.

Tatsächlich verbirgt sich im Zionismus ein «Element des Ausweichens »

(«element of escapism»), denn die Auffassung des Judentums als Volk und
Nation wird dem Wesen wahren Judentums nicht gerecht. Es ehrt darum
auch andere jüdische Kritiker Toynbees, daß sie für seine Kritik des Zionismus

offen sind, da sie ihn als leidenschaftlichen Kämpfer gegen jeden
modernen Nationalismus in allen seinen Manifestationen, ob sie deutsch,
englisch oder jüdisch sind, schätzen. Sie heben auch hervor, daß er der
Überzeugung ist, daß der jüdische Nationalismus der Versuchung erliegt,
«zu sein wie andere Nationen» und darum das große Erbe der Propheten
und des jüdischen Universalismus verrate.

Die Zionisten setzen Toynbees Einstellung gegen den Zionismus mit
Antisemitismus gleich. Aber ihre antizionistischen jüdischen Gegner
erwiderten darauf, daß nicht jede Kritik am Judentum Antisemitismus sei und
fügten die Bemerkung hinzu, daß die Uberempfindlichkeit gegenüber
jeglicher Kritik ein altes, schmerzliches jüdisches Problem darstelle.

Kirchlicherseits wäre zu Toynbees Ansicht über das Judentum noch zu
sagen, daß er keinesfalls der Einzigkeit des Judentums gerecht wird. Auch
an Toynbee beweist sich, daß das Judentum sich einer rationalen Einordnung
in jegliches Begriffsschema der Profangeschichte stets entzieht, eben als
das Volk der Wahl Gottes, wie wir vom Standpunkt des Evangeliums aus

sagen müssen.
Bethel/Bielefeld Q. Jasper

Zur Siedlungsgeschichte der Juden in den Vereinigten Staaten Amerikas.

Das amerikanische jüdische Jahrbuch 1955, das die Ausgabe zum 300-

jährigen Bestehen der jüdischen Gemeinde in den Vereinigten Staaten
darstellt, bringt drei ausführliche Artikel zur Siedlungsgeschichte der Juden in
Amerika. Die Zeitschrift des Israel-Komitees des internationalen Missionsrates

«News Sheet» bringt in ihrer November-Nummer 1955 dazu folgende
Ausführungen :

«Die jüdische Bevölkerung der USA wird auf gut 5 Millionen geschätzt.
New York City zählt allein 2294000 Juden. Zu solch stattlicher Zahl wuchsen

die anfangs ganz wenigen jüdischen Siedler an, weil immer neue
Einwanderungswellen Amerika erreichten. 1790 wohnten nicht mehr als 2500
Juden in den Vereinigten Staaten, von denen die meisten als Kaufleute in
den .Städten' an der Ostküste lebten. Damals war jeder Jude Mitglied der
Synagoge, denn diese frühen Gemeinden hatten große disziplinarische
Gewalt. Die jüdischen Kaufleute konnten auch damals leicht in Schwierigkeiten

geraten, und darum wagte niemand, sich zu isolieren. So hing die kleine
Gruppe von Juden ganz stark aneinander, obwohl sie auch mancherlei Ver-

190



bindungen mit Nichtjuden hatte. 1836 kam sodann die erste
Masseneinwanderung von Europa. Es waren die vornehmen Juden aus den
Kleinstädten Deutschlands, besonders aus Bayern, die in jener Zeit von einer
Wirtschaftsdepression hart getroffen waren und auch besondere Steuerlasten

und mancherlei Beschränkungen hatten hinnehmen müssen. So
vermehrte sich in zwanzig Jahren die jüdische Bevölkerung auf das Zehnfache,
von 15000 im Jahre 1840 auf 150000 im Jahre 1860. Auch von ihnen wurde
die Mehrzahl Kaufleute und Kleinhändler. Der Kaufmann war auf seine
Weise ein Pionier. Er war darauf angewiesen, eigene Wege zu gehen und
sich einen eigenen Kundenkreis zu erwerben. Gewöhnlich siedelte er sich
an einer Stelle an, wo er ein freies Wirkungsfeld vor sich hatte, ohne
Wettbewerb fürchten zu müssen. So wurden in dieser Periode die meisten
amerikanischen jüdischen Gemeinden gegründet. ,Dies war das große Zeitalter
der Ausdehnung des amerikanischen Judentums auf jedem Gebiet.' Während
die jüdische Gemeinde in New York zwar wuchs, machte sie 1880 nur %
der jüdischen Gesamtbevölkerung des Landes aus. Bis dahin wurden die
wenigen Juden auch nicht als Problem von der Umwelt empfunden. Sie

konnten unter günstigen Umständen leben, konnten in freie Berufe
eintreten und eine Rolle im politischen Leben spielen, ohne daß sie einer
Diskriminierung ausgesetzt waren. Eine Zählung, die im Jahre 1880
durchgeführt wurde, wies nach, daß Juden in jedem Staate der Vereinigten
Staaten siedelten. Sie lebten in 173 Städten und waren verhältnismäßig
zahlreich im Westen vertreten. Eine Umfrage bei 10000 jüdischen Familien
im Jahre 1890, die der Ermittlung des Sozialstandes der Juden dienen
sollte, ergab, daß fast die Hälfte von ihnen im Handel tätig waren, l/5 waren
Sekretäre und im Bankfach, und einer von zwanzig übte einen geistigen
Beruf aus. Andere waren Kleinhändler und Handwerker, während nur 2%
Farmer waren.

Die ost-europäischen Pogrome trugen zu einer neuen Masseneinwanderung

bei, die das Gesamtbild des amerikanischen Judentums stark
veränderten. Am Ende des 19. Jahrhunderts waren % Millionen Juden aus
Ost-Europa eingewandert, und bis 1914 kamen weitere 1 % Millionen dazu,
und noch später trafen weitere 350000 ein, bevor man nationale
Einwanderungsquoten im Jahre 1924 festsetzte. Der Prozentsatz der Juden in der
Gesamtbevölkerung stieg auf 3,5% und auf 30% in New York. Die größte
Zahl dieser russischen Juden ließ sich im Osten nieder. Sie wurden in Fabriken

beschäftigt, besonders in der Textilbranche.
Obwohl sie oft unter unmenschlichen Bedingungen in den « Schwitzkästen

» (sweat-shops) arbeiteten, begrüßten diese Juden doch jede Gelegenheit,

zu verdienen, und sie sparten soviel sie konnten, um sich bald
selbständig zu machen. Trotz der Tatsache, daß sie in das Land kamen mit
durchschnittlich nicht mehr als neun Dollar, kamen sie doch ,mit einer
überraschenden Schnelligkeit voran'. Die jüdischen Kinder kamen in den
Schulen gut vorwärts.

191



Zwischen 1900 und 1914, als die jüdische Einwanderung mehr als 90000
in einem Jahr betrug, hatten die amerikanischen Juden einen harten
Existenzkampf zu führen. Für ihre karitativen Verbände war es nicht leicht,
einer so großen Anzahl armer Einwanderer die nötige Hilfe zuteil werden
zu lassen. Es ist dennoch bedeutsam, daß bis 1908 dio jüdischen Studenten
8% derer ausmachten, die ein College besuchten, und 13% derer, die Jura
studierten. In dieser Periode blieben noch viele in der Textilindustrie tätig;
durch Arbeiterorganisationen wurde ihre Lage aber wesentlich verbessert.
Hunderttausende verließen die Slums (jüdischen Ghettos) und es begannen
sich bei ihnen die charakteristischen Merkmale der amerikanischen Mittelklasse

abzuzeichnen.
Die ausgesprochen jüdischen Charaktermerkmale der osteuropäischen

Einwanderer machte die ganze (jüdische) Gemeinde jüdischer. Selbst das
Reform-Judentum mit seiner Neigung zur Assimilation wurde davon
berührt. Zu gleicher Zeit wurden Bewegungen wie Zionismus, Bundismus
(Orden), Jiddischismus (typisch osteuropäish-jiddische Kultur) von Ost-
Europa herübergetragen und damit Teil des amerikanisch-jüdischen Lebens.
Die Bedingungen für die Assimilation waren nun in Amerika nicht mehr so

günstig, und die Verbindungsfäden mit Nichtjuden wurden weniger intim.
Die Juden wurden schärfer von der übrigen Bevölkerung unterschieden. In
den dreißiger Jahren fingen die Juden an, in die ,Stehkragonberufe' und
Geschäftswelt hineinzuwachsen, heute sind sie zum größten Teil gut
verdienende Gelehrte, Kaufleute und Büroangestellte. In Detroit hatten 70%
von ihnen Hochschulbildung. In dieser Zeit waren auch viele jüdische
Frauen als Sekretärinnen beschäftigt. Die Juden neigten dazu, dem
Regierungsdienst fern zu bleiben und bevorzugten mehr die freien Berufe, wo
sie von anderen weniger abhängig waren. Zu Beginn der dreißiger Jahre
war 1/8 der Medizinstudenten Juden. Ebenso machten die jüdischen Arzte,
Richter und Zahnärzte einen hohen Prozentsatz aus. Die jüngere Generation
ist sozial emporgestiegen. Die Juden sind zum größten Teil Eigentümer
ihres eigenen Geschäfts und haben sich dem Mittelstand gut angepaßt; ihr
Einkommen liegt gewöhnlich über dem Durchschnitt. Die letzte
Einwanderungswelle — ungefähr 150000 von Mitteleuropa vor dem Kriege und
100000 Überlebende der Hitler-Verfolgung — wurde ohne Schwierigkeit
von der wohlhabenden jüdischen Gemeinde absorbiert.»

BethellBielefeld G. Jasper

192


	Rezensionen

