
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Versuch einer Sinndeutung des Staates Israel : eine
Auseinandersetzung vornehmlich mit dem Buch von Schalom Ben
Chorin "Die Antwort des Jona. Zum Gestaltwandel Israels"

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961300

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961300
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bath Qol, die einem Hohepriester Simon den Tod Caligulas voraussagte,

war auch aus dem Allerheiligsten ertönt. Was lag näher,
als die beiden Simons zusammenzubringen und — zumal ein rab-
binischer Autor über Simon Kantheras aus dem Hause Boethus
kaum etwas Lobenswertes zu berichten wußte — in dem durch die
Stimme aus dem Heiligtum geehrten Hohepriester Simon den
Gerechten zu erblicken?

Es wäre der Nachforschung wert, zu untersuchen, ob auch andere

Berichte, die sich ursprünglich auf den Hohepriester Simon, der

um die Mitte des ersten Jahrhunderts wirkte, bezogen haben
mögen, später auf seinen berühmteren Namensgenossen übertragen
wurden.

VERSUCH EINER SINNDEUTUNG DES
STAATES ISRAEL

Eine Auseinandersetzung vornehmlich mit dem Buch von Schalom

Ben Chorin «Die Antwort des Jona. Zum Gestaltwandel Israels»

von Gebhard Jasper, Bethel-Bielefeld

Einleitung

W. Vischer stellte uns mit seinem Buch «Der neue Staat Israel
und der Wille Gottes»1 vor die Frage: «Ist der Staat Israel ein
Zeichen dafür, daß Gott seine Politik auf Erden treibt » Wir fragen
darauf, ob wir aus der Heiligen Schrift zu entnehmen haben, daß
auch heute, nach dem Erscheinen Christi, dem «gelobten Land»

1 Vischer, Wilhelm: «Der neue Staat Israel und der Wille Gottes». Verlag
Reinhardt, Basel 1953.

132



«eine besondere strategische Aufgabe zugewiesen ist bei der
Einnahrae der Erde für das Reich Gottes» — denn das behauptet
Vischer. Eine andere Antwort wäre: Das Land ist nicht mehr das

alte «gelobte Land», das «Heilige Land», weil darüber der «Schatten
des Kreuzes» steht, weil es nach evangelischer Auffassung keine
heiligen Orte mehr gibt, seitdem in der Wiederkunftsrede der Herr
Christus davon sprach, daß das «Hier oder dort» nicht mehr gilt.
— Wir fragen zunächst:

I. Welche Sinndeutung empfängt der Staat Israel in jüdischer Schau?

Die uralte Zionssehnsucht und Martin Bubers Gedanken

Bei der Studientagung «Kirche und Judentum» in Düsseldorf
1951 sagte Landesrabbiner Dr. Weinberg: «Wenn eins geeignet ist,
einen Juden unserer Tage zur Anbetung gegen Gott zu führen, so

ist es die Gründung des Staates Israel. Zwar bedeutet die Ali ja
(das Hinaufziehen, 2. Chron. 36, 23) des jüdischen Volkes nach
Palästina noch nicht die Erlösung, wohl aber den ,Beginn der
Erlösung'.» Bei ihm habe Pate gestanden der «uralte Traum vom
Kibbuz Galujoth», von der «Sammlung der Zerstreuten, die die

Propheten geweissagt haben ». Wir stehen somit nach ihm mit dem
Staat Israel vor der angehenden Erfüllung der uralten Zionssehnsucht

Israels.
Martin Buber schreibt in seinem Buch «Israel und Palästina»2,

wie jedes Volk, so müsse auch Israel zu den «Kräften seines

Ursprungs» zurückkehren. Darum bedürfe auch Israel des nationalen

geistigen Zentrums, um «nach den ewigen Grundsätzen» leben

zu können. Und darum stellt er am Schluß seines Buches betont
die Frage: «Ist die Erwählung dieses Volkes und dieses Land für
einander und für ein Drittes, das beides zusammenfaßt, größer als
beides eine Illusion oder ist sie ein wahres Abbild des Ewigen »

Nach Buber gebraucht Israel auch das Land, um seiner « Heilig -

2 Buber, Martin: «Israel und Palästina, die Geschichte einer Idee».
Artemis-Verlag, Zürich 1950.

133



keit» teilhaftig zu werden. Er substituiert damit eine Synthese von
Natur und Gnade und sagt: «Der Weg zur Natur ist der Weg zur
Auferstehung.» Die «Alija», das Hinaufziehen des jüdischen Volkes
nach Palästina, ist für ihn darum «die Erweckung der im Lande
ruhenden Kräfte». Daher ist ihm das Land Israel gleichsam die
«Schechina», die «Gegenwart und Einwohnung Gottes selber».

Für Buber ist somit die innere Verbindung von Volk und Land
Israel vorgegeben. Man könnte von einer inneren Verbundenheit
von Blut und Boden reden, deren Fragwürdigkeit im Dritten Reich
allzu deutlich wurde, wenn wir auch hier einschränkend sagen
müssen, daß für Israel ein Sonderfall gegeben sein könnte. Auf alle
Fälle erkennt er dem Lande Israel eine besondere sakrale Würde zu.

Immerhin ist zu fragen, ob Abraham nach Palästina zog, um
die im Lande liegenden Kräfte zu wecken. Band Gott wirklich
seine Verheißung an die Naturhaftigkeit des Landes, oder müssen
wir sagen, daß Abraham nach den «ewigen Grundsätzen» lebte,
einzig durch die Preisgabe seines Lebens im Gehorsam des Glaubens
an Gott, bis hin zur Bereitschaft der Opferung des Sohnes der

Verheißung? Damit drängt sich der Schluß auf: Nicht der Weg
nach Palästina ist der Weg zur Auferweckung, zum heiligen Leben
aus Gott, sondern die Heiligung Israels beruht allein in der
Verbindung mit seinem Gott. Gott bekennt sich zu einem gläubigen
Israel, das Ihm gehorsam ist. «Ich bin der Herr, Dein Gott, .»,
heißt es am Sinai. Gott verbindet sich zum gnädigen Handeln an
Israel, indem er Israel zugleich zum absoluten Gehorsam gegen
sich bindet.

Weinberg sah den «Beginn der Erlösung» in der sich anbahnenden

Erfüllung der uralten Zionssehnsucht der Kibbuz Galujoth
auf Grund der Verheißung der Propheten. Zu fragen ist aber, ob
Israel nicht das Problem der Galuth in neuer Form in seinem Staat
und seinem Land erlebt. Auch Vischer meint, daß die Juden in
ihrem Staate nicht mehr «Fremdlinge» seien, und das sei darum
eben das Zeichen dafür, daß Gott seine Politik auf Erden treibt.
Aber es ergibt sich auch hier die Frage, ob Israel deshalb noch nicht
am Ziel ist, weil Jerusalem noch unerobert ist. Oder empfindet es

unbewußt, daß das Land nicht mehr das Land der Väter ist? Wir
können diese Frage nur stellen.

134



Die mit dem Zionismus aufgegebene Frage

Der nationale Zionismus ließ den Staat Israel wirklich werden.
Einst sagte Herzl: «Wenn Ihr wollt, ist es kein Märchen.» Nach
fast genau fünfzig Jahren war der Staat Israel kein Märchen mehr,
sondern eine geschichtliche Wirklichkeit. Die erstrebte nationale
Sicherung des jüdischen Volkes ist mit der Staatsgründung erreicht.
Im Flugblatt 5708 heißt es: «Wir sind der Knechtschaft letztes
Geschlecht, das erste Geschlecht der Freiheit». Als Vertreter der
Kirche müssen wir zugeben, daß der Staat Israel eine Anklage
gegen die Christenheit ist, die seit fast zweitausend Jahren die
Geschichte des jüdischen Volkes zu einer Geschichte des Leidens
und der Verfolgung gemacht hat. Und das Werden des Zionismus
und seine innere Stoßkraft sagt allzudeuthch, daß letzthin der
Antisemitismus und vor allen Dingen Hitler beim geschichtlichen
Werden des Staates Pate gestanden haben. Es ist nicht umsonst
gesagt worden, daß Hitler der eigentliche «Gründer des Staates»

gewesen sei.

Doch es erhebt sich die Frage, ob nicht mit dem Zionismus eine

neue Versuchung an das jüdische Volk herangetreten ist, indem
es sich einzig im nationalen Sinne versteht als Gegenschlag gegen
die Assimilation, die das jüdische Volk einzig konfessionell
verstanden wissen wollte. Wenn es im Staate Israel heißen kann in der
statistischen Rubrik für «Religion» «bilthi dathi», «religionslos»,
dann ist hier eine letzte Folgerung aus einer säkularen Konzeption
des Judentums gezogen.

Es sind jüdische Stimmen laut geworden, die von einem
«geistigen Vakuum» sprachen. Man redete auch davon, daß der «Zionismus

in innerer Auflösung» sich befindet. Ist diese Tatsache
vielleicht damit gegeben, daß Weizmann kein inneres Verständnis für
die religiöse Frage hatte und sich als «Gegner des Klerikahsmus»
erklärte3?.

Damit haben wir uns an die Frage herangepirscht, die Antwort
erheischt.

3 Weizmann, Chaim: «Memoiren. Das Werden des Staates Israel.»
Phaidon-Verlag, Zürich 1953.

135



Die Sinndeutung des Gegenwartsgeschehens im Blick auf die

doppelte Antwort des Jona

Unserer Frage hat sich ernsthaft Schalom ben Chorin, Jerusalem,
früher Fritz Rosenthal in München, mit seinem neuen Werke «Die
Antwort des Jona. Zum Gestaltwandel Israels» gestellt4. Er ist
uns ja auch schon durch manchen wertvollen Beitrag in der
«Judaica» bekannt.

Er fragt nach der religiösen Sinngebung des Gegenwartsgeschehens.

Und er fragt so als Jude im Staate Israel, der sich

zugleich offen halten möchte für das Judentum der Diaspora (S. 7).
In München 1913 geboren, fand er Anschluß an die zionistische
Bewegung jener Tage. Schwere Erlebnisse zu Beginn des Dritten
Reiches hießen ihn 1935 nach Palästina auswandern. Hier ist er
als Journalist tätig sowohl für die hebräische Presse wie vor allem
auch für die deutschsprachige Tageszeitung «Jedioth Chadaschoth»
(Neue Nachrichten). Als Laienprediger wirbt er für seine Grundidee:

die Erneuerung der jüdischen Religion in Israel, die er in
einer «dritten Position» «jenseits von Orthodoxie und Liberalismus»

(der Titel eines früheren Werkes von ihm) sucht.
In diesem seinem neuen Werke geht er aus von dem Buche

Jona, da das «Jonagleichnis einen spezifisch jüdischen Aspekt»
verrät. Das nationale Bekenntnis des Jona: «Ein Hebräer bin ich»
zusammen mit seinem monotheistischen Bekenntnis: «Ich fürchte
den Herrn, den Gott des Himmels und der Erde, welcher gemacht
hat das Meer und das Trockene», machen für Schalom ben Chorin
das jüdische Bekenntnis aus: «Das religiöse und das nationale
Element sind in der Antwort des Jona enthalten, machen so — in
dieser unlösbaren Einheit — jüdisches Bekenntnis und jüdische
Antwort an die Frage der Welt aus» (S. 12—15). Mit Recht hebt er
hervor, daß das Judentum des 19. Jahrhunderts vornehmlich das

Jahrhundert des zweiten Teiles des Jonawortes gewesen sei, «unter
Aufgeben der nationalen Charakteristika des Judentums», indem

4 Ben Chorin, Schalom: «Die Antwort des Jona. Zum Oestaltwandel
Israels». Verlag Herbert Reich, Hamburg-Borgstedt 1956.

136



die Juden der Assimilation versuchten, «die nationale Seite ihrer
Existenz zu historisieren» (S. 15). Dabei war aber die tragische
Erfahrung, daß von ihnen «die vollkommene Selbstaufgabe»
verlangt wurde, die «restlose Assimilation, mithin auch die religiöse
Selbstaufgabe» (S. 16). Damit wurden die Versuche, die nationale
Antwort des Jona sich selbst und der Umwelt zu verschweigen,
vergeblich5. Demgegenüber geht nach ihm der Zionismus aus von
dem Bekenntnis zur hebräischen Nation, woran sich auch bald die
Forderung nach Wiedererweckung der hebräischen Sprache im
hebräischen Lande anschloß (S. 17). Der politische Zionismus steht
unter dem Wort 1. Sam. 8, 5, zu sein «wie alle Völker». Diese
Forderung antiprophetischen Inhalts hat aber zugleich, so meint er,
die religiösen Impulse wachsen lassen. «,Die Heilsökonomie' eines

ewigen Gottes-Geschichtswillens, der über dem zeitlichen Willen
des Volkes und seiner Repräsentanten steht, wendet die
antiprophetische Zielsetzung wiederum in die prophetische Ebene
hinab» (S. 18). So ist nach ihm auch in dem modernen Zionismus
«dieses Umbiegen der nur-nationalen Lösung zu bemerken», wenn
sie auch noch dominierend bleibt, so daß der Staat Israel «als eine
Demokratie westlicher Prägung auf der Weltbühne erscheint».
Dabei gibt er zugleich zu: «Die nationale Regeneration Israels hat
im Kern eine tiefere Assimilation erzeugt als die individuelle
Assimilation des 19. Jahrhunderts vermocht hatte» (S. 19).

Wer Margarete Susman kennt, weiß, daß sie die gleiche
Versuchung Israels im Werden des Staates akut werden sieht. Sie

sagt darum scharf pointiert, daß in ihm Israel «in einer ihm
wesensfremden Form sein Eigenstes» verteidige und damit «ein Stück
des ihm fremden Chaos in sich selbst hineingezogen und damit
schwerer noch als seinen äußeren, seinen inneren Bestand gefährdet»

habe. Und so weist, «vom Ganzen aus gesehen», alles im heutigen

Geschehen darauf hin, «daß die aus der Verzweiflung ent-

6 Vergleiche zu diesem Fragenkomplex: Reichmann, Eva: «Hostages of
Civilization. The Social Sourges of Nationalist Anti-semitism. » Verlag
Victor Gollancz, London 1950.

Leschnitzer, Adolf: «Problematik der deutsch-jüdischen Lebensgemeinschaft.»

Lambert Schneider-Verlag, 1954.

137



sprungene Haltung und Lösung dieser Generation nur die eines

vergänglichen Augenblicks sein kann»6.

Die Wegweisung durch das Geschichtsverständnis der Bibel
Alten Testaments

Schalom ben Chorin sieht darum die Aufgabe der Gegenwart
darin, «zur Ganzheit der Jonaantwort hin zu gelangen», zu dem

nationalreligiösen Bekenntnis, zu jener Haltung, die das Partikulare
mit dem Universellen verbindet, die das Hebräertum proklamiert
und zugleich die Größe Gottes in der Welt bekennt» (S. 20). Der
Verfasser sucht dazu den Weg zu gewinnen von einem «Geschichtsverständnis

der Bibel» aus (S. 21), «im Sinne biblischer
Geschichtsbetrachtung, also prophetischer Interpretation» (S. 24), die für ihn
in der Vorstellung von Gericht und Gnade kulminiert (S. 25). Er
möchte damit erreichen, das Werden des Staates Israel «im Lichte
der prophetischen Verkündigung» zu sehen als Gericht und Gnade
(S. 26, vgl. aber auch den ganzen Abschnitt S. 22—-45) in «echter
Konfrontation mit der biblischen Theologie des Leidens» (S. 29),
und zwar mit Hiobs Leiden der Prüfung (S. 30ff.), wobei der
Grundunterschied zum heutigen Menschen darin besteht, daß dieser

angesichts des Leidens die Frage nach dem Dasein Gottes stellt,
während «Hiob selbst Gott niemals zur Diskussion stellt». Ebenso
kennt die Schrift das «Leiden der Strafe», indem sie jedoch zugleich
davon spricht, daß sich im heiligen Rest der «Bund» immer wieder
erneuern kann. Er beruft sich dabei auf Buber, der «das existentielle

Erlebnis der Grenze des Gerichts» verkündigt (S. 32). Auch
das «Sühneleiden oder das stellvertretende Leiden» kennt die
Schrift. Das sei zunächst aus der Priesterthora zu verstehen. Aber
der Eved JHWH, der Knecht Gottes der deutero-jesajanischen
Konzeption, wurde «für die Jahrhunderte das Vorbild des
stellvertretenden Sühneleidens» (Jes. 52, 13—53, 12) (S. 33). Dabei hebt
der Verfasser hervor, daß das Judentum im Gegensatz zum
Christentum «vorwiegend den Weg einer kollektiven Deutung dieser

* Susman, Margarete: «Das Buch Hiob. Das Schicksal des jüdischen
Volkes.» Steinberg-Verlag. 2. Aufl. 1948. Vgl. S. 9f.

138



Stelle ging und sich so das Volk Israel in der Gestalt des Knechtes
wiedererkannte» (S. 33). Einschränkend fügt er jedoch hinzu: «Im
Sinne strenger Exegese sind beide Deutungen nicht haltbar, denn
offenbar handelt es sich in den Liedern vom Knecht Gottes um
eine Art Nekrolog auf einen verkannten Unbekannten7.» Immerhin,

so folgert Schalom ben Chorin: «Jüdische Empfindungen haben
sich im Eved JHWH wiedererkannt bis in das Martyrium der

jüngsten Zeit hinein» (S. 34). «Blutend am Marterpfahl der
Geschichte wurde Israel so zu jener Gestalt, in der es sich oft und
oft erkennen mußte, zum Eved JHWH, zum Knecht Gottes». So

vereinigt sich die Trilogie der Leiden in dem Gericht Gottes, das

diese Generation über sich verhängt sah» (S. 37).

Das gnadenvolle Gegenwartsgeschehen im Blick auf Hesekiels
Vision von den Totengebeinen

Aber Israel erfuhr in der Gegenwart auch Gottes Gnade. Die
in Palästina wohnten, erlebten sie mit dem Zusammenbruch der
Rommelfront von El Alamein, ferner in der Heimholung vieler
am Ende des Zweiten Weltkrieges und in dem Kampf mit den
Arabern (S. 38). Dabei war «das Anliegen, um das es ging, die
Rückkehr der heimatlosen Juden, das Anliegen der großen Trostreden

der exilischen Propheten. Das Bewußtsein, immer in der
Sukzession dieser Heilsbotschaft zu stehen, war in der Jischuv
(der Judenheit) lebendig und die Gründung des Staates Israel dafür
ein lebendiger Ausdruck» (S. 38f.), denn «wieder betrachtet sich
Israel als heimkehrend und gewinnt die Kraft der Überwindung
ungeahnter Hindernisse aus diesem Bewußtsein, in sein Land
zurückzukehren» (S. 39f.).

Seine Gedankengänge berühren sich hier stark mit denen von
Landesrabbiner Dr. Weinberg. Sie beide sehen die uralte Zions-
sehnsucht mit der Begründung des Staates Israel anbahnend in
Erfüllung gehen. Jedoch muß Schalom ben Chorin zugleich zugeben,

7 Schalon ben Chorin teilt mit dieser Anmerkung die Meinung von
Thieberger, Friedrich: «Die Glaubensstufen des Judentums». W. Spemann-
Verlag, Stuttgart 1952. Vgl. S. 97 ff.

139



dan trotz dieser nicht zu übersehenden «Zeichen» durchaus nicht
alle Juden in Jerusalem, in Israel und in der Diaspora «das Gnadenwunder

dieses Sieges erkannt haben». Der Grund dafür ist, daß die
materialistische Geschichtsauffassung weiter Kreise, die nur-natio-
nale Zielsetzung noch weiterer Schichten einerseits und die
ausschließlich nur mystisch gerichtete Einstellung der Orthodoxie
andererseits vielen jüdischen Zeitgenossen den lebendigen Zugang
zu dem, was sie selbst erlebt haben, verschlossen haben (S. 40),
obwohl doch gelte, daß «mit der Rückkehr von Hunderttausenden
von Juden in das Land Israel und der Wiedererrichtung des Staates
Israel eine Auferstehung der Nation verbunden ist», gleich der

Auferstehung der verdorrten Totengebeine bei Hesekiel (Kap. 37,
S. 41). Denn «das Werk der Begnadigung Israels beginnt äußerlich
durch die Rückführung in das Land der Verheißung, aber es wird
vollendet durch die innere Wandlung des jüdischen Menschen»
(S. 42). Noch aber «mangelt es des Geistes, jenes Geistes, der Israel
von innen her belebt und zu dem macht, «was es von Abraham
sein soll und nie ganz gewesen ist... : das priesterlich Königreich
und heilige Volk» (S. 44).

Israel ist «durch sein unlösbares Bundesschicksal mit diesem
Boden des Landes verknüpft, aber der Bund ist ein alternativisti-
scher, der die menschliche Bewährung als Gottes Forderung umfaßt.
Und gerade diese Aufgabe «ist im Drängen des Wiederaufbaus
weithin übersehen worden», und damit übersehen: «den verdorrten
Totengebeinen wird das Wort Gottes nicht gebracht» (S. 45).

«Erfüllung ohne Verkündigung»

Dabei geht nun Schalom ben Chorin auf die Frage ein, welche

Bedeutung der Diaspora zukommt und ob der Staat Israel für sie

eine Botschaft habe (S. 46—60). Wie spiegelt sich das innerjüdische
Gespräch darüber wieder? Das Judentum kennt drei Formen des

Reagierens auf die Diaspora: a) die antinationale Stellung, die heute
durch Schoeps repräsentiert wird. Aus religiösen Gründen
widerspricht man hier dem Staat Israel und distanziert sich von jeder
Identifikation von Staat Israel und Judentum (S. 47); b) Baeck

140



vertritt demgegenüber die gemäßigtere Richtung und spricht von
«zwei gleichberechtigten, notwendig sich ergänzenden Ausdrucksformen

des Judentums» «entsprechend der Polarität der jüdischen
Geschichte» (S. 47); c) die Zionisten sehen demgegenüber im Staate
Israel das «geistig-geistliche Zentrum des Judentums» (S. 48). Die
radikalere Richtung sieht dabei die Diaspora zum Untergang
verurteilt. Wer in letzter Zeit die Diskussion zwischen dieser
radikaleren Richtung und der Diaspora unter dem Gegensatz: Zionis-
mus-Diasporaismus auch sonst verfolgt hat, weiß, daß die Diaspora
geantwortet hat: «Die Diaspora ist immer gefährdet. Aber sei

besteht seit zweitausend Jahren. Wie lange wird der Staat Israel
bestehen » Tatsächlich sucht auch Schalom ben Chorin die
Wirklichkeit ganz nüchtern zu sehen: Der Staat kam zustande durch
die Tragödie des Krieges. Er schuf das arabische Flüchtlingsproblem.

Und die Jugend ist von der Wirklichkeit der Verhältnisse
enttäuscht (S. 47). Die Alija aus der Levante schuf dazu die Gefahr
der Levantierung des kulturellen Lebens (S. 49f.). Immerhin ist
positiv zu werten, daß der Staat ein Refugium für die bedrohten
Teile der Diaspora darstellt und daß Israel heute im Rat der Völker
mit vertreten ist (S. 50). Ferner ist der Staat ein Zentrum hebräischer

Kultur, und es besteht die Möglichkeit, das Erbe der jüdischen
Geistesgeschichte «ins Hebräische heimzuholen» (S. 50f.). Die
Hebräische Universität in Jerusalem und Kurse können zudem die
Gemeinschaft zwischen Diaspora und Israel fördern, wenn auch

zur Zeit das Sicherheitsbedürfnis des jungen Staates alles andere
überschattet und er darum auf die finanzielle Hilfe der Diaspora
angewiesen ist (S. 51 f.).

«Wenn man demgegenüber bedenkt», so fährt er fort, daß
«Israel das klassische Volk der Religion ist», muß man nüchtern
feststellen, daß hier der Staat Israel «im Umkreis der Botschaft
des Glaubens ganz steril geblieben ist» (S. 52). Darum konnte Buber
auch die Sätze prägen: «Jetzt, nach einer Verkündigung ohne

Erfüllung, ist ein gewisses Maß von Erfüllung ohne Verkündigung
in die Erscheinung getreten; man gebärdet sich, als ob das Reich
anbräche — und weiß von keinem König, keinem Königswillen
mehr (S. 52).

Das führt zur Frage: «Sind wir noch Juden?» (S. 52). Schoeps

141



redet einmal von einem «postjüdischen Zeitalter». Und Schalom
ben Chorin fragt auch, ob nicht ein «Zu spät» dastehe. Denn als
der alte, ungebrochene Zionsglaube zerbröckelte, da erhob sich der
Anspruch auf das Land. Also «um eine Geschichtsstunde zu spät»
(S. 53).

Auf die Frage: «Sind wir noch Juden?» antwortet Schalom ben
Chorin zunächst: «Juden sind wir im Wissen um das gemeinsame
Leid. » Doch das trifft nur zu auf die Generation der Einwanderer.
Denn dieses Schicksal ist den «Sabres», den im Lande Geborenen,
fremd. Diese jungen Menschen im Staate Israel sind zugleich auch
verschieden von allen Typen der Gola. Sie sind der Gefahr
ausgesetzt, einem «pansemitischen Gefühl» zu erliegen. Sie wissen sich
mehr als Kanaaniter als als Juden. Es ist der romantische Sprung
in die «vorjüdische (vor-abrahamitische), ja eigentlich vor-israeli-
tische Zeit». Hier wird eine archaistische Romantik offenbar
(S. 54ff.).

Daneben steht die Gefahr eines nur weltlichen Nationalismus.
Er verführt zu einer Säkularisierung des jüdischen Kirchenjahres.
Und dazu treten die sozialistischen Zielsetzungen auf. Aber alles
dies, so sagt der Verfasser, kann nicht «die Botschaft Israels» sein
(S. 56).

Das empfindet die Diaspora sehr stark, wie immer sie auch
eingestellt sein mag. Aber leider hat man dafür im Staate Israel kein
Ohr. Und so muß man von einem «gefährlichen Abgrund zwischen
Israel und der Diaspora» reden (S. 58). «Immer wird sich herausstellen,

daß in Israel mehr die nationale und in der Diaspora mehr
die universale Seite des Judentums vertreten wird. Und so ist
ernsthaft zu fragen, wie die beiden Antworten des Jona zu einer
Einheit kommen können» (S. 60).

Gesetz und Freiheit. Der Kampf um wahre Theokratie

Hinzu kommt als weitere Not, daß der Staat Israel vor «ernsten
Formen eines .Kulturkampfes' steht, der umschrieben ist mit dem
Gegensatz Demokratie oder Theokratie», die von den Orthodoxen
angestrebt wird (S. 61). Es hat sich das Paradoxon ergeben: «Israel
ist heute eine Demokratie mit einer vorwiegend agnostischen Be-

142



völkerung und einer teilweise theokratischen Gesetzgebung.» Es
geht um die Frage «Königtum Gottes oder Herrschaft des Volkes»
(S. 62). Dabei kann es bei den Orthodoxen keine Toleranz geben,
weil Volk und Land «unter dem Gesetz Gottes stehen», und zwar
«in seiner spätjüdischen rabbinischen Interpretation». Die freisinnigen

Kreise streben demgegenüber die Trennung von Staat und
Kirche an. «Diese Konzeption ist aber dem Judentum an sich völlig
fremd», denn das Judentum ist «a priori Staatsreligion, will den
Gottesstaat und wendet sich primär an die Gesellschaft und nicht
an den Einzelnen» (S. 64). Denn das Judentum ist «kollektiv angelegt»

(S. 65).
Um so mehr ist zu fragen, wie es mit der Verwirklichung des

Gesetzes steht, wenn der «berühmte ,Zaun um das Gesetz' sich
als eine Mauer gegen Gott erweist, die gerade jenes Numinöse
verhüllt, das dem Gesetz erst seine Schwerkraft gibt» (S. 66). Denn
die antike Rechtsauffassung unterscheidet nicht zwischen einem

Zivilrecht, kriminellen Recht und Sakralrecht. Demgegenüber sind
heute Strafrecht und Staatsrecht und weite Gebiete des Zivilrechtes

säkularisiert, aber — das Personenstandsrecht untersteht den
Rabbinen (z. B. die Eheschließung!). Hier divergieren ernsthaft
das fremd gewordene Recht und das moderne Rechtsempfinden
(S. 66f.). Dabei bleibt eine «straffere zentrale Führung des Judentums

als religiöser Gemeinschaft» notwendig, «um der religiösen
Anarchie im Judentum zu wehren» (S. 69). «Der Gedanke der
Wiederbelebung des Synedriums ist abgelehnt. Wie soll aber nun
die Gesellschaft von sich aus ohne staatlichen Zwang den heiligen
Weg beschreiten, den Weg zur Umkehr?» Zumal Judentum immer
als «adäquater religiöser Ausdruck» Anliegen der Gemeinschaft
sein muß (S. 69). Schalom ben Chorin gibt die Antwort: «Dieser
freie Raum muß durch ,innere Mission' ausgefüllt werden, durch
eine Mission, die Juden zum Judentum bekehrt» (S. 70).

Dabei geht es um die Frage nach Gesetz und Freiheit (S. 71 bis
79). Doch wir stehen der Not gegenüber, daß zwar ohne das Gesetz
das Judentum «nicht denkbar» ist, «aber der moderne Mensch ist
dem Anspruch des Gesetzes in seiner spätjüdischen Verästelung
nicht mehr gewachsen». Das hat zu einer Aufweichung und gar
einer Abschaffung des Gesetzes geführt (S. 71).

143



Aber die Emuna (Hab. 2,4) führt «zur existentiellen Auslieferung
des Menschen in die Hände des lebendigen Gottes. Und dieser

,Glaube' ist hinwiederum ein dialektisches Phänomen' in seinem
Haben und Nicht-Haben» (S. 72). «Denn es ist zwar alles in die
Hände des lebendigen Gottes gegeben, aber ,die Furcht Gottes' kann
vom Menschen her vollzogen werden.» «Darum heißt ,die Thora
erfüllen', sie als Präambel des Glaubens, als Vorspiel des Glaubens
begreifen» (S. 73). Dabei ist die Auflösung der Religion in Ethik
(Cohen) abzulehnen. Zugleich kennt der Jude nicht nur das «Joch
des Gesetzes», sondern auch die «Freude am Gesetz», während
demgegenüber Paulus immer mehr einer Fehlinterpretation der Thora
verfiel. Immerhin kennt der Jude auch ein «Leiden am Gesetz»

(Kafka!) (S. 75).
Doch aber muß man von einer «Lücke in der Erfassung des

Judentums» reden, «da gerade die ,Satzungen der Tat', die
Kulthandlungen, das Problematische für das heutige Judentum
darstellen» (S. 77). Denn «das Judentum fordert gerade das Hineingehen

in die Welt und die Einheiligung des Alltags und mithin
sakrale Existenz mitten in der Welt — mitten im aktiv gelebten
Alltag» (S. 78). Ist nun eine «Umwandlung von Quantität in Qualität

möglich? » Gibt es ein Eintreten in das Gesetz, so daß man «in
ihm seine Freiheit findet?» (S. 79).

Das führt zur Frage nach der inneren Einheit der Bibel, die er
mit Buber auf drei Elemente zurückführt: Einheit, Freiheit und
Liebe (S. 84). «Der Allmächtige will, daß ich in Freiheit Seinen
Willen tue. Und das Doppelgebot der Liebe bahnt den Weg zum
Gottesreich und führt damit über die ,Kuchenreligion' hinaus»
(S. 84f.). «Dabei muß das Doppelgebot der Liebe in der
Sabbatheiligung zu seinem Recht kommen und das Gebet als ,dialogisches
Geschehen zwischen Mensch und Gott' wird weiterhelfen.» «Israel
hat verlernt zu beten — da es zuviel gebetet hat» (S. 80f.). Es gilt,
das rechte Gebet zu üben, und «aus der Nähe der Bibel ist der

Einsatzpunkt zu diesem Weg nach innen» zu erreichen.
Auf diesem Wege wird dann Israel zum «Licht der Völker»

(Jes. 49, 6) (S. 90—106), zu einer «existentiellen Mission und durch
sein So-Sein und Anders-Sein wie ein Licht inmitten der Dunkelheit

der Welt» leuchten (S. 90). Dabei muß Schalom ben Chorin

144



freilich zugleich zugeben, daß man «von einer planmäßigen
Ausbreitung des Judentums seit der hellenistischen Zeit kaum mehr
sprechen kann», obwohl gerade heute «über das Existentielle hinaus»
seine Botschaft an die Völker vonnöten sei (S. 92).

Die jüdisch-christliche «Koexistenz» im Ringen um das Ziel der
Geschichte Gottes mit der Menschheit und mit Israel

Dabei stößt Israel auf das Geheimnis der jüdisch-christlichen
«Koexistenz», eben als ein Geheimnis Gottes (S. 93). Dabei glaubt
Schalom ben Chorin, daß das Judentum der Welt ein dreifaches

zu sagen hat: nämlich den Monotheismus, die Ethik der Propheten
und den Messianismus Israels. Sein Monotheismus fordert keine
«Kreuzigung des Verstandes» wie der christliche trinitarische
Glaube (S. 94). Immerhin aber kann und soll in dieser Zeit jüdische
Botschaft nicht eine Botschaft gegen den christlichen Glauben sein,
aber Botschaft an diejenigen, die ihn verloren haben und nicht
wiederfinden können. Das führt Synagoge und Kirche zu einem
«schwesterlichen Verhältnis» (S. 95). Dabei muß sich «die Mündigkeit

Israels gerade auf sozialethischem Gebiet erweisen». «Ein
unverkennbar ethischer Realismus macht das Spezifikum der
jüdischen Ethik aus.» Dabei ist gegenüber dem Christentum die Ethik
des Judentums als eine «Ethik des langen Atems», die christliche
als die «des Augenblicks» zu verstehen. Diese ergibt sich aus der
unmittelbaren Reichserwartung Jesu (S. 97). So bleibt man im
Judentum «mehr in dem milden Klima einer grundsätzlich
realisierbaren Forderung gegenüber dem ethischen Radikalismus der
Kirche» (S. 98). Dabei bleibt dem Judentum zutiefst das Wissen
«um die Unerlöstheit der Welt» zu eigen. Und es «erkennt und
anerkennt inmitten dieser Unerlöstheit keine Enklave der Erlösung.
Die Konzeption einer erlösten Seele inmitten einer unerlösten Welt
ist ihm wesensfremd, urfremd, vom Urgrund seiner Existenz her
unmöglich». Hierin liegt auch der Kern der Verwerfung Jesu

begründet: «Erlösung vom Übel heißt jüdisch gesehen Erlösung
von allem Übel» (S. 99). So kennt der Jude keine «Vorwegnahme
des Reiches Gottes in der Innerlichkeit der Seele, ,der Geretteten'».

145



Mit «dieser sozialethischen Schau hat nun Israel sein Wort zu sagen
gegen Totalitarisme und Mammonismus » (S. 101). Die Erfahrungen
des Dritten Reiches haben gezeigt, daß die Kirche, die nicht mehr
eine ecclesia triumphans ist, und die Synagoge einander Rede und
Antwort stehen müssen, und zwar im gemeinsamen Gespräch. Und
er fügt hinzu: «Wenn es möglich ist auch im gemeinsamen Gebet»
(S. 105).

Damit steht Schalom ben Chorin vor der Frage nach dem Ziel
der Geschichte Gottes mit der Menschheit und mit Israel (S. 107

bis 116). Denn das «Judentum ist Geschichtsreligion» (S. 107).
Jes. 2, 2—5 ist ihm so eine «rein politische und theopolitische Ziel-
gebung der Geschichte», die Jes. 11, 6—9 ihre Ergänzung findet.
Der Urgrund des Weltfriedens ist die allgemeine Gotteserkenntnis.
«Gegenüber dieser Reichsbotschaft aber tritt die Lehre von einem

personenhaften Messias in den Hintergrund» (S. 108f.). «Man kann
im allgemeinen sagen, daß im Judentum das Reich den Messias

beschattet, während es im Christentum umgekehrt ist. Dazu kann
der Messias nur menschlich gedacht werden» (S. 109f.).

Dabei wird nun der Sozialismus und Zionismus oft zu einer
«Theologie ohne Gott». Der säkulare jüdische Messianismus als

Synthese zwischen Sozialismus und Zionismus bestimmt tatsächlich
vornehmlich das Gesicht des Staates Israel. Die Gefahr der
«Identifizierung von Zionismus und Messianismus» ist akut geworden
(S. lllf.). Aber «die Synagoge betet um die Vollendung oder,

genauer gesagt, um die Verbesserung der Welt zum Reiche Gottes».
Das ist auch das zentrale Anliegen der großen Frommen Israels
aller Zeiten gewesen (S. 113).

So steht Israel vor der Aufgabe, «an der religiösen
Untermauerung der Kultur» in Zusammenarbeit mit der Kirche «einen

hervorragenden Anteil zu haben» (S. 114). Dabei ist Jona nicht
nur ein Antwortender, sondern er erhält auch Antwort. Sie ist
«das Wort von Gottes großem Erbarmen». Das letzte Wort ist sein
Erbarmen. Er wirbt dafür um Verständnis bei Jona (S. 150).
Schalom ben Chorin schließt sein Buch mit den Worten: «Der Quell
des lebendigen Wassers ist Israel anvertraut; nicht aber als ein
Born eigener Erquickung allein — sondern als Wasser des Lebens
für alle, die danach dürsten» (S. 116).

146



II. Kritische Gedanken vom christlichen Standpunkt aus

Vertiefte «Entheimatung» oder neue religiöse Impulse?

Leschnitzer schreibt: «Die deutsche Episode scheint mehr
zu bedeuten als das Ende eines behebigen Abschnittes der
Diasporageschichte, eines von vielen Abschnitten. Sie steht deutlich am
Ende der Periode, in der Judentum nur in der Form der Diaspora
existierte. Sicherlich hat mit dem Palästinaaufbau und der

Gründung des Staates Israel ein neues Kapitel der jüdischen
Geschichte angefangen.» Er schließt mit der Frage, ob das zugleich
heiße, «daß ein altes Kapitel zu Ende ging?» Diese Frage läßt er
offen.

Man kann schon seine besonderen Gedanken haben, wenn wir
uns vorhalten, daß der merkwürdige Gegenschlag zur spanischen
Judenverfolgung das Judentum von der rationalistischen
Religionsphilosophie zum Nachdenken über die «heilsgeschichtliche Deutung
des Exils unter den Völkern» führte. Vorbereitet durch die jüdische
Mystik der Kabbala kommt es trotz aller Enttäuschungen über die
messianischen Hoffnungen zu einer Reihe von mystischen messiani-
schen Bewegungen (Sabbatismus, Frankismus) und schließlich zur
Bewegung des Chassidismus. Jetzt ist der Gegenschlag die zionistische

Bewegung und die Gründung des Staates Israel.
Wie haben wir den Zionismus zu beurteilen? Die Frage, die

Schalom ben Chorin stellt und die Urteile, die er fällt, lassen uns
fragen, ob der Zionismus nichts anderes ist als ein säkularisierter
Messianismus des Judentums. Denn er gründet auf der Aufklärung
und Emanzipation, und diese führten eine «Entheimatung des Judentums

aus dem Bereich seiner eigenen Tradition» herbei. Sie bilden
aber nun einmal den «Mutterboden des Zionismus». Das bringt
auch die Gefahr mit sich, daß «die neue Integration der nationalen
Werte des Judentums» im «Nur-Nationalen» stecken bleibt. Jedenfalls

hob auch Schalom ben Chorin hervor, daß der Begriff einer
Heilsnation im biblischen Sinne den meisten Führern der Zionisten
verschlossen blieb. Wir müssen tatsächlich sagen, daß der Zionismus

die Reaktion auf die mißglückte Emanzipation ist und zugleich

147



die innere Assimilation vertieft, so daß zu befürchten steht, daß

er «zur grandiosesten Apostasie des Judentums» wird8.
Leschnitzer sagt auch: «Utopische Sehnsüchte waren in Gestalt

messianischer Bewegungen oft in der Diasporageschichte zum
Durchbruch gekommen. Ihr Anteil am Zionismus ist unverkennbar.
Aber er war von Anfang an mehr. In ihm gewann Lebens- und
Aufbauwillen des Judentums politische Form Er politisierte
das Weltjudentum. Durch den Zionismus wurde das Judentum
als Subjekt in die Arena politischen Lebens gestellt, nachdem es

zweitausend Jahre hindurch vornehmlich Objekt der Politik der
anderen gewesen war.» Immerhin brachte der Zionismus die

«kopernikanische Wende», «er sagte den Juden, daß der Urgrund
ihres Wesens jüdisch, ferner daß Judentum die bestimmende Macht
ihres Wesens und daher von größerer Bedeutung für ihr Wesen,
ihr Schicksal sei als ihre Zugehörigkeit zum russischen, deutschen,
italienischen, französischen oder angelsächsischen Sprach-, Bil-
dungs- und politischen Reich. Er forderte sie zu ganz bestimmten
Konsequenzen und Willensentscheidungen auf.» Aber bringt er
wirklich die «Anknüpfung an ferne Vergangenheit», ihm selbst
unbewußt «eine neue Entfaltung uralter religiöser Kräfte, eine
Renaissance der messianischen Idee9?»

Wird es daher zu einer Wiedergeburt des Judentums auf eigenem
Boden kommen? Dann würde die Auswanderung wahrhaft den
Sinn gewinnen, «zu Hause zu sein», wie oft gesagt wird. Dann
würde der Staat Israel für viele «ein seelisches jüdisches Erlebnis
einmaliger Art» sein. Oder spricht hier nur Romantik? Wir können
nur wünschen, daß es zu einem «Umbiegen» der nur-nationalen
Lösung im Staate Israel kommt und im jüdischen Volk durch die
religiösen Impulse die «antiprophetische Zielsetzung» wieder in die

«prophetische Ebene» hineingerückt wird.

Die rätselhafte Einheit von Volkstum und Glaube

Schalom ben Chorin sagt in anderem Zusammenhang, daß letzt-
8 Schubert, Kurt: «Die Religion des nachbiblischen Judentums». Verlag

Herder, Freiburg 1955.
9 Leschnitzer, a. a. O. S. 186, 23ff., 98.

V

148



lieh das Judentum trotz aller modernen Demokratie keine Trennung

von Kirche und Staat kenne, denn es sei «kollektiv angelegt».
«Das Judentum ist von vornherein als Staatsreligion und Verfassung

des Gottesstaates angelegt.» Seine Sätze geben dem Kampf
der Orthodoxie um die Aufrichtung der Theokratie im Staate Israel
ein inneres Recht. Tatsächlich werden hier die geheimen religiösen
Wurzeln des Staates Israel als des Staates der jüdischen Nation
offenbar, daß eben das Judentum die rätselhafte Einheit von Volkstum

und Glaube darsteht. Diese Einheit macht sich empfindungsmäßig

stets geltend im Verhältnis zum Judenchristentum, denn im
Staate Israel bedeutet die Taufe «das Austrittsbillett aus der
jüdischen Gesellschaft», wie Schalom ben Chorin es einmal in
Anknüpfung an Heines Wort ausdrückte10. Es entsteht stets für
die Juden bzw. die Israeli ein Problem, wenn Judenchristen «bewußt
Anschluß an das nationale Leben der Jischuv suchen und an
Rechten und Pflichten ihren Anteil fordern». Wir können es nur
zu gut verstehen, daß die Erinnerungen an die Judenverfolgungen
durch die Kirche hier «Atavismen» wecken, obwohl man empfindet,
daß dies der nationalen Konzeption des Judentums widerspricht.
«Politische, religiöse und praktische Gesichtspunkte verlangen ein
vorurteilsfreies Herangehen an das heikle Problem des
Judenchristentums.» Man erkennt, daß man nicht ein Recht hat, «Menschen

aus der Jischuv auszuschließen, die bereit sind, in jeder
nationalen Hinsicht mit uns zu arbeiten», sagt Schalom ben Chorin.
Aber wenn man allen diesen Erwägungen Raum gäbe, setzte man
eine «Entisraelisierung der Judenheit» voraus. Ist, so muß man
fragen, eine «sinnvolle Säkularisierung» in dem Sinne möglich, daß

man auch «die Freiheit der religiösen Entscheidung des einzelnen
Juden» bejaht? Nach wie vor muß ein Religionswechsel «als Austritt

aus dem jüdischen Volke» gewertet werden. Die Anerkennung
des Judenchristen würde die «Auseinanderschmelzung von
jüdischem Volk und jüdischem Glauben» bedeuten. «Jüdische Staatsbürger

christlichen Glaubens anerkennen heißt der Auflösung der
Sakralsubstanz des eigenen Blutes» Raum geben, während es auch

10 «Juden, Christen und Judenchristen in Palästina». Ein Sammelheft
Niru-Nir, Beiträge zu jüdisch-religiösen Gegenwartsfragen. Heft 4.
Herausgegeben von Schalom ben Chorin. Romea-Verlag, Jerusalem 1941.

149



nach Schalom ben Chorin Aufgabe ist, «die Hochspannung unserer
sakralen Existenz» durchzuhalten. So bleibt auch nach ihm die
judenchristliche Existenz «zutiefst tragische Existenz». «Es gibt»,
wie er meint, «nach jüdischer Rechtsauffassung keinen Austritt
aus dem Judentum», «kein Entrinnen aus der sakralen Verklammerung.»

«Denn das Gesetz Gottes ist ja gleichsam das Zusatzgesetz

des Juden, das er neben dem Naturgesetz im Blute trägt.»
«... Weil der Jude diesen tiefen Pulsschlag des Christentums viel
mehr spürt als der Christ, ist ihm eine affektfreie Haltung gegenüber

diesen Phänomenen kaum möglich. » Auch Rosenzweig spricht
ja vom Judentum als dem «heiligen Blutsverband».

III. Die Besinnung auf die Verheißung der Heiligen Schrift
Alten und Neuen Testaments

Christologisches Denken als Grenze des Gespräches zwischen Israel
und Kirche

Um so mehr ist die Frage, was die Kirche zur Sinndeutung des
Staates zu sagen hat. Die letzten Sätze zum Judenchristentum im
Staate Israel sagen uns — und das wird auch ausgesprochen:
«Undefinierbar ist der positive Inhalt des Judentums konsequent
die negative Reaktion: der Glaube an Jesus Christus läßt sich nicht
mit dem Judentum vereinen.» Tatsächlich berührt die Frage um
Israel die Kirche immer wesenhaft. Und recht verstanden wird sie

durch die Auseinandersetzung mit Israel stets zu streng christo-
logischem Denken gezwungen. Es heißt deshalb mit Recht, daß
die Kirche nicht mit Gott in Ordnung kommt, solange sie nicht mit
Israel in Ordnung kommt. Darum dürfen wir auch folgern: Je
lebendiger die Kirche ist, um so lebendiger wird das Gespräch um
Israel in ihr werden.

Die Frage nach der rechten Deutung der Weissagung Alten Testa¬

ments im Blick auf die Neugründung des Staates Israel

Die Wiederaufrichtung des Staates Israel hat darum die Frage
um das jüdische Volk innerhalb der Kirche stark belebt. Eine Fülle

150



von Gedanken sind dadurch ausgelöst. Sie gehen dahin, daß der
Staat Israel ein eindeutiges Zeichen der beginnenden Endzeit sei,
eine neue Offenbarungsstufe in der Abfolge der Ereignisse der
Heilsgeschichte Gottes mit der Menschheit und mit Israel.
Schwärmerische chiliastische Hoffnungen verbinden sich damit. So wurde
gesagt: der Feigenbaum Israel treibe schon Blätter, der Staat
Israel sei der Beginn des kommenden Reiches Israel usw.

Damit ist uns die Frage gestellt, welche Bedeutung der
Weissagung des Alten Testaments zukommt, ob wir sie nehmen dürfen
zur Beurteilung der Zukunft Israels und somit zur Beurteilung der
Aufrichtung des Staates Israel. Das bedeutet letzthin die Frage,
wie wir von christlichem Standpunkt aus das Alte Testament zu
lesen haben. Schoeps macht der Kirche den Vorwurf, daß sie das

Alte Testament «von hinten» lese. Das tut die Kirche tatsächlich
unter der Anleitung durch Jesu Wort Joh. 5, 39: «Ihr durchforscht
die Schrift, weil Ihr meint, in ihr ewiges Leben zu haben. Und sie

ist es, die von mir zeuget.» Die Kirche ist daher mit Paulus gewiß,
daß sie sagen darf: «Denn für alle Gottesverheißungen, soviel es

ihrer gibt, ist in Ihm (in Christus) das Ja, und deshalb entsteht
durch Ihn auch das Amen, Gott zur Verherrlichung» (2. Kor.l, 20).
Das heißt also, es gibt keine Weissagung für Israel neben denen her,
die der Kirche geschenkt sind. Die Kirche ist gewiß, daß der Herr
Christus der Schlüssel ist zum Alten Testament und daß es darum
durch Gottes Regieren auch eine «Korrektur» der Weissagungen
des Alten Testaments gibt, und zwar eine Korrektur in der Weise,
daß sie immer zugleich auch die Erfüllung der Verheißung des

Alten Testaments auf höherer Ebene darstellt.
Was bedeutet das für unsere Frage? In der Zeitschrift

«Forschung und Verkündigung» (1950, Heft 3) äußert sich v. Rad,
Heidelberg, in seinem Beitrag «Literar-kritische und überlieferungsgeschichtliche

Forschung im Alten Testament zur Frage nach den

,Heilsgütern Israels'». Er führt aus, daß die «Verheißung der Gabe
des Landes» in fast allen alttestamentlichen Büchern von «zentraler
Bedeutung» sei. Aus dieser leiteten sich alle anderen Verheißungen
und Gaben Gottes ab, die sich dabei einer «sehr hohen Spirituali-
sierung fähig erwiesen». Zwar fehle noch eine Untersuchung dieses

Spiritualisierungsprozesses. Immerhin könne soviel gesagt werden,

151



daß alle Spiritualisierungen und Eschatologisierungen immer nur
«die größere Reichweite der Heilsgeschichte Gottes» umschreiben,
wobei jedoch zu beachten sei, daß diese Vergeistigung niemals «auf
Kosten des Realen» geschehe.

Es liegt nahe, aus diesen Sätzen v. Rads die Folgerung zu
ziehen, ob sie denn nicht auch eine innnere Tragweite für die
gegenwärtige Staatsgründung Israels im Lande der Verheißung haben,
da die grundlegende Verheißung an Israel eben die Landgabe sei

und sie trotz aller Spiritualisierung und Eschatologisierung nicht
«auf Kosten des Realen» aufgehoben sei. Wir erinnern uns dabei,
daß die Stimmen von Weinberg und Buber in gleicher Richtung
wiesen. Und Schalom ben Chorins Hinweis auf die Teilerfüllung
von Hes. 37 will letzthin dasselbe sagen. Aber muß hier nicht
gesagt werden, wie auch Schalom ben Chorin hervorhebt, daß der
«Geistbraus Gottes» noch fehlt. Dieser muß die Totengebeine
durchpulsen, damit Israel zu seiner Bestimmung kommt und das
«priesterliche Königreich» und das «heilige Volk» darstellt. Damit ist
gesagt, daß Israel nicht ohne weiteres wieder anknüpfen kann beim
Jahre 70, als wäre seitdem nichts geschehen. Und wir müssen vom
Standpunkt der Kirche dazu sagen — eben unter Berufung auf
Joh. 5, 39; 2. Kor. 1, 20 und Hebr. 1, 1—2 — daß, Israel eine
Antwort finden muß auf die Frage, was ihm Jesus bedeutet, letzthin in
Gemäßheit seines Wortes Matth. 23, 39: «Ihr werdet mich von nun
an nicht sehen, bis daß Ihr sprecht: Gesegnet sei, der da kommt im
Namen des Herrn.» Darum müssen wir auch sagen, daß die von
Schalom ben Chorin angeführten Worte aus Jes. 2, 1—5 und 11,

6—9 nur in dem Sinne Erfüllung finden können, daß die

Weissagung vom Kibbuz Galujoth allein in Christus sich erfüllt, daß

nur von Christus aus die rechte Antwort gefunden wird, von Ihm
aus, nach dem auch schon Abraham ausschaute (Joh. 8, 56). Darum
hat auch die auf Grund seines Aufsatzes ausgelöste Frage von v. Rad
in einem Brief an den Verfasser die Antwort erhalten: «Das Alte
Testament meint ganz und gar Christus», wenn auch zugleich
gesagt werden müsse, daß Israel in geheimnisvoller Weise Anteil
am Alten Testament hat. Hier liegt, wie v. Rad gleichfalls hervorhebt,

noch ein ungelöstes hermeneutisches Problem vor. Aber er
fügt hinzu, daß wir uns als Christen ganz und gar bei der Auslegung

152



des Alten Testaments dem Spiritualisierungsprozeß der Verheißung
der Landnahme von Christus aus überlassen dürfen. Und darum
gilt, wie wir hinzufügen möchten: In Christus, und in Ihm allein,
liegt die Erfüllung, nicht in der äußeren Landnahme, wie etwa
Buber meint. Zugleich müssen wir bezeugen, daß die alttestament-
lichen Kerygmata eine Bindung an das «Materielle und
Immanente», einen Zug zur Diesseitigkeit verraten, der sich in keine
Spiritualisierung auflösen läßt. Gerade darum steht das Problem
des Judentums in seiner heutigen Gestalt vor der Kirche in seiner
rätselhaften Einheit von Glaube und Volkstum, von dem Luther
sagt, es sei das «seltsam hoch Mysterium». Es findet erst mit der
Endzeit seine Lösung, eben als Gottes Geheimnis. Darum müssen
wir für diese Weltzeit hinzufügen: «Die Weisheit dieses Mysteriums
ist, daß Er kommt.» Und darum dürfen wir sagen: Das Judentum
muß auf das Gesetz schauen, muß auf den Tempel schauen, muß
auf das Land schauen, da es — um mit Paulus zu reden — das

Alte Testament «unter der Decke» liest (2. Kor. 3, 14). Doch die
Kirche muß von sich aus sagen: Uber dem Alten Testament steht
der Christus Gottes, der in Jesus gekommen ist. Wir müssen von
uns aus bezeugen, daß in Ihm alle Verheißungen erfüllt und daß
in Ihm die Völker zu dem Berge Gottes wandern (Jes. 2, 1-—-5), daß
in Ihm Israel zu dem wahren Tempel Gottes wandert, weil Jesus
mehr ist als der Tempel, und daß in Ihm der «Geistbraus Gottes»
gekommen ist in Erfüllung von Joel 3. Mit dem Blick auf die Israel
gegebene Verheißung des Alten Testamentes müssen wir also sagen:
Wir haben uns immer die Bildhaftigkeit der alttestamentlichen
Verheißung vor Augen zu halten. Wir haben immer zu bedenken,
daß Gott in einer Weise zu uns Menschen spricht, in der Sein Wort
«Fleisch» wird. Und im Hebräerbrief 1, 1—2 lesen wir, daß Jesus
«der Erbe von allen» ist. So glaubt Israel auf Grund der Verheißung
des Alten Testaments berechtigt zu sein, auf die Verklärung und
Verewigung Jerusalems und des Tempels zu hoffen. Aber diese

Hoffnung ist und wird erfüllt in spiritueller Weise durch Christus.
Die Erfüllung ist aber nicht die Wiederherstellung in den

ursprünglichen Zustand, auch nicht in verklärter Gestalt, sondern
sie geschieht in einer Weise, die unser Verständnis und unsere
Ausdrucksmöglichkeit übersteigt. Die neue Welt Gottes ist «totaliter

153



aliter». «Wir sehen jetzt mittels eines Spiegels durch ein Rätsel
und dann erst von Angesicht zu Angesicht» (1. Kor. 13, 12).

Das Ziel der Geschichte der Völker und Israels Vollendung in der
Schau des Neuen Testaments

Im Neuen Testament wird daher im Blick auf Gottes Plan mit
der Völkerwelt und damit auch mit Israel mit Recht von einem
«Geheimnis Gottes» gesprochen, wie das Neue Testament auch von
allen diesen Dingen nur in Bildern und Symbolen spricht. Hier
müßte nun eine ausführliche Untersuchung einsetzen, ob wir im
Neuen Testament Aussagen haben, die uns für die Sinndeutung
des Staates Israel weiterhelfen11. Hier sei nur folgendes gesagt:
Wenn Paulus von der Verhärtung Israels spricht, betont er immer
zugleich, daß sie nicht endgültig ist und auch nicht ihren Sinn in
sich selbst hat, denn sie dient dem Heilswirken Gottes; zunächst
damit, daß die Frohe Botschaft den Israel-Horizont durchbricht
und sich ihr die Völkerwelt öffnet. Unter diesem Gesichtspunkt
erhält sein Heidenapostolat in Gottes Heilsplan mit Israel seinen
besonderen Sinn, daß nämlich Israel dadurch zu einer «gesegneten
Eifersucht» gereizt werde, wie umgekehrt die Missionierung der
Heidenvölker offenbart, daß Israel als «Volk der Wahl Gottes»
selbst auch durch die Zeiten seines Ungehorsams hindurch vor
Gottes Augen nicht gleichgültig wird (Rom. 11, 11—15). Darum
gebietet Paulus auch der Heidenchristenheit, Israel stets anzusehen

von dem Gesichtspunkt der «unverlierbaren Gnade Gottes», die
ihrerseits in der Treue Gottes gegenüber dem Volk seiner Wahl
ihre Wurzel hat (Rom. 11, 16—24). Aus dieser Gewißheit erschließt
sich dem Paulus das Geheimnis Gottes, daß am Ende der Tage

11 Hier sei verwiesen auf die Schrift von Schrenk, Gottlob: «Die
Weissagung über Israel im Neuen Testament». Gotthelf-Verlag, Zürich 1951.

Hartenstein, Karl: «Israel im Heilsplan Gottes». Ev. Missionsverlag
Suttgart 1952.

Auch sei der Aufsatz des Verfassers erwähnt «Die Gemeinde Jesu und
das Volk Israel nach dem endgeschichtlichen Zeugnis des Neuen
Testaments». Deutsches Pfarrerblatt 1952. Nr. 4ff.

154



«ganz Israel» durch das Erbarmen Gottes gerettet wird. Die Treue
Gottes wird die Wahl des Volkes Gottes, die auch durch die
Verhärtung hindurch nicht hinfällig geworden ist, sondern bestehen

bleibt, an dem gesamten Volk Israel zum Ziel bringen.
Die Gedanken des Paulus führen bis an die Schwelle der

kommenden Welt, wie Jesu Wort Matth. 23, 39. Dabei ist es eigenartig,
daß Paulus nicht die Frage nach dem Wie der Wiederherstellung
von «ganz Israel» berührt. Auch wenn wir Luk. 21, 24 lesen: «Jerusalem

wird von den Heiden zertreten werden bis die Zeit der
Heidenvölker voll geworden ist», sagt auch dieses Wort nur, daß
der Macht der Heiden über Israel Maß und Ziel gesetzt ist. Auch
die Völker haben ihre von Gott festgesetzte und geordnete Zeit,
mit deren Ablauf das Ende kommt. Damit ist freilich auch gesagt,
daß die Leiden Israels andauern werden bis zur Endzeit. Sie werden
also nicht beendet durch die Wiederaufrichtung des Staates Israel.
Denn als «Volk unter Völkern» und «Staat unter Staaten» könnte
Israel erst recht ein Spielball der Völker werden und doppelt in
Gefahr geraten, «von den Heiden zertreten» zu werden. Im übrigen
löst die Wiederkunftsrede Jesu sich völlig von einem Israelhorizont
und damit auch vom Heiligen Land. Vor dem geistigen Auge Jesu
steht die zukünftige Gemeinde Gottes in ihrer Gesamtheit. Darum
wird auch das «Weder hier noch dort» betont. Und damit ist gesagt,
daß seine Wiederkunft nicht nur Israel, sondern zugleich der
Menschheit gilt. Und umgekehrt: Das Zeichen des Menschensohnes
hat Weltbedeutung. Die kosmischen Veränderungen wollen sagen,
daß Jesu Reich nicht von dieser Welt ist und die neue Welt eben
«totaliter aliter» ist.

Zusammenfassend können wir sagen, daß das Neue Testament
bezeugt, daß die Urchristenheit die Hoffnung für «ganz Israel»
festgehalten hat. Sie hat ihren Grund in der Treue Gottes, der zu
Seinem Wort steht und daher Seinen Heilsplan mit Israel zu Seinem
Ziel bringt. Alle Worte über Israel in der Endzeit, die wir im Neuen
Testament finden, von den Evangelien bis zur Offenbarung Johannes,

aber sagen uns, daß wir darüber hinaus keine Weissagung
besitzen, die Israel Sonderverheißungen zuspräche, die nicht
Verheißungen an die Kirche sind. Das Christuszeugnis des Neuen
Testaments sagt uns, daß Christus Ende und Ziel des Gesetzes,

155



Ende und Erfüllung des Tempels ist. Er ist auch Ende und Ziel
der Hoffnung Israels auf ein nationales Reich Israels. So finden
wir im Neuen Testament keinen Anhalt, in der Wiederaufrichtung
des Staates Israel ein Heilsgeschehen zu entdecken, das eine neue
Stufe im Ablauf des endgeschichtlichen Geschehens darstellt. Weder
die Wiederkunftsrede Jesu noch Rom. 11 gibt uns dafür eine Handhabe.

Wenn Paulus von der endgültigen Wiederannahme Israels
spricht, nimmt er mit keiner, aber auch mit keiner Silbe darauf
Bezug, daß der Weg dazu die vorherige Sammlung Israels in Palästina

sei. Die Visionen der Offenbarung aber wollen bewußt der
jüdischen Hoffnung auf Verklärung des irdischen Jerusalem
entgegentreten. Uns ist es daher nicht erlaubt, auf Grund der Schrift,
zumal Neuen Testaments, für die Staatsgründung Israels eine
gesicherte heilsgeschichtliche Einordnung vorzunehmen. Aber aus
Rom. 11 entnehmen wir, daß Israel das «vorbehaltene» Volk,
«vorbehalten dem Reich Gottes» ist (Schelling).

Mit Israel ist auch der Kirche die Welt eine unerlöste Welt.
Israel selbst ist der Kirche dafür Hinweis. Aber wir wissen von
einer Versöhnung der Welt durch Christus und von Ihm als dem
Herrn der Welt. Wir können daher nicht reden von einem Messianis-

mus ohne Messias, auch nicht reden vom Gesetz, ohne das «das

Judentum nicht denkbar» ist, als von der «Präambel des Glaubens».
Wir können darum auch nicht reden vom «milden Klima der
Ethik», nicht von einem «existentiellen Erlebnis der Grenze des

Gerichts» im Absehen von Christus. Aber wir dürfen beide reden

von dem großen Erbarmen Gottes, «daß Gott alle, Israel und die
Völkerwelt, in das Widerstreben und den Ungehorsam verschloß,
damit er sich aller erbarme». Darum schließt Paulus auch seine
Gedanken über Gottes Heilsweg mit der Völkerwelt und mit Israel
mit den Worten ab: «0 Tiefe des Reichtums und der Weisheit der
Erkenntnis Gottes. Wie unerforschlich sind Seine Urteile und
unauffindbar Seine Wege. Denn wer erkannte die Gedanken des Herrn
oder wer wurde Sein Berater? Oder wer begabte Ihn zuerst, so daß
ihm vergolten würde? Denn aus Ihm und durch Ihn und zu Ihm
ist alles. Sein ist die Herrlichkeit in Ewigkeit! Amen» (Rom. 11,

32—36).

156


	Versuch einer Sinndeutung des Staates Israel : eine Auseinandersetzung vornehmlich mit dem Buch von Schalom Ben Chorin "Die Antwort des Jona. Zum Gestaltwandel Israels"

