
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Rubrik: Dokumente

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DOKUMENTE

Das Folgende ist abgedruckt aus der «Sondernummer des Ungarischen
kirchlichen Nachrichtendienstes » mit dem Beitrag der Studienkommission
des ökumenischen Rates der Kirchen von Ungarn zu den Fragen von
Evanston, Jahrgang VIII, 7—8, Budapest, den 15. April 1956. Herausgeber:
Bischof D. Dr. Lajos Veto. Hauptredaktor: Prof. Dr. Imre Kadar.

Israel und die Kirche

1. Die Vollversammlung von Evanston ließ bei der Behandlung des

Hauptthemas die sich auf Israel beziehende Hoffnung der Kirche und deren
aktuelle Relationen unerwähnt. Im Laufe der Vorbereitungen sind zwar auch
Versuche zum Erwähnen dieses Themas unternommen worden, aber diese
haben bald aufgehört. Dies geschah offensichtlich nicht deshalb, weil irgend
jemand der Meinung sein könnte, daß wir in unserem Zeugnis über die
Hoffnung von unserer Israel betreffenden Hoffnung schweigen können,
sondern wegen irgendeiner äußeren Ursache. Wir denken mit Schmerzen
daran zurück, daß die Vollversammlung von Evanston von der christlichen
Hoffnung reden konnte ohne die sich auf Israel beziehende Hoffnung zu
erwähnen; zugleich aber stellen wir erfreut fest, daß in den Reihen der
Gliedkirchen seither ernste Anregungen entstanden sind, um in unserer
ökumenischen Studienarbeit, in unserem theologischen Denken der Israel-
Frage zum ihr gebärenden Platz zu verhelfen. Auch der vorliegende Beitrag
möchte, von unserer Seite, in diesem Teil, in der Reihe dieser Anregungen,
einen ersten Schritt darstellen. Die Studienarbeit, die die Grundlage des
zweiten Teiles in unserem Beitrag (Punkt 3) bildet, hat in der Reihe der
Gliedkirchen in aller Welt ernste Aufmerksamkeit erregt; die holländischen
und französischen Kirchen haben sich ihren Feststellungen angeschlossen,
ja sie haben diese im Zeichen des Einverständnisses in einigen Punkten sogar
weitergeführt. Die Berechtigung jenes Drängens, das darauf hinzielt, daß
die bisherige überhebliche Auslegung der Judenmission, die in dieser nur
eine Unterabteilung der Heidenmission sah, ihren Platz einer in ihrer Methode
differenzierten, sich an Israel wendenden Verkündigung des Evangeliums
übergeben möge, und daß diese auch im Leben und im Dienst der Kirche
eine besondere Beachtung erhalten soll, wird immer klarer. Diese Tatsache
müßte, in organisatorischer Form, im Weltrat der Kirche dadurch zum
Ausdruck gebracht werden, daß die Angelegenheiten der sogenannten
Judenmission von einer besonderen Suhkommission geleitet würden, die in
Zusammenarbeit mit der Subkommission für Mission und Evangelisation ihre
Aufgabe erfüllen würde, jedoch nicht als ein Unterausschuß des Internationalen
Missionsrates, sondern unmittelbar, als ein Unterausschuß des Weltkirchenrates.

Die Studienkommission der ungarischen Gliedkirchen wünscht, im

119



folgenden, nun einen aus zwei Teilen bestehenden Plan vorzulegen. Dieser
befaßt sich in seiner ersten Hälfte mehr mit einer prinzipiell-theologischen
Grundlage, wogegen er in der zweiten Hälfte die Knotenpunkte des Israel-
Problems aufzuweisen bestrebt ist. Nach unserer Überzeugung sagen solche
Problemstellungen mehr, als Sammlungen theologischer Gemeinplätze.

2. Den theologischen Rahmen unseres sich auf Israel beziehenden Denkens

fassen wir in folgenden Thesen zusammen:
a) Die Frage Israels ist eine grundlegend theologische Frage, und Gott

zwingt uns dazu, daß wir sie beantworten. Unsere, mit der Frage Israels
zusammenhängende, theologische Aufgabe war uns stets im Wort Gottes
gegeben. Jedoch haben wir sie bis jetzt nicht beachtet, oder nicht richtig
gelöst. Deshalb hat Gott unsere Aufmerksamkeit durch die Ereignisse der
Weltgeschichte, durch erschütternde Katastrophen, die sich in der geschichtlichen

Wandlung der Israel-Frage vorgetragen haben, auf sie hingelenkt.
(Die geläufigere Formulierung: Juden/rage ist schlecht und mißverständlich,
deshalb gebrauchen wir an ihrer Statt im weiteren absichtlich die
Formulierung: Israel-Frage.) Die der Israel-Frage theologisch gegenübergestellte
Kirche muß erkennen, daß ihr weder ihre historischen Konfessionen, noch
die Theologie der Reformation ausreichende Orientierung geben. Hier kann
nur das aufmerksame Anhören der noch nicht entsprechend aufgeschlossenen
biblischen Botschaft und das Suchen nach ihrer Deutung helfen. «Der Stein,
den die Bauleute verworfen haben, ist zum Eckstein geworden» (Psalm
119:22, Matthäus 21:42) — dieses biblische Bild hat sich die Israel-Frage
betreffend erfüllt.

b) Ohne eine richtige Antwort auf die Israel-Frage aber können wir
Gottes Wort nicht gültig verkündigen. Das Wesen der ganzen Heiligen
Schrift, ihren Inhalt, können wir nur dann klar verstehen, wenn unsere
Lehre von Israel rein und biblisch ist. Das Geheimnis von Israel und von der
Heiligen Schrift ist ein zusammenhängendes, es ist sogar das gleiche
Geheimnis. Gott hat zu Beginn der Geschichte Israels, Abraham, über den
Segen der Völker, eine Verheißung gegeben. Diese seine Verheißung wurde
von Ihm, im Laufe ihrer Verwirklichung, in Jesus von Nazareth bis zum
entscheidenden Ereignis geführt. In diesem liegt die Einheit der beiden
Hälften der Bibel begründet. Nach der Verheißung Gottes wird am Ende
der Zeiten der Menschensohn zurückkehren und die ganze Geschichte der
Offenbarung und des Heils erfüllen. Vorher aber wird die Wiederherstellung
des ganzen Israels jenes große Ereignis des Heils darstellen, durch das auch
der Segen der Völker bewirkt wird (Römer 11:15 und 11:12). Die
Geschichte Israels ist der rote Faden der Geschichte des ewigen Heiles der
Menschheit.

c) Ohne die Beachtung der Israel-Frage bleibt unser Zeugnis von Christus

Stückwerk. Das Geheimnis der Existenz Israels (Römer 11:25), seine

Auserwählung und seine Verwerfung wird in Jesus Christus enthüllt. Gott
hat Israel um seinetwillen erwählt. Er hat seine Inkarnation in Israel vor-

120



bereitet, er ließ den Erlöser aus Israel kommen, das Heil kommt also von
Israel (Johannes 4:22). Mit anderen Worten: Gott hat Israel in Jesus Christus

erwählt. Deshalb ist er auch die Hoffnung Israels. Das Gesetz und die
Propheten bereiten seinen Weg, die Verheißungen haben sich in Ihm erfüllt,
oder sie haben — soweit sie noch der Erfüllung harren — in Ihm von Gott
ein unerschütterliches Ja und Amen erhalten. Ohne die richtige Beantwortung

der Israel-Frage bekommen wir keine Antwort auf die Frage, wer
Jesus von Nazareth, der Messias der Juden und der Erlöser der Heiden ist.
Jesus Christus ist der erwählte und verworfene Mensch, der Mensch, jener
Israelit, in dem sich die alttestamentliche Prophétie vom leidenden Knecht
des Herrn erfüllt hat (Jesaia 52:13—53:12).

d) Wenn wir die Israel-Frage nicht in Betracht ziehen, bleibt unsere
Anthropologie schwankend. Der Schlüssel aller richtigen christlichen
Aussagen über den Menschen ist in Jesus Christus gegeben, von dem Pilatus
sagte: «Siehe, der Mensch!» — und dessen Kreuz die Aufschrift trug:
«Jesus von Nazareth, der König der Juden.» Das fleischgewordene Wort ist:
Homo verus Judaeus. Dieser Mensch war ein Jude, er selbst war das wahre
Israel — Israel in persona — und als solcher war er der Mensch. Was ist der
jüdische Mensch?» — diese Frage bildet nicht einen Unterfall der Frage
«was ist der Mensch», sondern wenn sich alle richtige Anthropologie auf der
richtigen Christologie aufbaut, so ist es unmöglich, daß wir, in der entgegengesetzten

Richtung, den tiefen Zusammenhang zwischen der Menschenfrage
und der Israel-Frage nicht erkennen.

e) Wenn wir die Israel-Frage nicht in Betracht ziehen, dann können wir
über die Kirche nicht rein lehren. Nach der allgemeinen volkstümlichen
Auffassung ist die Kirche das Israel nach dem Geiste, im Gegensatz zum
außerhalb der Kirche lebenden Judentum, dem Israel nach dem Fleisch
(Israel kata sarka) (1. Korinther 10:18), aber der neutestamentliche Gegenpol,

das Israel kata pneuma ist im Neuen Testament nicht zu finden. In der
Weiterführung dieses Gedankens ist die Kirche zum Erben Israel und aller
seiner Verheißungen geworden, während Israel verworfen wurde, der
einzelne Israelit aber kann sich von seinem Volk trennend in die Kirche
eintreten. Das Alte Testament ist schon überholt, und das Israel, das Christus
zurückgewiesen hat, trägt als wohlverdiente Strafe die Zerstreuung, das
Ghetto und die Pogrome. Der Jude ist höchstens ein Objekt der Mission
der Kirche, die Synagoge ist ein religiöses Requisit der Vergangenheit, der
Jude selbst ist einfach eine unangenehme gesellschaftliche Erscheinung, und
sein Verschwinden würde nur eine Erleichterung bedeuten. So konnten sich
dann Theologen dazu hergeben, daß sie dem Hitlerismus gegen Israel die
theologische Rechtfertigung gaben. Römer 9:11 gibt uns aber im Einklang
mit der ganzen Heiligen Schrift eine ganz andere Lehre. Israel ist die Wurzel :

der Baum bleibt, Gott pflanzt keinen neuen, Er pfropft die Heiden nur
nachträglich in die heilige Wurzel ein. Abraham ist auch der Vater der Gläubigen
aus den Heiden. Das Verhalten der Kirche gegenüber Israel wird durch all

121



das bestimmt. Die Kirche und die Synagoge stehen in einem geheimnisvollen
Zusammenhang. «Mit den Heiden polemisiert man, mit den Juden disputiert
man» (Erich Peterson). An Stelle der alten, hochmütigen Form der
Judenmission', die die Juden in die gleiche Reihe mit den Heiden gestellt hat, soll
das sich in der Forschung der Schrift vertiefende, gemeinsam suchende
Gespräch treten (siehe Apostelgeschichte 17:11).

f) Unsere richtige Antwort auf die Israel-Frage befruchtet unsere
Eschatologie und vertieft und befruchtet unsere christliche Hoffnung. Der
Weg Israels von der Auserwählung über die Verwerfung bis zur Rettung —
dieser merkwürdige Weg, der über so große Umwege zur Seligkeit führt —
ist der Weg der ganzen Menschheit und aller Menschen. Es ist der
heimwärtsführende Weg des verlorenen Sohnes. Die Vergangenheit Israels kann
von uns nur dann richtig erkannt werden, wenn wir sie von der von Gott
verheißenen Zukunft her betrachten: Gott wird letzten Endes das ganze
Israel erretten (Pas Israel, Römer 11:26). Die Existenz Israels ist auch
heute ein eschatologisches Zeichen und seine Geschichte zeigt uns auch in
ihrer heutigen Wandlung, daß die Geschichte der Menschheit und in ihr
die Geschichte der Offenbarung und des Heils einen Herrn hat.

g) Wir fassen also unsere theologische Grundlegung in folgenden Motiven
zusammen. Israel und die Kirche sind gemeinsam Erben der selben und
gleichen Verheißung Gottes. Zweck der Verheißungen ist, das Segnen der
Menschheit, das Heil und die Wahrheit, zu denen ein einziger Weg führt:
Christus. Christus ist also nicht der Gegensatz, sondern das Ziel, der telos
der alttestamentlichen Wahrheit und des Glaubens an diese. Gottes Verheißungen

und seine Erwählung bleiben auch für das Israel nach dem Fleisch
bestehen und sie können ihn nicht gereuen. Das ganze Israel ist das
auserwählte Volk Gottes und seine endliche Rettung ist ein Objekt der Hoffnung

der Kirche, die in die heilige Wurzel eingepfropft wurde. Diese Rettung
wird dann zu Wirklichkeit, wenn Israel zum Glauben an Christus gelangt,
denn in Ihm gibt es vom Gesichtspunkt des Evangeliums der Sündenvergebung

weder Juden noch Griechen. Gott hat in Jesus Christus den Zaun,
der dazwischen war, für beide bereits abgebrochen (Epheser 2:12 usw.),
und die heute lebende Generation der Kirche muß es auch wissen, daß unsere
Einheitsbestrebungen verstümmelt bleiben, wenn wir den Konsequenzen
der ersten großen Entzweiung, der Trennung von Israel und der Kirche
nicht genügend Aufmerksamkeit widmen, das heißt, wenn wir der Israel-
Frage in unserer Theologie nicht den ihr gebührenden Platz einräumen.
Wenn wir aber in der Frage der Einheit der Kirche den Weg der Genesung
richtig suchen, dann wird sich das auch für die Lösung der Israel-Frage
fruchtbringend auswirken. Aus alldem folgt, daß die Judenmission den
bevorzugten Platz, der ihr auch von der Bibel, die sie an die erste Stelle setzt,
zugesprochen wir, erhalten muß (Römer 1:16). Denn die Israel gegebenen
Verheißungen gehören, was die letzten Tage betrifft, unzertrennlich zur
neutestamentlichen Hoffnung der Kirche. Diese hängen mit den Verhei-

122



Bungen, die über die ganze Menschheit gegeben wurden, zusammen; Gott
hat mit Israel nach wie vor seinen Plan und sein Weg mit Israel führt zum
Erlangen des Heiles der ganzen Menschheit.

3. Im weiteren möchten wir in Einzelheiten gehend jene Fragen stellen,
die in der Israel-Frage auch von unserer Kommission untersucht wurden
und die von ihr der Aufmerksamkeit der Gliedkirchen zum weiteren Studium
anempfohlen werden.

a) Die Bibel hegt den Anspruch, daß die letzte und allen Gesichtspunkten

gerecht werdende Antwort auf die Israel-Frage in ihr zu finden ist.
Auf diese Frage können wir weder auf rein humanistischem, noch auf bloß
gesellschaftlichem Wege, oder auf dem Wege der Judenmission alter Methode
eine beruhigende Antwort geben. Wir schließen uns keiner Art von naivem
Fundamentalismus an, aber wir bezeugen, daß die ganze alt- und neutesta-
mentliche Heilige Schrift eine solche Norm darstellt, auf deren Grundlage
wir die Israel-Frage ausreichend und ausschließlich beantworten können.
Wir verstehen darunter, daß man auch hier nichts mit dem Zusammenhang
entrissenen Bibelworten, sondern nur mit der organischen Botschaft des

ganzen Wortes beweisen kann, und daß wir kein dies bezweifelndes, fremdes
Theologumenon in Betracht ziehen können (wie zum Beispiel Erklärungen
solcher Kirchenmänner, die die Meinung vertreten, daß die Bibel heute
in der Judenfrage nicht mehr in jeder Hinsicht maßgebend ist, Ecumenical
Rewiew, April 1955). Für uns ist die ganze Heilige Schrift die Bibel, die sich
nicht in zwei, miteinander im Gegensatz stehende Bände teilt. Wir sind uns
dessen bewußt, daß eine jede Gliedkirche auch dieser Frage ihre traditionellen

theologischen Begriffe und Formulierungen entgegenbringt. Aber wir
glauben, daß diese in der heutigen umfassenderen, vertiefteren und
organischeren theologischen Kenntnis der Bibel verbessert, vielleicht gerade
abgelöst werden müssen, und daß wir dazu auch bereit sein sollen.

b) Was die Bearbeitung der Israel-Frage anbelangt, so hat die Frage der
theologischen Arbeitsmethode eine außerordentliche Wichtigkeit. Die
dogmatische Hermeneutik alten Schlages kann uns nicht mehr genügen. Es
wird uns durch die moderne Entfaltung der biblischen Wissenschaften und
deren Ergebnisse eine große Hilfe zum Schaffen von besseren biblischen
Begriffen zuteil, wenn sich unsere Arbeit auf der Grundlage einer organischen,
offenbarungsgeschichtlichen und heilsgeschichtlichen Bibelbetrachtung
aufbaut. Die Vereinigung dieser beiden ermöglicht es uns, die ganze biblische
Geschichte unseres Objektes, die Entfaltung ihrer Probleme in ihrer Genesis
und in ihrer Zielsetzung, von Anfang an verfolgen zu können.

c) Vor allem müssen die biblischen Begriffe der Erwählung (die Erwählung

Israels) und der Verwerfung bereinigt werden. In den letzten Zeiten
sind sowohl Bibliker (Eichrodt, Rowley, E. Wright, Vriesen) wie auch
Systematiker (K. Barth) in dieser Frage zu bedeutenden Ergebnissen gelangt,
und ihre Erkenntnisse müssen bis zum Gespräch unserer Kirchen über die
Israel-Frage ebenfalls durchdringen. Diese Begriffe nämlich können — wie

123



es sich herausgestellt hat — vom Gesichtspunkt des individuellen Heils
(klassisches Prädestinationsdogma) ausgehend nicht verstanden werden,
sondern sie können nur in der oikonomia der biblischen Geschichte der
Offenbarung und des Heils richtig gedeutet werden. Gottes Gerichte und
seine Verwerfungen sind auf eine geheimnisvolle Art Werkzeuge seiner
Gnade, und sie dienen zum Wohle seines Auserwählten, während seine
Entscheidung über Israel aber unmittelbar dem Heil der Völker dient (Jesaia
40—55). Im Neuen Testament aber sollen wir gerade durch die paradoxe
Einheit des Kreuzestodes und der Auferstehung daran erinnert werden,
daß sich unsere Schriftforschung und unser theologisches Denken in dieser
Frage nur auf der Ebene der Andacht bewegen können.

d) Indem wir die Lösung der ganzen Israel-Frago und ihrer einzelnen
Teilfragen suchen, müssen wir immer wieder den ganzen Weg Israels durch
das Alte Testament bis zum Neuen, das heißt bis zur Erneuerung und bis
zum Ans-Ziel-Führen des Alten durchwandeln. Das wird uns von dem Herrn
Jesus selbst befohlen: wenn wir dem, von dem die Zeugen des Alten
Testamentes reden, keinen Glauben schenken, dann glauben wir auch dem
Auferstandenen nicht (Johannes 5:47, vgl. Lukas 16:30—31). Das Jcerygma des
Neuen Testamentes ist ohne das Alte Testament unverständlich. Aber die
sogenannte christozentrische oder forciert christologisierende Bibelerklärung

kann für das suchende Israel auf dem zu Jesus Christus führenden
Wege nur ein Hindernis bedeuten. Wir müssen darin ein großes Geschenk
Gottes erblicken, daß er im Laufe der Geschichte der Kirche den einander
ablösenden Generationen einen immer tieferen Einblick in das Geheimnis
Israels, in den Zusammenhang des Alten und Neuen Testaments gestattet.
Gerade hier gilt deshalb das Wort, daß wir den Juden wie ein Jude werden
müssen (1. Korinther 9:20): die für Israel bestimmte Bibeldeutung muß
also so geartet sein, daß sie mit ihrer Objektivität den berechtigton
Ausflüchten vorbeugt. Das Evangelium von Jesus Christus ist nicht auf solche
«alttestamentliche Beweise» angewiesen, die im Grunde genommen keine
Beweise sind. Die wissenschaftlich ausgearbeitete und angewendete typolo-
gische Methode (vgl. die im ersten und zweiten Heft dos zwölfton
Jahrganges der Zeitschrift Evangelische Theologie 1952/53 vorliegende Pro-
grammgebung zur alttestamentlichen Exegese) zeigt uns so viel Wege zum
besseren Verständnis der alttestamentlichen Vorbereitung der Erlösung
durch Christus, daß wir leichten Herzens vom Gebrauch der schon sowieso
unbrauchbar gewordenen alten, traditionellen Mittel Abstand nehmen
können.

e) Wir müssen das vom Neuen Testament dargebotene apostolisch-prophetische

Zeugnis über das Ereignis der Christusoffenbarung und ihrer sich
auf Israel auswirkenden Beziehungen einzeln gründlich untersuchen, und
zwar so, daß wir den organischen Zusammenhang und die
offenbarungsgeschichtliche Ordnung der Einzelheiten, die oikonomia Gottes genau
betrachten. Wir betrachten die These, daß der Israel betreffende Teil des neu-

124



testamentlichen kerygmas und didaches am systematischsten von Römer
9—11 formuliert wird, als ein sicheres biblisch-theologisches Ergebnis. Wir
müssen danach trachten, daß wir, in der Erklärung dieses Schriftwortes im
Sinne der schon erwähnten Feststellungen (siehe Punkt b), die traditionelle
Deutungsmethode aufs neue untersuchen. In dieser Hinsicht erweist sich
die historisch-genetische, biblisch-theologische Forschung nach der
Antwort als sehr nützlich. Wir müssen danach trachten, daß wir die Botschaft
der ganzen Heiligen Schrift im Lichte des telos ergreifend — gegenüber allen
Irrlehren (vgl. Punkt 2 g) —, sehr klar und eindeutig zusammenfassen
können.

f) Wir finden nämlich, bezüglich der Israel-Frage, bis zu den Kirchenvätern

zurückgehend Irrlehren, die zur Mode geworden sind. Wir müssen
mit diesen endlich einmal abrechnen, weil sie nicht nur den Zugang zur
Israel-Frage ernstlich behindern, sondern zugleich auch theologische
Ausgangspunkte des sogenannten theologischen Antisemitismus, der christlich
sanktionierten Wegbereiterin der Rassentheorie, darstellen. Auf Grund
solcher Irrlehren wurde es allgemein angenommen, daß das Neue Testament
nicht die Erneuerung des Alten war, sondern, in der Verneinung des Alten,
das Schaffen von etwas völlig Neuem darstellt; wie wenn Israel mit der
Kreuzigung von Jesus aufgehört hätte das Volk Gottes zu sein und die
Kirche zu seinem einzigen legitimen Erben geworden wäre; wie wenn die
Kirche Israel eine jede der alttestamentlichen Verheißungen entreißen
könnte und das Recht hätte, diese auf falsche Weise verspiritualisiert für
sich selbst zu enteignen; oder wie wenn von der Kirche ein großer Teil der
Verheißungen, als wertlose Produkte des jüdischen Nationalismus, einfach
eliminiert werden könnte. Es liegt auf der Hand, daß in der Reihe dieser
Verheißungen jene, viele andere Verheißungen vorbereitende und in sich
enthaltende, Verheißung, daß Gott dem zerstreuten Israel auf dem Boden
des alten gelobten Landes eine neue Heimat gibt, auch für diese Generation
ein ernstes Problem bedeutet.

g) Wir werden durch diese und durch andere, sich aus diesen Fragen
abzweigenden Fragen genötigt, das Verhältnis der beiden Hälften der Heiligen

Schrift grundlegend aufs neue durchzudenken und auf diese Frage eine

schriftgemäßere Antwort zu geben als bisher. Die reformierten Mitglieder
der Kommission sind der Ansicht, daß auch die Lehre der Bekenntnisschriften

einer solchen Untersuchung unterworfen werden soll. Nach
Ansicht der evangelisch-lutherischen Mitglieder aber kann die Lehre der
Bekenntnisschriften in der Israel-Frage nicht als unschriftgemäß betrachtet
werden, so daß sie deshalb nicht über ihre Revision reden möchten. — Die
Lehre der Reformatoren ist von der Orthodoxie in tote Formen gepreßt
worden, und sie blieb dort stehen, wo wir in den Fußstapfen unserer
reformatorischen Vorfahren weiterschreitend in der Erkenntnis der Wahrheit,
Fortschritte hätten erzielen sollen. Nicht die Bibel ist schuld daran, daß
die christlichen Kirchen überall in Europa in der Zeit, in der der Hitlerismus

125



die antiehristliche Lösung der Judenfrage vorbereitet und durchgeführt hat,
versagt haben. Wir allein hatten die Schuld daran. In der Israel-Frage ist
das letzte Wort weder von Luther noch von Calvin, Wesley oder Schleiermacher

ausgesprochen worden. Das hätte von den Kirchen damals erkannt
werden müssen.

h) Der biblische Israel-Begriff ist auch heute eine lebendige historische
Wirklichkeit, wenn einzelne das auch in unter säkular-humanistischen
Einflüssen stehendem Theologisieren oder aus anderen Gründen noch so
stark zu leugnen versuchen. Wir können die lebendige und fortlaufende
Wirklichkeit dieses neutestamentlichen Begriffes, wenn die Grenzen Israels
auch noch so verwischt sind, genau so wenig bezweifeln, wie wir das auch
mit dem Begriff der Kirche nicht tun. Diesegeschichtliche Wirklichkeit konnte
von den Feinden Israels noch stets getroffen werden. Das Bestimmen des

heutigen historischen Gegenstückes des biblischen Begriffes von Israel so

genau wie nur möglich zu bestimmen ist aber eine theologische Aufgabe,
die uns bevorsteht. Das wird uns auch durch die Existenz des Staates Israel,
der keineswegs das ganze Gebiet des biblischen Israel-Begriffes deckt, da
die Diaspora weiterlebt usw., zur Pflicht gemacht.

i) Wir müssen entschieden auf die — ihrer Bestimmung entspringende —-

Zusammengehörigkeit von Israel und der Kircho, soweit dies vom Mysterion-
Charakter beider zugelassen wird (Römer 11:25, Epheser 5:32), hinweisen.
Nach dem Bild des Ölbaumes sind Israel und die Kirche, aller ihrer Gegensätze

zum Trotz, in einer voneinander gegenseitig abhängigen interdependen-
ten Einheit. Eine jede Art des theologischen Antisemitismus muß von uns
auch auf der Grundlage dieser Wahrheit angegriffen werden. Sein Ausgangspunkt

ist im wesentlichen im, auf Marcion zurückgehenden, Ultrapaulinis-
mus zu finden.

k) Der neue Staat Israel bedeutet für die Kirche keine theologische Frage
ersten Ranges. Seine pure Existenz stellt dem internationalen Leben
offensichtlich auch eine ganze Reihe andersgearteter Probleme und es kann auch
eine Tatsache sein, daß seine Gründer und Leiter nichts von der sich auf
sie beziehenden Botschaft der ganzen Heiligen Schrift wissen wollen. Das
alles ändert aber nichts daran, daß sich die Kirchen mit der Frage dieses
Staates beschäftigen müssen; politische Gesichtspunkte können sie darin
nicht beeinflussen, aber sie können sie davon auch nicht zurückhalten. Die
unerwartete Tatsache seiner Entstehung mahnt uns daran, daß Gott die
Macht zum Verwirklichen seiner in biblischen Zeiten gegebenen und noch
nicht verwirklichten Verheißungen hat. Daran würde auch das nichts ändern,
wenn der Staat Israel — wenn dies auch nicht wahrscheinlich ist J— von
heute auf morgen durch eine neue Wendung der Geschichte verschwinden
würde. Wir haben hier von hier ausgehend zwei Fragen zu stellen: beide
scheinen theologisch sozusagen ganz auf die Seite geschoben zu sein. Die
eine lautet: wieweit gelten und wie müssen die Israel im Alten Testament
gegebenen Verheißungen interpretiert werden (Jesaia 49:24—26, Sacharja

126



2:8—9). Die andere : in welchem Zusammenhang diese auch im Neuen Testament

aufrecht erhaltenen Verheißungen mit jenem Reich stehen, das Gott
auf dieser Erde nicht nur Israel, sondern allen Völkern schenken wird und
in dem Gerechtigkeit und Frieden wohnen. — Im Zusammenhang mit der
Tatsache und der gegenwärtigen Art des Staates Israel möchten wir jetzt
nur noch bemerken, daß nach unserer Meinung die Kirche mit Hoffnung auf
den irdischen Staat Israels und auf das in ihm lebende Judentum in der
Gegenwart hinblicken muß, da es in ihnen ein Zeichen der Erfüllung der
Verheißungen zu erblicken hat. Eben deshalb kann es für die Kirche eine
Freude bedeuten, wenn sie im Leben dieses Staates sich mit den Verheißungen

deckende, in ihre Richtung hinweisende Erscheinungen erblickt, und
es kann sie nur schmerzlich berühren, wenn gegensätzliche Erscheinungen
festgestellt werden. Deshalb berührt es schmerzlich, wenn sich dieser Staat
sich der ihm angehörenden Christen gegenüber intolerant verhält. Und
desgleichen verursacht auch das, wenn der Staat Israel in den
Freiheitsbewegungen der benachbarten Völker ein Dorn und ein Keil sein will,
schmerzliche Gefühle.

1) Für uns deckt sich der Staat Israel nicht mit dem biblischen Israel-
Begriff. Auf der ganzen Welt zerstreut lebt eine israelitisch-jüdische
Gemeinschaft; in ihrem geistigen Zentrum befindet sich der gläubige und
glühende Kern, der des Herrn, des Messias harrenden. Unsere Frage besteht
darin : bezeugt wohl die Kirche ihren Christus so getreu, daß es sich für diese
Gemeinschaft lohnen würde, dem Glauben ihrer Väter zu entsagen — wir
denken hier natürlich nur an biblische Erwartungen. Wenn wir darauf
antworten wollen, was Gott mit der großen Existenz dieser Gemeinschaft sagen
will, dann müßten wir viel aufmerksamer darauf achten, was in den
Gliedern in den besten Vertretern dieser Gemeinschaft in der Form der
biblischen Theologie laut wird, und wir müßten viel aufrichtiger und mit viel
größerer Liebe mit den edelsten Vertretern dieses Judentums ins Gespräch
treten. Wenn die Beobachter der römischen Kirche an den großen Gelegenheiten

des Weltkirchenrates anwesend sein können, müßten wir uns wohl
dann nicht auf ähnliche Weise Israel zuwenden? Die Kirche muß ein
ununterbrochenes Zwiegespräch mit der Synagoge unterhalten: das Schicksal
des Ölbaumes ist eines.

m) Abschließend müssen wir uns noch besonders der unerledigten Frage
des in- und außerhalb der Kirche lebenden Antisemitismus zuwenden, von
dem die Welt einmal hier, dann wieder dort mit seinem Aufflammen und mit
seinen Katastrophen bedroht wird. Man darf die Frage des Antisemitismus
nicht mit dem Problem des heutigen Staates von Israel und seiner Politik
vermischen. Der Antisemitismus ist für die am gefährlichsten, die so denken

Jesaia 49:24—26, Sacharja 2:8—9). Hier kann sich die Kirche mit keinerlei

humanistischer Auffassung begnügen. In dieser Frage bedeutet die nicht
theologische Stellungnahme ein besonders unkirchliches Verhalten. Die
Kirchen von Ungarn sind wegen ihrer Vergangenheit an diesem Punkt mit

127



einer besonders schweren Last beladen. Wir würden aber durch die
unverständliche Barmherzigkeit und Gnade Gottes nicht nur davon, was Er den
Feinden Israels immer wieder verheißen und an ihnen auch vollzogen hat,
bewahrt, sondern er gab uns auch das Geschenk der Möglichkeit und der
Realität des neuen Lebens. Das nötigt uns zur Demut und zugleich auch zur
demütigen Weitergabe all jener Glaubonserfahrungen, mit denen Er uns
Israel und die Hoffnung Israels betreffend beschenkt hat. Wir möchten diese
in der Gemeinschaft der Una Sancta miteinander hören und miteinander
lernend als das gemeinsame Zeugnis unserer Kirchen auch mittels dieser
Zeilen weitergeben.

Neben all dem aber sind wir nicht der Ansicht, daß man die Anstrengungen,

die sich auf nicht kirchlicher Grundlage gegen den Antisemitismus
wenden, gering schätzen muß. Der Antisemitismus hat ja auch menschlich
verständliche, wenn auch nicht entschuldbare gesellschaftliche Motive. Die
Kirchen müssen auf die Tatsache aufhorchen, daß infolge der tiefen
Änderungen in der gesellschaftlichen Struktur der nach dem zweiten Weltkrieg
entstandenen volksdemokratischen Staaten dor Antisemitismus im Loben
dieser Völker als gesellschaftliche Erscheinung gesetzlich aufgehoben wurde.
Was auf diesem Gebiet feststellbar ist, trägt einen ganz anderen Charakter,
und man kann es mit dem, aus dem — bei Verantwortung der Kirche —
der Hitlerismus entstanden ist, gar nicht vorgleichen. Weil die Israel-Frage
für die Kirche in erster Linie immer eine theologische Frage bedeutet, wird
sie gerade deshalb für die Kirche überall auch zu einer der ernstesten
gesellschaftlichen Fragen. Die Kirche muß zu ihrer Lösung auch auf der
gesellschaftlichen Ebene mit allen solchen Faktoren zusammenwirken, die
mit dieser Erscheinung der Unmenschlichkeit, auch auf dem Wege und im
Laufe von gesellschaftlichen Änderungen, abrechnen wollen.

128


	Dokumente

