
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Ist Toleranz zwichen Kirche und Judentum möglich bei beiderseitigem
Absolutheitsanspruch?

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961298

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961298
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gebete machen. Da möchten wir wohl mit Bach beten: «Liebster
Herr Jesu, wo bleibst du so lange? Komm doch, mir wird hier auf
Erden so bange, komm doch und nimm mich, wenn dir es gefällt,
von der beschwerlichen, angstvollen Welt».

IST TOLERANZ ZWISCHEN KIRCHE UND
JUDENTUM MÖGLICH BEI

BEIDERSEITIGEM ABSOLUTHEITSANSPRUCH

Von Gebhard Jasper, Bethel-Bielefeld

Zugleich ein Bericht über die 8. Tagung «Kirche und Judentum» in Lübeck,
vom 27. 2. bis 2. 3. 1956, veranstaltet vom Deutschen Evangelischen

Ausschuß für Dienst an Israel (Vorsitzender: Prof. D. Rengstorf, Münster).

Seit fast 2000 Jahren siedeln Juden und Christen vornehmlich
im gleichen Raum; als Nebenraum kommt im wesentlichen nur
noch die Welt des Islam in Betracht. In all diesen Jahrhunderten
ist beiden — Synagoge und Kirche — ein unerschüttertes Absolut-
heitsbewußtsein zu eigen gebheben, und beide stehen sich in
ungebrochenem Einzigkeitsbewußtsein gegenüber: Das jüdische
Einzigkeitsbewußtsein, das Volk der Wahl Gottes zu sein, und das
Einzigkeitsbewußtsein der Kirche, das in der Einzigkeit Christi gründet.

Darum war es ein Wagnis, bei einer Begegnung von Juden und
Christen ein Thema herauszustellen, das von außen an die zwischen
Judentum und Christentum stehende Frage herangetragen war:
«Toleranz in christlicher und jüdischer Sicht»; denn der Begriff
der Toleranz hat seinen Ursprung im Denken der Aufklärung mit
ihrer religio naturalis, oder sagen wir mit ihrer «Vernunft-Religion».
Es war darum nicht verwunderlich, daß ein studentischer
Teilnehmer der Tagung in einer Aussprache die Frage stellte, was
Toleranz inhaltlich eigentlich bedeute. Es wurde auch deutlich,
daß der Begriff Toleranz sich als Belastung erwies. Man hat ver-

109



geblich nach einem guten, neuen Ausdruck gesucht, der an seine
Stelle treten könnte. Vielleicht hätte man sagen können «Mut zur
Liebe» (Bundespräsident Dr. Heuß). Dieses Wort wurde nicht
ausgesprochen, stand aber unausgesprochen hinter vielen guten
Beiträgen zur Sache.

Wenn man sich einige Gedanken zum Begriff Toleranz macht,
ergibt sich eine Fülle von Aspekten. Gewöhnlich werden wir dem
ursprünglichen Toleranz-Verständnis, etwa eines Lessing, nicht
gerecht, denn dieses Wort ist durch seinen vielfach unangebrachten
Gebrauch innerlich entleert. So können wir uns keine Vorstellung
mehr machen von der menschlichen Tiefe und der geschichtlichen
Fruchtbarkeit des Toleranzbegriffes bei Lessing; denn für ihn war
«Toleranz nicht Duldung, sondern die selbstverständliche Bedingung

menschlicher, geistiger Lebensgestaltung überhaupt. Auf der
Entfaltung jedes, auch des bescheidensten menschlichen Keimes
beruhte für ihn die ganze Erziehung des Menschengeschlechtes».
Sie war ihm «eine höchst fruchtbare, auf die Vollkommenheit,
Bereicherung und Erhöhung des menschlichen Lebens in seiner Ganzheit

gerichtete Kraft. Nicht um der Ruhe und Bequemlichkeit der
Menschen, auch nicht einmal um ihres bloßen friedlichen Neben-
einanderlebens willen verlangte Lessing Duldung und Anerkennung
alles Menschlichen, sondern um der Entfaltung immer neuerer,
immer reicherer, höherer Werte willen * ». Diese Worte von Margarethe

Susman besagen uns, daß es Lessing um ein Humanum ging.
In der Wirklichkeit des Alltags aber erleben wir allzu oft, daß die
Toleranz «es nicht vermeiden kann, intolerant zu werden, wo sie

selbst getroffen wird. Dann wird das Prinzip der Toleranz ein
intolerantes Prinzip». So hieß es auf der Lübecker Tagung. Ernsthaft
wurde daher gefragt, ob nicht überhaupt die Toleranz vom Menschen
her Utopie ist. Um so brennender ist dann die Frage, wie echte
Toleranz möglich ist, ob sie nicht nur eine Möglichkeit von Gott
her ist, weil Gott uns Menschen «toleriert», daß eben die Liebe Gottes

uns Menschen trägt, so daß wir dann dahin gelangen, von der
Liebe zu reden und in der Liebe zu handeln.

* Margarethe Susman, «Gestalten und Kreise», Diana-Verlag, Stuttgart'
Konstanz, Seite 220 f. und 286.

110



Doch dann ist die Frage, ob Duldung oder Nichtduldung auf
religiösem Gebiete «Beiprodukt» ist oder im Wesen der Religion
verankert liegt. Absolutheitsdenken führt in der Regel zu
Unduldsamkeit, denn im Hintergrund lauert die Gefahr eines
Totalitätsdenkens, das sich leicht zur religiösen Gleichschaltung und
zum Glaubenszwang verführen läßt. Dabei kann solche religiöse
Intoleranz Ausdruck einer innersten Gewißheit sein, aber es kann
ebenso und nicht minder auch Ausdruck innerster Ungewißheit
und Unsicherheit sein, wie noch immer Fanatismus der Bruder der
Ungewißheit und Unsicherheit ist. Man muß «fanatisch» glauben.

Der andere Weg ist das Zustandekommen einer Toleranz unter
dem Zwange geschichtlicher Bedingtheiten, wo verschiedene
religiöse Gemeinschaften zusammenstoßen und in Konkurrenz stehen.
Dann bekommt der Begriff Toleranz eine Ähnlichkeit mit dem
Begriff Koexistenz, indem man sich einfach mit dieser Tatsache
abfindet. Dennoch sollte deutlich sein, daß Toleranz inhaltlich zur
Voraussetzung hat eine Gesinnungsgemeinschaft auf dem Grunde
der inneren Anerkennung des andern. Koexistenz gegensätzlicher
Gewalten oder gegensätzlicher weltanschaulicher und religiöser
Gemeinschaften kann demgegenüber bedeuten ein
Waffenstillstandszustand unter dem Diktat des Zwanges der Verhältnisse
(Augsburger Friede vom Jahre 1955 und der Westfälische Friede
1648); denn hier ist nicht Gesinnungsgemeinschaft die Voraussetzung

der Toleranz, sondern die Gegensätzlichkeit der Gesinnung.
Eine Zweckmäßigkeitstoleranz kann aber auch begründet sein

in einem Indifferentismus, wie er sich schließlich mit der
Aufklärung ergab. Wenn wir dabei an die Beziehungen zwischen Juden
und Christen denken, so ist ein Indifferentismus nur möglich
zwischen «Heiden-Juden und Heiden-Christen» (bzw. Namensjuden
und Namenschristen), wie es auf der Tagung hieß. Aber im Verhältnis

zwischen echtem Judentum und echtem Christentum kann es

sich nicht um eine Ausklammerung der Unterschiede handeln oder

um ein Subtraktionsverfahren (Reduktionsverfahren) im Zurückgehen

auf die Fundamentalien, die beiden gemeinsam sind, sagen
wir einmal im Zurückgehen auf den gemeinsamen Gottesglauben
im Absehen von der Christusfrage. Anders ist es schon, wenn man
versucht, der Katholizität des Weges der Liebe raumzugeben, in-

111



dem man sagt: Echte Frömmigkeit ist immer ein menschliches
Verhalten; sie lehrt uns und bedeutet ihrem Wesen nach: «Wir
lernen zutiefst Mensch zu sein» (Dr. Goldammer).

Aber um des Wesens echter Glaubenstreue im Judentum und
im Christentum bleibt es die Aufgabe, einer Toleranz ins Auge zu
schauen, indem beide, Juden und Christen, ihrer religiösen
Überzeugung getreu einander menschlich begegnen. So versuchte man
in Lübeck eine «Standpunktbildung in dauernder Selbstkritik und
im Blick auf den andern». Daß dies geschehen konnte, darf man
zumal in Deutschland werten als bedeutsames geistiges, geschichtliches

Ereignis, und es entsteht die bange Frage, ob es zukunftsträchtig

ist.
Es war ein guter Auftakt, daß Prof. D. Rengstorf uns die Gestalt

Werfeis in seinem Vortrag «Zwischen Sinai und Golgatha — Der
religiöse Weg Franz Werfeis» vor Augen stellte. Wer den Dichter
näher kennt, weiß, daß Franz Werfel sein eigenes Mitmenschsein
vor Gott auf dem religiösen Wege zu bewahren versucht hat. Ist
er, wie Rengstorf glaubte sagen zu dürfen, «ein Glaubender in
christlichem Verständnis» gewesen, und zwar in dem Sinne, daß

er «ein jesusgläubiger Jude, aber kein Christ» gewesen sei? Werfel
traf der Vorwurf der Halbheit von beiden Seiten. Man muß auch
zugeben, daß die Gestalten seiner verschiedenen Werke an dem
Versuch scheitern, Synagoge und Kirche miteinander zu versöhnen.
Dies ist darum der Fall, weil Christus letztlich keine Kompromisse
duldet. Für Werfel ist Christentum «katholisches Christentum»,
wobei sofort hervorzuheben ist, daß er damit nicht die
römischkatholische Kirche meint, denn er nennt die wahre Kirche
«christkatholische Kirche». So kann es bei ihm heißen: «Wir sind die
Juden des Christus», und er glaubt, daß das Judesein für ihn Schicksal

ist, aus dem er nicht herausspringen kann. Ihm war ein «

Desertieren» aus dem jüdischen Volk unmöglich. Immer aber bezeugt
uns Werfel, zumal in seinen späteren Schriften, die innere, um
nicht zu sagen die sakrale Würde der Synagoge und der Kirche,
die darum eine göttlich-verpflichtende und uns Ehrfurcht abnötigende

Würde sei. So prägt er das Wort: «Was wäre Israel ohne die
Kirche, und was wäre die Kirche ohne Israel » So steht er in
Ehrfurcht stille vor den Wegen Gottes mit beiden. Und wir haben in

112



gleicher Weise in Ehrfurcht stille zu stehen, wenn wir Gottes Wege
mit Israel bedenken in seiner Verwerfung und Erhaltung als Volk
bis auf diese Stunde, und wenn wir auf Gottes Wege mit der Kirche
schauen. Können wir dann sagen, wie es Rengstorf tat: «Werfel
steht stellvertretend auf dem Wege zwischen Sinai und Golgatha
und bezeugt uns damit den letzten Grund der Toleranz » Oder
lauert hier im Hintergrund für uns die Gefahr, daß wir einer
doppelten Wahrheitsgewißheit raumgeben?

Auf der Tagung wurde man immer hingedrängt zu praktischen
Fragen: Was sollen wir tun? Man stellte sich dabei mutig auch
belastenden Fragen, denn notwendigerweise muß die Schau der
Toleranz vom jeweiligen Standpunkt eine andere sein. Man denke

angesichts des Einzigkeitsbewußtseins, das im Judentum lebendig
ist, an die für es mit dem Judenchristentum gegebene Belastung.
Kann das Judentum grundsätzlich eine Judenmission der Kirche
anerkennen? Was würden wir sagen, wenn das Judentum unter der
Christenheit missionierte und Menschen der Kirche Juden würden?
Das Judentum selbst war einst missionierende Religion, aber ihm
wurde im Römerreich das Proselytenmachen verboten. Wenn ein
Sklave zum Juden gemacht wurde und dann Anzeige erstattete,
hatte das eine Strafe des Juden im Gefolge. Hinzu kam eine innere
Wandlung in der Wertung des Proselyten, die sich mit der Enttäuschung

über sie ergab : Die gewonnenen Proselyten wurden oft die
Väter der christlichen Gemeinden! Darum steht man bis heute
der Aufnahme von Proselyten zögernd und zurückhaltend gegenüber,

um zugleich zu sagen: «Die Frommen der Völker haben Anteil

an der kommenden Welt.»
Umgekehrt wird im Judentum verstanden, daß für das Wesen

des Christentums integrierender Bestandteil die Mission ist, daß
also das Christentum «in sich missionarisch» ist. Es besteht auch
für das Judentum dann die Möglichkeit die Judenmission der Kirche
anzuerkennen, wenn sie «mit reinen Händen und geistlichen Mitteln

arbeitet». Dennoch einfindet das Judentum als bedrohte
Minderheit jegliche Trennung schmerzlich, wenn nicht gar als Verrat.
Hinzu kommt aber, daß hier in Ansehung des Judenchristen eine
innere Existenzbedrohung für das Judentum vorliegt, die mit der

Christusfrage gegeben ist. Auch wir kennen für die Kirche eine

113



Grenze der Toleranz nach innen, wenn wir das Wesen der christlichen

Botschaft angetastet glauben. Man denke an den
Kirchenkampf im Dritten Reich zurück.

Aus der Grundidee des Judentums ergibt sich im Gegenüber
zur Kirche auch darum eine andere Schau des Toleranzdenkens,
weil es grundsätzlich die «Noachiden» als wahre Verehrer Gottes
anerkennt. So haben seit Maimonides das Christentum und der
Islam insofern Anerkennung gefunden, weil durch beide die Kenntnis

des wahren Gottes und seines heiligen Gesetzes Verbreitung
findet. Darum hat sich das Judentum nie als «allein seligmachende
Kirche» empfunden. Und so konnte Landesrabbiner Geis, Karlsruhe,

den Satz prägen, daß sich für das Toleranzdenken der Weg
erschließe «hin zu dem Gedanken der vollen Anerkennung anderer
Glaubenswirklichkeiten unter voller Aufrechterhaltung des eigenen
Auftrags und der sich daraus ergebenden Lebensformen». Für uns
Christen ergibt sich aus dieser Schau leicht wiederum die Frage,
ob man nicht hier einer doppelten Wahrheitsgewißheit raumgibt.

Wir sprachen schon davon, daß das Judentum sich als bedrohte
Minderheit empfindet. Auch darum nimmt für es die Toleranz
eine andere Farbe an; denn als Minderheit unter den Völkern waren

die Juden stets «Objekte der Geschichte». Es stand nicht in
ihrer Macht, ob man sie duldete oder nicht duldete. Wir verstehen
daher, wie schmerzlich es die Juden in Deutschland berühren muß,
wenn sie vor einem «absichtsvollen Schweigen» oder gar vor
«unberechtigter Vergeßlichkeit» gegenüber den Vorgängen von 1933

bis 1945 stehen, wenn man auch einschränkend sagen kann, daß
immer wieder tapfere Stimmen sich erheben, die die Vorgänge
unter dem Nationalsozialismus bei dem rechten Namen nennen.
Erfreulich ist auch festzustellen, wie z. B. in zunehmendem Maße
in der schöngeistigen Literatur diese Frage aufgenommen wird.
Wenn wir uns aber überhaupt einmal die Geschichte der
Beziehungen zwischen Synagoge und Kirche vor Augen halten, werden
wir als Vertreter der Kirche mit Beschämung zugeben müssen, daß
nicht nur etwa die Judenmission der Kirche eine Belastung für
das Judentum bedeutet, sondern eben die Kirche selbst, die durch
2000 Jahre unchristlich an den Juden gehandelt hat.

Gerade dann wird aber die Frage brennend, wie es dahin kommen

114



kann, daß solche Vorgänge sich nicht wiederholen. In den
Aussprachen redete man darum von den Aufgaben, die hier der Sehlde
und vor allem auch dem Konfirmandenunterricht gestellt sind.
Es ist den Kindern deutlich zu machen, daß das Alte Testament
ein Stück Israel darstellt. Wofern das in der rechten Weise geschieht,
wird von selbst jegliches leichtfertige Reden über das Judentum
aufhören. Es war ein verheißungsvolles Zeichen auf der Tagung,
daß die junge Generation, zumal ihre studentischen Teilnehmer,
wiederholt fragte, was die Vergangenheit mit ihrer Schuld ihnen
zu sagen habe. Die junge Generation ist in der Zeit des
Nationalsozialismus zur Schule gegangen und hat mit 8 oder 12 Jahren das

Bild des Juden in der Perspektive des berüchtigten «Stürmers»
aufgenommen. Eine Revision des Bildes gelingt vielleicht den
Studenten, die in der geistigen Auseinandersetzung stehen, aber wie
steht es mit denen, die nach der Schule an die Werkbank gegangen
sind? Die Frage wurde dahin erweitert: Ich bin etwa Quartaner
(höherer Schüler in der 3. Klasse); was hilft es mir, wenn mein
Vater sagt, «das habe ich getan»? Die Christen haben in jenen
entscheidungsvollen Jahren des Dritten Reiches die Aufgabe gehabt,
Zeugnis abzulegen, was es praktisch heißt, Christ zu sein — und
haben nicht bestanden. Werden wir demnächst bestehen? Damit
ist schon gesagt, daß die junge Generation vor der Aufgabe steht,
sich von der älteren — unter Umständen auch von den eigenen
Eltern — zu distanzieren. Es gilt, eine Last auf sich zu nehmen,
um «die Sünde der Väter» zu tragen «bis ins dritte und vierte
Glied». Für die junge Generation besteht die Gefahr, daß sie
resignieren könnte. Dann wird eine notwendige Aufgabe nicht
angepackt. In allem zeigt sich immer wieder, daß wir der Tatsache
ins Auge schauen müssen, wie es ein jüdischer Redner einmal zum
Ausdruck brachte: «Der Jude wird von den Völkern als «Pfahl
im Fleisch» empfunden. Die Frage nach dem Sinn der Bewährung
dieses seltsamen Volkes durch die Zeiten hindurch läßt Israel
durch sein Dasein zu einer Herausforderung zur wahren Bewährung

echter Menschlichkeit werden.» Wir müssen hinzufügen, daß

nur ein waches Gewissen das öffentliche Leben gesund erhalten
kann. Mit Recht wurde gesagt, daß der Kampf gegen den
Antisemitismus nicht nur eine Sache der Liebe ist, sondern zugleich

115



auch eine Sache der innersten Selbstbehauptung; denn im Judentum

wird immer zugleich die Kirche mit getroffen. Das ist auch ein
Ausdruck dafür, wenn Kirche und Judentum nach Gottes uner-
forschlichem Willen aufeinandern angewiesen sind: «Was wäre
Israel ohne die Kirche, und was wäre die Kirche ohne Israel!»
Darum hat die Kirche immer die Gefahr zu sehen, die ihr droht,
wenn sie sich mit irgendeiner Ideologie und zumal einer
Staatsideologie («Staatskirche», «Christliches Abendland») verbindet. Das
Dritte Reich hat diese Gefahr ja akut werden lassen.

Von christlicher Seite wurde gesagt (Bischof Dr. Meyer, Lübeck),
daß die Toleranz aus dem Zentrum der christlichen Botschaft zu
begründen sei, eben wie wir hörten, auf Grund der Toleranz Gottes,
der die Sünder straft und die Sünder richtet und sie doch toleriert.
Es werde dem Wesen des Christentums nicht gerecht, die Brücke
vom Menschen her zu schlagen. Das hieße, den Menschen in eine

Mittelpunktsposition zu rücken. Sie sei nur von Gott her zu schlagen.

Der Mensch lebt nur dadurch, daß sich Gott seiner angenommen

hat. Das ist auch das letzte Geheimnis aller Toleranz. Müssen
wir dann nicht deutlich sagen, daß das Geheimnis der christlichen
Liebe (um einen anderen Ausdruck für Toleranz zu gebrauchen)
in der Liebe Christi ihre Wurzel hat. Trennt dann nicht eine solche

«christologische Begründung» der Toleranz, so daß völlige «Kom-
munikationslosigkeit» die Folge ist? Kann somit die Toleranz
Gottes in Jesus Christus tragbare Basis unter uns Menschen sein?
Wenn sie für Christen die Basis darstellt, ist sie dann nicht zugleich
ein Riegel, der die Tür für den andern schließt? Dennoch, hieß es,
ist die «christologische Begründung» der Toleranz darum eine

Möglichkeit, weil uns durch sie die Liebe gegeben wird, die uns
darum auch Israel gegenüber tolerant sein heißt und sein läßt;
denn sonst würden wir der eigenen Existenz unter der Toleranz
der Liebe Gottes untreu. Man kann es auch verstärkt so ausdrücken :

Wenn wir unserer Existenz in der Liebe Jesu Christi nicht untreu
werden, können wir gar nicht anders, als tolerant sein; und wir
müssen dann hinzufügen: Unser Weg führt uns zuerst zu unsern
Brüdern aus Israel, so wie es Paulus hielt. Damit ist freilich nicht
eine Antwort gegeben auf die schwierige Frage: Was ist es um
Israel nach Christus? Wohl aber: Israel gehört mit zur Gemeinde

116



Gottes. Und wir müssen dann fragend hinzufügen : Ist letzte Toleranz
etwa nur «in Hoffnung» möglich? Wir haben vielleicht neben der
Alltagswirklichkeit stets auch den eschatologischen Aspekt mitzusehen,

so wie ihn uns Paulus mit Rom. 9-11 zeichnet. Was sagt
uns als Christen dann besonders sein Ölbaum-Gleichnis?

Vom Standpunkt des Judentums aus wehrt man sich gegen eine

Toleranz, die ein «Surrogat für Recht und Gerechtigkeit ist, ein
Zwitter von Gerechtigkeit und Almosen». So ähnlich hat es einmal
Dr. Leo Baeck ausgedrückt. Für ihn ist Toleranz wesentlich «Lieben
wollen». Dann sind wir beide — Juden und Christen — nahe bei

jener Toleranz, die den «Mut zur Liebe» tätig werden läßt, jeder
aus seiner letzten Überzeugung heraus.

Erstmalig wurde bei einer solchen Studientagung die Bibelarbeit
von jüdischer Seite geboten, und zwar durch Landesrabbiner
Dr. Holzer, Dortmund. Im Anschluß an die Wochenabschnitte des

vergangenen und bevorstehenden Sabbats suchte uns der
Vortragende in einer «Ketten-Schriftstellen-Auslegung» seine Gedanken
darzulegen. Er tat damit dar, wie jede jüdische Schriftexegese
auch eine Korrektur der eigenen Anschauung sein kann. In der
Aussprache wurde gefragt, in welchem Maße etwa Luthers Exegese
unter dem Einfluß einer solchen jüdischen Art der Schriftauslegung
stehen könne. Eine Untersuchung darüber fehlt freilich noch.
Immerhin hegt hier eine Kontinuität der Schriftauslegung durch
die Zeiten hindurch vor, die bis auf die nachexilische Zeit zurückgeht.

Das Bestreben ist, «die aus der Schrift abgeleitete Erkenntnis
zu erreichen». Das muß aber das Anliegen beider sein, der Kirche
und der Synagoge.

Sachlich lag Dr. Holzer daran, herauszuarbeiten, was es um echte

Auserwählung und Berufung zum Dienst in der Gegenwart vor
Gott ist: Ex. 25, 8 in Verbindung mit 1. Kg. 8/27 sagt uns, daß es

sich mit der Stiftshütte bzw. mit dem späteren Tempel nur um
ein «Haus zur Weihung des göttlichen Namens» handeln kann,
um eine «Stätte, wo der Name Gottes verherrlicht» wird, ein Haus
zu seinem Ruhm, notwendig für uns Menschen als die Geschöpfe
Gottes, da wir vergeßlich sind und uns vor dem Ewigen beugen
sollen. Es soll nicht eine «Gotteshaus-Religion» stabilisiert werden,
sondern das Bewußtsein der Gegenwart Gottes gibt der «Religion

117



des Lebens» zur Heilighaltung des Lebens Nahrung. Gerade darum
kann Priesterwürde nur Ausrüstung zum Dienst sein und nicht
Macht. Darum steht vor dem Priester die Verpflichtung zum
kompromißlosen Dienst (Lev. 10, 1-3). Das erfuhr auch Moses,

wenn wir an die Geschichte vom Haderwasser denken (Num. 20, 12),
wie immer und überhaupt Erwählung und Auswahl nicht im Sinne
einer Bevorzugung mißverstanden werden darf. Diesem Gesetz

ist auch der König unterworfen, wenn wir an Saul denken (1. Sam.
15). Die Bibelarbeit hatte ihren Höhepunkt in der Gegenüberstellung

von Moses als den «nichtwissenden Wissenden», der als der
wahre Diener und Prophet Gottes um das «Wesen der Pfade
Gottes» ringt, während demgegenüber Bileam sich empfiehlt als
der «alleswissende Unwissende». Auch damit hatte Dr. Holzer für
die Tagung den «tragenden Pfeiler» einer Toleranz herausgearbeitet :

das völlige innere Verstehen von Recht und Gerechtigkeit vor Gott,
so wie es auch in Abrahams Fürbitte für Sodom und Moses
Fürbitte für sein Volk zum Ausdruck kommt.

Es ließe sich noch viel zur Toleranz zwischen Juden und Christen

sagen. Immer wird sich erweisen, daß Toleranz erst durch wahre
Menschlichkeit, die in der Tiefe gegründet ist, wahrhaftig wird.
«Der Gläubige, der sich der Wahrheit der eigenen Überzeugung
bewußt ist, kann im Grunde den andern Glauben nicht als ebenso

gültige Wahrheit anerkennen. Die Toleranz tritt also nicht im
Glauben, sondern im sittlichen Verhältnis der Menschen... in ihre
eigentliche Bedeutung. Echte Toleranz heißt echte Menschlichkeit,
die wahre menschliche Begegnung ermöglicht, und Ehrfurchthaben

vor der fremden Überzeugung», sagte Professor Hartmann
in seiner Rede «Religion und bürgerliche Toleranz» in Frankfurt,
März 1955.

Denken wir immer daran, daß das Wort Toleranz dem
lateinischen Wortsinn nach zunächst etwas Negatives besagt, «ein zu
Tragendes»; aber für Christen und Juden ist positiv gefordert das
«Liebenwollen» und der «Mut zur Liebe». Die religiöse Überzeugung
nivellieren wollen zur allgemeinen Menschlichkeit würde zugleich
ihre Säkularisierung bedeuten.

118


	Ist Toleranz zwichen Kirche und Judentum möglich bei beiderseitigem Absolutheitsanspruch?

