
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Eigenart und Eigenwert der Geschichte und der Religion des Volkes
Israel und des Judentums [Fortsetzung]

Autor: Bergmann, Hellmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961297

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sünde, wie ein Hund zu seinem Ausgespienen.» (Buber 1, S. 546f.)
1 Joh 2:7f. — R. Nachman von Brazlaw: «Ich gehe einen neuen

Weg, den noch kein Mensch betreten hat. Es ist ein sehr alter Weg
und trotzdem ganz neu.» Gemeint ist die Gottessehnsucht. (Horo-
dezky, S. 170.)

1 Joh 2:18. — In einer Legende von Beseht heißt es über Jakob
Frank: «Aller Kunst des Trugs kundig, fälschte er das Heiligste,
durchzog mit zwölf Erwählten die Städte Polens und ließ sich als
den Messias und Gottessohn verehren.» (Buber 1, S. 313.)

1 Joh 4:19. — R. Chajim von Zanz: «Ich habe die armen Leute
lieb. Wißt ihr, warum? Weil Gott sie lieb hat.» (Buber 2, S. 695.)

1 Joh 4:20. — Beseht: «Die wahre Gottesliebe ist, mit der
Menschenliebe anzufangen. Und wenn dir einer sagt, er habe Liebe zu
Gott und habe keine Liebe zu den Menschen, wisse, er lügt.» (Buber

3, S. 181. Vgl. Buber 1, S. 161.)
Oßb 1:18. — R. Jizchak Meür von Ger bezeugt über R. Simcha

Bunam von Pzysha: «Er hatte die Schlüssel aller Firmamente.
Und warum auch nicht? Der Mensch, der nicht sich meint, dem

gibt man alle Schlüssel. Er hätte auch Tote beleben können; aber
er war ein ehrlicher Mann und nahm nicht, was ihm nicht zukam. »

(Buber 1, S. 540.)

EIGENART UND EIGENWERT DER
GESCHICHTE UND DER RELIGION DES
VOLKES ISRAEL UND DES JUDENTUMS

Von Hellmut Bergmann, Frankfurt a. M.

Fortsetzung

Wenden wir uns nunmehr dem zweiten Teil unserer Aufgabe zu,
von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und
jüdischen Religion zu sprechen. Und zwar werden wir nacheinander

von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und
jüdischen Religion in religiöser, sittlicher und sozialer Hinsicht zu

98



handeln haben. Zuerst also in religiöser Hinsicht. In der Abrahamsgeschichte

tritt uns die Religion des Erzvaters als Sache des

unbedingten Gottesvertrauens entgegen. Er empfängt den Befehl von
Gott: «Gehe aus deinem Vaterland und von deiner Freundschaft
und aus deines Vaters Hause in ein Land, das ich dir zeigen will.
Und ich will dich zum grossen Volk machen und will dich segnen
und dir einen großen Namen machen und sollst ein Segen sein.

Ich will segnen, die dich segnen, und verfluchen, die dich verfluchen ;

und in dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter auf Erden.»
Abraham glaubte dieser Verheißung trotz aller menschlichen
Einwände. Er ging aus dem Vaterlande; er hielt sich vertrauensvoll
an Gottes Zusage, obwohl er und seine Frau hochbetagt waren;
also menschlich gesprochen auf keine Nachkommenschaft mehr
rechnen konnten. Er war auch bereit, seinen eingeborenen Sohn
Gott zu opfern. Und sein Vertrauen wurde gerechtfertigt. Mag bei
der Geschichte von Isaaks Opferung die Beurteilung je nach dem

Standpunkt des Betrachters eine verschiedene sein — die einen
werden dem biblischen Wortlaut entsprechend in ihr ein Beispiel
überwindenden Glaubensgehorsams des Abraham erblicken, die
anderen werden sie als den Ausdruck für den endgültigen Durchbruch

der Erkenntnis von der Irrigkeit der Menschenopfer
ansehen —, jedenfalls leuchtet aus ihr das Gottvertrauen Abrahams
hervor, das von Gott voll gerechtfertigt wird. Wenn wir nun von
Moses und seinem Werk reden wollen, so ist das Folgende als
geschichtlich gesichert festzuhalten. Moses hat das Volk aus den
Banden der antiken Mythologie und des Bilderdienstes befreit.
Ist doch Israel durch ihn das einzige Volk unter den antiken
Völkern, das keine Mythologie gehabt hat und das die Gottheit
niemals geschlechtlich differenziert hat. Denn es kommt das Wort
Göttin bei den Israeliten überhaupt nicht vor. Der Bilderdienst
wird aber durchgehend und ausnahmslos im Alten Testament
bekämpft. Ebenso zeichnen sich die religiösen Bräuche Israels durch
eine besondere Einfachheit aus. Israel verabscheute das Kinderopfer

und namentlich die religiöse Unzucht, wie sie bei den Nachbarn

Israels im Schwange war, diese traurigste aller religiösen Ver-
irrungen, die die Prostitution als gottesdienstliche Handlung
betrieb. Überhaupt hat Israel im Vergleich zu seinen Nachbarvölkern

99



eine hohe reine Sittlichkeit gehabt. Doch davon später. Hier sei

vor allem noch darauf hingewiesen, wie Israel sein Verhältnis zu
Gott auffaßte. Zwar war in alter Zeit für das israelitische Denken
sein Gott Jahwe nicht der einzige Gott. Es bestritt das Dasein
anderer Götter nicht, wie schon das erste Gebot beweist, das
unbedenklich von dem Vorhandensein anderer Götter redet. Aber es

wurde gefordert, daß der fromme Israelit nur dem Gotte Jahwe
diene und keine anderen Götter neben ihm habe. Erst bei Jeremia
begegnet uns die Erkenntnis, daß es nur einen Gott gibt. Wahrhaft
erhabene Züge wurden in dies Gottesbild eingetragen. Gott ist im
Alten Testament ein überweltlicher, persönlicher Gott, der in
seinen Offenbarungen sich aus der Höhe herniederneigte zu den
Menschenkindern und durch seine Boten zu den Menschen redete,
der sein Gesetz gab und für dies Gesetz Gehorsam forderte. In der
dichterischen Sprache der Psalmen wird er mit Hoheit und
Herrlichkeit umkleidet; er umgibt sich mit dem Licht wie mit einem
Kleid, er spannt die Himmel aus wie ein Zclttuch, macht Geister
zu seinen Boten und das lohende Feuer zu seinem Herold. Er wurde
bildlos verehrt, wodurch der rein geistige Charakter der israelitischen

Gottesverehrung sichergestellt wurde. Menschenverehrung
wurde folgerichtig ausgeschaltet. So hieß es von Moses, daß ihn
Gott selbst auf dem Berge Nebo begraben habe. Niemand wußte
die Stelle, wo seine sterblichen Überreste ruhten. Infolgedessen
konnte niemand eine Wallfahrt zu dieser Stätte machen und die

Verehrung Gottes konnte nie durch Menschenverehrung getrübt
werden.

Bedarf es überhaupt des Vergleiches dieser Gottesvorstellung
mit den GottesVorstellungen anderer Völker, um ihre Einzigartigkeit

und sittlich religiöse Höhe zu erweisen? Weder die Babylonier
mit ihren an sich frommen Gotteshymnen, noch die Ägypter mit
ihren Tierbildern haben sie von ferne erreicht. Nicht einmal die
Griechen. Auch dies gewiß geistig hochstehende Volk der Weisheit
und Kunst hat einen Olymp voll Götter gehabt mit oft recht
menschlichen Eigenschaften, und die Lehre des Sokrates und die
Gedankenwelt Biotins enthalten keinen annähernd erhabenen

Gottesgedanken.
Doch wenden wir uns den sittlichen Werten und der sittlichen

100



Eigenart der alttestamentlichen Religion zu. Als die oberste
Richtschnur des menschlichen Handelns gilt der Wille Gottes. Darum
betet der Psalmist: «Erforsche mich Gott und erfahre mein Herz;
prüfe und erfahre, wie ich's meine; und sieh, ob ich auf bösem

Wege bin und leite mich, Herr, auf ewigem Wege.» In den zehn
Geboten ist der Wille Gottes auf die kürzeste und überzeugendste
Weise zum Ausdruck gebracht. Daß man sich ihnen nicht entziehen
kann, wenn ein gedeihlicher, gerechter Aufbau der menschlichen
Gesellschaft gewährleistet werden soll, leuchtet jedem von uns ein.
Sie sind die ewigen Grundwerte der sittlichen Weltordnung,
unterschrieben von Gott selbst. Denn sie beginnen: «Ich bin der Herr,
dein Gott.» Dieses Zehngebot auf den Tafeln vom Sinai überragt
himmelhoch alle außerbiblischen Gesetze des Altertums. Die
Gesetze von Babylon reichen an diese sittliche Höhe nicht heran.
Denn während die Gebote vom Sinai unlöslich mit dem Gottes-
gedanken verbunden sind und nicht bloß die äußere Bosheitstat
verbieten, sondern auch die innere Gesinnung ordnen wollen, wie
es aus der Wendung hervorgeht: «Seid heilig, wie der Herr euer
Gott heilig ist», sind die zum Teil guten Lehren der Babylonier
mit Aberglauben und Zauberformeln untermengt. Besonders sei

hier das Verbot der Totenbeschwörungen erwähnt ; das Alte Testament

steht damit allein in der Welt der alten Religionen. Welche
Weisheit seelsorgerlicher Art steht dahinter! Wir brauchen nur
unsere Nervenärzte zu fragen! Darf ich noch hinweisen auf die
Tatsache, wie ernst das Gebot der Wahrhaftigkeit im Alten
Testament eingeprägt wird? Nicht nur das achte Gebot fordert die

Wahrhaftigkeit zwischen den Menschen; auch sonst wird Unwahr-
haftigkeit und Doppelzüngigkeit schwer gerügt. So lesen wir im
64. Psalm: Verbirg mich vor der Versammlung der Bösen; sie

erdichten Schalkheit und halten es heimlich, sind verschlagen und
haben geschwinde Ränke.» Helle Lichter der alttestamentlichen
Sittenlehre leuchten aus den Sprüchen Salomonis. Wir übergehen
die Anstands- und Gesundheitsregeln wie: «Man soll nicht an der
Türe horchen» oder «Unrecht Gut gedeiht nicht », «Hochmut kommt
vor dem Fall» und «Jung gewohnt, alt getan». Wir verweisen lieber
darauf, wie immer wieder eingeschärft wird: «Des Herrn Furcht
ist Anfang der Erkenntnis.» Wir erinnern daran, wie die Ehrfurcht

101



vor den Eltern immer neu eingeprägt wird und die Ehrfurcht vor
der Frau. So lesen wir im letzten Kapitel der Sprüche: «Wem ein
tugendsam Weib beschert ist, die ist viel edler denn die köstlichsten
Perlen. Ihres Mamies Herz darf sich auf sie verlassen. Sie tut ihm
Liebes und kein Leides ihr Leben lang. Sie breitet ihre Hände
aus dem Armen und reichet ihre Hand dem Dürftigen. Sie schauet,
wie es in ihrem Hause zugeht und isset ihr Brot nicht mit Faulheit.
Ihre Söhne stehen auf und preisen sie selig; ihr Mann lobet sie.

Lieblich und schön sein ist nichts; ein Weib, das den Herrn fürchtet,
soll man loben.» Hier leuchtet ein ganz helles Licht im Buch der
Bücher auf. In den Satzungen des außerbiblischen Altertums der
gleichen Zeit war die Frau rechtlose Sklavin; in den gleichzeitigen
Büchern der Bibel wird sie die Krone des Mannes genannt (Spr.
12,4). Und das vierte Gebot stellt Vater und Mutter auf eine Stufe.
Die so oft als überholt bezeichneten Speisegebote des Alten
Testamentes gewinnen sofort eine tiefe Bedeutung, wenn man sie im
Lichte der Notwendigkeiten ihrer Zeit sieht. Sie sind nicht bloß
hygienische Vorschriften, die die klimatischen Verhältnisse des

Morgenlandes berücksichtigen, sondern ihr Zweck war die Wahrung
des Abstandes von allem Heidnischen.

Will man einwenden, daß im Alten Testament auch abschreckende

Beispiele sittlicher Verirrung gezeigt werden, so übersehe man
nicht, daß das Alte Testament niemals einen Zweifel läßt, daß
Gott solch Verhalten schwer heimsucht. Daneben aber lasse man
sich doch stärken durch die wahrhaften Vorbilder, durch Abraham
mit seinem unerschütterlichen Gottvertrauen, durch die Demut
des Joseph im Gefängnis, der nicht mit seinem Schicksal hadert,
sondern der Versuchung widersteht: «Wie sollte ich denn nun ein
solch groß Übel tun und wider Gott sündigen?»; durch Moses,
in dessen Leben drei Berge aufragen, der Horeb, wo er seine
Berufung erhält, der Sinai, wo er von Gott die Gebote empfangen
darf, und der Nebo, von dem er aus das versprochene Land sehen
darf. Groß war Moses, als er den Auszug der Kinder Israels durchsetzte,

größer, als er für den wahren, sittlichen, bildlosen Gottesdienst

kämpfte anläßlich des goldenen Kalbes, am größten, als er
den Herrn nach der Sünde seines Volkes bat: «Ach, das Volk hat
eine große Sünde getan und haben sich güldene Götter gemacht.

102



Nun vergib ihnen ihre Sünde; wo nicht, so tilge mich auch aus
deinem Buche.» Und ist Hiob nicht ein Vorbild der Geduld? Ist
Elias nicht ein aufrichtiger Gotteskämpfer? Greifen uns die Worte
des ringenden Jeremia nicht ans Herz? Erschüttert uns nicht das

Beispiel des Hosea, der das traurige Eheschicksal zum Bilde für
das Verhältnis seines Volkes zu seinem Gott nimmt? Mag sein, daß
die alttestamentliche Moral mit dem Lohngedanken noch arbeitet,
aber kann man schon Höhen der sittlichen Gedankenwelt Jahrhunderte

vor Christi Geburt erwarten, zu denen sich die Menschheit
erst durch das Wort des Erlösers aufgeschwungen hat, jahrhundertelang

nach seinem Wirken und Leiden und nur in einsam
aufragenden Größen? Und bei den Rachepsalmen vergesse man doch
nicht die Lage des israelitischen Volkes, das als Pufferstaat
zwischen den Großmächten des Altertums ein mühsames Leben
fristete! Wir wollen dieser Gesinnung bestimmt nicht das Wort
reden. Sie ist für jeden, der Christi Predigt von der Feindesliebe
verstanden hat, innerlich für immer unmöglich. Aber sie kann nur
richtig beurteilt werden unter Berücksichtigung der damaligen
Zeitverhältnisse.

Ein besonderes Kapitel der alttestamentlichen Sittlichkeit
bilden die ihrer Zeit um Jahrhunderte vorauseilenden sozialen
Vorschriften. Nirgends in der damaligen Welt finden wir Vorschriften
wie die im Buche Levitikus, dem dritten Buche des Moses. Wenn
wir da im 19. Kapitel lesen: «Wenn du Ernte hältst auf deinen
Saatfeldern, sollst du nicht bis zum äußersten Rand des Feldes
abernten. Auch sollst du nicht Nachlese halten nach zurückgebliebenen

Ähren. Auch in deinem Weinberg sollst du nicht Nachlese

halten nach zurückgebliebenen Trauben und Beeren. Den
Armen und Fremden sollst du das zur Nachlese überlassen. Ich
bin der Herr, euer Gott. Ihr sollt nicht stehlen. Ihr sollt nicht lügen,
und keiner soll seinen Nächsten betrügen. Du sollst bei meinem
Namen nicht falsch schwören und den Namen deines Gottes nicht
entweihen. Ich bin der Herr. Du sollst deinem Nächsten nicht
Unrecht tun und ihn nicht mit Gewalt unterdrücken. Der Lohn
des Arbeiters soll nicht in deiner Hand bleiben bis zum anderen
Morgen. Du sollst einem Tauben nicht fluchen und einem Blinden
nicht einen Anstoß in den Weg legen. Du sollst den Herrn, deinen

103



Gott fürchten. Ich bin der Herr. Du sollst keine Ungerechtigkeit
verüben und kein ungerechtes Urteil fällen. Du sollst nicht gegen
den Armen Partei ergreifen und die Person des Mächtigen nicht
bevorzugen. Du sollst deinem Nächsten ein gerechtes Urteil
sprechen. Du sollst deinen Nächsten lieben wie dich selbst. Ich bin
der Herr », — dann können wir wirklich lange in den Gesetzbüchern
des Altertums suchen, um so soziale Gesetze zu finden. Wir werden
uns vergeblich darum bemühen. Nehmen wir noch hinzu, daß alle
drei Jahre der Armenzehnte von den Groß- und Kleinbesitzern
für die Leviten, die keinen Grund besaßen, und für Witwen und
Waisen vor die Tür zu legen war, daß alle sieben Jahre im Ruhejahr,
das, was von selber wuchs, den Dienstboten, Arbeitern und Fremdlingen

zu überlassen war, daß wir der Mahnung begegnen: «Du
sollst dein Herz nicht verhärten und deine Hand nicht verschließen,
daß beim Geburtsopfer für arme Mütter und beim Sündopfer für
Arme erhebliche Erleichterungen vorgesehen waren im Gesetz (im
letzten Fall genügte sogar eine Hand voll Mehl, die ins Feuer
geworfen wurde), dann rundet sich uns das Bild ab. Und fragen wir,
wie es mit der persönlichen Meinungsfreiheit im Alten Testament
bestellt war, dann lesen wir im 23. Kapitel des 2. Buches Mose:
«Du sollst nicht folgen der Menge zum Bösen und nicht also
antworten vor Gericht, daß du der Menge nach vom Rechten weichest. »

So versuchte man die persönliche Freiheit gegenüber der Gasse

zu gewährleisten. Selbst der König hatte kein Recht, das Recht
gegenüber dem kleinen Mann zu beugen. Das zeigt doch das
Beispiel des Königs Ahab und des kleinen Weinbauern Naboth. Für
Sauberkeit im Geschäftsleben gab es auch Satzungen. So lesen wir :

«Falsche Waage ist ein Greuel vor dem Herrn». Und: «Die Waage
muß richtig sein, das Gewicht genau, der Scheffel in Ordnung, das

Maß, wie es sich gehört.» (Spr. 11,1; 16,11; 20,23.) Und im fünften
Buche Mose Kap. 27,17 steht: «Verflucht sei, wer die Grenzsteine
seines Nachbarn verrückt» zwecks Vergrößerung des eigenen
Besitzes. Wahrlich, das Alte Testament ist reich an Schutzbestimmungen

für die wirtschaftlich Schwächeren. Aus dem Gesagten
erhellt, daß unsere Behauptung von den religiösen, sittlichen und
sozialen Werten des Alten Testamentes vollinhaltlich zu Recht
besteht. Wer die Gesetze des Alten Testamentes kennt, der kann nur

104



Hochachtung vor dem Geist der alten Israeliten haben, die solche
Gesetze in so früher Zeit als einziges Volk unter den Völkern des

Altertums erlassen haben. Diese Gesetzgeber fühlten klar die
Verantwortung für die Erhaltung des Volkes.

Wie steht es nun aber mit dem Geist der nachchristlichen
jüdischen Religion? Wurde da auch so wertvolle Arbeit geleistet?
Oder waltete Gott auch da so sichtbar mit seinem Segen über dem
religiösen und geistigen Leben dieses Volkes? Die Antwort wird
uns gegeben, wenn wir uns mit dem umfangreichsten Geisteserzeugnis

des nachchristlichen Judentums auseinandersetzen, das

man gemeinhin als Talmud bezeichnet. Es gibt über ihn sich völlig
widersprechende Urteile, je nach dem Standpunkt des Urteilenden.
Um zu einem gerechten Urteil zu kommen, muß man die Verhältnisse

berücksichtigen, unter denen die Verfasser des Talmuds
lebten. Die einen lebten in Palästina unter ausgesprochen ungünstigen

Verhältnissen infolge der Plünderungen der Mittelmeerküsten

durch die Vandalen; es fehlte lange Zeit an anerkannten
Lehrschulen dort. Die anderen lebten in Babylonien, wo sie viele
gute Schulen hatten. Der babylonische Talmud kam auch zuerst
nach Europa infolgedessen. Wenn wir nun in Kürze den Geist des

Talmuds darstellen sollen, so müssen wir sagen: es handelt sich
bei diesem umfänglichen Werk im wesentlichen nur um genaueste
Auslegung der Gesetzesbestimmungen, die bis in die kleinsten, uns
fast unbegreiflich scheinenden Fragen vordringt. Nur zwei
Beispiele. Es wird in einem Traktat der Frage nachgegangen, wie man
es machen könne, daß man am Sabbat mehr als zweitausend Ellen
gehen könne und der Ausweg dadurch gefunden, daß man tags
zuvor am Ende des Sabbaterweges Speise niederlegt und so gleichsam

hier seine Wohnung aufschlägt, so daß man nun von hier aus
am Sabbat weitere 2000 Ellen gehen kann. Oder es werden zwei
Ansichten aufgestellt über die Frage, ob man ein Ei essen dürfe,
das von einer zum Essen, aber nicht zum Eierlegen bestimmten
Henne stammt, welches an einem Festtage getragen und am
folgenden Sabbat gelegt oder an einem Sabbat getragen und an einem
unmittelbar folgenden Festtage gelegt worden war. Natürlich sind
nicht alle Gesetzesauslegungen so gekünstelt. Aber der ganze
Talmud ist nur solcher bis ins kleinste gehenden Gesetzesauslegung

105



gewidmet. Durch sie empfing der jüdische Geist seine eigentümliche,

festgeschlossene Prägung, die ihn von jeglichem anderen Volksgeist

unterschied ; freilich war das eine geistige Erstarrung, die die

Entfaltung vieler Gaben hintanhielt. Wir finden schwerlich ein
inneres Verhältnis zu diesem Werk, weil wir unter Religion etwas

ganz anderes verstehen. Was die vielangegriffenen unsittlichen
Bestimmungen anbelangt, so ist das oft einseitig übertrieben worden ;

auch vergessen viele Beurteiler die Lage, aus der heraus solche

Bestimmungen entstanden sind. Es ist ein anderes, ob sich ein Volk
in Freiheit befindet, oder ob es in immerwährender Minderberechtigung

oder gar in Rechtlosigkeit und Schutzlosigkeit dahinleben
muß.

Befindet sich das Volk im geknechteten Zustand, so werden
seine Gesetze notgedrungen auf diese Tatsache weitgehend Rücksicht

nehmen müssen. Es wird um der Erhaltung des Volksganzen
willen z. B. die Frage der Notlüge ein anderes Gesicht zeigen als
bei einem Volk, das sich der Selbständigkeit und des freien
Bestimmungsrechtes über seine Lebensgestaltung erfreut. In diesem

Zusammenhang mag es auch Erwähnung finden, daß bei der im
Jahre 1240 durch Gregor IX. veranstalteten Disputation zwischen
Christen und Juden der Rabbiner Jechiel sich einer falschen
eidesstattlichen Erklärung schuldig machte. Er gab nämlich zu, daß
im Talmud Schmähungen gegen einen Jesus Pantheras vorkommen,
versicherte aber an Eidesstatt, daß damit nicht Jesus gemeint sei.

Das war offenbar eine Notlüge. Es ist eine Tatsache, daß mit
diesem Namen im Talmud Jesus gemeint ist. Auf die Frage der
christenfeindlichen Stellen im Talmud wirft übrigens ein Zirkular aus
dem Jahre 1631 n. Chr. ein besonderes Licht. Da schrieb nämlich
eine jüdische ÄltestenVersammlung : «Da wir erfahren haben, daß
viele Christen große Mühe für die Erlernung der Sprache, in welcher
unsere Bücher geschrieben sind, verwendet haben, schärfen wir
euch unter Androhung des Bannes ein, daß ihr in keiner neuen
Ausgabe der Mischna oder der Gamara irgend etwas auf Jesum
von Nazareth Bezügliches veröffentlicht. Ihr könnt dadurch über
uns und euch größere Leiden bringen und Veranlassung werden,
daß man uns wie früher zwingt, die christliche Religion anzunehmen.

» Übrigens waren unter den Anklägern des Talmuds vornehm -

106



lieh getaufte Juden, z. B. Vittorio Eliano, Joseph Moro und Ananel
von Foligno, welche entscheidend mitwirkten bei der Verurteilung
und Verbrennung des Talmuds durch die Inquisition nach ihrer
Einführung in Rom am 21. Juli 1542. Abschließend kann man wohl
sagen: der Talmud hat eine Art Schutzwall errichtet gegen das

geistige Aufgehen des jüdischen Volkes in das Geistesleben ihrer
Wirtsvölker; aber wir können in ihm unmöglich eine segensreiche
Gabe Gottes erblicken.

Schwerlich werden wir auch das Werk eines Maimonides, der
das Judentum und die aristotelische Philosophie vereinigen wollte
in seiner großangelegten Dogmatik mit ihren dreizehn Artikeln,
oder das des Deisten Spinoza, der Gott und Natur gleichsetzte
und folgerichtig zum Deismus kam, mit diesem Ehrenurteil
belegen können. Es ist eine ernste Tatsache, daß nach Christi Tod
von dem Judentum nichts mehr hervorgebracht worden ist, was
dem Alten Testament auch nur annähernd an die Seite gestellt
werden könnte.

So bleibt die Frage nach der tragenden Idee der jüdischen
Religion. Wir können sie nur so beantworten, daß wir die Messiasidee
als die Kraftquelle der jüdischen Religion bezeichnen und dürfen
dabei gewiß sein, daß wir das richtige gesagt haben. Widmen wir
darum unsere Aufmerksamkeit zum Schluß dieser Idee. Es ist
natürlich für unsere Zwecke hier nicht erforderlich, daß wir der
Geschichte dieser Idee im einzelnen nachgehen. Es genügt uns
zu wissen: unter dem Messias stellten sich die Juden den König vor,
den Gott selbst am Schluß der Geschichte senden würde, um dem
Volk Israel die Herrschaftsstellung unter allen Völkern zu geben,
die nie mehr enden würde. Im Anschluß an die Worte des Propheten
Hesekiel, Kap. 34, wird in den messianischen Psalmen 2, 45, 72,
110 das Bild des Messias geschildert als das des Siegesfürsten, des

Friedensfürsten und des ewigen Priesters. Bei den Propheten kommen

zu diesen Zügen noch andere Züge, wie der der Herkunft aus
dem Stammorte des Königs David bei Micha; vor allem aber der
Zug des leidenden Messias, Jes. 53. Diese Idee ist die geheimnisvolle

Kraftquelle der israelitisch-jüdischen Religion. Sie ist der
Grund der Sonderstellung und Abschließung des jüdischen Volkes
mitten in der Völkerwelt. Weil es dieser Idee bis heute nicht ent-

107



sagen konnte und ihre Erfüllung in Jesus Christus nicht erkannte,
mußte es alle Leiden und Verfolgungen ertragen, wodurch die
Völker der Welt diese Sonderstellung zerstören oder auch bestrafen
wollten. Diese Idee war es, die die Verschmelzung mit den anderen
Völkern verhinderte; sie war es, die es unmöglich machte, daß die
anderen Völker über ihre Existenz sorglos hinweggehen konnten.
Denn in ihr lag ein Herrschaftsanspruch, in dem man eine Gefahr
sehen konnte. Umgekehrt ist es diese Idee gewesen, die das Volk
bis heute als Volk erhalten hat. Sie ließ keine Vermischung mit
anderen Völkern zu. So hat dieselbe Idee, die Ursache des Leidens
dieses Volkes war, dies Volk auch wieder bewahrt und gerettet.
Der Untergang dieser Idee wäre der Untergang des jüdischen
Volkes. Ohne sie würde das Volk zugrunde gehen. Denn ein Volk
lebt von den Ideen, die es hegt und in denen es lebt.

Ein jeder möge nun selbst urteilen, ob man die Geschichte des

israelitisch-jüdischen Volkes ohne tiefe Ergriffenheit durchblättern
kann. Es ist doch für den sachlichen Beurteiler nicht zu leugnen:
auf der einen Seite ist sie eine Leidensgeschichte, die nicht
ihresgleichen hat in der Geschichte der Völker; auf der anderen Seite
hält dieses Volk an einer Idee fest, selbst in dunkelsten Tagen.
Und diese Idee trägt es hindurch durch Nöte, an denen andere
Völker zerbrochen wären. Düster ist vor allem an dieser Geschichte
die Tatsache, bis zu welchen Grausamkeiten und Verlogenheiten
der Haß gegen dies Volk die anderen Völker geführt hat, obwohl
bei der geringen Anzahl der Glieder dieses Volkes von einer
ernstlichen Bedrohung der Wirtsvölker doch niemals die Rede sein
konnte.

Sollen wir nun wünschen, daß diesem Volk durch Gottes Güte
die Augen geöffnet werden, daß in Jesus Christus seine Idee
Erfüllung gefunden hat? Als Christen können wir nicht anders, als
den Hoffnungen und Wünschen des Apostels Paulus in unseren
Herzen Raum geben. Denn wir glauben, daß damit und damit
allein den Leiden dieses Volkes ein Ende gesetzt würde. Blicken
wir auf die großen Nöte, die uns betroffen haben und aus denen
die Menschheit keinen Ausweg mehr sieht, weil sie am Ende ihres
Alphabetes angelangt ist, so werden wir solchen Wünschen und
Hoffnungen leichter Raum geben und sie zum Gegenstand unserer

108



Gebete machen. Da möchten wir wohl mit Bach beten: «Liebster
Herr Jesu, wo bleibst du so lange? Komm doch, mir wird hier auf
Erden so bange, komm doch und nimm mich, wenn dir es gefällt,
von der beschwerlichen, angstvollen Welt».

IST TOLERANZ ZWISCHEN KIRCHE UND
JUDENTUM MÖGLICH BEI

BEIDERSEITIGEM ABSOLUTHEITSANSPRUCH

Von Gebhard Jasper, Bethel-Bielefeld

Zugleich ein Bericht über die 8. Tagung «Kirche und Judentum» in Lübeck,
vom 27. 2. bis 2. 3. 1956, veranstaltet vom Deutschen Evangelischen

Ausschuß für Dienst an Israel (Vorsitzender: Prof. D. Rengstorf, Münster).

Seit fast 2000 Jahren siedeln Juden und Christen vornehmlich
im gleichen Raum; als Nebenraum kommt im wesentlichen nur
noch die Welt des Islam in Betracht. In all diesen Jahrhunderten
ist beiden — Synagoge und Kirche — ein unerschüttertes Absolut-
heitsbewußtsein zu eigen gebheben, und beide stehen sich in
ungebrochenem Einzigkeitsbewußtsein gegenüber: Das jüdische
Einzigkeitsbewußtsein, das Volk der Wahl Gottes zu sein, und das
Einzigkeitsbewußtsein der Kirche, das in der Einzigkeit Christi gründet.

Darum war es ein Wagnis, bei einer Begegnung von Juden und
Christen ein Thema herauszustellen, das von außen an die zwischen
Judentum und Christentum stehende Frage herangetragen war:
«Toleranz in christlicher und jüdischer Sicht»; denn der Begriff
der Toleranz hat seinen Ursprung im Denken der Aufklärung mit
ihrer religio naturalis, oder sagen wir mit ihrer «Vernunft-Religion».
Es war darum nicht verwunderlich, daß ein studentischer
Teilnehmer der Tagung in einer Aussprache die Frage stellte, was
Toleranz inhaltlich eigentlich bedeute. Es wurde auch deutlich,
daß der Begriff Toleranz sich als Belastung erwies. Man hat ver-

109


	Eigenart und Eigenwert der Geschichte und der Religion des Volkes Israel und des Judentums [Fortsetzung]

