Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Eigenart und Eigenwert der Geschichte und der Religion des Volkes
Israel und des Judentums [Fortsetzung]

Autor: Bergmann, Hellmut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961297

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961297
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Siinde, wie ein Hund zu seinem Ausgespienen.» (Buber 1, S. 546f.)

1Joh 2:7f. — R. Nachman von Brazlaw: «Ich gehe einen neuen
Weg, den noch kein Mensch betreten hat. Es ist ein sehr alter Weg
und trotzdem ganz neu.» Gemeint ist die Gottessehnsucht. (Horo-
dezky, S. 170.)

1 Joh 2:18. — In einer Legende von Bescht heilt es iiber Jakob
Frank: «Aller Kunst des Trugs kundig, filschte er das Heiligste,
durchzog mit zwolf Erwahlten die Stiadte Polens und liel sich als
den Messias und Gottessohn verehren.» (Buber 1, S. 313.)

1 Joh 4:19. — R. Chajim von Zanz: «Ich habe die armen Leute
lieb. WiBt ibhr, warum? Weil Gott sie lieb hat.» (Buber 2, S. 695.)

1 Joh 4:20. — Bescht: «Die wahre Gottesliebe ist, mit der Men-
schenliebe anzufangen. Und wenn dir einer sagt, er habe Liebe zu
Gott und habe keine Liebe zu den Menschen, wisse, er liigt.» (Bu-
ber 3, S. 181. Vgl. Buber 1, S. 161.)

Offb 1:18. — R. Jizchak Meir von Ger bezeugt iiber R. Simcha
Bunam von Pzysha: «Er hatte die Schliissel aller Firmamente.
Und warum auch nicht? Der Mensch, der nicht sich meint, dem
gibt man alle Schliissel. Er hitte auch Tote beleben konnen; aber
er war ein ehrlicher Mann und nahm nicht, was ihm nicht zukam.»
(Buber 1, S. 540.)

EIGENART UND EIGENWERT DER
GESCHICHTE UND DER RELIGION DES
VOLKES ISRAEL UND DES JUDENTUMS

Von HELLmMUT BERGMANN, Frankfurt a. M.

Fortsetzung

Wenden wir uns nunmehr dem zweiten Teil unserer Aufgabe zu,
von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und jii-
dischen Religion zu sprechen. Und zwar werden wir nacheinander
von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und jiidi-
schen Religion in religioser, sittlicher und sozialer Hinsicht zu

98



handeln haben. Zuerst also in religiéser Hinsicht. In der Abrahams-
geschichte tritt uns die Religion des Erzvaters als Sache des un-
bedingten Gottesvertrauens entgegen. Er empfingt den Befehl von
Gott: «Gehe aus deinem Vaterland und von deiner Freundschaft
und aus deines Vaters Hause in ein Land, das ich dir zeigen will.
Und ich will dich zum grossen Volk machen und will dich segnen
und dir einen groflen Namen machen und sollst ein Segen sein.
Ich will segnen, die dich segnen, und verfluchen, die dich verfluchen;
und in dir sollen gesegnet werden alle Geschlechter auf Erden.»
Abraham glaubte dieser Verheilung trotz aller menschlichen Ein-
winde. Er ging aus dem Vaterlande; er hielt sich vertrauensvoll
an Gottes Zusage, obwohl er und seine Frau hochbetagt waren;
also menschlich gesprochen auf keine Nachkommenschaft mehr
rechnen konnten. Er war auch bereit, seinen eingeborenen Sohn
Gott zu opfern. Und sein Vertrauen wurde gerechtfertigt. Mag bei
der Geschichte von Isaaks Opferung die Beurteilung je nach dem
Standpunkt des Betrachters eine verschiedene sein — die einen
werden dem biblischen Wortlaut entsprechend in ihr ein Beispiel
iiberwindenden Glaubensgehorsams des Abraham erblicken, die
anderen werden sie als den Ausdruck fiir den endgiiltigen Durch-
bruch der Erkenntnis von der Irrigkeit der Menschenopfer an-
sehen —, jedenfalls leuchtet aus ihr das Gottvertrauen Abrahams
hervor, das von Gott voll gerechtfertigt wird. Wenn wir nun von
Moses und seinem Werk reden wollen, so ist das Folgende als ge-
schichtlich gesichert festzuhalten. Moses hat das Volk aus den
Banden der antiken Mythologie und des Bilderdienstes befreit.
Ist doch Israel durch ihn das einzige Volk unter den antiken Vol-
kern, das keine Mythologie gehabt hat und das die Gottheit nie-
mals geschlechtlich differenziert hat. Denn es kommt das Wort
Gottin bei den Israeliten iiberhaupt nicht vor. Der Bilderdienst
wird aber durchgehend und ausnahmslos im Alten Testament be-
kimpft. Ebenso zeichnen sich die religiosen Briuche Israels durch
eine besondere Einfachheit aus. Israel verabscheute das Kinder-
opfer und namentlich die religiovse Unzucht, wie sie bei den Nach-
barn Israels im Schwange war, diese traurigste aller religiosen Ver-
irrungen, die die Prostitution als gottesdienstliche Handlung be-
trieb. Uberhaupt hat Israel im Vergleich zu seinen Nachbarvilkern

99



eine hohe reine Sittlichkeit gehabt. Doch davon spiter. Hier sei
vor allem noch darauf hingewiesen, wie Israel sein Verhiltnis zu
Gott auffallte. Zwar war in alter Zeit fiir das israelitische Denken
sein Gott Jahwe nicht der einzige Gott. Es bestritt das Dasein
anderer Gotter nicht, wie schon das erste Gebot beweist, das un-
bedenklich von dem Vorhandensein anderer Gotter redet. Aber es
wurde gefordert, dal der fromme Israelit nur dem Gotte Jahwe
diene und keine anderen Gotter neben ihm habe. Erst bei Jeremia
begegnet uns die Erkenntnis, dall es nur einen Gott gibt. Wahrhaft
erhabene Ziige wurden in dies Gottesbild eingetragen. Gott ist im
Alten Testament ein iiberweltlicher, personlicher Gott, der in sei-
nen Offenbarungen sich aus der Hohe herniederneigte zu den
Menschenkindern und durch seine Boten zu den Menschen redete,
der sein Gesetz gab und fiir dies Gesetz Gehorsam forderte. In der
dichterischen Sprache der Psalmen wird er mit Hoheit und Herr-
lichkeit umkleidet; er umgibt sich mit dem Licht wie mit einem
Kleid, er spannt die Himmel aus wie ein Zelttuch, macht Geister
zu seinen Boten und das lohende Feuer zu seinem Herold. Er wurde
bildlos verehrt, wodurch der rein geistige Charakter der israeliti-
schen Gottesverehrung sichergestellt wurde. Menschenverehrung
wurde folgerichtig ausgeschaltet. So hiell es von Moses, dal} ihn
Gott selbst auf dem Berge Nebo begraben habe. Niemand wullte
die Stelle, wo seine sterblichen Uberreste ruhten. Infolgedessen
konnte niemand eine Wallfahrt zu dieser Stitte machen und die
Verehrung Gottes konnte nie durch Menschenverehrung getriibt
werden.

Bedarf es iiberhaupt des Vergleiches dieser Gottesvorstellung
mit den Gottesvorstellungen anderer Vilker, um ihre Einzigartig-
keit und sittlich religiose Hohe zu erweisen? Weder die Babylonier
mit ihren an sich frommen Gotteshymnen, noch die Agypter mit
ihren Tierbildern haben sie von ferne erreicht. Nicht einmal die
Griechen. Auch dies gewill geistig hochstehende Volk der Weisheit
und Kunst hat einen Olymp voll Gotter gehabt mit oft recht
menschlichen Eigenschaften, und die Lehre des Sokrates und die
Gedankenwelt Plotins enthalten keinen annihernd erhabenen
Gottesgedanken.

Doch wenden wir uns den sittlichen Werten und der sittlichen

100



Eigenart der alttestamentlichen Religion zu. Als die oberste Richt-
schnur des menschlichen Handelns gilt der Wille Gottes. Darum
betet der Psalmist: « Erforsche mich Gott und erfahre mein Herz;
prife und erfahre, wie ich’s meine; und sieh, ob ich auf bdsem
Wege bin und leite mich, Herr, auf ewigem Wege.» In den zehn
Geboten ist der Wille Gottes auf die kiirzeste und iiberzeugendste
Weise zum Ausdruck gebracht. Dafl man sich ihnen nicht entziehen
kann, wenn ein gedeihlicher, gerechter Aufbau der menschlichen
Gesellschaft gewilhrleistet werden soll, leuchtet jedem von uns ein.
Sie sind die ewigen Grundwerte der sittlichen Weltordnung, unter-
schrieben von Gott selbst. Denn sie beginnen: «Ich bin der Herr,
dein Gott.» Dieses Zehngebot auf den Tafeln vom Sinai iiberragt
himmelhoch alle auBlerbiblischen Gesetze des Altertums. Die Ge-
setze von Babylon reichen an diese sittliche Hohe nicht heran.
Denn wihrend die Gebote vom Sinai unldslich mit dem Gottes-
gedanken verbunden sind und nicht blofl die &dullere Bosheitstat
verbieten, sondern auch die innere Gesinnung ordnen wollen, wie
es aus der Wendung hervorgeht: «Seid heilig, wie der Herr euer
Gott heilig ist», sind die zum Teil guten Lehren der Babylonier
mit Aberglauben und Zauberformeln untermengt. Besonders sei
hier das Verbot der Totenbeschworungen erwihnt; das Alte Testa-
ment steht damit allein in der Welt der alten Religionen. Welche
Weisheit seelsorgerlicher Art steht dahinter! Wir brauchen nur
unsere Nervenirzte zu fragen! Darf ich noch hinweisen auf die
Tatsache, wie ernst das Gebot der Wahrhaftigkeit im Alten Te-
stament eingeprigt wird? Nicht nur das achte Gebot fordert die
Wahrhaftigkeit zwischen den Menschen; auch sonst wird Unwahr-
haftigkeit und Doppelziingigkeit schwer geriigt. So lesen wir im
64. Psalm: Verbirg mich vor der Versammlung der Bésen; sie
erdichten Schalkheit und halten es heimlich, sind verschlagen und
haben geschwinde Rinke.» Helle Lichter der alttestamentlichen
Sittenlehre leuchten aus den Spriichen Salomonis. Wir tibergehen
die Anstands- und Gesundheitsregeln wie: «Man soll nicht an der
Tiire horchen» oder « Unrecht Gut gedeiht nicht», «<Hochmut kommt
vor dem Fall» und «Jung gewohnt, alt getan». Wir verweisen lieber
darauf, wie immer wieder eingeschiirft wird: «Des Herrn Furcht
ist Anfang der Erkenntnis.» Wir erinnern daran, wie die Ehrfurcht

101



vor den Eltern immer neu eingepriigt wird und die Ehrfurcht vor
der Frau. So lesen wir im letzten Kapitel der Spriiche: « Wem ein
tugendsam Weib beschert ist, die ist viel edler denn die kostlichsten
Perlen. Thres Mannes Herz darf sich auf sie verlassen. Sie tut ihm
Liebes und kein Leides ihr Leben lang. Sie breitet ihre Hénde
aus dem Armen und reichet ihre Hand dem Diirftigen. Sie schauet,
wie es in ihrem Hause zugeht und isset ihr Brot nicht mit Faulheit.
Ihre Sohne stehen auf und preisen sie selig; ihr Mann lobet sie.
Lieblich und schon sein ist nichts ; ein Weib, das den Herrn fiirchtet,
soll man loben.» Hier leuchtet ein ganz helles Licht im Buch der
Biicher auf. In den Satzungen des aullerbiblischen Altertums der
gleichen Zeit war die Frau rechtlose Sklavin; in den gleichzeitigen
Biichern der Bibel wird sie die Krone des Mannes genannt (Spr.
12,4). Und das vierte Gebot stellt Vater und Mutter auf eine Stufe.
Die so oft als iiberholt bezeichneten Speisegebote des Alten Testa-
mentes gewinnen sofort eine tiefe Bedeutung, wenn man sie im
Lichte der Notwendigkeiten ihrer Zeit sieht. Sie sind nicht blo8
hygienische Vorschriften, die die klimatischen Verhaltnisse des
Morgenlandes beriicksichtigen, sondern ihr Zweck war die Wahrung
des Abstandes von allem Heidnischen.

Will man einwenden, daf3 im Alten Testament auch abschrecken-
de Beispiele sittlicher Verirrung gezeigt werden, so iibersehe man
nicht, da das Alte Testament niemals einen Zweifel liBt, daB
Gott solch Verhalten schwer heimsucht. Daneben aber lasse man
sich doch stirken durch die wahrhaften Vorbilder, durch Abraham
mit seinem unerschiitterlichen Gottvertrauen, durch die Demut
des Joseph im Gefingnis, der nicht mit seinem Schicksal hadert,
sondern der Versuchung widersteht: « Wie sollte ich denn nun ein
solch groB Ubel tun und wider Gott siindigen?»; durch Moses,
in dessen Leben drei Berge aufragen, der Horeb, wo er seine Be-
rufung erhilt, der Sinai, wo er von Gott die Gebote empfangen
darf, und der Nebo, von dem er aus das versprochene Land sehen
darf. Grol3 war Moses, als er den Auszug der Kinder Israels durch-
setzte, grofer, als er fiir den wahren, sittlichen, bildlosen Gottes-
dienst kimpfte anlifllich des goldenen Kalbes, am grioBten, als er
den Herrn nach der Siinde seines Volkes bat: «Ach, das Volk hat
eine groBe Siinde getan und haben sich giildene Gotter gemacht.

102



Nun vergib ihnen ihre Siinde; wo nicht, so tilge mich auch aus
deinem Buche.» Und ist Hiob nicht ein Vorbild der Geduld? Ist
Elias nicht ein aufrichtiger Gotteskimpfer? Greifen uns die Worte
des ringenden Jeremia nicht ans Herz? Erschiittert uns nicht das
Beispiel des Hosea, der das traurige Eheschicksal zum Bilde fiir
das Verhiltnis seines Volkes zu seinem Gott nimmt? Mag sein, daf3
die alttestamentliche Moral mit dem Lohngedanken noch arbeitet,
aber kann man schon Hoéhen der sittlichen Gedankenwelt Jahrhun-
derte vor Christi Geburt erwarten, zu denen sich die Menschheit
erst durch das Wort des Erlosers aufgeschwungen hat, jahrhunderte-
lang nach seinem Wirken und Leiden und nur in einsam aufra-
genden Grofen? Und bei den Rachepsalmen vergesse man doch
nicht die Lage des israelitischen Volkes, das als Pufferstaat zwi-
schen den GroBmichten des Altertums ein miihsames Leben fri-
stete! Wir wollen dieser Gesinnung bestimmt nicht das Wort
reden. Sie ist fiir jeden, der Christi Predigt von der Feindesliebe
verstanden hat, innerlich fiir immer unméglich. Aber sie kann nur
richtig beurteilt werden unter Beriicksichtigung der damaligen
Zeitverhiltnisse.

Ein besonderes Kapitel der alttestamentlichen Sittlichkeit bil-
den die ihrer Zeit um Jahrhunderte vorauseilenden sozialen Vor-
schriften. Nirgends in der damaligen Welt finden wir Vorschriften
wie die im Buche Levitikus, dem dritten Buche des Moses. Wenn
wir da im 19. Kapitel lesen: «Wenn du Ernte héltst auf deinen
Saatfeldern, sollst du nicht bis zum #duBersten Rand des Feldes
abernten. Auch sollst du nicht Nachlese halten nach zuriickge-
bliebenen Ahren. Auch in deinem Weinberg sollst du nicht Nach-
lese halten nach zuriickgebliebenen Trauben und Beeren. Den
Armen und Fremden sollst du das zur Nachlese iiberlassen. Ich
bin der Herr, euer Gott. Ihr sollt nicht stehlen. Thr sollt nicht liigen,
und keiner soll seinen Nichsten betriigen. Du sollst bei meinem
Namen nicht falsch schworen und den Namen deines Gottes nicht
entweihen. Ich bin der Herr. Du sollst deinem Néchsten nicht
Unrecht tun und ihn nicht mit Gewalt unterdriicken. Der Lohn
des Arbeiters soll nicht in deiner Hand bleiben bis zum anderen
Morgen. Du sollst einem Tauben nicht fluchen und einem Blinden
nicht einen Anstol3 in den Weg legen. Du sollst den Herrn, deinen

103



Gott fiirchten. Ich bin der Herr. Du sollst keine Ungerechtigkeit
veriiben und kein ungerechtes Urteil fillen. Du sollst nicht gegen
den Armen Partei ergreifen und die Person des Michtigen nicht
bevorzugen. Du sollst deinem Nichsten ein gerechtes Urteil spre-
chen. Du sollst deinen Néchsten lieben wie dich selbst. Ich bin
der Herr», — dann konnen wir wirklich lange in den Gesetzbiichern
des Altertums suchen, um so soziale Gesetze zu finden. Wir werden
uns vergeblich darum bemiihen. Nehmen wir noch hinzu, dafl alle
drei Jahre der Armenzehnte von den Grof3- und Kleinbesitzern
fiir die Leviten, die keinen Grund besallen, und fiir Witwen und
Waisen vor die Tiir zu legen war, daB alle sieben Jahre im Ruhejahr,
das, was von selber wuchs, den Dienstboten, Arbeitern und Fremd-
lingen zu tiiberlassen war, daBl wir der Mahnung begegnen: «Du
sollst dein Herz nicht verhirten und deine Hand nicht verschliel3en,
daBl beim Geburtsopfer fiir arme Miitter und beim Siindopfer fiir
Arme erhebliche Erleichterungen vorgesehen waren im Gesetz (im
letzten Fall geniigte sogar eine Hand voll Mehl, die ins Feuer ge-
worfen wurde), dann rundet sich uns das Bild ab. Und fragen wir,
wie es mit der personlichen Meinungsfreiheit im Alten Testament
bestellt war, dann lesen wir im 23. Kapitel des 2. Buches Mose:
«Du sollst nicht folgen der Menge zum Bésen und nicht also ant-
worten vor Gericht, dafl du der Menge nach vom Rechten weichest.»
So versuchte man die personliche Freiheit gegeniiber der Gasse
zu gewahrleisten. Selbst der Konig hatte kein Recht, das Recht
gegeniiber dem kleinen Mann zu beugen. Das zeigt doch das Bei-
spiel des Konigs Ahab und des kleinen Weinbauern Naboth. Fiir
Sauberkeit im Geschiftsleben gab es auch Satzungen. So lesen wir:
«Falsche Waage ist ein Greuel vor dem Herrn». Und: «Die Waage
mul} richtig sein, das Gewicht genau, der Scheffel in Ordnung, das
Maf, wie es sich gehort.» (Spr. I1,1; 16,11;20,23.) Und im fiinften
Buche Mose Kap. 27,17 steht: « Verflucht sei, wer die Grenzsteine
seines Nachbarn verriickt» zwecks Vergroflerung des eigenen Be-
sitzes. Wahrlich, das Alte Testament ist reich an Schutzbestim-
mungen fiir die wirtschaftlich Schwicheren. Aus dem Gesagten
erhellt, dal unsere Behauptung von den religiosen, sittlichen und
sozialen Werten des Alten Testamentes vollinhaltlich zu Recht be-
steht. Wer die Gesetze des Alten Testamentes kennt, der kann nur

104



Hochachtung vor dem Geist der alten Israeliten haben, die solche
Gesetze in so frither Zeit als einziges Volk unter den Vélkern des
Altertums erlassen haben. Diese Gesetzgeber fiihlten klar die Ver-
antwortung fiir die Erhaltung des Volkes.

Wie steht es nun aber mit dem Geist der nachchristlichen
judischen Religion? Wurde da auch so wertvolle Arbeit geleistet?
Oder waltete Gott auch da so sichtbar mit seinem Segen iiber dem
religiosen und geistigen Leben dieses Volkes? Die Antwort wird
uns gegeben, wenn wir uns mit dem umfangreichsten Geisteser-
zeugnis des nachchristlichen Judentums auseinandersetzen, das
man gemeinhin als Talmud bezeichnet. Es gibt iiber ihn sich vollig
widersprechende Urteile, je nach dem Standpunkt des Urteilenden.
Um zu einem gerechten Urteil zu kommen, mull man die Verhilt-
nisse beriicksichtigen, unter denen die Verfasser des Talmuds
lebten. Die einen lebten in Palidstina unter ausgesprochen ungiin-
stigen Verhiltnissen infolge der Pliinderungen der Mittelmeer-
kiisten durch die Vandalen; es fehlte lange Zeit an anerkannten
Lehrschulen dort. Die anderen lebten in Babylonien, wo sie viele
gute Schulen hatten. Der babylonische Talmud kam auch zuerst
nach Europa infolgedessen. Wenn wir nun in Kiirze den Geist des
Talmuds darstellen sollen, so miissen wir sagen: es handelt sich
bei diesem umfinglichen Werk im wesentlichen nur um genaueste
Auslegung der Gesetzesbestimmungen, die bis in die kleinsten, uns
fast unbegreiflich scheinenden Fragen vordringt. Nur zwei Bei-
spiele. Es wird in einem Traktat der Frage nachgegangen, wie man
es machen konne, dafl man am Sabbat mehr als zweitausend Ellen
gehen konne und der Ausweg dadurch gefunden, dall man tags
zuvor am Ende des Sabbaterweges Speise niederlegt und so gleich-
sam hier seine Wohnung aufschligt, so dal man nun von hier aus
am Sabbat weitere 2000 Ellen gehen kann. Oder es werden zwei
Ansichten aufgestellt iiber die Frage, ob man ein Ei essen diirfe,
das von einer zum KEssen, aber nicht zum Eierlegen bestimmten
Henne stammt, welches an einem Festtage getragen und am fol-
genden Sabbat gelegt oder an einem Sabbat getragen und an einem
unmittelbar folgenden Festtage gelegt worden war. Natiirlich sind
nicht alle Gesetzesauslegungen so gekiinstelt. Aber der ganze Tal-
mud ist nur solcher bis ins kleinste gehenden Gesetzesauslegung

105



gewidmet. Durch sie empfing der jiidische Geist seine eigentiim-
liche, festgeschlossene Prigung, die ihn von jeglichem anderen Volks-
geist unterschied ; freilich war das eine geistige Erstarrung, die die
Entfaltung vieler Gaben hintanhielt. Wir finden schwerlich ein
inneres Verhiltnis zu diesem Werk, weil wir unter Religion etwas
ganz anderes verstehen. Was die vielangegriffenen unsittlichen Be-
stimmungen anbelangt, so ist das oft einseitig tibertrieben worden;
auch vergessen viele Beurteiler die Lage, aus der heraus solche Be-
stimmungen entstanden sind. Es ist ein anderes, ob sich ein Volk
in Freiheit befindet, oder ob es in immerwihrender Minderberech-
tigung oder gar in Rechtlosigkeit und Schutzlosigkeit dahinleben
muf.

Befindet sich das Volk im geknechteten Zustand, so werden
seine Gesetze notgedrungen auf diese Tatsache weitgehend Riick-
sicht nehmen miissen. Es wird um der Erhaltung des Volksganzen
willen z. B. die Frage der Notliige ein anderes Gesicht zeigen als
bei einem Volk, das sich der Selbstindigkeit und des freien Be-
stimmungsrechtes iiber seine Lebensgestaltung erfreut. In diesem
Zusammenhang mag es auch Erwihnung finden, daBl bei der im
Jahre 1240 durch Gregor 1X. veranstalteten Disputation zwischen
Christen und Juden der Rabbiner Jechiel sich einer falschen eides-
stattlichen Erklirung schuldig machte. Er gab nimlich zu, dal
im Talmud Schméhungen gegen einen Jesus Pantheras vorkommen,
versicherte aber an Eidesstatt, dal damit nicht Jesus gemeint sei.
Das war offenbar eine Notliige. Es ist eine Tatsache, dafl mit die-
sem Namen im Talmud Jesus gemeint ist. Auf die Frage der chri-
stenfeindlichen Stellen im Talmud wirft iibrigens ein Zirkular aus
dem Jahre 1631 n. Chr. ein besonderes Licht. Da schrieb némlich
eine jiidische Altestenversammlung: «Da wir erfahren haben, daB
viele Christen grof3e Miihe fiir die Erlernung der Sprache, in welcher
unsere Biicher geschrieben sind, verwendet haben, schirfen wir
euch unter Androhung des Bannes ein, dafl ihr in keiner neuen
Ausgabe der Mischna oder der Gamara irgend etwas auf Jesum
von Nazareth Beziigliches veroffentlicht. Thr konnt dadurch iiber
uns und euch groflere Leiden bringen und Veranlassung werden,
daf3 man uns wie frither zwingt, die christliche Religion anzuneh-
men.» Ubrigens waren unter den Ankligern des Talmuds vornehm-

106



lich getaufte Juden, z. B. Vittorio Eliano, Joseph Moro und Ananel
von. Foligno, welche entscheidend mitwirkten bei der Verurteilung
und Verbrennung des Talmuds durch die Inquisition nach ihrer
Einfiihrung in Rom am 21. Juli 1542. Abschlieend kann man wohl
sagen: der Talmud hat eine Art Schutzwall errichtet gegen das
geistige Aufgehen des jiidischen Volkes in das Geistesleben ihrer
Wirtsvolker; aber wir kénnen in ihm unméglich eine segensreiche
Gabe Gottes erblicken.

Schwerlich werden wir auch das Werk eines Maimonides, der
das Judentum und die aristotelische Philosophie vereinigen wollte
in seiner groflangelegten Dogmatik mit ihren dreizehn Artikeln,
oder das des Deisten Spinoza, der Gott und Natur gleichsetzte
und folgerichtig zum Deismus kam, mit diesem Ehrenurteil be-
legen konnen. Es ist eine ernste Tatsache, dafl nach Christi Tod
von dem Judentum nichts mehr hervorgebracht worden ist, was
dem Alten Testament auch nur annihernd an die Seite gestellt
werden konnte.

So bleibt die Frage nach der tragenden Idee der jiidischen Reli-
gion. Wir kénnen sie nur so beantworten, daBl wir die Messiasidee
als die Kraftquelle der jiidischen Religion bezeichnen und diirfen
dabei gewill sein, daB wir das richtige gesagt haben. Widmen wir
darum unsere Aufmerksamkeit zum Schlufl dieser Idee. Es ist
natiirlich fiir unsere Zwecke hier nicht erforderlich, daB wir der
Geschichte dieser Idee im einzelnen nachgehen. Es geniigt uns
zu wissen: unter dem Messias stellten sich die Juden den Konig vor,
den Gott selbst am SchluBl der Geschichte senden wiirde, um dem
Volk Israel die Herrschaftsstellung unter allen Vilkern zu geben,
die nie mehr enden wiirde. Im Anschlufl an die Worte des Propheten
Hesekiel, Kap. 34, wird in den messianischen Psalmen 2, 45, 72,
110 das Bild des Messias geschildert als das des Siegesfiirsten, des
Friedensfiirsten und des ewigen Priesters. Bei den Propheten kom-
men zu diesen Ziigen noch andere Ziige, wie der der Herkunft aus
dem Stammorte des Konigs David bei Micha; vor allem aber der
Zug des leidenden Messias, Jes. 53. Diese Idee ist die geheimnis-
volle Kraftquelle der israelitisch-jiidischen Religion. Sie ist der
Grund der Sonderstellung und AbschlieBung des jiidischen Volkes
mitten in der Volkerwelt. Weil es dieser Idee bis heute nicht ent-

107



sagen konnte und ihre Erfilllung in Jesus Christus nicht erkannte,
mufite es alle Leiden und Verfolgungen ertragen, wodurch die
Vilker der Welt diese Sonderstellung zerstéren oder auch bestrafen
wollten. Diese Idee war es, die die Verschmelzung mit den anderen
Volkern verhinderte; sie war es, die es unmdoglich machte, dal3 die
anderen Volker iiber ihre Existenz sorglos hinweggehen konnten.
Denn in ihr lag ein Herrschaftsanspruch, in dem man eine Gefahr
sehen konnte. Umgekehrt ist es diese Idee gewesen, die das Volk
bis heute als Volk erhalten hat. Sie lief keine Vermischung mit
anderen Voélkern zu. So hat dieselbe Idee, die Ursache des Leidens
dieses Volkes war, dies Volk auch wieder bewahrt und gerettet.
Der Untergang dieser Idee wire der Untergang des jiidischen
Volkes. Ohne sie wiirde das Volk zugrunde gehen. Denn ein Volk
lebt von den Ideen, die es hegt und in denen es lebt.

Ein jeder mége nun selbst urteilen, ob man die Geschichte des
israelitisch-jiidischen Volkes ohne tiefe Ergriffenheit durchblittern
kann. Es ist doch fiir den sachlichen Beurteiler nicht zu leugnen:
auf der einen Seite ist sie eine Leidensgeschichte, die nicht ihres-
gleichen hat in der Geschichte der Vilker; auf der anderen Seite
hiilt dieses Volk an einer Idee fest, selbst in dunkelsten Tagen.
Und diese Idee trigt es hindurch durch Néte, an denen andere
Volker zerbrochen wiiren. Diister ist vor allem an dieser Geschichte
die Tatsache, bis zu welchen Grausamkeiten und Verlogenheiten
der Hal} gegen dies Volk die anderen Volker gefiithrt hat, obwohl
bei der geringen Anzahl der Glieder dieses Volkes von einer ernst-
lichen Bedrohung der Wirtsvilker doch niemals die Rede sein
konnte.

Sollen wir nun wiinschen, dal3 diesem Volk durch Gottes Giite
die Augen geiffnet werden, dafl in Jesus Christus seine Idee Er-
filllung gefunden hat? Als Christen konnen wir nicht anders, als
den Hoffnungen und Wiinschen des Apostels Paulus in unseren
Herzen Raum geben. Denn wir glauben, dafl damit und damit
allein den Leiden dieses Volkes ein Ende gesetzt wiirde. Blicken
wir auf die grolen Note, die uns betroffen haben und aus denen
die Menschheit keinen Ausweg mehr sieht, weil sie am Inde ihres
Alphabetes angelangt ist, so werden wir solchen Wiinschen und
Hoffnungen leichter Raum geben und sie zum Gegenstand unserer

108



Gebete machen. Da mochten wir wohl mit Bach beten: «Liebster
Herr Jesu, wo bleibst du so lange? Komm doch, mir wird hier auf
Erden so bange, komm doch und nimm mich, wenn dir es gefillt,
von der beschwerlichen, angstvollen Welt».

IST TOLERANZ ZWISCHEN KIRCHE UND
JUDENTUM MOGLICH BEI BEIDER-
SEITIGEM ABSOLUTHEITSANSPRUCH?

Von GERHARD JASPER, Bethel-Bielefeld

Zugleich ein Bericht iiber die 8. Tagung «Kirche und Judentum» in Liibeck,
vom 27. 2. bis 2. 3. 1956, veranstaltet vom Deutschen Evangelischen Aus-
schuB fiir Dienst an Israel (Vorsitzender: Prof. D. Rengstorf, Miinster).

Seit fast 2000 Jahren siedeln Juden und Christen vornehmlich
im gleichen Raum; als Nebenraum kommt im wesentlichen nur
noch die Welt des Islam in Betracht. In all diesen Jahrhunderten
ist beiden — Synagoge und Kirche — ein unerschiittertes Absolut-
heitsbewuBtsein zu eigen geblieben, und beide stehen sich in unge-
brochenem Einzigkeitsbewufltsein gegeniiber: Das jiidische Einzig-
keitsbewulBitsein, das Volk der Wahl Gottes zu sein, und das Einzig-
keitsbewuBtsein der Kirche, das in der Einzigkeit Christi griindet.

Darum war es ein Wagnis, bei einer Begegnung von Juden und
Christen ein Thema herauszustellen, das von auflen an die zwischen
Judentum und Christentum stehende Frage herangetragen war:
«Toleranz in christlicher und jiidischer Sicht»; denn der Begriff
der Toleranz hat seinen Ursprung im Denken der Aufklirung mit
ihrer religio naturalis, oder sagen wir mit ihrer « Vernunft-Religion».
Es war darum nicht verwunderlich, dal ein studentischer Teil-
nehmer der Tagung in einer Aussprache die Frage stellte, was
Toleranz inhaltlich eigentlich bedeute. Es wurde auch deutlich,
dall der Begriff Toleranz sich als Belastung erwies. Man hat ver-

109



	Eigenart und Eigenwert der Geschichte und der Religion des Volkes Israel und des Judentums [Fortsetzung]

