
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Chassidische Parallelen zum neuen Testament

Autor: Sahlin, Harald

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961296

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CHASSIDISCHE PARALLELEN
ZUM NEUEN TESTAMENT

Von Harald Sahlin, Theol. Dr., Örebro (Schweden)

Wer schon eine flüchtige Bekanntschaft mit dem Chassidismus,
der jüdischen Frömmigkeitsbewegung aus dem 18. Jahrhundert,
gemacht hat, dürfte über die großen Übereinstimmungen erstaunt
sein, die zwischen dieser Richtung und dem Christentum bestehen,
und zwar sowohl was die leitenden Grundgedanken betrifft, als
auch in vielen Einzelaussprüchen der führenden Gestalten. Der
Chassidismus steht offenbar in naher geistiger Verwandtschaft mit
dem Christentum, was um so bemerkenswerter ist, weil dieser, wie
es scheint, von jenem nicht abhängig ist. Die Ähnlichkeiten und
Übereinstimmungen zwischen den beiden Glaubensrichtungen müssen

vielmehr dadurch erklärt werden, daß beide einen gemeinsamen
Ursprung haben, nämlich das Alte Testament und dessen spezifische
Frömmigkeitsart. Der Chassidismus ist ein in seiner Art ebenso
authentischer und echter Niederschlag vom Geist des A.T.s wie
die Religion des N.T.s. So wird der Chassidismus auch von M. Lohr
als «eine Erneuerung des innersten Kernes jüdischer Frömmigkeit»
charakterisiert1. Der Chassidismus und das Christentum sind wie
zwei Blumen, die aus einer und derselben Wurzel hervorgesprossen
sind. Die eine, das Christentum, mag uns als die unvergleichlich
wichtigere erscheinen; auch die andere aber, die erheblich jüngere
Blume, ist von eigenartiger Schönheit. Ein Studium des Chassidismus

ist nicht nur an sich sehr ergiebig, sondern ist auch indirekterweise

lehrreich in bezug auf das N.T. und die neutestamentliche
Frömmigkeit, gerade wegen der merkwürdigen Ähnlichkeiten
zwischen den beiden Glaubensrichtungen.

Der Urheber des Chassidismus, Rabbi Israel Ba'al Schern Tob2
(um 1760 gestorben), ist eine der ganz großen Prophetengestalten
der Religionsgeschichte. In den vielen mehr oder weniger legen-

1 Zitiert nach Lazar Oulkowitsch, Der Hasidismus (1927), S. 68.
2 Sein Name wird gewöhnlich in jüdischer Weise als BtP57"3, Beseht,

verkürzt. Oft wird er auch nur Ba'al Schern genannt.

65



darischen Erzählungen, die über ihn überliefert sind, steht er vor
uns als ein $etoç âvrjg, ja sogar als eine messianische Gestalt.
Ähnlicher Art sind indessen auch noch andere große Männer des Chassi-

dismus, die sog. Zaddikim. Ein Kenner des Chassidismus, S. A. Ho-
rodezky, schreibt durchaus treffend: «Im Chassidismus nimmt der
Zaddik fast dieselbe Stellung ein wie Jesus Christus im Christentum3.»

Um die Ähnlichkeiten zwischen dem Chassidismus und dem
N.T. zu beleuchten, sollen hier eine Reihe chassidischer Parallelen
zum N.T. verzeichnet werden. Diese Sammlung ist freilich nur als
eine Probekarte anzusehen; sie würde sich beliebig erweitern lassen.
Es kommt mir keineswegs auf Vollständigkeit an, was hier
ausdrücklich bemerkt sei. Die Parallelen werden ohne jeden Kommentar

angeführt und mögen also für sich selbst sprechen. Der eigentliche

Vergleichspunkt der zitierten Stellen liegt meistens in dem
Gedankeninhalt überhaupt, bisweilen aber mehr in der äußeren
Situation und schließlich in einigen Fällen in dem rein sprachlichen
Ausdruck.

Die angeführten Parallelen sind einer Anzahl Arbeiten der ziemlich

reichlichen chassidischen Literatur entnommen, nämlich teils
Büchern, die Erzählungen über chassidische Gestalten oder Sprüche
derselben enthalten, teils wiederum wissenschaftlichen Behandlungen

des Chassidismus. — Die zitierten Verfasser und Arbeiten
mögen hier zuerst kurz präsentiert werden.

Von Samuel Josef Agnon wird vor allem seine Arbeit Jamim

nörä'im (Jerusalem 1946, hebräisch geschrieben) zitiert. — Agnon,
der in Ost-Galizien im Jahre 1888 geboren wurde, ist in chassi-
dischem Milieu aufgewachsen. Er hat als seine Aufgabe genommen,
das chassidische Erbe zu bewahren und es seinem jüdischen Volke

_ J _ J
zu vergegenwärtigen. Mit seiner Arbeit Jamim nöra'im hat er eine
Art Hausandachtsbuch für moderne Juden schaffen wollen,
vorzüglich in bezug auf «die furchtbaren Tage», d. h. die Zeit zwischen
Rosch-Haschana und Jom Kippur. Er hat in diesem Buch eine

Menge Material aus verschiedenen Zeiten zusammengetragen, das
sich irgendwie auf die erwähnten Tage bezieht. Es findet sich hier

3 Religiöse Strömungen im Judentum (1920), S. 149f.

66



unter anderem auch manches chassidische Gut. — Agnon hat
ferner eine große Anzahl Novellen chassidischen Inhalts verfaßt,
von denen ein paar hier zitiert werden4.

Von Chajim Bloch werden zwei Werke angeführt, nämlich
Priester der Liebe (1920) und Die Gemeinde der Chassidim (1920).
Beide enthalten kurze Erzählungen über verschiedene chassidische

Zaddikim. (Im folgenden benutze ich die Verkürzungen
Bloch 1, bzw. Bloch 2.)

Der hervorragende Religionsphilosoph Martin Buber lernte ebenfalls

schon in seiner Jugend den Chassidismus kennen und hat
oft bezeugt, wie tief ihn diese Frömmigkeit beeinflußt hat. Er hat
einen großen Teil seines Lebenswerks dazu verwendet, chassi-
disches Überlieferungsgut zu sammeln und zu bearbeiten. In
Verbindung mit Agnon planiert er übrigens ein Corpus hasidicum. —
Von Buber zitiere ich in erster Hand Die chassidischen Bücher (1928),
ein Sammelvolym, das mehrere früher von ihm herausgegebene
Schriften enthält (hier unten — Buber 1). Später gab Buber Die
Erzählungen der Chassidim (1949) heraus (hier Buber 2), eine chassidische

Anthologie, die teils schon in dem früheren Buche enthaltene
kleine Geschichten, teils auch andere bringt. (Wo eine Stelle
angeführt wird, die in beiden Büchern zu finden ist, wird nur auf
das ältere hingewiesen.) Fernerwerden nochDie chassidische Botschaft
(1952) Buber 3) und Des Bal-Schem-Tow Unterweisung im
Umgang mit Gott (ohne Jahr) Buber 4) zitiert.

S. A. Horodezky, Religiöse Strömungen im Judentum, mit besonderer

Berücksichtigung des Chassidismus (1920), bietet eine
historische Übersicht über den Chassidismus und dessen führende
Gestalten und enthält eine Menge Zitate aus schwer erreichbaren
chassidischen Schriften.

J. L. Perez, Chassidische Geschichten (1922), enthält eine Sammlung

teils humoristischer, teils erbaulicher Novellen, die für die
chassidische Frömmigkeit sehr beleuchtend sind. — Zitiert wird

4 Der Name Agnon ist eigentlich ein Pseudonym. Sein ursprünglicher
Name war Czaczes. Das erste Buch von seiner Hand, das veröffentlicht
wurde, und zwar anonym, handelte von verlassenen Frauen, auf hebräisch

'agunöth, und daher wurde ihm der Name 'Agnon gegeben.

67



dazu noch sein Büchlein Chassidische Erzählungen (1936). (Die
beiden Bücher werden hier unten Perez 1 bzw. Perez 2 genannt.)

Torsten Ysander, Studien zum B'eStschen Hasidismus (1933),
bietet eine religionsgeschichtliche und systematische Behandlung
des Gedankeninhalts des Chassidismus. Diese Arbeit ist eine höchst
empfehlenswerte Einführung in den Chassidismus und enthält auch
wertvolle Literaturangaben.

Von großem dokumentarischem Wert ist schließlich das Buch
L L

Sephär schibche ha-Brescht, eine Sammlung Erzählungen aus dem
Leben und Wirken des Beseht, von dessen Sekretär Rabbi
Alexander Schochet geschrieben und zum ersten Male im Jahre 1815

erschienen. Hier wird diese Schrift in einer Ausgabe von Horodezky
zitiert, der das Buch auch mit einer wertvollen Einleitung versehen
hat (auf hebräisch). (Als Verkürzung für dieses Buch wird hier
Schibche benutzt, wobei römische Ziffern sich auf die Einleitung,
arabische auf die Schibche selbst beziehen.) Schibche ha-B'escht
läßt sich in gewisser Hinsicht mit unseren Evangelien vergleichen.
Das Buch besteht nämlich aus einer Reihe kurzer Stücke, die in
verschiedener Weise die Wesensart der Hauptperson beleuchten.
Diese Stücke sind miteinander ganz lose verbunden, ungefähr wie
die Perikopen des Markusevangeliums, und werden gewöhnlich
durch ein bloßes «ich habe gehört ...» oder «es geschah ...»
oder dgl. eingeleitet. Treffend schreibt Horodezky in seiner
Einleitung, S. XXX: «Vieles was an Beseht, so wie er in Schibche

ha-B'escht geschildert wird, erinnert, kann man bei Jesus aus
Nazareth nach den Schibche Jeschu finden». Mit dieser Bezeichnung
sind die Evangeüen gemeint.

Es möge erwähnt sein, daß Parallelen, die deutschen Arbeiten
entnommen sind, wörtlich zitiert werden, solche aus hebräischen
Schriften wiederum in meiner eigenen Übersetzung.

Mt 3:2; 4:13. — R. Jaakob Jizchak von Lublin fing seine Tätigkeit

mit diesem Erweckungsruf an: «Kehret um, kehret schnell

um, denn die Zeit ist kurz. die Erlösung ist nah » (Buber 1,

S. 398.)
Mt 3:13—15. —Als «der Maggid» R. Dob-Bär von Mesritsch)

68



von Beseht aufbrach, segnete ihn Beseht. Danach senkte dieser
sein Haupt, damit der Maggid ihn segnete. Jener aber wollte nicht.
Da nahm Beseht dessen Hand und legte sie auf seinen Kopf, und
in dieser Weise segnete er ihn. (Schibche, S. 38. Vgl. Buber 1, S. 408.)

Mt 4:20, 22. — Ein Mann, der von der Verkündigung eines
chassidischen Zaddiks ergriffen worden war, «tat eilig alle Bande
und alle Lust des Weltlebens von sich ab gleich einem hemmenden
Gewand und folgte ihm.» (Buber 1, S. 77.)

Mt 5:3. — R. Nachman von Bratzlaw sagt in einem Gebet: «Laß
es mir vergönnt sein, dir in Wahrheit, in Einfalt und vollkommener
Einfachkeit ohne jegliches Wissen zu dienen. Hüte mich und
verschone mich in deinem grossen Erbarmen vor Forschungen und
fremden Wissenschaften. Erbarme dich meiner und ganz Israels
und beglücke mich in deiner großen Gnade mit wahrer Einfalt!»
(Horodezky, S. 172.)

Mt 5:11. — R. Beseht pflegte immer zu beten, daß man über
ihn schmählich reden möchte. (Schibche, S. 58.)

Mt 5:17—20. — Die chassidische Einstellung zum Gesetz Mosis
und zur jüdischen Lehre von der Rechtfertigung durch gute Taten
läßt sich in mancher Hinsicht mit derjenigen vergleichen, die in
der Bergpredigt und auch sonst in den Evangelien vorliegt; vgl.
Ysander, S. 259—271.

Mt 5:17. — Ein Ausspruch von Beseht: «Ich bin in diese Welt
gekommen, einen Weg zu zeigen, daß der Mensch sehen soll, jene
drei Dinge sich anzueignen, nämlich: Liebe zu Gott, Liebe zu
Israel und Liebe zur Thora.» (Horodezky, S. 64.)

Mt 5:21f. — R. Mendel hat gesagt, daß, wer böse Worte gegen
seinen Nächsten sagt, «der tut an ihm, wie einer, der sich wider
seinen Nächsten aufmacht und ihn erschlägt». (Buber 1, S. 499.)

Mt 5:22. — R. Mosche Leib von Sassow: «Enthalte dich deines
Zornes gegenüber deinem Nächsten. Dies ist Gott wohlgefälliger
als tausend Fasttage. Höre deine Schmach und erwidere nicht;
es ist besser als tausend Kasteiungen.» (Bloch 2, S. 69.) — (Zu: «Ich
aber sage euch.. ») « Sowie Israel die Thora in ihren großen
Zügen empfangen hat, so empfing sie Beseht in ihren Einzelheiten. »

(Schibche, S. 38.)
Mt 5:28. — Ein Chassid hatte zwar nicht Ehebruch begangen,

69



wohl aber unreine Gedanken gehegt. Zu ihm sagt ein Zaddik:
«Also hast du einen Augenblick in Gedanken gesündigt Und
Gedanke ist Seele Und wer sündigt denn, wenn nicht die
Seele? Sündigt vielleicht der Körper?» (Perez 2, S. 57.)

Mt 5:39. — R. Elimelek von Lisensk bekam einmal von einem
Juden eine Ohrfeige. Da rief er: «Herr der Welt, ich verzeihe ihm
mit ganzem Herzen und bitte dich: strafe ihn nicht!» (Bloch 1,
S. 33.) — Eine chassidische Aussage: «Suche keine Genugtuung,
wenn man dich beleidigt, sondern ertrage in Demut jede Beleidigung.

» (Bloch 1, S. 32.)
Mt 5:44. — R. Rafael von Berschad: «Wenn ein Mensch sieht,

daß sein Nächster ihn haßt, soll er ihn mehr lieben als bisher, um
so den Fehler des Nächsten gutzumachen. Denn die Einheit der
Liebe aller Menschen zueinander ist der ,Wagen' der Schechina.»
(Bloch 1, S. 242. Vgl. Buber 1, S. 364; Ysander, S. 283.) — R. Jechiel
Michal von Slotschow: «Betet für eure Feinde, daß es ihnen wohl
ergehe. Und meinet nicht, dies sei kein Dienst Gottes: mehr als
alles Gebet ist dies ein Dienst Gottes. » (Buber 1, S. 608. Vgl. Buber 3,

S. 196.) — R. Pinchas von Korez: «Auch für die Bösen unter den
Völkern der Welt sollen wir beten, auch sie sollen wir lieben.
Solang wir nicht so beten, solang wir nicht so lieben, wird Messias
nicht kommen.» (Buber 2, S. 234.) — R. Pinchas: «Wenn dich einer
verachtet und dir Leid zufügt, sollst du dich stark machen und
ihn mehr als zuvor lieben. Durch solche Liebe bringst du ihn zur
Umkehr. Darum soll man die Bösen lieben, nur ihre bösen Taten
soll man hassen.» (Buber 3, S. 189.) — R.Josef von Olesk:
«Solange grundloser Haß besteht, daß einer den andern nicht freundlichen

Angesichts betrachtet, bewirkt es das Verbergen des oberen
Angesichts. Wenn aber Liebe offenen Angesichts waltet, dann wird
sich's erfüllen, daß die Glorie des Herrn sich offenbart und alles
Fleisch mitsammen sie sehen.» (Buber 3, S. 184f.) — R. Dob-Bär
von Mesritsch: «Unsere Widersacher haben die Absicht, das Gebot
,Und du sollst mit dem Bösen aus deiner Mitte aufräumen' zu
erfüllen. Wir aber müssen ein anderes Gebot hüten, nämlich: ,Du
sollst nicht Rache üben und nicht nachtragen.' Wir müssen lernen
zu dulden, ohne zu hassen, zu leiden, ohne zu rächen.» (Bloch 2,
S. 44.)

70



Mt 5:46. — Ein chassidischer Spruch: «Die Liebe muß rein und
aufrichtig sein, ohne Bedingung der Vergeltung.» (Horodezky,
S. 34.)

Mt 6:5f. — R. Dob-Bär von Mesritsch: «Man kann Gott dienen,
ohne daß die Menschen etwas davon merken, ohne daß der Betende

irgendwelche Bewegung macht : nur im Innern der Seele ; die Seele

aber muß vor Liebe zu Gott glühen.» — R. Chajim von Kossow:
«Bisweilen sagt ein Jude ein Kapitel Psalmen mit Inbrunst und
bewirkt im Himmel viel mehr als ein anderer, der sein ganzes
Leben in Fasten verbrachte.» (Bloch 2, S. 69.)

Mt 6:16—18. — In einem seelsorgerischen Brief schreibt Beseht
an einen Mann, der eifrig fastete: «Das Fasten ist eine Tat der
schwarzen Bitterkeit und des Kummers. Gottes Schechina aber
ist anwesend nicht wegen Traurigkeit, sondern nur wegen der
Freude über eine fromme Pflichterfüllung.» (Schibche, S. 30.) —
Zur chassidischen Beurteilung des Fastens vgl. überhaupt Ysander,
S. 286ff.

Mt 6:25. — R. Schmelke von Nikolsburg: «Warum ist der Sohn
Isais (d. h. der Messias) nicht gekommen — weder gestern noch
heute? Weil die Leute sowohl gestern wie heute bloß um Brot
beten, um zeitliches Gut, nicht aber um das Heil.» (Agnon, S. 159.

Vgl. Bloch 1, S. 100; Buber 1, S. 424.) — R. Simcha Bunam von
Pzysha: «Ein Mensch kann Gott nicht gebührend dienen wegen
der Sorge um das tägliche Brot, und er vermag es nicht, mit seinem

ganzen Herzen das Wort Gottes zu studieren und zu beten. Du
mußt aber deinem Schöpfer dienen und dich nicht um dein
tägliches Brot kümmern. Denn wessen Sinn durch Sorge um das

tägliche Brot getrübt ist, der vermag keinen vollkommenen Gottesdienst

auszuüben.» (Agnon, S. 116f.)
Mt 6:30. — R. Nachman von Brazlaw: «Wenn ich auch auf

dem Felde leben würde, würde ich Gott vertrauen, daß er mir
Nahrung gewähre.» (Horodezky, S. 172.)

Mt 6:33. — R. Nachman von Brazlaw: «Der Mensch soll nur
Gott suchen und nicht zu sehr auf Wege sinnen, seine Bedürfnisse
zu befriedigen.» (Horodezky, S. 172.)

Mt 7:1. — Beseht: «Nicht tadeln und schmähen, sondern nach
einer Rechtfertigung suchen. Weist man seinen Nächsten

71



zurecht, so muß das aus Liebe geschehen.» (Horodezky, S. 147.)
Mt 7:14. — R. Israel von Rizin: «Wisset, meine Treuen, der

Pfad zum ewigen Leben ist so schmal wie der Umfang eines Strickes,
vielleicht nur wie die Schärfe eines Messers, und wer sich nicht in
Gleichgewicht erhalten kann, der taumelt und stürzt ab. » (Bloch 2,

S. 288.)
Mt 8:5—13. — Zu R. Jizchak von Radziwillow kam einst eine

polnische Gräfin und weinte bitter; ihr einziges, zehnjähriges Söhnchen

sei dem Siechtum verfallen, und jede ärztliche Hilfe hätte
versagt. Sie setze ihre einzige Hoffnung auf den Rabbi. Dieser

sprach: «Schöpfer aller Welten, lasse den Knaben leben. Vielleicht
wird er einst einem Juden eine Gefälligkeit erweisen können.» Der
Knabe genas. Später hat er als Gerichtspräsident einmal den
R. Jizchak von einer falschen Anzeige gerettet. (Bloch 2, S. 25lf.)

Mt 8:14 (das Messias-Geheimnis). — Von R. Dob-Bär sagte
man: Niemand kannte sein Wesen recht, denn er wollte nicht,
daß jemand wisse, wie groß er in der Lehre und in der Frömmigkeit
war. (Bloch 1, S. 69.)

Mt 8:17. — Von R. Sussja von Hanipol heißt es, er habe die
Übeltaten der Menschen, denen er begegnete, als seine eigenen
erfahren und sich selber die Schuld auferlegt. (Buber 1, S. 433.)
Er war sieben Jahre lang krank, bis er endlich starb, und man
meinte, er habe das Leiden auf sich genommen, um Israel zu
entsühnen. (Buber 1, S. 441.) — R. Dob-Bär sagte zu seinen Jüngern:
«Ihr wähnt, es sei gut und leicht, ein Zaddik zu sein? Glaubt mir,
es ist schwer und mühselig. Denn wisset, das Herz des wahren
Zaddik schwebt immerfort im Blute der Welt und wird von Leid
und Sorge des einzelnen überflutet.» (Bloch 1, S. 69.)

Mt 8:23—27. —- R. Eliezer Rokeach reiste einmal mit einem
Schiff nach dem Heiligen Lande, von zwei Jüngern begleitet, die

ihn bedienen sollten. In der Nacht vor Rosch Haschana, als sie

mitten auf dem Meere waren, entstand plötzlich ein schwerer
Sturm. Das Schiff wurde von den Wogen hin und her geworfen,
und es bekam Lecke, so daß das Wasser hereindrang, und das

Schiff fing an zu sinken. Die beiden Jünger versuchten, das Wasser

auszupumpen. Es gelang ihnen aber nicht. Als sie sahen, daß ihre
Lage ganz gefährlich war, hoben sie ein gewaltiges Geschrei an.

72



Der Meister aber saß die ganze Zeit in seiner Kajüte, in heilige
Gedanken versunken, und merkte nichts. Die Jünger gingen nun
zu ihm hinein um ihn aufzufordern, Gott um Erbarmung zu bitten.
Als sie aber hineinkamen und sahen, daß er in seine heiligen
Gedanken versunken war, wichen sie zurück. Unterdessen stieg das
Wasser im Schiffe immer höher, und es ging jetzt auf Leben und
Tod. Entschlossen gingen sie wieder zum Meister hinein und rührten
ihn an. Als er jetzt vernahm, daß man ihm irgendwas wollte, fragte
er: Was wollt ihr? Sie riefen weinend und klagend: Meister, warum
schweigst du? Sind wir doch in großer Not! Der Meister antwortete
und sagte: Bringt mir eilig das Schofarhorn! Und sie taten so. Als
er darauf in das Horn blies, hörte sofort der Wind des Herrn auf,
und das Wasser beruhigte sich. Da standen sie auf und reparierten
das Schiff. Und so wurden sie aus der Gefahr errettet. (Nach Agnon,
S. 126, etwas gekürzt. — Eine andere, ganz kurze Version der
Erzählung findet sich bei Buber 2, S. 743, wo die Hauptperson
indessen R. Eleasar aus Amsterdam heißt.)

Mt 9:2. — Zu einem reuigen Sünder sagte R. Naftali von Rop-
schitz: «Deine Schuld ist getilgt. Geh in Frieden, halte dich am
Weg Gottes, und er wird dir helfen.» (Buber 1, S. 634.) — R. Levi
Jizchak zu einem reuigen Sünder: «Deine Sünde ist vergeben.
Von nun an sollst du wieder dem Schöpfer in Freude dienen!»
(Bloch. 1, S. 136.) — Derselbe Zaddik fand einmal eine junge Frau
in ein Gebetbuch vertieft. Er rief ihr zu: «Richte dich auf, meine
Tochter, ich sehe die Krone der demütigen Reue über deinem

Haupte, und der Glanz der Keuschheit steigt von deinem Hause
auf. Denn wisse wohl: Deine Sünde ist längst getilgt.» (Buber 1,
S. 120.)

Mt 9:12. — R. Chajim Ephraim: Der Zaddik ist «ein Arzt, der
Seelen heilt, um sie wieder zu neuen Geschöpfen mit ganz neuem
Licht zu machen.» (Horodezky, S. 45.)

Mt 3:13. — Ein Ausspruch von Beseht: «Es gibt zwei
Arten von Menschen Und dies ist der Unterschied zwischen
ihnen: Für den vollkommen Bösen gibt es eine Heilung seines

Gebrechens — wenn die Umkehr sich in ihm erweckt und er mit
seinem ganzen Herzen zu Gott umkehrt und ihn bittet, ihm den

Weg zu weisen, wo das Licht wohnt. Der andre aber, der un-

73



vermögend ist, den Schöpfer, seine Größe und seinen Dienst zu
schauen, weil er ja in seinem eignen Augen gerecht ist — wie
kann er umkehren?» (Buber 4, S. 94f. — Vgl. ferner eine Aussage
von Beseht bei Buber 2, S. 158.) — R. Jaakob Jizchak von Lublin:

«Ich liebe den Bösen, der weiß, daß er böse ist, mehr als den
Gerechten, der weiß, daß er gerecht ist.» (Buber 1, S. 619. —
R. Israel von Rizin: «Wenn Messias kommt, wird er sagen:
Ich aber bin zu den Ungerechtfertigten gekommen.'» (Buber 2,
S. 497.) — R. Jaakob Zwi von Parysow: «Es darf uns nicht darum
gehen, Gerechte zu suchen, sondern für die Sünder Gnade zu
erflehen.» (Buber 2, S. 728.)

Mt 9:14f. — Einmal sagte jemand zu Beseht: «In alten Zeiten
gab es Fromme, die fasteten von Sabbath zu Sabbath. Deine
Jünger aber sagen, es sei eine Sünde, sich selbst zu kasteien.
Was sagst du dazu?» Da antwortete Beseht: «Ich bin in diese

Welt gekommen, um meinem jüdischen Volke einen neuen Weg
zu zeigen, wie man nämlich Gott, Israel und die Thora lieben soll
in Freude und ohne Selbstkasteiung.» (Ysandier, S. 294.) —
Zuweilen spielte R. Israel von Rizin darauf an, daß er der erwartete
Messias sei. Als man ihn einmal frug, warum er schweige, während
alle Zaddikim über das Ende des Galuth sprechen, gab er die
rätselvolle Antwort: «Wenn sich die Schwiegereltern zur Hochzeitsfeier

ihrer Kinder einfinden, so ist es Sitte, daß die Eltern reden,
der Bräutigam aber schweige.» (Horodezky, S. 203.)

Mt 9:25. — Einmal wurde Beseht gerufen, um einen Kranken
zu heilen. «Und als Beseht zu ihm hineinkam, befahl er, daß sie
alle das Haus verlassen sollten.» (Schibche, S. 26.)

Mt 10:1. — In einer von Beseht verfaßten Legende handelt es

sich um einen falschen Messias, Jakob Frank (gestorben im Jahre
1791), der hervortrat, von 12 Aposteln umgeben. (Buber 1, S. 313.)

Mt 10:29f. — Eine chassidische Aussage: «Ich weiß, daß ohne
Gottes Willen kein Haar auf meinem Haupte gekrümmt werden
kann.» (Perez 1, S. 238.)

Mt 10:40. — R. Israel von Rizin: «Wer gegen mich redet, der
redet gegen Gott.» (Horodezky, S. 204.)

Mt 11:5. — Die chassidische Überlieferung bringt viele wunderbare

Erzählungen über sowohl Beseht als auch andere Zaddikim.

74



Sie haben Kranke geheilt und Tote erweckt, sie haben unfruchtbaren

Weibern versprochen, daß sie Kinder bekommen werden,
was auch eingetroffen ist; sie sind in den Himmel hinauf- und
ins Totenreich hinuntergestiegen und vor Gott, bzw. den
Todesfürsten getreten; sie sind durch das Meer oder durch Flüsse wie
auf trockener Ebene gegangen; sie haben Berge versetzt und
Täler erhoben usw. Vgl. hierzu z. B. Schibche, passim, Horodezky,
S. 47, Ysander, S. 83ff.

Mt 11:22. — R. Mendel von Kozk: «Wer die Thora lernt und
müht sich nicht um sie, wer sündigt und vergibt sich selber, wer
betet, weil er gestern gebetet hat, der schiere Bösewicht ist besser
als er.» (Buber 2, S. 791.)

Mt 11:25. — Einst erwartete R. Jaakob Jizchak von Lublin
mit großer Zuversicht, daß die Erlösung in diesem Jahr käme. Als
das Jahr um war, sprach er: «Die gemeinen Leute haben die
vollkommene Umkehr getan oder können sie tun, von ihrer Seite ist
kein Hindernis. Das Hemmende sind die gehobenen Menschen. Sie

vermögen nicht zur Demut und so auch nicht zur Umkehr zu
gelangen. » (Buber 1, S. 480. Vgl. auch eine andere Version der
Geschichte bei Buber 2, S. 238.) — Eine längere Geschichte von
R. Nachman von Bratzlaw über den Klugen und den Einfältigen
(Buber 1, S. 47—63) ist charakteristisch dafür, wie man im Chassi-
dismus über Klugheit und Einfalt urteilt.

Mt 11:27. — In seinem «Thora-Sagen», d. h. Bibelauslegung,
sagte Beseht einmal: «0 Gott, es ist offenbar und bekannt vor
dir, daß ich nicht um meiner eigenen Ehre willen rede. Manches
weiß ich und manches vermag ich, es gibt aber keinen, dem ich
es offenbaren könnte.» (Schibche, S. 67. Vgl. auch Bloch 2, S. 105.)

Mt 12:8. — Als Beseht einmal mit seinen Schülern bei Tische
saß, überkam ihn plötzlich große Freude. Er erhob sich und fing an
zu tanzen, und die Schüler schlössen sich ihm an, und sie tanzten
lange in großer Inbrunst. Ein Zuschauer sagte aber vorwurfsvoll

zu Beseht: «Ihr behauptet immerfort, daß Ihr Euch an den
Schulchan-Aruch gebunden haltet und auch die geringste Anordnung

beobachtet. Wie kam es nun, daß Ihr mit Euren Schülern
an diesem Tage einen Tanz aufgeführt habt? Hat es doch der
Schulchan-Aruch ausdrücklich verboten!» Beseht antwortete: «Es

75



ist wahr, daß ich mich an die Vorschrift des Buches Schulchan -

Aruch gebunden halte und nicht nur an die Vorschrift, sondern
auch an jedes Tüpfelchen. Aber das eine merke dir: der Mensch
steht viel höher als der Schulchan-Aruch, und wenn den Menschen
einmal die Begierde überkommt, Gott zu dienen und sich ihm
hinzuwerfen — er löst sich aller Gebundenheit los, denn er hat in
jenem Augenblicke die Stufe der göttlichen Freiheit erlangt.»
(Bloch 1, S. 52.)

Mt 12:27. — R. Abraham Jakob von Sadagora: «Gott gewährt
die Macht der Wundertätigkeit zuweilen auch Pseudozaddikim,
um den Menschen die Möglichkeit zu geben, frei den wahren
Zaddik zu wählen.» (Horodezky, S. 217f.)

Mt 12:36. — R. Pinchas von Korez: «Je sparsamer der Mensch
mit seinen Worten umgeht, um so mehr kommt er der Heiligkeit
näher.» (Horodezky, S. 132.)

Mt 13:11—16. — Als sich die Leute einmal um R. Abraham
Jehoschua von Apt drängten, um seine Verkündigung zu
vernehmen, sagte er: «Umsonst! Wer hören soll, hört auch aus der
Ferne, wer nicht hören soll, hört auch aus der Nähe nicht. » (Buber 1,
S. 504f.)

Mt 13:16. — Eine chassidische Aussage: «Selig sind die Augen,
die der Gnade teilhaftig waren, die Freude zu sehen, die im Hause
des Adamur von Nemirow tagtäglich war.» (Perez 1, S. 150.)

Mt 13:22. — Vom «Trug des Reichtums» ist in vielen chassi-
dischen Erzählungen die Rede. Vgl. z. B. Buber 1, S. 79, 90, 96.

Mt 14:15—21. — Eine Episode, die sich in gewisser Hinsicht
als eine Parallele zum Speisungswunder betrachten läßt, wird
bezüglich R. Elimelek von Lisensk erzählt. Vgl. Agnon, S. 65f.

Mt 14:25 — In einer Legende von R. Nachman wird eine mes-
sianische Gestalt in dieser Weise charakterisiert: «Wenn er durch
sein Stübchen schritt, war es, als wandelte er auf den Wogen eines
einsamen Meeres.» (Buber 1, S. 41.) — In einer anderen Legende
von R. Nachman sagt ein Erlöser von sich selbst u. a. dies: «Ich

vermag frei zu wandeln auf den Wogen.» (Buber 1, S. 121.) — Aus
der chassidischen Schrift «Degel Machane Ephraim» zitiert
Horodezky, Schibche, S. XXXI, folgendes: «Beseht überschritt den

Dnjestr und zwar ohne Hilfe irgendeines magischen Namens; er

76



legte nur seinen Gürtel hin und trat auf ihn. Und er sagte, es sei
durch die Kraft seines starken Glaubens, daß er den Fluß
überschreiten konnte.»

Mt 15:9. — Ein Ausspruch von Beseht: «Die Rabbinen ersinnen
aus ihren Herzen Lügen in lügnerischen Vorreden.» (Horodezlcy,
S. 57.)

Mt 15:27. — R. Jaakob Jizchak von Pzysha: «0 ihr Chassidirn!
Ihr macht viel Aufhebens, ob euch rein genug sei, was ihr in den Mund
tut, aber was euch aus dem Munde geht, um dessen Lauterkeit
tragt ihr minder Sorge!» (Buber 1, S. 527.)

Mt 16:18. — Von einem frommen Strumpfwirker, der auch
während seiner Arbeit aus dem Gedächtnisse die Psalmen las,
sagte Beseht zu seinen Schülern: «Heute habt ihr den Grundstein
gesehen, der den Tempel trägt, bis der Erlöser gekommen ist.»
(Buber 1, S. 329.)

Mt 17:1—8. — Szenen, die an die Verklärung Jesu mehr oder
weniger stark erinnern, kommen in der chassidischen Überlieferung
nicht selten vor. Einige Beispiele: R.Leib Jizchak erzählt über
R. Dob-Bär: «Einmal während des Abendgebetes des Neujahrsfestes

sah ich über seinem Kopf ein strahlendes Licht, gleich dem
bunten Regenbogen. Da erschrak ich und ich erbebte am ganzen
Leib. Einige Männer, die jedoch den Grund meines Schreckens
nicht ahnten, hielten mich an, daß ich nicht falle. Da aber mein
Lehrer meinen Zustand sah, wandte er sein Gesicht zur Wand und
stützte einige Zeit den Kopf. Als er wieder zurückschaute, sah ich
nichts mehr über seinem Kopf. Noch einmal sah ich dieses Licht
in der Stunde seines Todes. Dann wurde mir vergönnt, seine Lehre
zu erfassen.» (Horodezlcy, S. 77.) — Ein gewisser R. David, der
einmal gelegentlich in demselben Zimmer wie Beseht schlief,
erwachte während der Nacht bei einem starken Licht. Es erwies
sich, daß der Lichtschein von Beseht her stammte, der in Gebet
versunken war. Bei dieser Entdeckung fiel der Mann in Ohnmacht.
Nachher fragte er Beseht, wie sich die Sache eigentlich verhalte.
Beseht antwortete: «Ich weiß nicht. Ich las die Psalmen. Vielleicht
war ich so mit Gott vereint, daß es so geschah.» Und Beseht verbot
ihm, es anderen Leuten zu verraten. (Schibche, S. 24. Vgl. Ysander,
S. 86.) — «Der Rebbe stand mitten in der Stube, sein Gesicht

77



glühte vor heiliger Begeisterung, die Augen leuchteten wie die
Sterne. Sein atlasnes Gewand glänzte, und sein Streimel strahlte
hunderte silberne Strahlen aus — es packte jeden beim Herzen, es

blendete aller Augen. .» (Perez 1, S. 151.) — Vgl.ferner Buber 1,
S. 185.

Mt 17:5. — «Die göttliche Majestät senkte sich damals herab
und ruhte auf allen; ein heiliger Geist umhüllte und erleuchtete
alle.» (Perez 1, S. 150.)

Mt 17:17. — Beseht sagte: «Was soll ich mit euch machen,
die ihr blind seid und nicht sehet?» (Schibche, S. 76.)

Mt 18:3; 19:14. — R. Jaakob Jizchak von Lublin: «Wenn ein
Mensch bekennt und bereut und sein Herz nimmt die Vernunft an
und bekehrt sich zu ihr, dann wird er wie ein Neugeborenes.»
(Buber 2, S. 475.) — R. Dob-Bär von Mesritsch: «Ich will dir eine
Richtschnur geben ; folgst du ihr, dann wirst du zur höchsten Stufe
von Gottesliebe und Gottesfurcht gelangen. Du sollst zu einem
Kinde in die Lehre gehen, und von ihm die Grundsätze des Dienstes
erlernen.» (Bloch 1, S. 89.) — R. Sussja von Hanipol: «Ich habe
die besten Eigenschaften von dem Kinde erlernt. Sie sind:
Beständig fröhlich und lustig zu sein; keinen Augenblick müßig zu
verbringen; um jedes Verlangen nach Bedürfnis zu weinen.»
(Bloch 1, S. 89. Vgl. auch Buber 1, S. 411; Bloch 2, S. 127.) —
R. Mosche Leib von Sassow: «Wer ist ein Chassid? Wer die
Eigenschaften eines Kindes hat. So wie ein Kind ist, das im gleichen
Augenblick weint und sich freut, so soll auch der Mensch sein,

wenn er zur wahren Frömmigkeit gelangen will. Er muß weinen
bei der Erinnerung an seine Sünden und seine Niedrigkeit, da er
sich gegen Gott verging. Und er muß sich freuen bei der Erinnerung,
daß er geschaffen wurde, dem Herrn des Himmels zu dienen und
seine Gebote, die er uns in seiner Lehre gab, zu befolgen. Eine von
diesen Eigenschaften allein ist dem Menschen schädlich. Denn
immer traurig sein führt zur Melancholie und Zweifeln. Wer aber
immer freudig ist, kann sich dem Dienste Gottes und der Befolgung

seiner Vorschriften nicht hingeben. Darum soll man danach
streben, gleichzeitig traurig und fröhlich zu sein, dann vermag man
in die Höhe bis zu den Hallen der wahren Furcht und Liebe zu
gelangen.» (Bloch 2, S. 181.)

78



Mt 19:21. — Ein reuiger Sünder brach aus: «Was soll ich tun,
daß ich die Seele, die verdorben ist, mir reinige?» Beseht
antwortete: «Geh und sieh in jedem Armen auf dem Weg ein Kind des

Bettlers, den du erschlagen hast, gib von deinem Gut und von
deiner Hilfe soviel du vermagst, laß deine Seele die Gabe mit
Liebe überströmen.» (Buber 1, S. 285.) — Beseht sagte zu seinem
Sohn, R. Zwi: «Hätte dein Vater viel Geld in silbernen Geräten
angebracht, so wäre es besser gewesen, das Geld den Armen zu
verteilen und als Almosen herauszugeben.» (Schibche, S. 97.)

Mt 19:23—26. — R. Mosche Leib von Sassow: «Wie leicht ist es

für einen armen Mann, sich auf Gott zu verlassen — worauf sonst
könnte er sich verlassen? Und wie schwer ist es für einen reichen
Mann, sich auf Gott zu verlassen — alle seine Güter rufen ihm zu:
Verlaß dich auf mich!» (Buber 2, S. 543.)

Mt 19:24. — Von einem besonders frommen Juden, der durch
allerlei Bußübungen während vieler Jahre sehr mager geworden
war, heißt es: «Er wurde so mager, daß man ihn durch ein Nadelöhr
hätte durchziehen können, und so durchsichtig, daß man ihn
überhaupt nicht mehr sah.» (Perez 1, S. 52.)

Mt 21:19. — Durch den zornigen Blick eines Zaddiks wurde
ein reichtragender Apfelbaum in eine Tanne mit spitzen Nadeln
verwandelt, damit keine Knaben mehr versucht werden sollten,
Äpfel vom Baume zu stehlen. (Perez 1, S. 102f.)

Mt 22:16. — Ein chassidischer Rabbiner leitet ein Gespräch in
dieser Weise ein: «Ich weiß, daß du ein gerechter Mann bist und
sehr wahrhaftig, und du verlangst nicht nach dem Besitz von
anderen...» (Schibche, S. 87.)

Mt 22:37—40. — R. Abraham Jehoschua von Apt: «Die Sätze:
,Liebe Gott deinen Herrn' und ,Liebe deinen Nächsten' sind wohl
zwei Gebote. In Wahrheit ist aber Gotteshebe und Menschenliebe
eins. Und dies ist die Aufgabe des Zaddik : Die Gottesliebe und die
Menschenliebe zu vereinen.» (Bloch 1, S. 152.) — R. Zwi Elimelek
von Dynow: «Eine Halle ist im Himmel, die sich Halle der Liebe
benennt. Aus ihr fließt alle Liebe in die Welt. Daher ist es Aufgabe
des Menschen, die Liebe zu heiligen, sie zur höchsten Liebe zu
erheben. Wie vollbringt er es? Indem er aus der Liebe zu Gott und
der Liebe zu den Menschen einen « Jichud» (d. h. eine Einigung)

79



schafft: dies kommt der Verrichtung des Dienstes in der oberen
Halle der Liebe gleich, und die Menschen, die diesen höchsten,
heiligsten Dienst in der niederen Welt verrichten, sind Priester
und Ausübende im Heiligtum der Liebe.» (Bloch 1, S. 7.)

Mt 23:23. — Ein Gespräch zwischen einem nicht-chassidischen
Rabbiner und seinem ehemaligen Schüler: «Sag mir Nojach», sagt
der Brisker Row..., «warum bis du aus meiner Jeschiwe
entlaufen? Was hat dir dort mißfallen?» «Nicht mir», erklärte der
Rebbe. «sondern meiner Seele fehlte die Luft zum Atmen.
Eure Thora, Rabbi, ist das reinste, härteste Gesetz! Sie kennt
keine Gnade! Ohne einen Funken Barmherzigkeit ist Eure Thora.
Und darum ist sie auch ohne Freude und ohne Luft zum Atmen.
Sie ist wie Eisen und Erz: eiserne Gesetze, eherne Satzungen

Hart ist Eure Thora, hart und trocken, denn sie ist nur der
Leib und nicht die Seele der Thora.» (Perez 1, S. 190f. Vgl. Perez

2, S. 23f.)
Mt 26:40. — Einmal hatte Beseht zwei seiner Jünger gebeten,

sie möchten ihn in seinem schweren seelsorgerischen Kampf
dadurch unterstützen, daß sie in ihrem Hause wachten. Sie wurden
indessen vom Schlaf überwältigt. «Und er kam zum Hause und fand
sie schlafend.» (Schibche, S. 48.)

Mt 26:41. — R. Simcha Bunam von Pzysha: «Die große Schuld
des Menschen sind nicht die Sünden, die er begeht — die Versuchung

ist mächtig und seine Kraft gering! Die große Schuld des

Menschen ist, daß er in jedem Augenblick die Umkehr tun kann
und nicht tut.» (Buber 2, S. 755.)

Mt 26:58; Jak 5:11. — R. David stand neben der Tür, «um zu
sehen, was das Ende werden werde.» (Schibche, S. 92.)

Mk 1:7. — Ein Schüler von R. Dob-Bär von Mesritsch sagte:
« Daß ich zum Maggid fuhr, war nicht, um Lehre von ihm zu hören :

nur um zu sehen, wie er die Schuhe auszieht und wie er sie schnürt.»
(Buber 1, S. 413; vgl. Ysander, S. 108.)

Mk 5:1—10. — «Einmal kam Beseht in eine Stadt, wo es ein
Weib gab, das besessen war. Und sie entdeckte einem jeden seine
bösen und guten Taten. Als sie den Beseht sah, sagte sie

zu ihm : Du meinst ich fürchte mich vor dir. Keineswegs Denn ich
weiß, man hat dir vom Himmel aus gesagt, daß du dich mit heili-

80



gen^Beschwörungen nicht beschäftigen sollst, ehe du nicht 36 Jahre
vollendet hast.. Schließlich bedrohte Beseht sie und sagte zu
ihr: Wenn du (Maskulinum!) nicht schweigst, so werde ich dich
aus diesem Weibe hinaustreiben! Da fing sie an um Gnade zu
bitten und sagte : Ich werde schweigen... Und Beseht forderte
ihn (d. h. den Dämonen) auf, seinen Namen zu sagen. Er
antwortete: Ich kann ihn vor diesen vielen nicht verraten. Es mögen
die anderen von hier weggehen, so will ich ihn dir sagen..
Und als die anderen abgetreten waren, sagte er dem Beseht, wer
er sei.» (Schibche, S. 22f.)

Mk 10:17f. — R. Israel von Ruzhin: «Es gibt Leute, welche

fragen, wodurch ich eigentlich ein ,guter Jid' (die volkstümliche
Benennung für Zaddik) bin. In Wirklichkeit bin ich gar kein ,guter
Jid'. Ich bin nichts. Ich kenne meinen Platz. Ich will nur die Wahrheit.»

(Horodezky, S. 203.)
Mk 10:45. — Eine chassidische Aussage: «Wie einer, der seinen

Nächsten vom Schmutz und Kot emporbringen möchte, selbst in
den Kot herabsteigen muß, um ihn von dort zu erheben, so ist
auch der Zaddik genötigt, sich manchmal mit den Sitten des

Bösewichts zu umhüllen.» (Horodezky, S. 35.)
Lk 1:5—7.-— «In Medziboz lebte ein Mann, der kinderlos war,

und er grübelte immer darüber. Als er schon hoch betagt war,
suchte er den Beseht auf, und durch Gottes Hilfe gebar ihm sein
Weib in ihrem greisen Alter einen Sohn» (Schibche, S. 71)5.

Lk 1:11—17. — «Während er (der Vater von Beseht) auf dem
Wege war, offenbarte sich ihm Elia und sagte : Deswegen wird ein
Sohn dir geboren werden, der die Augen Israels erleuchten wird,
und seinetwegen wird Israel wieder aufgerichtet werden.
Und so wurde ihnen (den Eltern) Beseht geboren, in der Zeit ihres
Greisenalters, denn sie waren beide nahe an den 100 Jahren.»
(Schibche, S. 13.)

5 Das Motiv von wider alle Hoffnung geborenen Kindern ist in der chas-
sidischen Überlieferung ein Lieblingsmotiv. Vgl. unter vielen Beispielen
Buber 1, S. 40, 230ff., 298; Buber 2, S. 439f.; Bloch 1, S. 144, 146, 170, 216. —

In seiner Novelle Aggaddth ha-söpher schreibt Agnon: «Diese Geburt geschah
gegen die Ordnung der Natur, denn dieses Weib war unfruchtbar.»

81



Lk 1:16. — Als R. Israel von Rizin Kenntnis von der Geburt
seines Sohnes (R. Abraham Jaakob von Sadagora) erhielt, sagte
er: «Ich habe euch eine Seele gebracht, welche jüdische Herzen
ihrem himmlischen Vater zuführen wird.» (Horodezky, S. 219.)

Lk 1:35. — R. Elimelek von Lisensk: «Der Sohn eines Zaddiks
ist heilig vom Mutterleibe an, weil er von seinem Vater durch
heilige Gedanken während des Beischlafs geheiligt wurde, und er
wird Sohn Gottes genannt.» (Horodezky, S. 46.)

Lk 2:10. —- In der Stunde, da R. Lewi Jizchak von Berditschew
geboren wurde, sagte Beseht zu seinen Schülern: «Jetzt ist eine

neue Seele herniedergestiegen. Sie wird eine Fürsprecherin des

jüdischen Volkes sein.» (Bloch 1, S. 114.)
Lk 2:14. — In einer chassidischen Sage wird erzählt, daß es

einmal den 36 Gerechten in Israel gelungen sei, den bösen Trieb
(den jätsär hä-ra) einzufangen und unschädlich zu machen. Die
Folge hiervon wird so beschrieben: «Im Himmel gab es große
Freude, und auf Erden brachen gesegnete Zeiten an. Es begann
ein glückliches Leben: die Völker hörten auf, sich zu bekriegen;
Mann und Weib zankten sich nicht mehr.. alle Könige lösten
ihre Armeen auf, die Gewehre schenkte man den kleinen Kindern
für Lag-Baomer und die Kanonen stellte man auf den Feldern
als Vogelscheuchen... Und es herrschte in der Welt eitel Friede,
Fröhlichkeit und Glückseligkeit.» (Perez 1, S. 51.)

Lk 2:26. — Die Sehnsucht, den Messias zu sehen, begegnet in
chassidischen Erzählungen oft. Vgl. z. B. Buber 1, S. 278f, 409f,
417. — Von R. Mosche Teitelbaum wird erzählt, er sei bis in sein
hohes Alter dessen gewiß, daß er nicht sterben werde, ehe der
Messias gekommen sei. (Buber 2, S. 669.)

Lk 3:10, 12, 14; Apg 2:37. — Die Frage der Heilsbesorgnis:
Was soll ich tun? begegnet uns in chassidischen Erzählungen nicht
selten. Vgl. z. B. Buber 1, S. 81, 267, 285.

Lk 4:18. — Eine chassidische Aussage: «Wer den heiligen Funken

(eines Menschen) zu heben vermag, der führt ihn in die Freiheit,

und keine Lösung Gefangener ist größer als diese. Wie wer
einen Königssohn aus der Gefangenschaft errettet und zu seinem
Vater bringt.» (Buber 1, S. 153.) — Vgl. ferner die schöne Legende
bei Buber 1, S. 119f.

82



Lk 4:20. — «Es wurde still, und alle Augen richteten sich auf
den Rebben und hefteten an seine Gestalt.» — «Alle Augen hingen
an seinen Lippen.» (Perez 1, S. 151, 154.)

Lk. 6:5, Zusatz vom Sabbat-Arbeiter. — Eine ziemlich nahe
Parallele bietet die Erzählung «Sabbat» von Agnon (in: «In der
Gemeinschaft der Frommen», S. 75f).

Lk 6:17f. Man findet an dieser Stelle drei verschiedene Kreise
von Jüngern um Jesus. Der innerste besteht aus den Zwölfen.
Als nächster Kreis kommt «eine große Schar seiner Jünger», und
in der Peripherie schließlich befindet sich «eine große Menge Volkes
aus dem ganzen jüdischen Lande». — Hiermit läßt sich vergleichen,
wie ein chassidischer Zaddik von drei verschiedenen Kreisen
umgeben ist. Der innerste besteht aus seinen eigentlichen Schülern,
die mit ihrem Meister in beständiger Gemeinschaft leben. Als
nächster Kreis kommt die lokale Gemeinde des betreffenden Ortes,
welche den Zaddik als ihren geistlichen Führer betrachtet. Hinzu
kommen schließlich diejenigen Leute von anderen Ortschaften, die
sich dann und wann, besonders an den großen Festen, bei ihrem
Meister einfinden, um von ihm Hilfe in körperlicher und seelischer
Not zu bekommen. Vgl. Buber 1, S. 364—368.

Lk 7:11—17. — Gewisse Ähnlichkeiten mit der Perikope von
der Erweckung des Sohnes der Witwe zu Nain bietet die kleine
Erzählung «Die Betergemeinschaft» von Agnon (in: In der
Gemeinschaft der Frommen», S. 70ff.)

Lk 7:16. — Jemand rief von Beseht aus: «Sieh, ein neuer Erlöser
ist dem Judentum erstanden!» (Horodezky, S. 59.)

Lk 7:39. — Über R. Jaakob Jizchak von Lublin äußerten sich

einige kritisch eingestellte Personen: «Wie kann es sein, daß der
Rabbi, der jedem zum erstenmal Erblickten sein Leben bis zu
diesem Tag, ja die Herkunft seiner Seele von der Stirn abliest,
nicht sehen sollte, daß dieser ein Sünder ist? Und wenn er es sieht,
wie kann es sein, daß er ihn des Verkehrs und des Gesprächs

würdigt?» (Buber 1, S. 481f.)
Lk 7:50. — Vgl. oben zu Mt 9:2.
Lk 9:51. — Ein Gasthauswirt fragte zwei chassidische Gäste,

«wohin ihre Gesichter gerichtet seien zu reisen». (Schibche, S. 39.)
Lk 10:25—37. — Jemand kam zu einem Zaddik und fragte:

83



«Ich habe gehört, Ihr gäbet wirksame Heilmittel aus. So gebt mir
denn ein Mittel um Gottesfurcht zu erlangen.» Der Zaddik
antwortete: «Zur Erlangung von Gottesfurcht habe ich kein Mittel,
wohl aber zur Erlangung von Gottesliebe. Das Mittel um
Liebe zu Gott zu erlangen, ist Liebe zu Israel. Wer in Wahrheit
Liebe zu Israel hat, kann leicht dazu kommen, Gott zu lieben.»
(Buber 3, S. 183f.)

Lk 11:5—8. — Als R. Mosche Leib von Sassow einmal um
Mitternacht ins Studium der Lehre versenkt war, hat — so wird
erzählt —- ein betrunkener Bauer an sein Fenster geklopft und
Einlaß verlangt. Erst verdroß den Zaddik die Störung, dann aber
besann er sich: «Wenn Gott ihn in seiner Welt verträgt, ist est
doch not, daß er da sei, da muß doch auch ich ihn in meiner Welt
vertragen.» Er ließ ihn ein und bereitete ihm ein Lager. (Buber 3,
S. 194.)

Lk 11:52. —- R. Abraham Jehoschua von Apt: «Ich wußte, daß
in jedem Geschlecht ein Zaddik lebt, in dessen Hand der Schlüssel
der Lehre ist, doch ich wußte nicht, wer es damals war. Als ich
aber zu R. Jechiel Michal kam, erkannte ich ihn, sowie er den
Mund auftat.» (Buber 1, S. 687.)

Lk 12:16—-21. —- In einer Stadt wohnte ein reicher Kaufmann.
Eines Tages aber sah Beseht, daß der Todesengel diesem Manne
nachtanzte. Da sagte er: «Wehe diesem Toren, der heute oder

morgen sterben wird und der an seinem guten Glück festhält!»
Ein Zuhörer warf dem Beseht seine Äußerung vor und sagte:
«Warum äußerst du böse Worte über einen Sohn Israels?» Beseht
antwortete: «Was soll ich mit euch tun, die ihr blind seid und nicht
seht, daß der Todesengel ihm nachtanzt?» (Schibche, S. 76.)

Lk 15:7. — R. Dob-Bär von Mesritsch: «Es gibt viele Menschen,
die, gehüllt in Gebetmäntel und Gebetriemen, den ganzen Tag
Thora studieren; aber das ist nur gelernte Menschensatzung, und
ihre Ausführer erfassen das Wesen des Gottesdienstes nicht. Und
solch einer ist fast verwerflicher als ein Sünder, denn über den
Sünder kann plötzlich eine große Erweckung kommen und er tut
vollkommen Buße, bereut die begangene Sünde und schlägt den

Weg des lautern, begeisterten Gottesdienstes ein. Aber ein
selbstgerechter Mensch, welcher wähnt, alle ihm auferlegten Pflichten

84



erfüllt zu haben, da er doch tatsächlich von Gott und Gottesdienst
entfernt ist soweit wie der Osten vom Westen, kann sich nicht
ändern.» (Horodezky, S. 86.)

Lk 15:11—32; 16:19—31; 18:9—14. — Ein Gleichnis von
Beseht: «Im gleichen Hause wohnten einst ein Talmudgelehrter
und ein einfacher jüdischer Arbeiter. Jeden Tag standen die beiden
sehr früh auf. Der erstere ging ins Bethaus und der letztere zu
seiner mühsamen Arbeit. Stundenlang saß der Talmudgelehrte im
Bethaus, studierte in den heiligen Büchern und betete bis zur
Mittagszeit, um hernach befriedigt über seine Pflicht Gott gegenüber

nach Hause zurückzukehren. Auf dem Wege begegnete er
seinem Nachbar, der, müde und abgespannt von seiner Arbeit
heimkehrend, erst jetzt ins Bethaus gehen konnte, um schnell
sein Morgengebet zu verrichten. Der Talmudgelehrte schaute ihn
verächtlich an und dachte an den großen Unterschied zwischen
ihm, der heute schon soviel in den heiligen Büchern studiert,
soviel gebetet hatte, und diesem einfachen Mann, der sich den

ganzen Morgen nur mit grober Arbeit beschäftigt und erst jetzt
zur Mittagszeit schnell sein Gebet hersagen konnte. Der Arbeiter
aber seufzte erschreckt auf, als er seinen Nachbar, den
Talmudgelehrten, sah, der zur selben Stunde wie er das Haus verlassen hatte
und sich nur mit heiligen Dingen beschäftigte, während er sich
mit Arbeit abplagen mußte. In der Weise vergingen Wochen,
Monate, Jahre. Der Talmudgelehrte starb und bald darauf auch
der Arbeiter. Der erstere wurde vor den himmlischen Richter
geladen: «Womit hast du dich dein ganzes Leben hindurch beschäftigt»,

wurde er gefragt. «Mein Leben verbrachte ich mit Talmudstudium

und Gebet. Ich habe alle Gesetze in all ihren Einzelheiten
befolgt», war seine selbstzufriedene Antwort. «Er hat seinen Nachbar,

den Arbeiter, der keine Zeit hatte zu beten und keine
Talmudkenntnis besaß, um zu studieren, verachtet», bemerkte der himmlische

Prokurator. Nun wurde die Waagschale gebracht; auf die
eine Schale wurde das viele Talmudstudium und die Gebete gelegt
und auf die andere seine Verachtung des Arbeiters. Und siehe da,
die Verachtung brachte die Schale auf ihrer Seite zum Sinken und
eine göttliche Stimme rief, der Talmudgelehrte gehöre nicht ins
Paradies. Nun brachte man den Arbeiter. «Was hast du in deinem

85



Leben getan?» wurde die Frage an ihn gerichtet. Mit gebeugtem
Haupte antwortete er: «Mein ganzes Leben war nur eine Kette
mühsamer Arbeit. Ich mußte im Schweiße meines Angesichts für
meine Familie sorgen und habe deshalb keine Zeit gehabt, richtig
zu beten.» «Er hat immer seinen Nachbar, den Talmudgelehrten,
seufzend und voller Demut angesehen», bemerkte der himmlische
Verteidiger dazu. Und siehe da, eine Gottesstimme rief laut, man
solle den Arbeiter ins Paradies führen. (Horodezky, S. 63f.)

Lk 15:20. — Von einem Zaddik wird erzählt: «So sehr war in
seinem Herzen das Kommen des Erlösers eingefaßt, wie wenn ein
Vater den einzigen Sohn aus dem fremden Lande erwartet und
steht auf der Turmwarte mit Sehnsucht der Augen und lugt durch
alle Fenster aus, und wenn man die Tür öffnet, eilt er hinaus, um
zu sehen, ob sein Sohn nicht gekommen ist.» (Buber 1, S. 150.)

Lk 16:8. — R. Dob-Bär von Mesritsch: «In sieben Dingen wird
dich der Dieb unterweisen: èr tut seinen Dienst in den Nächten;
erlangt er's nicht in einer Nacht, so wendet er die kommende
daran; er und seine Werkgenossen lieben einander; er wagt sein
Leben um ein Geringes; was er erbeutet hat, gilt ihm so wenig,
daß er es um die schlechteste Münze hingibt; er läßt Schläge und
Plagen über sich ergehen, und es ficht ihn nicht an; sein Handwerk

gefällt ihm wohl, und er tauscht es für kein andres ein.»
(Buber 1, S. 411. Vgl. auch daselbst, S. 511, und Bloch 2, S. 127.)

Lk 16:9. — In seiner Novelle «Und das Krumme wird gerade»
erzählt Agnon von einem Juden, der von einem rücksichtslosen
Fürsten einen Laden mietete. Der Fürst trakassierte ihn in allerlei
Weise. Unter anderem steigerte er willkührlich die Miete. «Kurzum,

als der Zinstag kam, dem Stadtherrn für den Laden die
festgesetzte Miete zu bezahlen, da hatten sie (der Jude und seine

Frau) nicht einmal einen einzigen Kreuzer, denn außer daß sie

auf dem Mietzins, der vorher galt, viele polnische Dukaten zugelegt
hatten, wie oben gesagt, gaben sie auch im geheimen viele Geschenke

an seine Diener, die Vollstrecker seines Willens, die Faktoren des

Hofes und jedem, der den Mund aufmachen und reden konnte,
damit sie gute Fürsprecher für sie sein sollten.»

Lk 16:19ff. — Gewisse Ähnlichkeiten mit dem Gleichnis vom
reichen Mann und Lazarus finden sich in einer Legende von Beseht.

86



Siehe Buber 1, S. 275—286. Vgl. ferner eine Erzählung von R. Abraham

Jehoschua von Apt, Buber 1, S. 503f.

Lk 17:10. — Eine Aussage von Beseht: «Und hast du schon
allerlei Gebote erfüllt, so wisse, du hast nichts getan.» (Buber 4,
S. 93.) R. Israel von Rizin: «Man mache nicht viel Aufhebens
draus, daß man Gott dient. Rühmt sich die Hand, wenn sie
den Willen des Herzens tut?» (Buber 2, S. 499.) —- R. Dob-Bär
sagte zu seinen Schülern: «Ehe man sich am Abend hinlegt, macht
man eine Rechnung über den ganzen Tag. Und wenn der Mensch
sich da vorrechnet, wie er nicht einen einzigen Augenblick eitel
vertan habe, und sein Herz sich erhebt, nehmen sie im Himmel
all die guten Werke, ballen sie zu einer Kugel zusammen und
schleudern die in den Abgrund.» (Buber 1, S. 412f.) — Zu demselben
Zaddik sagte eine himmlische Stimme: «Du hast deinen Anteil
an der kommenden Welt verloren.» Er antwortete: «Wohlan, der
Lohn ist abgeschafft, jetzt kann ich wahrhaft zu dienen beginnen.»
(Buber 1, S. 408. — Ähnliches wird über Beseht erzählt; vgl.
Ysander, S. 90f.)

Lk 21:28. — R.Abraham Jaakob von Sadagora: «Das Licht
der Erlösung breitet sich um uns in Haupteshöhe. Wir merken
es nicht, denn unsere Köpfe sind unter der Last der Verbannung
gebeugt. Möchte Gott unsere Köpfe aufrichten!» (Buber 1, S. 654.)

Lk 23:34. — R. Schmelke von Nikolsburg: «Wenn es auch
Menschen gibt, die mir feind sind und mich zu beschämen
verlangen, vergib ihnen, Herr der Welt, und sie mögen nicht leiden
um meinetwillen.» (Buber 1, S. 426. Vgl. auch Bloch 2, S. 135f.)

Joh l:4f. — Die Begriffe «Leben» und «Licht» sind im Chassi-
dismus wichtig. Ein paar Beispiele: «In den Stunden, in denen
ich mich der Lehre hingebe, fühle ich Leben und Licht, aber sowie
ich zu lernen aufhöre, ist alles verschwunden.» «Trägt einer sein
eigenes Licht, hat er keine Finsternis zu fürchten. » (Buber 1, S. 548.)
— In einer Legende von Beseht heißt es: «Immer, wenn das Licht
seinen Boten sendet, sendet auch die Nacht ihren Boten...
Der Bote des Lichts hat nur seine Tat, aber der Bote der Nacht
hat tausend Gebärden.» (Buber 1, S. 313.) — Der Zaddik ist «Licht
vom Wesen Gottes» und «erteilt Leben für alle Welt». (Horodezky,

87



S. 44f.) — Der Zaddik ist «die Seele und das Leben der Welt».
(Horodezky, S. 150.)

Joh 1:9. — Eine chassidische Aussage: «Gott entnimmt seiner
Wesenheit gleichsam ein Lichtbündel, streut es in die Welt und
läßt daraus den Zaddik hervorsprießen.» (Horodezky, S. 150.)

Joh 1:50. — Jemand hatte die Erhabenheit des Beseht geahnt.
Beseht sagte zu ihm: «Du meinst du kennst mich? Noch kennst
du mich nicht!» (Schibche, S. 94.)

Joh 2:1—11. — Eine gewisse Ähnlichkeit mit dem Weinwunder
zu Kana liegt in einer Erzählung über R. Elimelek von Lisensk
vor. Er verwandelt nämlich gewöhnliches Wasser in Paradies-
Wein. (Buber 1, S. 448f.)

Joh 2:19. — Beseht: «Damit ein Heiligtum errichtet wird, muß
ein anderes zugrundegehen.» (Horodezky, S. 29.)

Joh 7:17. — R. Menachem Mendel von Kozk: «Weise, Forscher,
Denker gibt's in der Welt. Alle forschen und denken sie dem
Geheimnis Gottes nach. Aber was können sie davon erfahren? Aber
das Volk der Söhne Israel. sie haben ein Gefäß, das ist das

gebotene Tun... Das ist jenes Wort am Sinai: ,Wir tun, wir
hören.' Mit unserm Tun vernehmen wir.» (Buber 1, 588.)

Joh 7:46. — Von R. Dob-Bär von Mesritsch bezeugt R. Schnëur-
Salman von Lady: «Während unser seliger Prediger über die Thora
sprach, so redete die Schechina aus seinem Munde und der Geist
Gottes in ihm, er aber war von dieser Welt völlig abgelöst. » (Horodezky,

S. 78. Vgl. auch Buber 1, S. 377.) — Ein Zeugnis über Beseht :

«Wer den Mann nicht kennt, wird kaum begreifen können, worin
seine Vornehmheit liegt ; doch das eine können wir sagen, er ist
weiser und frömmer als jeder andere Mensch.» (Bloch 2, S. 111.)

Joh 8:3—11. -— Ein verlassenes Weib war auf Ehebruch ertappt
worden. Ihre beiden Brüder wollten sich von dieser Schande
befreien, indem sie sie töteten. Eines Nachts erhielt aber Beseht
durch göttliche Offenbarung Kenntnis von ihrer Absicht. Er eilte
zum Weib und gelang zur rechten Zeit zur Stelle. «Und er rettete
sie aus ihrer Hand, und sie machte vollständige Umkehr.» (Schibche,
S. 93.)

Joh 8:7. — Ein Rabbiner hatte über einen Sünder eine schwere
Buße verhängt. Beseht aber sagte zum Rabbiner: «Sündloser!

88



Hattest das Leid des Sünders nicht geschmeckt, trugst niemals
sein gebrochenes Herz in dir — so war deine Hand leicht, Buße
auszuteilen. Koste den sühnenden Schmerz!» (Buber 1, S. 327.)

Joh 8:11. — Vgl. zu Mt 9:2.
Joh 9:3. — R. Nachum von Tschernobil: «Das Schlechte ist

nur der Thron für das Gute. In jedem Ding ist Gutes vorhanden.»
(Horodezky, S. 121.)

Joh 9:24f. — In einer Legende von R. Nachman von Bratzlaw
fragt jemand hinsichtlich eines gewissen Zaddik: «Ist er heilig?»
Die Antwort lautet: «Wir wissen nicht, ob er heilig ist, denn er
hält sich nicht abseits und hütet sich nicht, die Sündigen anzurühren.

Aber dieses wissen wir wohl, daß er keinen entläßt, ehe er
ihm die schwerste Bürde von der Seele nahm. Und ganz gewiß ist
die Erlösung sein Reich.» (Buber 1, S. 42.)

Joh 10:11. — R. Mosche Leib von Sassow: «Das ist die Liebe
zu den Menschen, ihr Bedürfen zu spüren und ihr Leid zu tragen.»
{Buber 2, S. 533.) — R. Mendel von Lubawitsch: «Seht, das heißt
Hingabe! Der wahre Führer muß sich selbst für einen einzelnen
Menschen hingeben.» {Bloch 1, S. 110.)

Joh 10:30. — Der Zaddik, «der an Gott eng angeschlossen ist,
bildet mit ihm sozusagen eine Einheit.» (Zitiert nach Toldoth Jaakob
Joseph bei Horodezky, S. 45.)

Joh 11. — Zur Erzählung von der Erweckung des Lazarus bildet
eine Legende von Beseht in mancher Hinsicht eine Parallele.
Vgl. Buber 1, S. 209—-216.

Joh 11:25. — Zum Psalmvers: «Ich werde nicht sterben, sondern
leben» sprach R. Jizchak von Worki: «Erst muß der Mensch sich
in den Tod geben, damit er wahrhaft leben kann. Aber wenn er es

tut, erfährt er, daß er nicht sterben, sondern leben soll. » {Buber 2,
S. 804.)

Joh 11:40. — Zu einem kleingläubigen Jünger sagte Beseht:
«Habe ich dir nicht gesagt. ?» {Schibche, S. 48.)

Joh 12:24. — Man fragte R. Pinchas von Korez: «Warum soll,
wie uns überliefert ist, Messias am Jahrestag der Zerstörung
Jerusalems geboren werden?» R. Pinchas antwortete: «Das Korn, das

in die Erde gesät ist, muß zerfallen, damit die neue Ähre sprieße.
Die Kraft kann nicht auferstehn, wenn sie nicht in die große Ver-

89



borgenheit eingeht... In der Schale des Vergessens wächst die
Macht des Gedächtnisses Im Tag der Zerstörung, da liegt
die Macht auf dem Grunde und wächst. Darum wird an
diesem Tag Messias geboren. » (Buber 1, S. 654. Vgl. ferner daselbst,
S. 155f., und Buber 2, S. 200f.)

Joh 12:48. — R. Pinchas von Korez : «Wenn ihr wollet und höret,
so ist es gut, wenn aber nicht, so werden meine Worte euch
verfolgen.» (Horodezky, S. 132.)

Joh 13:1—5. — R. Jaakob Jizchak von Lublin bediente einmal
einen Armen beim Essen. Auf die Frage, warum er sich damit auch
selbst bemühe, antwortete er: «Gehörte doch auch das Hinaustragen

der Geräte aus dem Allerheiligsten zum Dienst des Hohe-
priesters!» (Buber 3, S. 185.)

Joh 13:27. — Als Beseht eines Tages dem R. Leib begegnete,
sagte er zu ihm : «Tue bald, was du tun willst » Und am selben Tag
starb R. Leib und ging aus dieser Welt. (Schibche, S. 85.)

Joh 14:6. — Vgl. zu Mt 5:17.
Joh 14:18f. — Horodezky schreibt, S. 159: «Die Chassidim beten

den Zaddik nach seinem Tode ebenso an wie zu Lebzeiten. Auch
nach seinem Tode ist er der Vermittler zwischen Israel und Gott,
und dort im Himmel ist er bestrebt, das jüdische Volk vor den
Leiden, die es bedrohen, zu bewahren. Der Zaddik ist nicht tot.
Der Mann, dem alles Geschehen im Himmel und auf Erden bekannt
ist, kann nicht durch den Tod verschwinden.»

Joh 14:22. — In einem Briefe zu seinem Schwager schreibt
Beseht: «Ich verkünde dir, daß du unversäumt anher kommen
sollst, weil in einigen Tagen die Zeit voll wird, daß ich mich der
Welt offenbaren werde. Daher will ich, daß du unbedingt bei
diesem seltsamen Geschehen sein sollst.» (Bloch 2, S. 104.)

Joh 15:5. — R. Schmelke von Nikolsburg: «Alle Seelen sind
aus einer Wurzel, alle gehauen vom Throngrund seiner Herrlichkeit,

ein Teil der Gottheit von oben. So wollen wir alle auch auf
Erden eins werden, und die Zweige sollen wieder der Wurzel
gleichen.» (Buber 1, S. 636.)

Joh 16:12. — Beseht: «Herr der Welt, du weißt, daß ich viel
weiß und viel kenne, doch es ist kein Mensch vorhanden, dem ich
alles offenbaren könnte.» (Bloch 2, S. 105.)

90



Joh 18:4—8. — Einmal wollte Beseht mit einem Kaufmann
zusammen durch einen Wald reisen, wo Räuber hausten. Die
beiden rasteten am Rande des Waldes. «Und Beseht saß da und
öffnete das Buch Zohar und studierte darin. Und die Räuber
kamen aus dem Walde heraus. Als sie aber schon nahe waren,
überfiel sie eine große Angst, und sie flohen davon. Bald aber
sagten sie zueinander: Laßt uns sie noch einmal überfallen! Als
sie sich nun zum zweiten Male näherten, ergriff sie wiederum die
Angst, und noch einmal flohen sie davon. Und jetzt wagten sie

es nicht mehr, die beiden Reisenden zu überfallen, denn sie sagten :

Dies ist nichts Alltägliches! — Und als der Kaufmann dies alles
sah, fiel er Beseht um den Hals und sagte : Jetzt habe ich die Größe
meines Meisters kennen gelernt! Beseht antwortete ihm: Du meinst
du kennst mich? Noch kennst du mich nicht!» (Schibche, S. 94.)

Joh 18:37. — R.Mendel von Kozk: «Gekommen bin ich in
diese Welt, um zu klären, was Heiligkeit und was Außenwesen ist.»
(Buber 2, S. 779.)

Apg 3:19f. — «Viele sagten damals, der Ruzhiner Zaddik
(R. Israel von Rizin) wäre der kommende Messias, der sich
offenbaren werde, sobald das Zeitalter sich seiner würdig erweise.»

(Horodezky, S. 203.)
Apg 5:1—11. — «Einmal kam Beseht mit vielem Gelde nach

Hause zurück. Er bezahlte seine Schulden und gab Almosen und
bat die Seinigen ihm zu sagen, wo er eine fromme Tat tun könne,
indem er Geld verschenkte. Unterdessen nahm sein Weib etwas
von den Münzen und sagte: Ich werde mich während einiger Tage

wegen Geldes nicht zu kümmern brauchen In der Nacht aber
ergab sich, daß ein Hindernis für Beseht entstand in seiner Andacht.
Er verstand sofort, ging hin und sagte: Bekennt mir, wer von
meinem Gelde genommen hat! Und man erzählte ihm, daß sein
Weib etwas vom Gelde genommen hatte. Und schon in derselben
Nacht befahl er, man solle die Armen zusammenrufen, und er
verteilte unter ihnen die Münzen.» (Schibche, S. 97.)

Apg 8:39f. — Das Wunder der Abstands-Verkürzung (Ic'phitsâth

ha-däräch) ist nach der chassidischen Überlieferung sowohl dem
Beseht selbst als auch anderen wiederfahren. Vgl. z. B. Horodezky,
S. 138.

91



Rom 3:23f. — R. Elimelek von Lisensk sprach zu sich selber:
«Seele, Seele, du verdienst das Paradies nicht, denn du bist voll
Sünden und du hast dich nicht genug geheiligt, um vor deinem
Herrn erscheinen zu können.» Nach einer Weile aber setzte er das

Selbstgespräch fort: «Doch darfst du nicht der Traurigkeit verfallen,

denn der Herr wird dir gnädig sein. Denn es heißt im Talmud:
,Gott erfüllt die Gebote. Was heißt das? Er tröstet die Trauernden
...und übt Wohltätigkeit.' Nun, in der Welt der Wahrheit,
wo es kein Essen, kein Trinken, keinen Tod und keine Armut gibt,
welche Wohltätigkeit kann er da üben? Da läßt er die sündigen
Seelen seiner Gnade teilhaftig werden, indem er sie milde beurteilt
und ihnen die Pforte des Paradieses öffnet.» (Bloch 2, S. 142f.)

Rom 5:12. — R. Sussja von Hanipol: «Es steht doch in den

heiligen Büchern geschrieben, daß die Seelen aller Menschen in
Adam beschlossen waren. Da waren ja auch wir dabei, als er den

Apfel aß.» (Buber 1, S. 437.)
Rom 6:3—5. — R. Sussja von Hanipol: «Die Zaddikim .müs¬

sen zuvorderst ihr Leben von sich werfen, um einen neuen Geist
zu empfangen.» Das geschieht durch das Tauchbad, als Symbol der

Wiedergeburt, welche Tod und Auferstehung umschließt. Vgl.
Buber 1, S. 356.

Rom 8:19—22. — Die Sehnsucht der Kreatur nach dem Heil
ist ein Motiv, das in chassidischen Erzählungen oft begegnet. Vgl.
z. B. Buber 1, S. 109, 115, 153, 329. — «Auf dem ganzen Diesseits

.liegt Trauer und Schwermut. Alles ist mit Trübsinn durchtränkt

und in Trübsinn gehüllt. Darum harrt jedes Ding
seiner Erlösung. Alles muß von der Schwermut erlöst werden,
von der Erstarrung, in die alles verfällt, wenn es nicht von einem
Strahl seiner Gnade gestreift wird!» (Perez 1, S. 161.)

Rom 14:15; 1 Kor 8:11. — Ein Schüler von R. Schmelke von
Nikolsburg fragte ihn: «Wenn ich einen Menschen sehe, der vor
Gott böse ist, wie kann ich den lieben?» R. Schmelke antwortete:
«Weißt du nicht, daß die Urseele aus Gottes Wesen kam und jede
Menschenseele ein Teil Gottes ist? Und wirst du dich seiner nicht
erbarmen, wenn du siehst, wie einer seiner heiligen Funken sich

verfangen hat und am Ersticken ist?» (Buber, 1, S. 427. Vgl. auch
Bloch 2, S. 86.)

92



Rom 14:22. — Eine Aussage von Beseht: «Wer... ein Ding
anders als auf Gott zu tut, trennt es von ihm.» (Buber 4, S. 60.)

1 Kor 3:16. — Wenn R. Baruch von Mesbitsch im Psalm an
die Worte kam: «Ich will keinen Schlaf meinen Augen gewähren
und meinen Lidern keinen Schlummer, bis ich Gott eine Stätte
finde», hielt er inne und sprach zu sich: «bis ich mich erfinde und
errichte zu einer Stätte, bereit für den Niederstieg der Schechina. »

(Buber 1, S. 577.)
1 Kor 7:29. — R. Jaakob Jizchak von Lublin: «Die Zeit ist

kurz. die Erlösung ist nah!» (Buber 1, S. 398.)
1 Kor 7:31. — R. Jaakob Joseph von Polnoj : «Auch wenn du

dich mit Irdischem und Weltlichem befaßt, sei dein innerster
Gedanke beim Studium der Thora. » (Horodezky, S. 113f.)

1 Kor 10:16f. — Für einen Chassiden gilt es als verboten, mit
einem Nicht-Juden zusammen Wein zu trinken, weil der Wein
diejenigen, die zusammen trinken, zu eins macht. Vgl. Ysander, S. 303.

1 Kor 10:17—21. — «An Sabbaten und Feiertagen nehmen die
Chassidim die ,heilige Mahlzeit' am Tische des Zaddik ein. Während
des Essens herrscht Schweigen. Zuweilen sagt der Zaddik Thora,
d. h. er erklärt Bibelstellen, die dem Tage entsprechen. Alle
lauschen in Ehrfurcht und Begeisterung. Der Zaddik kostet wenig
von jedem Gang. Die Reste werden unter die Gäste verteilt. Den
Tisch des Zaddik nennen die Chassidim ,Altar Gottes', das Mahl
,Opfer Gottes'. Und indem der Zaddik von den Speisen genießt,
ist er der Hohepriester, der Gott das Opfer darbringt. » (Horodezky,
S. 154f.)

1 Kor 12:12—21. — Das Wort «Liebe deinen Genossen dir
gleich» erklärte R. Schmelke von Nikolsburg so: «Liebe deinen
Genossen als etwas, was du selbst bist. Denn alle Seelen sind eine,
jede ist ja ein Funken aus der Urseele, und sie ist ganz in ihnen
allen, wie deine Seele in allen Gliedern deines Leibes. Es mag sich
einmal ereignen, daß deine Hand sich versieht und dich selber

schlägt; wirst du da einen Stecken nehmen und deine Hand
züchtigen, weil sie keine Einsicht hatte, und deinen Schmerz noch
mehren? So ist es, wenn dein Genosse, der eine Seele mit dir ist,
dir aus mangelnder Einsicht Böses erweist; vergiltst du ihm, tust
du dir selber weh.» (Buber 1, S. 426f.)

93



1 Kor 12:27. — Ausspruch von Beseht: «Die Schechina klagt
und sagt: So lange ein Glied mit dem Körper verbunden ist, gibt
es Hoffnung, daß ihm Heilung widerfahren kann. Wenn aber das

Glied abgehauen wird, ist keine Besserung mehr möglich. Denn
jeder einzelne von Israel ist ein Glied der Schechina.» (Schibche,
S. 67.)

1 Kor 13:3. — «Die Mizwe (d. h. fromme Handlung) braucht
Inbrunst, denn die Inbrunst ist an der Mizwe wichtig Eine Mizwe
ohne Inbrunst ist eine tote Mizwe, eine Leiche... Menschen
tun Mizwes und gehen traurig herum, mit trübsinnigen Gesichtern,
finstern Augen, und sie seufzen und krächzen... Die Freude
der Mizwe fehlt!» (Perez 1, S. 173.)

1 Kor 13:13. — In einer Legende von R. Nachman wird der
Baum des Lebens im Paradies so beschrieben: «Der Baum aber
hat drei Wurzeln, aus denen seine Gaben sind; die eine Wurzel
heißt Glaube, die andere Wurzel heißt Treue, die dritte Wurzel
heißt Demut, und Wahrheit ist der Stamm des Baumes; und nur
wer alle diese hat, kann zu dem Baum kommen.» (Buber 1, S. 119.)

— R. Simcha Bunam von Pzysha: «Wer von euch nichts als
liebreich ist, ist ein Buhler ; wer nichts als fromm, ein Gauner, wer nichts
als klug, ein Ungläubiger. Nur wer alle drei Gaben hat, kann Gott
rechtschaffen dienen.» (Buber 1, S. 535.)

2 Kor 3:6. — Zu R. Dob-Bär von Mesritsch sagte Beseht: «Es

ist wahr, daß du die Stelle richtig erklärtest — doch fehlte deinem
Studium die wahre Andacht, die Seele. Wer aber die heilige Lehre
studiert, muß durch Hingabe an das Göttliche jeden Buchstaben
so erfassen, daß er lebendig werde.» (Bloch 2, S. 37.)

2 Kor 5:17. — Den wahren Zaddik beschreibt Buber u. a. so:
«Über seine Seele kommt ein Gnadenstrom von der heiligen Fülle

und er wird wie eine neue Kreatur und wie ein Kindlein,
das eben geboren wurde.» (Buber 1, S. 355.)

2 Kor 11:29—31. — R. Israel von Rizin: «Ich will mich damit
nicht brüsten, aber glaubt mir, daß ich ein Teil der Seele Israels
bin, und wenn etwa einen Juden, und wohnte er auch am Ende der
Welt, schmerzt, so empfinde ich es sofort.» (Horodezky, S. 204.)

2 Kor 12:2. — R. Chajim Meïr Jechiel zu seinen Chassidim:
«Ich kenne einen Mann, der ist als Knabe in der Nacht, da er

94



Bar-mizwa wurde, nach oben entrückt worden, und da gewährte
man ihm, sich eine Seele nach seinem Wunsch zu erwählen... ».

Die Chassidim verstanden, daß er von sich selber sprach. (Buber 2,
S. 655.)

2 Kor 12:4. — Beseht schreibt in einem Briefe vom Jahre 1750:
«Am Neujahrstage des Jahres 1746 stieg meine Seele durch
Beschwörungen empor, und ich schaute wunderbare Dinge im
Gesicht, die ich nie bis dahin gesehen hatte, seit ich ein Mann bin,
und was ich geschaut und gelernt habe, als ich dorthin aufstieg,
kann ich nicht mit dem Munde ausdrücken und erzählen. Als ich
aber zum untern Paradies zurückschaute, sah ich viele Seelen
Lebender und Toter... in großer und gewaltiger Freude, von
der zu erzählen der Mund ermüden und das stoffliche Ohr zu hören
ermatten würde.» (Horodezky, S. 65.) — Ein Zaddik sang neue
Melodien, «Wunder der Wunder, die er nie gehört hatte und die
kein Menschenohr je gehört hatte, und er wußte gar nicht, was
er singt und welche Weise er singt, denn er war an die obere Welt
gebunden.» (Buber 1, S. 138.) — Vgl. ferner Ysander, S. 94—98.

2 Kor 12:9. — R. Michal von Lechowitz: «Hätte ich meine
Leiden nicht, Gott allein weiß, was aus mir geworden wäre!» (Buber

1, S. 641.)
Eph 4:22—24. — R. Jaakob Jizchak von Lublin: «Du mußt

der Gerechtigkeit unablässig nachjagen und nicht stehenbleiben
und mußt in deinen Augen immer wie ein neugeborenes Kind sein,
das noch nichts getan hat. Das ist die wahre Gerechtigkeit.»
(Buber 2, S. 475.)

Fil l:3f. — R. Menachem Mendel von Witebsk in einem Brief
zu seinen Chassidim: «Ich mache mich nicht blind, so daß ich
euch nicht sehe, auch nicht für eine einzige Stunde. Jeder von euch
ist in die Tafel meines Herzens eingeschrieben.» (Schibche, S. XV.)

Fil 1:23. — R. Elimelek von Lisensk: «Warum soll ich denn
nicht froh sein, wenn ich diese niedere Welt los werde und in die
höheren Welten der Ewigkeit eingehe? Erinnerst du dich nicht
jener Worte des Psalmisten: ,Und ob ich schon wandle im Todestal,
fürchte ich mich nicht, denn du, o Gott, bist mit mir.' Also ist die
Gnade Gottes.» (Bloch 2, S. 145.)

Fil 2:6—8. — «Damit der Zaddik die niedrige Stufe in eine

95



höhere erheben kann, muß er sich mit der niedrigen vereinen; so
wird er sie erheben können. » — «Wer seinen Nächsten aus Schlamm
und Kot erheben will, muß auch selbst in den Schlamm und den
Kot hinuntersteigen, um den anderen erheben zu können.» (Chas-
sidische Aussagen, zitiert bei Schibche, S. XIII.) — «Womit ist
die Sache zu vergleichen? Sie gleicht einem König, der seinen Sohn
in ein Dorf gesandt hat, damit er das einfache Leben im Dorfe
kennen lerne und sich nachher um so mehr nach dem Tische seines
Vaters sehne. Der Sohn lebt im Dorfe das Leben der gemeinen
Bauern, legt ihre Kleider an, spricht ihre Sprache und nimmt ihre
Sitten an. Und er vergißt seinen Vater und was ihm gehört. Der
König sendet einen seiner Hof leute zu ihm um ihn von seinem jetzigen
Lebenswandel abzuhalten. Der Hofmann aber vermag ihn gar nicht
zur Umkehr zu bewegen. Ein anderer Hofmann indessen, der
geschickter ist, kleidet sich auch selbst in die Kleider der Bauern,
läßt sich in dem Dorf nieder, wo der Königssohn lebt, und fängt an,
mit ihm umzugehen. Er spricht dieselbe Sprache wie er und eignet
sich seine Sitten an. Und allmählich beginnen die Worte des

Hofmanns auf ihn Eindruck zu machen und ihn von seiner Lebensweise
zurückzuführen. Schließlich kehrt er zu seinem Vater zurück, und
alles ist wieder gut.» (Zitiert aus einer chassidischen Schrift bei
Schibche, S. Xlllf.) — In einer schönen Legende von Beseht heißt
es: «Da wurde eine der verklärten Seelen so sehr vom Gefühl des

Mitleidens ergriffen, daß sie. vor dem Thron des Ewigen
erschien und bat : Lasse mich wiederkehren zur Erde, von
der du mich erlöst hast, auf daß ich, dem König zum Sohn geboren,
durch meine Einkehr in die Menschheit das Judenvolk freimache.
Der Herr gewährte es.» (Buber 1, S. 235.)

Fil 3:1; 4:4. — «Freude fehlt euch! Weil ihr alles mit dem
Körper allein tut, ohne Seele. Weil eure Mizwes Leiber ohne
Seelen sind, nicht entzündete Kerzen!» (Perez 1, S. 174.)

Fil 3:7—9. — R. Dob-Bär von Mesritsch: «Ehe man sich am
Abend hinlegt, macht man eine Rechnung über den ganzen Tag.
Und wenn der Mensch sich da vorrechnet, wie er nicht einen
einzigen Augenblick vertan habe, und sein Herz sich erhebt, nehmen
sie im Himmel all die guten Werke, ballen sie zu einer Kugel
zusammen und schleudern die in den Abgrund.» (Buber 2, S. 204.)

96



Fil 4:4. — Beseht: «Man soll stets freudig sein.» {Horodezky,
S. 61.) Zur Freude im Chassidismus vgl. ferner Ysander, S. 186ff.

Fil 4:10. —- Horodezky schreibt: «Der Zaddik lebt in Wohlstand.
Die Chassidim nehmen bereitwillig ihrem Seelenhirten alle
materiellen Sorgen ab, damit er sich frei und unbehindert den himmlischen

Angelegenheiten' hinzugeben vermöge.» (Horodezky, S. 151.)
Kol 1:24. — In seinem sog. Testament schreibt Beseht: «Ich

will mich selber quälen, weil ich Gott und seiner Schechina Schmerzen

verursacht habe. Und um ihre Schmerzen zu lindern, will ich
auch mich selber peinigen. Und ich habe nichts weiter zu
erbitten, als daß er durch seine große Gnade meiner Qualen achten
und deshalb den Schmerz der Schechina lindern möge. Und um
meiner Pein willen wird er die Kelifot (d. h. die Sündigkeit) von
uns austreiben. Ich will da oben bringen, daß alle Kelifot von der
Schechina entfernt werden. Und sie wird rein werden und mit
ihrem Gatten in völliger Einheit in Gnade und Erbarmen vereint
werden.» (Ysander, S. 289.)

Kol 2:3. — In einer Legende von R. Nachman sagt eine Erlösergestalt:

«Ich habe aller Weisheiten Schätze gespendet aus meiner
Fülle, und mir ward Kraft gegeben, alles Geheimnis zu ergründen.»
{Buber 1, 121 f.

1 Tim 2:5. — Der Zaddik ist «der Mittler zwischen der Menge
und Gott». {Horodezky, S. 150.)

Tit 3:1. — Von einem frommen Rabbiner heißt es, «er sei zu
jedem guten Werk bereit». (Schibche, S. 76.)

Jak 2:15f. — R. Mosche Leib von Sassow: «Wenn einer zu dir
kommt und dich um Hilfe bittet, so sollst du ihn nicht mit den
Worten abweisen: ,Habe Vertrauen zu Gott, laß ihn für dich
sorgen', sondern handle so, als ob es gar keinen Gott gäbe und
bloß ein einziges Wesen auf der ganzen Welt zu helfen vermöchte,
nämlich du allein.» {Bloch 2, S. 189.)

1 Petr 3:19. -— Von mehreren Zaddikim wird erzählt, sie seien

in die Unterwelt hinuntergestiegen um als Fürsprecher für die
dort gefesselten Seelen hervorzutreten. Vgl. z. B. Buber 1, S. 518f;
Bloch 1, S. 127—129.

2 Petr 2:22. — Ein Schüler von R. Israel von Rizin sagte : «Nachdem

ich Buße getan habe, kehre ich mich Mal um Mal wieder zur

97



Sünde, wie ein Hund zu seinem Ausgespienen.» (Buber 1, S. 546f.)
1 Joh 2:7f. — R. Nachman von Brazlaw: «Ich gehe einen neuen

Weg, den noch kein Mensch betreten hat. Es ist ein sehr alter Weg
und trotzdem ganz neu.» Gemeint ist die Gottessehnsucht. (Horo-
dezky, S. 170.)

1 Joh 2:18. — In einer Legende von Beseht heißt es über Jakob
Frank: «Aller Kunst des Trugs kundig, fälschte er das Heiligste,
durchzog mit zwölf Erwählten die Städte Polens und ließ sich als
den Messias und Gottessohn verehren.» (Buber 1, S. 313.)

1 Joh 4:19. — R. Chajim von Zanz: «Ich habe die armen Leute
lieb. Wißt ihr, warum? Weil Gott sie lieb hat.» (Buber 2, S. 695.)

1 Joh 4:20. — Beseht: «Die wahre Gottesliebe ist, mit der
Menschenliebe anzufangen. Und wenn dir einer sagt, er habe Liebe zu
Gott und habe keine Liebe zu den Menschen, wisse, er lügt.» (Buber

3, S. 181. Vgl. Buber 1, S. 161.)
Oßb 1:18. — R. Jizchak Meür von Ger bezeugt über R. Simcha

Bunam von Pzysha: «Er hatte die Schlüssel aller Firmamente.
Und warum auch nicht? Der Mensch, der nicht sich meint, dem

gibt man alle Schlüssel. Er hätte auch Tote beleben können; aber
er war ein ehrlicher Mann und nahm nicht, was ihm nicht zukam. »

(Buber 1, S. 540.)

EIGENART UND EIGENWERT DER
GESCHICHTE UND DER RELIGION DES
VOLKES ISRAEL UND DES JUDENTUMS

Von Hellmut Bergmann, Frankfurt a. M.

Fortsetzung

Wenden wir uns nunmehr dem zweiten Teil unserer Aufgabe zu,
von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und
jüdischen Religion zu sprechen. Und zwar werden wir nacheinander

von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und
jüdischen Religion in religiöser, sittlicher und sozialer Hinsicht zu

98


	Chassidische Parallelen zum neuen Testament

