Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Chassidische Parallelen zum neuen Testament
Autor: Sahlin, Harald

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961296

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961296
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHASSIDISCHE PARALLELEN
ZUM NEUEN TESTAMENT

Von HARALD SAHLIN, Theol. Dr., Orebro (Schweden)

Wer schon eine fliichtige Bekanntschaft mit dem Chassidismus,
der jiidischen Frommigkeitsbewegung aus dem 18. Jahrhundert,
gemacht hat, diirfte iiber die groBen Ubereinstimmungen erstaunt
sein, die zwischen dieser Richtung und dem Christentum bestehen,
und zwar sowohl was die leitenden Grundgedanken betrifft, als
auch in vielen Einzelausspriichen der fithrenden Gestalten. Der
Chassidismus steht offenbar in naher geistiger Verwandtschaft mit
dem Christentum, was um so bemerkenswerter ist, weil dieser, wie
es scheint, von jenem nicht abhingig ist. Die Ahnlichkeiten und
Ubereinstimmungen zwischen den beiden Glaubensrichtungen miis-
sen vielmehr dadurch erklirt werden, dall beide einen gemeinsamen
Ursprung haben, nimlich das Alte Testament und dessen spezifische
Frommigkeitsart. Der Chassidismus ist ein in seiner Art ebenso
authentischer und echter Niederschlag vom Geist des A.T.s wie
die Religion des N.T.s. So wird der Chassidismus auch von M. Lohr
als «eine Erneuerung des innersten Kernes jiidischer Frommigkeit»
charakterisiert!. Der Chassidismus und das Christentum sind wie
zwei Blumen, die aus einer und derselben Wurzel hervorgesprossen
sind. Die eine, das Christentum, mag uns als die unvergleichlich
wichtigere erscheinen; auch die andere aber, die erheblich jiingere
Blume, ist von eigenartiger Schonheit. Ein Studium des Chassidis-
mus ist nicht nur an sich sehr ergiebig, sondern ist auch indirekter-
weise lehrreich in bezug auf das N.T.und die neutestamentliche
Frommigkeit, gerade wegen der merkwiirdigen Ahnlichkeiten zwi-
schen den beiden Glaubensrichtungen.

Der Urheber des Chassidismus, Rabbi Israel Ba‘al Schem Tob?
(um 1760 gestorben), ist eine der ganz groBlen Prophetengestalten
der Religionsgeschichte. In den vielen mehr oder weniger legen-

1 Zitiert nach Lazar Gulkowitsch, Der Hasidismus (1927), S. 68.
2 Sein Name wird gewohnlich in jiidischer Weise als ®W¥”3, Bescht,
verkirzt. Oft wird er auch nur Ba‘al Schem genannt.

65



darischen Erzidhlungen, die iiber ihn iiberliefert sind, steht er vor
uns als ein d¢ioc arrp, ja sogar als eine messianische Gestalt. Ahn-
licher Art sind indessen auch noch andere grofle Ménner des Chassi-
dismus, die sog. Zaddikim. Ein Kenner des Chassidismus, S. 4. Ho-
rodezky, schreibt durchaus treffend: «Im Chassidismus nimmt der
Zaddik fast dieselbe Stellung ein wie Jesus Christus im Christen-
tum3.»

Um die Ahnlichkeiten zwischen dem Chassidismus und dem
N.T. zu beleuchten, sollen hier eine Reihe chassidischer Parallelen
zum N.T. verzeichnet werden. Diese Sammlung ist freilich nur als
eine Probekarte anzusehen; sie wiirde sich beliebig erweitern lassen.
Es kommt mir keineswegs auf Vollstindigkeit an, was hier aus-
driicklich bemerkt sei. Die Parallelen werden ohne jeden Kommen-
tar angefiihrt und mogen also fiir sich selbst sprechen. Der eigent-
liche Vergleichspunkt der zitierten Stellen liegt meistens in dem
Gedankeninhalt iiberhaupt, bisweilen aber mehr in der #dulleren
Situation und schliellich in einigen Fillen in dem rein sprachlichen
Ausdruck.

Die angefiihrten Parallelen sind einer Anzahl Arbeiten der ziem-
lich reichlichen chassidischen Literatur entnommen, nidmlich teils
Biichern, die Erzihlungen iiber chassidische Gestalten oder Spriiche
derselben enthalten, teils wiederum wissenschaftlichen Behand-
lungen des Chassidismus. — Die zitierten Verfasser und Arbeiten
mogen hier zuerst kurz prisentiert werden.

Von Samuel Josef Agnon wird vor allem seine Arbeit Jamim

nera’im (Jerusalem 1946, hebriisch geschrieben) zitiert. — Agnon,
der in Ost-Galizien im Jahre 1888 geboren wurde, ist in chassi-
dischem Milieu aufgewachsen. Er hat als seine Aufgabe genommen,
das chassidische Erbe zu bewahren und es seinem jiidischen Volke

zu vergegenwirtigen. Mit seiner Arbeit J amim nor@’im hat er eine
Art Hausandachtsbuch fiir moderne Juden schaffen wollen, vor-
ziiglich in bezug auf «die furchtbaren Tage», d. h. die Zeit zwischen
Rosch-Haschana und Jom Kippur. Er hat in diesem Buch eine
Menge Material aus verschiedenen Zeiten zusammengetragen, das
sich irgendwie auf die erwihnten Tage bezieht. Es findet sich hier

3 Religiose Stromungen im Judentum (1920), S. 149f.

66



unter anderem auch manches chassidische Gut. — Agnon hat
ferner eine grofle Anzahl Novellen chassidischen Inhalts verfaft,
von denen ein paar hier zitiert werden*.

Von Chajim Bloch werden zwei Werke angefithrt, nidmlich
Priester der Liebe (1920) und Die Gemeinde der Chassidim (1920).
Beide enthalten kurze Erzdhlungen iiber verschiedene chassi-
dische Zaddikim. (Im folgenden benutze ich die Verkiirzungen
Bloch 1, bzw. Bloch 2.)

Der hervorragende Religionsphilosoph Martin Buber lernte eben-
falls schon in seiner Jugend den Chassidismus kennen und hat
oft bezeugt, wie tief ihn diese Frommigkeit beeinflult hat. Er hat
einen groBlen Teil seines Lebenswerks dazu verwendet, chassi-
disches Uberlieferungsgut zu sammeln und zu bearbeiten. In Ver-
bindung mit Agnon planiert er iibrigens ein Corpus hasidicum. —
Von Buber zitiere ich in erster Hand Die chassidischen Biicher (1928),
ein Sammelvolym, das mehrere frither von ihm herausgegebene
Schriften enthélt (hier unten = Buber 1). Spater gab Buber Die Er-
zihlungen der Chassidim (1949) heraus (hier = Buber 2), eine chassi-
dische Anthologie, die teils schon in dem fritheren Buche enthaltene
kleine Geschichten, teils auch andere bringt. (Wo eine Stelle an-
gefithrt wird, die in beiden Biichern zu finden ist, wird nur auf
das dltere hingewiesen.) Ferner werden noch Diechassidische Botschaft
(1952) (=Buber 3) und Des Bal-Schem-Tow Unierweisung tm Um-
gang mit Gott (ohne Jahr) (= Buber 4) zitiert.

S. A. Horodezky, Religiose Stromungen im Judentum, mit beson-
derer Bericksichtigung des Chassidismus (1920), bietet eine histo-
rische Ubersicht iiber den Chassidismus und dessen fiihrende Ge-
stalten und enthilt eine Menge Zitate aus schwer erreichbaren
chassidischen Schriften.

J. L. Perez, Chassidische Geschichten (1922), enthilt eine Samm-
lung teils humoristischer, teils erbaulicher Novellen, die fiir die
chassidische Frommigkeit sehr beleuchtend sind. — Zitiert wird

* Der Name Agnon ist eigentlich ein Pseudonym. Sein urspriinglicher
Name war Czaczes. Das erste Buch von seiner Hand, das veréffentlicht
wurde, und zwar anonym, handelte von verlassenen Frauen, auf hebriisch

‘agunoth, und daher wurde ihm der Name “Agnon gegeben.

67



dazu noch sein Biichlein Chassidische Erzihlungen (1936). (Die
beiden Biicher werden hier unten Perez 1 bzw. Perez 2 genannt.)

Torsten Ysander, Studien zum Be$fschen Hasidismus (1933),
bietet eine religionsgeschichtliche und systematische Behandlung
des Gedankeninhalts des Chassidismus. Diese Arbeit ist eine héchst
empfehlenswerte Einfiihrung in den Chassidismus und enthilt auch
wertvolle Literaturangaben. :

Von groBem dokumentarischem Wert ist schlieflich das Buch

Séphdr schibché ha-Bescht, eine Sammlung Erzihlungen aus dem
Leben und Wirken des Bescht, von dessen Sekretir Rabbi Alex-
ander Schochet geschrieben und zum ersten Male im Jahre 1815
erschienen. Hier wird diese Schrift in einer Ausgabe von Horodezky
zitiert, der das Buch auch mit einer wertvollen Einleitung versehen
hat (auf hebriisch). (Als Verkiirzung fiir dieses Buch wird hier
Schibche benutzt, wobei romische Ziffern sich auf die Einleitung,
arabische auf die Schibche selbst beziehen.) Schibche ha-B’escht
1Bt sich in gewisser Hinsicht mit unseren Evangelien vergleichen.
Das Buch besteht namlich aus einer Reihe kurzer Stiicke, die in
verschiedener Weise die Wesensart der Hauptperson beleuchten.
Diese Stiicke sind miteinander ganz lose verbunden, ungefihr wie
die Perikopen des Markusevangeliums, und werden gewdéhnlich
durch ein blofles «ich habe gehort . . .» oder «es geschah . . .»
oder dgl. eingeleitet. Treffend schreibt Horodezky in seiner Ein-
leitung, S. XXX: «Vieles was an Bescht, so wie er in Schibche
ha-B'escht geschildert wird, erinnert, kann man bei Jesus aus
Nazareth nach den Schibche Jeschu finden». Mit dieser Bezeichnung
sind die Evangelien gemeint.

Es moge erwihnt sein, daf3 Parallelen, die deutschen Arbeiten
entnommen sind, wortlich zitiert werden, solche aus hebriischen
Schriften wiederum in meiner eigenen Ubersetzung.

Mt 3:2; 4:13. — R. Jaakob Jizchak von Lublin fing seine Tétig-
keit mit diesem Erweckungsruf an: «Kehret um, kehret schnell
um, denn die Zeit ist kurz... die Erlosung ist nah!» (Buber 1,
S. 398.)

Mt 3:13—15. —Als «der Maggid» (=R. Dob-Bir von Mesritsch)

638



von Bescht aufbrach, segnete ihn Bescht. Danach senkte dieser
sein Haupt, damit der Maggid ihn segnete. Jener aber wollte nicht.
Da nahm Bescht dessen Hand und legte sie auf seinen Kopf, und
in dieser Weise segnete er ihn. (Schibche, S. 38. Vgl. Buber 1, S. 408.)

Mt 4:20, 22. — Ein Mann, der von der Verkiindigung eines
chassidischen Zaddiks ergriffen worden war, «tat eilig alle Bande
und alle Lust des Weltlebens von sich ab gleich einem hemmenden
Gewand und folgte ihm.» (Buber 1, S. 77.)

Mt 5:3. — R. Nachman von Bratzlaw sagt in einem Gebet: «Lal3
es mir vergonnt sein, dir in Wahrheit, in Einfalt und vollkommener
Einfachkeit ohne jegliches Wissen zu dienen. Hiite mich und ver-
schone mich in deinem grossen Erbarmen vor Forschungen und
fremden Wissenschaften. Erbarme dich meiner und ganz Israels
und begliicke mich in deiner grolen Gnade mit wahrer Einfalt!»
(Horodezky, S. 172.)

Mt 5:11. — R. Bescht pflegte immer zu beten, dall man iber
ihn schmihlich reden mdochte. (Schibche, S. 58.)

Mt 5:17—20. — Die chassidische Einstellung zum Gesetz Mosis
und zur jiidischen Lehre von der Rechtfertigung durch gute Taten
1aBt sich in mancher Hinsicht mit derjenigen vergleichen, die in
der Bergpredigt und auch sonst in den Evangelien vorliegt; vgl.
Ysander, S. 259—271.

Mt 5:17. — Ein Ausspruch von Bescht: «Ich bin in diese Welt
gekommen, einen Weg zu zeigen, dafl der Mensch sehen soll, jene
drei Dinge sich anzueignen, ndmlich: Liebe zu Gott, Liebe zu
Israel und Liebe zur Thora.» (Horodezky, S. 64.)

Mt 5:21f. — R. Mendel hat gesagt, dall, wer bose Worte gegen
seinen Nichsten sagt, «der tut an ihm, wie einer, der sich wider
seinen Niachsten aufmacht und ihn erschligt». (Buber 1, S. 499.)

Mt 5:22. — R. Mosche Leib von Sassow: « Enthalte dich deines
Zornes gegeniiber deinem Nichsten. Dies ist Gott wohlgefilliger
als tausend Fasttage. Hore deine Schmach und erwidere nicht;
es ist besser als tausend Kasteiungen.» (Block 2, S. 69.) — (Zu: «Ich
aber sage euch...») «Sowie Israel die Thora in ihren groflen
Zigen empfangen hat, so empfing sie Bescht in ihren Einzelheiten.»
(Schibche, S. 38.)

Mt 5:28. — Ein Chassid hatte zwar nicht Ehebruch begangen,

69



wohl aber unreine Gedanken gehegt. Zu ihm sagt ein Zaddik:
«Also hast du einen Augenblick in Gedanken gesiindigt , .. Und
Gedanke ist Seele . . . Und wer siindigt denn, wenn nicht die
Seele? Siindigt vielleicht der Korper?» (Perez 2, S. 57.)

Mt 5:39. — R. Elimelek von Lisensk bekam einmal von einem
Juden eine Ohrfeige. Da rief er: «Herr der Welt, ich verzeihe ihm
mit ganzem Herzen und bitte dich: strafe ihn nicht!» (Bloch 1,
S. 33.) — Eine chassidische Aussage: «Suche keine Genugtuung,
wenn man dich beleidigt, sondern ertrage in Demut jede Beleidi-
gung.» (Bloch 1, S. 32.)

Mt 5:44. — R. Rafael von Berschad: « Wenn ein Mensch sieht,
daB sein Niachster ihn haf3t, soll er ihn mehr lieben als bisher, um
so den Fehler des Nachsten gutzumachen. Denn die Einheit der
Liebe aller Menschen zueinander ist der ,Wagen‘ der Schechina.»
(Bloch 1, S. 242. Vgl. Buber 1, S. 364; Ysander, S. 283.) — R. Jechiel
Michal von Slotschow: «Betet fiir eure Feinde, daf3 es ihnen wohl
ergehe. Und meinet nicht, dies sei kein Dienst Gottes: mehr als
alles Gebet ist dies ein Dienst Gottes.» (Buber 1, S. 608. Vgl. Buber 3,
S. 196.) — R. Pinchas von Korez: «Auch fiir die Bosen unter den
Volkern der Welt sollen wir beten, auch sie sollen wir lieben. So-
lang wir nicht so beten, solang wir nicht so lieben, wird Messias
nicht kommen.» (Buber 2, S. 234.) — R. Pinchas: « Wenn dich einer
verachtet und dir Leid zufiigt, sollst du dich stark machen und
ihn mehr als zuvor lieben. Durch solche Liebe bringst du ihn zur
Umkehr. Darum soll man die Bosen lieben, nur ihre bidsen Taten
soll man hassen.» (Buber 3, S. 189.) — R. Josef von Olesk: «So-
lange grundloser Haf3 besteht, da3 einer den andern nicht freund-
lichen Angesichts betrachtet, bewirkt es das Verbergen des oberen
Angesichts. Wenn aber Liebe offenen Angesichts waltet, dann wird
sich’s erfiillen, daB3 die Glorie des Herrn sich offenbart und alles
Fleisch mitsammen sie sehen.» (Buber 3, S. 184f.) — R. Dob-Bir
von Mesritsch: «Unsere Widersacher haben die Absicht, das Gebot
,Und du sollst mit dem Bosen aus deiner Mitte aufriumen‘ zu er-
filllen. Wir aber miissen ein anderes Gebot hiiten, nidmlich: ,Du
sollst nicht Rache iiben und nicht nachtragen.® Wir miissen lernen
zu dulden, ohne zu hassen, zu leiden, ohne zu richen.» (Bloch 2,
S. 44.)

70



Mt 5:46. — Ein chassidischer Spruch: «Die Liebe muf} rein und
aufrichtig sein, ohne Bedingung der Vergeltung.» (Horodezky,
S. 34.)

Mt 6:5f. — R. Dob-Bir von Mesritsch: «Man kann Gott dienen,
ohne daB3 die Menschen etwas davon merken, ohne dalB der Betende
irgendwelche Bewegung macht: nur im Innern der Seele; die Seele
aber muBl vor Liebe zu Gott glihen.» — R. Chajim von Kossow:
«Bisweilen sagt ein Jude ein Kapitel Psalmen mit Inbrunst und
bewirkt im Himmel viel mehr als ein anderer, der sein ganzes
Leben in Fasten verbrachte.» (Bloch 2, S. 69.)

Mt 6:16—18. — In einem seelsorgerischen Brief schreibt Bescht
an einen Mann, der eifrig fastete: «Das Fasten ist eine Tat der
schwarzen Bitterkeit und des Kummers. Gottes Schechina aber
ist anwesend nicht wegen Traurigkeit, sondern nur wegen der
Freude iiber eine fromme Pflichterfiilllung.» (Schibche, S. 30.) —
Zur chassidischen Beurteilung des Fastens vgl. iiberhaupt Ysander,
S. 286ft.

Mt 6:25. — R. Schmelke von Nikolsburg: « Warum ist der Sohn
Isais (d. h. der Messias) nicht gekommen — weder gestern noch
heute? Weil die Leute sowohl gestern wie heute blof um Brot
beten, um zeitliches Gut, nicht aber um das Heil.» (dgnon, S. 159.
Vgl. Bloch 1, S.100; Buber 1, S. 424.) — R. Simcha Bunam von
Pzysha: «Ein Mensch kann Gott nicht gebiihrend dienen wegen
der Sorge um das tiigliche Brot, und er vermag es nicht, mit seinem
ganzen Herzen das Wort Gottes zu studieren und zu beten. Du
muBt aber deinem Schiopfer dienen und dich nicht um dein téig-
liches Brot kiimmern. Denn wessen Sinn durch Sorge um das
tégliche Brot getriibt ist, der vermag keinen vollkommenen Gottes-
dienst auszuiiben.» (Agnon, S. 116f.)

Mt 6:30. — R. Nachman von Brazlaw: «Wenn ich auch auf
dem Felde leben wiirde, wiirde ich Gott vertrauen, daBl er mir
Nahrung gewihre.» (Horodezky, S. 172.)

Mt 6:33. — R. Nachman von Brazlaw: «Der Mensch soll nur
Gott suchen und nicht zu sehr auf Wege sinnen, seine Bediirfnisse
zu befriedigen.» (Horodezky, S. 172.)

Mt 7:1. — Bescht: «Nicht tadeln und schmihen, sondern nach
einer Rechtfertigung suchen... Weist man seinen Nichsten

71



zurecht, so mull das aus Liebe geschehen.» (Horodezky, S. 147.)

Mt 7:14. — R. Israel von Rizin: «Wisset, meine Treuen, der
Pfad zum ewigen Leben ist so schmal wie der Umfang eines Strickes,
vielleicht nur wie die Schirfe eines Messers, und wer sich nicht in
Gleichgewicht erhalten kann, der taumelt und stiirzt ab.» (Bloch 2,
S. 288.)

Mt 8:0—13. — Zu R. Jizchak von Radziwillow kam einst eine
polnische Grifin und weinte bitter; ihr einziges, zehnjihriges Sohn-
chen sei dem Siechtum verfallen, und jede irztliche Hilfe hitte
versagt. Sie setze ihre einzige Hoffnung auf den Rabbi. Dieser
sprach: «Schopfer aller Welten, lasse den Knaben leben. Vielleicht
wird er einst einem Juden eine Gefilligkeit erweisen konnen.» Der
Knabe genas. Spiater hat er als Gerichtsprisident einmal den
R. Jizchak von einer falschen Anzeige gerettet. (Bloch 2, S. 251f.)

Mt 8:14 (das Messias-Geheimnis). — Von R. Dob-Bir sagte
man: Niemand kannte sein Wesen recht, denn er wollte nicht,
daB jemand wisse, wie grof} er in der Lehre und in der Frommigkeit
war. (Bloch 1, S. 69.)

Mt 8:17. — Von R. Sussja von Hanipol heillt es, er habe die
Ubeltaten der Menschen, denen er begegnete, als seine eigenen
erfahren und sich selber die Schuld auferlegt. (Buber 1, S. 433.)
Er war sieben Jahre lang krank, bis er endlich starb, und man
meinte, er habe das Leiden auf sich genommen, um Israel zu ent-
sihnen. (Buber 1, S. 441.) — R. Dob-Bir sagte zu seinen Jiingern:
«Ihr wihnt, es sei gut und leicht, ein Zaddik zu sein? Glaubt mir,
es ist schwer und miihselig. Denn wisset, das Herz des wahren
Zaddik schwebt immerfort im Blute der Welt und wird von Leid
und Sorge des einzelnen iiberflutet.» (Bloch 1, S. 69.)

Mt 8:23—27. — R. Eliezer Rokeach reiste einmal mit einem
Schiff nach dem Heiligen Lande, von zwei Jiingern begleitet, die
ihn bedienen sollten. In der Nacht vor Rosch Haschana, als sie
mitten auf dem Meere waren, entstand plotzlich ein schwerer
Sturm. Das Schiff wurde von den Wogen hin und her geworfen,
und es bekam Lecke, so dal das Wasser hereindrang, und das
Schiff fing an zu sinken. Die beiden Jiinger versuchten, das Wasser
auszupumpen. Es gelang ihnen aber nicht. Als sie sahen, da3 ihre
Lage ganz gefihrlich war, hoben sie ein gewaltiges Geschrei an.

72



Der Meister aber sall die ganze Zeit in seiner Kajiite, in heilige
Gedanken versunken, und merkte nichts. Die Jiinger gingen nun
zu ihm hinein um ihn aufzufordern, Gott um Erbarmung zu bitten.
Als sie aber hineinkamen und sahen, dafl er in seine heiligen Ge-
danken versunken war, wichen sie zuriick. Unterdessen stieg das
Wasser im Schiffe immer héher, und es ging jetzt auf Leben und
Tod. Entschlossen gingen sie wieder zum Meister hinein und riihrten
ihn an. Als er jetzt vernahm, dafl man ihm irgendwas wollte, fragte
er: Was wollt ihr? Sie riefen weinend und klagend: Meister, warum
schweigst du? Sind wir doch in grofler Not! Der Meister antwortete
und sagte: Bringt mir eilig das Schofarhorn! Und sie taten so. Als
er darauf in das Horn blies, horte sofort der Wind des Herrn auf,
und das Wasser beruhigte sich. Da standen sie auf und reparierten
das Schiff. Und so wurden sie aus der Gefahr errettet. (Nach Agnon,
S. 126, etwas gekiirzt. — Eine andere, ganz kurze Version der Er-
zihlung findet sich bei Buber 2, S. 743, wo die Hauptperson in-
dessen R. Eleasar aus Amsterdam heifl3t.)

Mt 9:2. — Zu einem reuigen Siinder sagte R. Naftali von Rop-
schitz: «Deine Schuld ist getilgt. Geh in Frieden, halte dich am
Weg Gottes, und er wird dir helfen.» (Buber 1, S. 634.) — R. Levi
Jizchak zu einem reuigen Siinder: «Deine Siinde ist vergeben. ..
Von nun an sollst du wieder dem Schopfer in Freude dienen!»
(Bloch 1, S. 136.) — Derselbe Zaddik fand einmal eine junge Frau
in ein Gebetbuch vertieft. Er rief ihr zu: «Richte dich auf, meine
Tochter, ich sehe die Krone der demiitigen Reue iiber deinem
Haupte, und der Glanz der Keuschheit steigt von deinem Hause
auf. Denn wisse wohl: Deine Siinde ist langst getilgt.» (Buber 1,
S. 120.)

Mt 9:12. — R. Chajim Ephraim: Der Zaddik ist «ein Arzt, der
Seelen heilt, um sie wieder zu neuen Geschopfen mit ganz neuem
Licht zu machen.» (Horodezky, S. 45.)

Mt 3:13. — Ein Ausspruch von Bescht: «Es gibt zwei . . .
Arten von Menschen . .. Und dies ist der Unterschied zwischen
ihnen: Fiir den vollkommen Bosen gibt es eine Heilung seines
Gebrechens — wenn die Umkehr sich in ihm erweckt und er mit
seinem ganzen Herzen zu Gott umkehrt und ihn bittet, ihm den
Weg zu weisen, wo das Licht wohnt. Der andre aber, der un-

73



vermogend ist, den Schopfer, seine Grofe und seinen Dienst zu
schauen, weil er ja in seinem eignen Augen gerecht ist — wie
kann er umkehren?» (Buber 4, S. 94f. — Vgl. ferner eine Aussage
von Bescht bei Buber 2, S. 1568.) — R. Jaakob Jizchak von Lub-
lin: «Ich liebe den Bosen, der weil, dafl er bose ist, mehr als den
Gerechten, der weill, daBl er gerecht ist.» (Buber 1, S.619. —
R. Israel von Rizin: « Wenn Messias kommt, wird er sagen: ,..
Ich aber bin zu den Ungerechtfertigten gekommen.‘» (Buber 2,
S. 497.) — R. Jaakob Zwi von Parysow: «Es darf uns nicht darum
gehen, Gerechte zu suchen, sondern fiir die Siinder Gnade zu er-
flehen.» (Buber 2, S. 728.)

Mt 9:14f. — Einmal sagte jemand zu Bescht: «In alten Zeiten
gab es Fromme, die fasteten von Sabbath zu Sabbath. Deine
Jiinger aber sagen, es sei eine Siinde, sich selbst zu kasteien.
Was sagst du dazu?» Da antwortete Bescht: «Ich bin in diese
Welt gekommen, um meinem jiidischen Volke einen neuen Weg
zu zeigen, wie man ndmlich Gott, Israel und die Thora lieben soll
in Freude und ohne Selbstkasteiung.» (Ysander, S. 294.) — Zu-
weilen spielte R. Israel von Rizin darauf an, dafl er der erwartete
Messias sei. Als man ihn einmal frug, warum er schweige, wihrend
alle Zaddikim iiber das Ende des Galuth sprechen, gab er die
riitselvolle Antwort: « Wenn sich die Schwiegereltern zur Hochzeits-
feier ihrer Kinder einfinden, so ist es Sitte, daB die Eltern reden,
der Briutigam aber schweige.» (Horodezky, S. 203.)

Mt 9:25. — Einmal wurde Bescht gerufen, um einen Kranken
zu heilen. «Und als Bescht zu ihm hineinkam, befahl er, daB sie
alle das Haus verlassen sollten.» (Schibcke, S. 26.)

Mt 10:1. — In einer von Bescht verfaflten Legende handelt es
sich um einen falschen Messias, Jakob Frank (gestorben im Jahre
1791), der hervortrat, von 12 Aposteln umgeben. (Buber 1, S. 313.)

Mt 10:29f. — Eine chassidische Aussage: «Ich weill, dal ohne
Gottes Willen kein Haar auf meinem Haupte gekrimmt werden
kann.» (Perez 1, S. 238.)

Mt 10:40. — R. Israel von Rizin: «Wer gegen mich redet, der
redet gegen Gott.» (Horodezky, S. 204.)

Mt 11:5. — Die chassidische Uberlieferung bringt viele wunder-
bare Erzahlungen iiber sowohl Bescht als auch andere Zaddikim.

74



Sie haben Kranke geheilt und Tote erweckt, sie haben unfrucht-
baren Weibern versprochen, daB sie Kinder bekommen werden,
was auch eingetroffen ist; sie sind in den Himmel hinauf- und
ins Totenreich hinuntergestiegen und vor Gott, bzw. den Todes-
fiirsten getreten; sie sind durch das Meer oder durch Fliisse wie
auf trockener Ebene gegangen; sie haben Berge versetzt und
Téler erhoben usw. Vgl. hierzu z. B. Schibche, passim, Horodezky,
S. 47, Ysander, S. 83ff.

Mt 11:22. — R. Mendel von Kozk: «Wer die Thora lernt und
miiht sich nicht um sie, wer siindigt und vergibt sich selber, wer
betet, weil er gestern gebetet hat, der schiere Bosewicht ist besser
als er.» (Buber 2, S. 791.)

Mt 11:25. — Einst erwartete R. Jaakob Jizchak von Lublin
mit groBer Zuversicht, daBl die Erlosung in diesem Jahr kime. Als
das Jahr um war, sprach er: «Die gemeinen Leute haben die voll-
kommene Umkehr getan oder konnen sie tun, von ihrer Seite ist
kein Hindernis. Das Hemmende sind die gehobenen Menschen. Sie
vermogen nicht zur Demut und so auch nicht zur Umkehr zu ge-
langen.» (Buber 1, S. 480. Vgl. auch eine andere Version der Ge-
schichte bei Buber 2, S.238.) — Eine lingere Geschichte von
R. Nachman von Bratzlaw iiber den Klugen und den Einfiltigen
(Buber 1, S. 47—63) ist charakteristisch dafiir, wie man im Chassi-
dismus iiber Klugheit und Einfalt urteilt.

Mt 11:27. — In seinem «Thora-Sagen», d.h. Bibelauslegung,
sagte Bescht einmal: «O Gott, es ist offenbar und bekannt vor
dir, daB ich nicht um meiner eigenen Ehre willen rede. Manches
weill ich und manches vermag ich, es gibt aber keinen, dem ich
es offenbaren konnte.» (Schibche, S. 67. Vgl. auch Bloch 2, S. 105.)

Mt 12:8. — Als Bescht einmal mit seinen Schiilern bei Tische
saf}, iiberkam ihn pl6tzlich groe Freude. Er erhob sich und fing an
zu tanzen, und die Schiiler schlossen sich ihm an, und sie tanzten
lange in groBer Inbrunst. Ein Zuschauer sagte aber vorwurfs-
voll zu Bescht: «Ihr behauptet immerfort, dal Thr Euch an den
Schulchan-Aruch gebunden haltet und auch die geringste Anord-
nung beobachtet. Wie kam es nun, dal IThr mit Euren Schiilern
an diesem Tage einen Tanz aufgefiihrt habt? Hat es doch der
Schulchan-Aruch ausdriicklich verboten!» Bescht antwortete: «Es

75



ist wahr, dalB3 ich mich an die Vorschrift des Buches Schulchan-
Aruch gebunden halte und nicht nur an die Vorschrift, sondern
auch an jedes Tiupfelchen. Aber das eine merke dir: der Mensch
steht viel hoher als der Schulchan-Aruch, und wenn den Menschen
einmal die Begierde iiberkommt, Gott zu dienen und sich ihm hin-
zuwerfen — er lost sich aller Gebundenheit los, denn er hat in
jenem Augenblicke die Stufe der gottlichen Freiheit erlangt.»
(Bloch 1, S. 52.)

Mt 12:27. — R. Abraham Jakob von Sadagora: «Gott gewihrt
die Macht der Wundertitigkeit zuweilen auch Pseudozaddikim,
um den Menschen die Moglichkeit zu geben, frei den wahren
Zaddik zu wiihlen.» (Horodezky, S. 217f.)

Mt 12:36. — R. Pinchas von Korez: «Je sparsamer der Mensch
mit seinen Worten umgeht, um so mehr kommt er der Heiligkeit
niher.» (Horodezky, S. 132.)

Mt 13:11—16. — Als sich die Leute einmal um R. Abraham
Jehoschua von Apt dridngten, um seine Verkiindigung zu ver-
nehmen, sagte er: «Umsonst! Wer horen soll, hort auch aus der
Ferne, wer nicht horen soll, hort auch aus der Nihe nicht.» (Buber 1,
S. 504f.)

Mt 13:16. — Eine chassidische Aussage: «Selig sind die Augen,
die der Gnade teilhaftig waren, die Freude zu sehen, die im Hause
des Adamur von Nemirow tagtiaglich war.» (Perez 1, S. 150.)

Mt 13:22. — Vom «Trug des Reichtums» ist in vielen chassi-
dischen Erzihlungen die Rede. Vgl. z. B. Buber 1, S. 79, 90, 96.

Mt 14:15—21. — Eine Episode, die sich in gewisser Hinsicht
als eine Parallele zum Speisungswunder betrachten lit, wird be-
ziiglich R. Elimelek von Lisensk erzihlt. Vgl. Agnon, S. 65f.

Mt 14:25 — In einer Legende von R. Nachman wird eine mes-
sianische Gestalt in dieser Weise charakterisiert: « Wenn er durch
sein Stiibchen schritt, war es, als wandelte er auf den Wogen eines
einsamen Meeres.» (Buber 1, S. 41.) — In einer anderen Legende
von R. Nachman sagt ein Erloser von sich selbst u. a. dies: «Ich
vermag frei zu wandeln auf den Wogen.» (Buber 1, S. 121.) — Aus
der chassidischen Schrift « Degel Machane Ephraimy zitiert Horo-
dezky, Schibche, S. XXXI, folgendes: «Bescht iiberschritt den
Dnjestr und zwar ohne Hilfe irgendeines magischen Namens; er

76



legte nur seinen Giirtel hin und trat auf ihn. Und er sagte, es sei
durch die Kraft seines starken Glaubens, daBl er den FluB} iiber-
schreiten konnte.»

Mt 15:9. — Ein Ausspruch von Bescht: «Die Rabbinen ersinnen
aus ihren Herzen Liigen in liignerischen Vorreden.» (Horodezky,
S. 57.)

Mt 15:27. — R. Jaakob Jizchak von Pzysha: «O ihr Chassidim!
IThr macht viel Aufhebens, ob euch rein genug sei, was ihr in den Mund
tut, aber was euch aus dem Munde geht, um dessen Lauterkeit
tragt ihr minder Sorge!» (Buber 1, S. 527.)

Mt 16:18. — Von einem frommen Strumpfwirker, der auch
wiahrend seiner Arbeit aus dem Gedichtnisse die Psalmen las,
sagte Bescht zu seinen Schiilern: «Heute habt ihr den Grundstein
gesehen, der den Tempel trigt, bis der Erloser gekommen ist.»
(Buber 1, S. 329.)

Mt 17:1—8. — Szenen, die an die Verkldrung Jesu mehr oder
weniger stark erinnern, kommen in der chassidischen Uberlieferung
nicht selten vor. Kinige Beispiele: R. Leib Jizchak erzihlt iiber
R. Dob-Bir: «Einmal wihrend des Abendgebetes des Neujahrs-
festes sah ich iiber seinem Kopf ein strahlendes Licht, gleich dem
bunten Regenbogen. Da erschrak ich und ich erbebte am ganzen
Leib. Einige Ménner, die jedoch den Grund meines Schreckens
nicht ahnten, hielten mich an, dafl ich nicht falle. Da aber mein
Lehrer meinen Zustand sah, wandte er sein Gesicht zur Wand und
stiitzte einige Zeit den Kopf. Als er wieder zuriickschaute, sah ich
nichts mehr iiber seinem Kopf. Noch einmal sah ich dieses Licht
in der Stunde seines Todes. Dann wurde mir vergonnt, seine Lehre
zu erfassen.» (Horodezky, S.77.) — Ein gewisser R. David, der
einmal gelegentlich in demselben Zimmer wie Bescht schlief, er-
wachte wihrend der Nacht bei einem starken Licht. Es erwies
sich, daf3 der Lichtschein von Bescht her stammte, der in Gebet
versunken war. Bei dieser Entdeckung fiel der Mann in Ohnmacht.
Nachher fragte er Bescht, wie sich die Sache eigentlich verhalte.
Bescht antwortete: «Ich weill nicht. Ich las die Psalmen. Vielleicht
war ich so mit Gott vereint, dafl es so geschah.» Und Bescht verbot
ihm, es anderen Leuten zu verraten. (Schibche, S. 24. Vgl. Ysander,
S. 86.) — «Der Rebbe stand mitten in der Stube, sein Gesicht

77



glihte vor heiliger Begeisterung, die Augen leuchteten wie die
Sterne. Sein atlasnes Gewand glianzte, und sein Streimel strahlte
hunderte silberne Strahlen aus — es packte jeden beim Herzen, es
blendete aller Augen. . .» (Perez 1, S. 151.) — Vgl. ferner Buber 1,
S. 185.

Mt 17:5. — «Die gottliche Majestidt senkte sich damals herab
und ruhte auf allen; ein heiliger Geist umbhiillte und erleuchtete
alle.» (Perez 1, S. 150.)

Mt 17:17. — Bescht sagte: «Was soll ich mit euch machen,
die ihr blind seid und nicht sehet ?» (Schibche, S. 76.)

Mt 18:3; 19:14. — R. Jaakob Jizchak von Lublin: « Wenn ein
Mensch bekennt und bereut und sein Herz nimmt die Vernunft an
und bekehrt sich zu ihr, dann wird er wie ein Neugeborenes.»
(Buber 2, S. 475.) — R. Dob-Bir von Mesritsch: «Ich will dir eine
Richtschnur geben; folgst du ihr, dann wirst du zur héchsten Stufe
von Gottesliebe und Gottesfurcht gelangen. Du sollst zu einem
Kinde in die Lehre gehen, und von ihm die Grundsiitze des Dienstes
erlernen.» (Bloch 1, S. 89.) — R. Sussja von Hanipol: «Ich habe
die besten Eigenschaften von dem Kinde erlernt. Sie sind: Be-
stindig frohlich und lustig zu sein; keinen Augenblick miiflig zu
verbringen; um jedes Verlangen nach Bediirfnis zu weinen.»
(Bloch 1, S.89. Vgl. auch Buber 1, S.411; Bloch 2, S.127.) —
R. Mosche Leib von Sassow: « Wer ist ein Chassid? Wer die Eigen-
schaften eines Kindes hat. So wie ein Kind ist, das im gleichen
Augenblick weint und sich freut, so soll auch der Mensch sein,
wenn er zur wahren Frommigkeit gelangen will. Er mull weinen
bei der Erinnerung an seine Siinden und seine Niedrigkeit, da er
sich gegen Gott verging. Und er muB sich freuen bei der Erinnerung,
daB er geschaffen wurde, dem Herrn des Himmels zu dienen und
seine Gebote, die er uns in seiner Lehre gab, zu befolgen. Eine von
diesen Eigenschaften allein ist dem Menschen schidlich. Denn
immer traurig sein fithrt zur Melancholie und Zweifeln. Wer aber
immer freudig ist, kann sich dem Dienste Gottes und der Befol-
gung seiner Vorschriften nicht hingeben. Darum soll man danach
streben, gleichzeitig traurig und fréhlich zu sein, dann vermag man
in die Hohe bis zu den Hallen der wahren Furcht und Liebe zu
gelangen.» (Bloch 2, S. 181.)

78



Mt 19:21. — Ein reuiger Siinder brach aus: «Was soll ich tun,
dafl ich die Seele, die verdorben ist, mir reinige?» Bescht ant-
wortete: «Geh und sieh in jedem Armen auf dem Weg ein Kind des
Bettlers, den du erschlagen hast, gib von deinem Gut und von
deiner Hilfe soviel du vermagst, lal deine Seele die Gabe mit
Liebe iiberstromen.» (Buber 1, S. 285.) — Bescht sagte zu seinem
Sohn, R. Zwi: «Héatte dein Vater viel Geld in silbernen Geriten
angebracht, so wire es besser gewesen, das Geld den Armen zu
verteilen und als Almosen herauszugeben.» (Schibche, S. 97.)

Mt 19:23—26. — R. Mosche Leib von Sassow: « Wie leicht ist es
fiir einen armen Mann, sich auf Gott zu verlassen — worauf sonst
konnte er sich verlassen? Und wie schwer ist es fiir einen reichen
Mann, sich auf Gott zu verlassen — alle seine Giiter rufen ihm zu:
VerlaBl dich auf mich!» (Buber 2, S. 543.)

Mt 19:24. — Von einem besonders frommen Juden, der durch
allerlei Bufliibungen wihrend vieler Jahre sehr mager geworden
war, heil}t es: « Er wurde so mager, dafl man ihn durch ein Nadel6hr
hitte durchziehen konnen, und so durchsichtig, dal man ihn
iiberhaupt nicht mehr sah.» (Perez 1, S. 52.)

Mt 21:19. — Durch den zornigen Blick eines Zaddiks wurde
ein reichtragender Apfelbaum in eine Tanne mit spitzen Nadeln
verwandelt, damit keine Knaben mehr versucht werden sollten,
Apfel vom Baume zu stehlen. (Perez 1, S. 102f.)

Mt 22:16. — Ein chassidischer Rabbiner leitet ein Gesprich in
dieser Weise ein: «Ich weill, daB du ein gerechter Mann bist und
sehr wahrhaftig, und du verlangst nicht nach dem Besitz von
anderen. . .» (Schibche, S. 87.)

Mt 22:37—40. — R. Abraham Jehoschua von Apt: «Die Sédtze:
,Liebe Gott deinen Herrn‘ und ,Liebe deinen Nichsten‘ sind wohl
zwei Gebote. In Wahrheit ist aber Gottesliebe und Menschenliebe
eins. Und dies ist die Aufgabe des Zaddik: Die Gottesliebe und die
Menschenliebe zu vereinen.» (Bloch 1, S. 152.) — R. Zwi Elimelek
von Dynow: «Eine Halle ist im Himmel, die sich Halle der Liebe
benennt. Aus ihr flie3t alle Liebe in die Welt. Daher ist es Aufgabe
des Menschen, die Liebe zu heiligen, sie zur hochsten Liebe zu
erheben. Wie vollbringt er es? Indem er aus der Liebe zu Gott und
der Liebe zu den Menschen einen «Jichud» (d. h. eine Einigung)

79



schafft: dies kommt der Verrichtung des Dienstes in der oberen
Halle der Liebe gleich, und die Menschen, die diesen hochsten,
heiligsten Dienst in der niederen Welt verrichten, sind Priester
und Ausiibende im Heiligtum der Liebe.» (Bloch 1, S.17.)

Mt 23:23. — Ein Gesprich zwischen einem nicht-chassidischen
Rabbiner und seinem ehemaligen Schiiler: «Sag mir Nojach», sagt
der Brisker Row..., «warum bis du aus meiner Jeschiwe ent-
laufen? Was hat dir dort mibBfallen?» «Nicht mir», erklirte der
Rebbe. . ., «sondern meiner Seele fehlte die Luft zum Atmen. ..
Eure Thora, Rabbi, ist das reinste, hirteste Gesetz! Sie kennt
keine Gnade! Ohne einen Funken Barmherzigkeit ist Kure Thora.
Und darum ist sie auch ohne Freude und ohne Luft zum Atmen. . .
Sie ist wie Kisen und Erz: eiserne Gesetze, eherne Satzungen
...Hart ist Eure Thora, hart und trocken, denn sie ist nur der
Leib und nicht die Seele der Thora.» (Perez 1, S. 190f. Vgl. Pe-
rez 2, S. 23f.)

Mt 26:40. — Einmal hatte Bescht zwei seiner Jiinger gebeten,
sie mochten ihn in seinem schweren seelsorgerischen Kampf da-
durch unterstiitzen, dal} sie in ihrem Hause wachten. Sie wurden
indessen vom Schlaf tiberwiltigt. « Und er kam zum Hause und fand
sie schlafend.» (Schibche, S. 48.)

Mt 26:41. — R. Simcha Bunam von Pzysha: «Die grofle Schuld
des Menschen sind nicht die Siinden, die er begeht — die Versu-
chung ist méchtig und seine Kraft gering! Die groBle Schuld des
Menschen ist, dall er in jedem Augenblick die Umkehr tun kann
und nicht tut.» (Buber 2, S. 755.)

Mt 26:58; Jak 5:11. — R. David stand neben der Tiir, «um zu
sehen, was das Ende werden werde.» (Schibche, S. 92.)

Mk 1:7. — Ein Schiiler von R. Dob-Bir von Mesritsch sagte:
«DaB ich zum Maggid fuhr, war nicht, um Lehre von ihm zu héren:
nur um zu sehen, wie er die Schuhe auszieht und wie er sie schniirt.»
(Buber 1, S. 413; vgl. Ysander, S. 108.)

MEk 5:1—10. — «Einmal kam Bescht in eine Stadt, wo es ein
Weib gab, das besessen war. Und sie entdeckte einem jeden seine
bosen und guten Taten... Als sie den Bescht sah, sagte sie
zu ihm: Du meinst ich fiirchte mich vor dir. Keineswegs! Denn ich
weill, man hat dir vom Himmel aus gesagt, dal du dich mit heili-

80



genEBeschwﬁrungen nicht beschiftigen sollst, ehe du nicht 36 Jahre
vollendet hast... SchlieBlich bedrohte Bescht sie und sagte zu
ihr: Wenn du (Maskulinum!) nicht schweigst, so werde ich dich
aus diesem Weibe hinaustreiben! Da fing sie an um Gnade zu
bitten und sagte: Ich werde schweigen... Und Bescht forderte
ihn (d. h. den Ddmonen) auf, seinen Namen zu sagen. Er ant-
wortete: Ich kann ihn vor diesen vielen nicht verraten. Es mogen
die anderen von hier weggehen, so will ich ihn dir sagen...
Und als die anderen abgetreten waren, sagte er dem Bescht, wer
er sei.» (Schibche, S. 22f.)

Mk 10:17f. — R. Israel von Ruzhin: «Es gibt Leute, welche
fragen, wodurch ich eigentlich ein ,guter Jid‘ (die volkstiimliche
Benennung fiir Zaddik) bin. In Wirklichkeit bin ich gar kein ,guter
Jid‘. Ich bin nichts. Ich kenne meinen Platz. Ich will nur die Wahr-
heit.» (Horodezky, S. 203.)

Ml 10:45. — Eine chassidische Aussage: « Wie einer, der seinen
Nichsten vom Schmutz und Kot emporbringen méchte, selbst in
den Kot herabsteigen mull, um ihn von dort zu erheben, so ist
auch der Zaddik gendétigt, sich manchmal mit den Sitten des
Bosewichts zu umbhiillen.» (Horodezky, S. 35.)

Lk 1:6—7.— «In Medziboz lebte ein Mann, der kinderlos war,
und er griibelte immer dariiber. Als er schon hoch betagt war,
suchte er den Bescht auf, und durch Gottes Hilfe gebar ihm sein
Weib in ihrem greisen Alter einen Sohn» (Schibche, S. 71)5.

Lk 1:11—17. — «Wihrend er (der Vater von Bescht) auf dem
Wege war, offenbarte sich ihm Elia und sagte: Deswegen wird ein
Sohn dir geboren werden, der die Augen Israels erleuchten wird,
und seinetwegen wird Israel wieder aufgerichtet werden. ..
Und so wurde ihnen (den Eltern) Bescht geboren, in der Zeit ihres
Greisenalters, denn sie waren beide nahe an den 100 Jahren.»
(Schibche, S. 13.)

5 Das Motiv von wider alle Hoffnung geborenen Kindern ist in der chas-
sidischen Uberlieferung ein Lieblingsmotiv. Vgl. unter vielen Beispielen
Buber 1, S. 40, 2301f., 298; Buber 2, S. 439f.; Bloch 1, S. 144, 146, 170, 216. —

In seiner Novelle Aggaddth ha-sopher schreibt Agnon: «Diese Geburt geschah
gegen die Ordnung der Natur, denn dieses Weib war unfruchtbar.»

81



Lk 1:16. — Als R. Israel von Rizin Kenntnis von der Geburt
seines Sohnes (R. Abraham Jaakob von Sadagora) erhielt, sagte
er: «Ich habe euch eine Seele gebracht, welche jiidische Herzen
ihrem himmlischen Vater zufiihren wird.» (Horodezky, S. 219.)

Lk 1:35. — R. Elimelek von Lisensk: «Der Sohn eines Zaddiks
ist heilig vom Mutterleibe an, weil er von seinem Vater durch
heilige Gedanken wihrend des Beischlafs geheiligt wurde, und er
wird Sohn Gottes genannt.» (Horodezky, S. 46.)

Lk 2:10. — In der Stunde, da R. Lewi Jizchak von Berditschew
geboren wurde, sagte Bescht zu seinen Schiilern: «Jetzt ist eine
neue Seele herniedergestiegen. Sie wird eine Fiirsprecherin des
judischen Volkes sein.» (Bloch 1, S. 114.)

Lk 2:14. — In einer chassidischen Sage wird erzihlt, dall es
einmal den 36 Gerechten in Israel gelungen sei, den biésen Trieb
(den jetsir ha-ra’) einzufangen und unschidlich zu machen. Die
Folge hiervon wird so beschrieben: «Im Himmel gab es grofle
Freude, und auf Erden brachen gesegnete Zeiten an. Es begann
ein gliickliches Leben: die Voilker horten auf, sich zu bekriegen;
Mann und Weib zankten sich nicht mehr... alle Konige losten
ihre Armeen auf, die Gewehre schenkte man den kleinen Kindern
fir Lag-Baomer und die Kanonen stellte man auf den Feldern
als Vogelscheuchen... Und es herrschte in der Welt eitel Friede,
Frohlichkeit und Gliickseligkeit.» (Perez 1, S. 51.)

Lk 2:26. — Die Sehnsucht, den Messias zu sehen, begegnet in
chassidischen Erzihlungen oft. Vgl. z. B. Buber 1, S. 278f, 409f,
417. — Von R. Mosche Teitelbaum wird erzihlt, er sei bis in sein
hohes Alter dessen gewill, dall er nicht sterben werde, ehe der
Messias gekommen sei. (Buber 2, S. 669.)

Lk 3:10, 12, 14; Apg 2:37. — Die Frage der Heilsbesorgnis:
Was soll ich tun? begegnet uns in chassidischen Erzahlungen nicht
selten. Vgl. z. B. Buber 1, S. 81, 267, 285.

Lk 4:18. — Eine chassidische Aussage: « Wer den heiligen Fun-
ken (eines Menschen) zu heben vermag, der fithrt ihn in die Frei-
heit, und keine Losung Gefangener ist groBer als diese. Wie wer
einen Konigssohn aus der Gefangenschaft errettet und zu seinem
Vater bringt.» (Buber 1, S. 153.) — Vgl. ferner die schone Legende
bei Buber 1, S. 119f.

82



Lk 4:20. — «Es wurde still, und alle Augen richteten sich auf
den Rebben und hefteten an seine Gestalt.» — «Alle Augen hingen
an seinen Lippen.» (Perez 1, 8. 151, 154.)

Lk. 6:5, Zusatz vom Sabbat-Arbeiter. — Eine ziemlich nahe
Parallele bietet die Erzéahlung «Sabbat» von Agnon (in: «In der
Gemeinschaft der Frommen», S. 75f).

Lk 6:17f. Man findet an dieser Stelle drei verschiedene Kreise
von Jingern um Jesus. Der innerste besteht aus den Zwdolfen.
Als néchster Kreis kommt «eine groBle Schar seiner Jiinger», und
in der Peripherie schlieBlich befindet sich «eine groBe Menge Volkes
aus dem ganzen jiidischen Lande». — Hiermit 148t sich vergleichen,
wie ein chassidischer Zaddik von drei verschiedenen Kreisen um-
geben ist. Der innerste besteht aus seinen eigentlichen Schiilern,
die mit ihrem Meister in bestindiger Gemeinschaft leben. Als
nichster Kreis kommt die lokale Gemeinde des betreffenden Ortes,
welche den Zaddik als ihren geistlichen Fiihrer betrachtet. Hinzu
kommen schliellich diejenigen Leute von anderen Ortschaften, die
sich dann und wann, besonders an den groflen Festen, bei ihrem
Meister einfinden, um von ihm Hilfe in korperlicher und seelischer
Not zu bekommen. Vgl. Buber 1, S. 364—368.

Lk 7:11—17. — Gewisse Ahnlichkeiten mit der Perikope von
der Erweckung des Sohnes der Witwe zu Nain bietet die kleine
Erzihlung «Die Betergemeinschafty» von Agnon (in: In der Ge-
meinschaft der Frommen», S. 70ff.)

Lk 7:16. — Jemand rief von Bescht aus: «Sieh, ein neuer Erloser
ist dem Judentum erstanden!» (Horodezky, S. 59.)

Lk 7:39. — Uber R. Jaakob Jizchak von Lublin duBerten sich
einige kritisch eingestellte Personen: «Wie kann es sein, dal} der
Rabbi, der jedem zum erstenmal Erblickten sein Leben bis zu
diesem Tag, ja die Herkunft seiner Seele von der Stirn abliest,
nicht sehen sollte, dafl dieser ein Siinder ist? Und wenn er es sieht,
wie kann es sein, dafl er ihn des Verkehrs und des Gesprichs
wiirdigt ?» (Buber 1, S. 481f.)

Lk 7:50. — Vgl. oben zu Mt 9:2.

Lk 9:51. — Ein Gasthauswirt fragte zwei chassidische Giste,
«wohin ihre Gesichter gerichtet seien zu reisen». (Schibche, S. 39.)

Lk 10:25—37. — Jemand kam zu einem Zaddik und fragte:

83



«Ich habe gehort, Ihr gibet wirksame Heilmittel aus. So gebt mir
denn ein Mittel um Gottesfurcht zu erlangen.» Der Zaddik ant-
wortete: «Zur Erlangung von Gottesfurcht habe ich kein Mittel,
wohl aber zur Erlangung von Gottesliebe... Das Mittel um
Liebe zu Gott zu erlangen, ist Liebe zu Israel. Wer in Wahrheit
Liebe zu Israel hat, kann leicht dazu kommen, Gott zu lieben.»
(Buber 3, S. 183f.)

Lk 11:5—8. — Als R. Mosche Leib von Sassow einmal um
Mitternacht ins Studium der Lehre versenkt war, hat — so wird
erzihlt — ein betrunkener Bauer an sein Fenster geklopft und
Einlal3 verlangt. Erst verdroB3 den Zaddik die Storung, dann aber
besann er sich: «Wenn Gott ihn in seiner Welt vertrigt, ist est
doch not, daBl er da sei, da mull doch auch ich ihn in meiner Welt
vertragen.» Er lie} ihn ein und bereitete ihm ein Lager. (Buber 3,
S. 194.)

Lk 11:52. — R. Abraham Jehoschua von Apt: «Ich wulite, dal
in jedem Geschlecht ein Zaddik lebt, in dessen Hand der Schliissel
der Lehre ist, doch ich wullte nicht, wer es damals war. Als ich
aber zu R. Jechiel Michal kam, erkannte ich ihn, sowie er den
Mund auftat.» (Buber 1, S. 687.)

Lk 12:16—21. — In einer Stadt wohnte ein reicher Kaufmann.
Eines Tages aber sah Bescht, dal der Todesengel diesem Manne
nachtanzte. Da sagte er: «Wehe diesem Toren, der heute oder
morgen sterben wird und der an seinem guten Gliick festhilt!»
Ein Zuhorer warf dem Bescht seine AuBerung vor und sagte:
«Warum &duBlerst du bise Worte iiber einen Sohn Israels?» Bescht
antwortete: « Was soll ich mit euch tun, die ihr blind seid und nicht
seht, dall der Todesengel ihm nachtanzt?» (Schibche, S. 76.)

Lk 15:7. — R. Dob-Bir von Mesritsch: «Es gibt viele Menschen,
die, gehiillt in Gebetmintel und Gebetriemen, den ganzen Tag
Thora studieren; aber das ist nur gelernte Menschensatzung, und
ihre Ausfiihrer erfassen das Wesen des Gottesdienstes nicht. Und
solch einer ist fast verwerflicher als ein Siinder, denn iiber den
Siinder kann plétzlich eine grofle Erweckung kommen und er tut
vollkommen BuBle, bereut die begangene Siinde und schligt den
Weg des lautern, begeisterten Gottesdienstes ein. Aber ein selbst-
gerechter Mensch, welcher withnt, alle ihm auferlegten Pflichten

84



erfiillt zu haben, da er doch tatsichlich von Gott und Gottesdienst
entfernt ist soweit wie der Osten vom Westen, kann sich nicht
andern.» (Horodezky, S. 86.)

Lk 15:11—32; 16:19—31; 18:9—14. — Ein Gleichnis von
Bescht: «Im gleichen Hause wohnten einst ein Talmudgelehrter
und ein einfacher jiidischer Arbeiter. Jeden Tag standen die beiden
sehr friih auf. Der erstere ging ins Bethaus und der letztere zu
seiner mithsamen Arbeit. Stundenlang saB3 der Talmudgelehrte im
Bethaus, studierte in den heiligen Biichern und betete bis zur
Mittagszeit, um hernach befriedigt iiber seine Pflicht Gott gegen-
iiber nach Hause zuriickzukehren. Auf dem Wege begegnete er
seinem Nachbar, der, miide und abgespannt von seiner Arbeit
heimkehrend, erst jetzt ins Bethaus gehen konnte, um schnell
sein Morgengebet zu verrichten. Der Talmudgelehrte schaute ihn
verdchtlich an und dachte an den groflen Unterschied zwischen
ihm, der heute schon soviel in den heiligen Biichern studiert,
soviel gebetet hatte, und diesem einfachen Mann, der sich den
ganzen Morgen nur mit grober Arbeit beschiftigt und erst jetzt
zur Mittagszeit schnell sein Gebet hersagen konnte. Der Arbeiter
aber seufzte erschreckt auf, als er seinen Nachbar, den Talmud-
gelehrten, sah, der zur selben Stunde wie er das Haus verlassen hatte
und sich nur mit heiligen Dingen beschiftigte, wihrend er sich
mit Arbeit abplagen mullte. In der Weise vergingen Wochen,
Monate, Jahre. Der Talmudgelehrte starb und bald darauf auch
der Arbeiter. Der erstere wurde vor den himmlischen Richter ge-
laden: « Womit hast du dich dein ganzes Leben hindurch beschif-
tigt», wurde er gefragt. «Mein Leben verbrachte ich mit Talmud-
studium und Gebet. Ich habe alle Gesetze in all ihren Einzelheiten
befolgt», war seine selbstzufriedene Antwort. « Er hat seinen Nach-
bar, den Arbeiter, der keine Zeit hatte zu beten und keine Talmud-
kenntnis besall, um zu studieren, verachtet», bemerkte der himm-
lische Prokurator. Nun wurde die Waagschale gebracht; auf die
eine Schale wurde das viele Talmudstudium und die Gebete gelegt
und auf die andere seine Verachtung des Arbeiters. Und siehe da,
die Verachtung brachte die Schale auf ihrer Seite zum Sinken und
eine gottliche Stimme rief, der Talmudgelehrte gehore nicht ins
Paradies. Nun brachte man den Arbeiter. « Was hast du in deinem

85



Leben getan?» wurde die Frage an ihn gerichtet. Mit gebeugtem
Haupte antwortete er: «Mein ganzes Leben war nur eine Kette
mithsamer Arbeit. Ich muBite im Schweille meines Angesichts fiir
meine Familie sorgen und habe deshalb keine Zeit gehabt, richtig
zu beten.» «Er hat immer seinen Nachbar, den Talmudgelehrten,
seufzend und voller Demut angesehen», bemerkte der himmlische
Verteidiger dazu. Und siehe da, eine Gottesstimme rief laut, man
solle den Arbeiter ins Paradies fithren. (Horodezky, S. 63f.)

Lk 15:20. — Von einem Zaddik wird erzihlt: «So sehr war in
seinem Herzen das Kommen des Erlosers eingefalt, wie wenn ein
Vater den einzigen Sohn aus dem fremden Lande erwartet und
steht auf der Turmwarte mit Sehnsucht der Augen und lugt durch
alle Fenster aus, und wenn man die Tiir 6ffnet, eilt er hinaus, um
zu sehen, ob sein Sohn nicht gekommen ist.» (Buber 1, S.150.)

Lk 16:8. — R. Dob-Bér von Mesritsch: «In sieben Dingen wird
dich der Dieb unterweisen: ér tut seinen Dienst in den Nichten;
erlangt er’s nicht in einer Nacht, so wendet er die kommende
daran; er und seine Werkgenossen lieben einander; er wagt sein
Leben um ein Geringes; was er erbeutet hat, gilt ihm so wenig,
daf} er es um die schlechteste Miinze hingibt; er 1af3t Schlige und
Plagen iiber sich ergehen, und es ficht ihn nicht an; sein Hand-
werk gefillt ihm wohl, und er tauscht es fiir kein andres ein.»
(Buber 1, S. 411. Vgl. auch daselbst, S. 511, und Bloch 2, S. 127.)

Lk 16:9. — In seiner Novelle «Und das Krumme wird gerade»
erzahlt Agnon von einem Juden, der von einem riicksichtslosen
Fiirsten einen Laden mietete. Der Fiirst trakassierte ihn in allerlei
Weise. Unter anderem steigerte er willkiihrlich die Miete. «Kurz-
um, als der Zinstag kam, dem Stadtherrn fiir den Laden die fest-
gesetzte Miete zu bezahlen, da hatten sie (der Jude und seine
Frau) nicht einmal einen einzigen Kreuzer, denn auller daf} sie
auf dem Mietzins, der vorher galt, viele polnische Dukaten zugelegt
hatten, wie oben gesagt, gaben sie auch im geheimen viele Geschenke
an seine Diener, die Vollstrecker seines Willens, die Faktoren des
Hofes und jedem, der den Mund aufmachen und reden konnte,
damit sie gute Firsprecher fiir sie sein sollten.»

Lk 16:19ff. — Gewisse Ahnlichkeiten mit dem Gleichnis vom
reichen Mann und Lazarus finden sich in einer Legende von Bescht.

86



Siehe Buber 1, S. 275—286. Vgl. ferner eine Erzéihlung von R. Abra-
ham Jehoschua von Apt, Buber 1, S. 503f.

Lk 17:10. — Eine Aussage von Bescht: «Und hast du schon
allerlei Gebote erfallt, so wisse, du hast nichts getan.» (Buber 4,
S. 93.) R. Israel von Rizin: «Man mache nicht viel Aufhebens
draus, dal man Gott dient. Rithmt sich die Hand, wenn sie
den Willen des Herzens tut?» (Buber 2, S. 499.) — R. Dob-Bir
sagte zu seinen Schiilern: « Ehe man sich am Abend hinlegt, macht
man eine Rechnung iiber den ganzen Tag. Und wenn der Mensch
sich da vorrechnet, wie er nicht einen einzigen Augenblick eitel
vertan habe, und sein Herz sich erhebt, nehmen sie im Himmel
all die guten Werke, ballen sie zu einer Kugel zusammen und
schleudern die in den Abgrund.» (Buber 1, S. 412f.) — Zu demselben
Zaddik sagte eine himmlische Stimme: «Du hast deinen Anteil
an der kommenden Welt verloren.» Er antwortete: « Wohlan, der
Lohn ist abgeschafft, jetzt kann ich wahrhaft zu dienen beginnen.»
(Buber 1, S.408. — Ahnliches wird iiber Bescht erzihlt; vgl.
Ysander, S. 90f.)

Lk 21:28. — R. Abraham Jaakob von Sadagora: «Das Licht
der Erlésung breitet sich um uns in Haupteshohe. Wir merken
es nicht, denn unsere Kopfe sind unter der Last der Verbannung
gebeugt. Mochte Gott unsere Kopfe aufrichten!» (Buber 1, S. 654.)

Lk 23:34. — R. Schmelke von Nikolsburg: «Wenn es auch
Menschen gibt, die mir feind sind und mich zu beschémen ver-
langen, vergib ihnen, Herr der Welt, und sie mdgen nicht leiden
um meinetwillen.» (Buber 1, S. 426. Vgl. auch Bloch 2, S. 135f.)

Joh 1:4f. — Die Begriffe «Leben» und «Licht» sind im Chassi-
dismus wichtig. Ein paar Beispiele: «In den Stunden, in denen
ich mich der Lehre hingebe, fiihle ich Leben und Licht, aber sowie
ich zu lernen aufhére, ist alles verschwunden.» «Trigt einer sein
eigenes Licht, hat er keine Finsternis zu fiirchten.» (Buber 1, S. 548.)
— In einer Legende von Bescht heifit es: «Immer, wenn das Licht
seinen Boten sendet, sendet auch die Nacht ihren Boten...
Der Bote des Lichts hat nur seine Tat, aber der Bote der Nacht
hat tausend Gebidrden.» (Buber 1, S. 313.) — Der Zaddik ist «Licht
vom Wesen Gottes» und «erteilt Leben fiir alle Welt». (Horodezky,

87



S. 44f.) — Der Zaddik ist «die Seele und das Leben der Welt».
(Horodezky, S. 150.)

Joh 1:9. — Eine chassidische Aussage: «Gott entnimmt seiner
Wesenheit gleichsam ein Lichtbiindel, streut es in die Welt und
laft daraus den Zaddik hervorsprieBen.» (Horodezky, S. 150.)

Joh 1:50. — Jemand hatte die Erhabenheit des Bescht geahnt.
Bescht sagte zu ihm: «Du meinst du kennst mich? Noch kennst
du mich nicht!» (Schibche, S. 94.)

Joh 2:1—11. — Eine gewisse Ahnlichkeit mit dem Weinwunder
zu Kana liegt in einer Erzidhlung iiber R. Elimelek von Lisensk
vor. Er verwandelt namlich gewohnliches Wasser in Paradies-
Wein. (Buber 1, S. 448f.)

Joh 2:19. — Bescht: «Damit ein Heiligtum errichtet wird, muf}
ein anderes zugrundegehen.» (Horodezky, S. 29.)

Joh 7:17. — R. Menachem Mendel von Kozk: « Weise, Forscher,
Denker gibt’s in der Welt. Alle forschen und denken sie dem Ge-
heimnis Gottes nach. Aber was konnen sie davon erfahren? . .. Aber
das Volk der Sohne Israel... sie haben ein Gefifl, das ist das
gebotene Tun... Das ist jenes Wort am Sinai: ,Wir tun, wir
horen.” Mit unserm Tun vernehmen wir.» (Buber 1, 588.)

Joh 7:46. — Von R. Dob-Bir von Mesritsch bezeugt R. Schnéur-
Salman von Lady: « Wiahrend unser seliger Prediger iiber die Thora
sprach, so redete die Schechina aus seinem Munde und der Geist
Gottes in ihm, er aber war von dieser Welt vollig abgelost.» (Horo-
dezky, S. 78. Vgl. auch Buber 1, S. 377.) — Ein Zeugnis iiber Bescht :
«Wer den Mann nicht kennt, wird kaum begreifen kénnen, worin
seine Vornehmbheit liegt; doch das eine kénnen wir sagen, er ist
weiser und frommer als jeder andere Mensch.» (Bloch 2, S. 111.)

Joh 8:3—11. — Ein verlassenes Weib war auf Ehebruch ertappt
worden. Thre beiden Briider wollten sich von dieser Schande be-
freien, indem sie sie toteten. Kines Nachts erhielt aber Bescht
durch gottliche Offenbarung Kenntnis von ihrer Absicht. Er eilte
zum Weib und gelang zur rechten Zeit zur Stelle. «Und er rettete
sie aus ihrer Hand, und sie machte vollstindige Umkehr.» (Schibche,
S. 93.) |

Joh 8:7. — Ein Rabbiner hatte iiber einen Siinder eine schwere
BuBle verhingt. Bescht aber sagte zum Rabbiner: «Siindloser!

88



Hattest das Leid des Siinders nicht geschmeckt, trugst niemals
sein gebrochenes Herz in dir — so war deine Hand leicht, Bulle
auszuteilen. Koste den sithnenden Schmerz!» (Buber 1, S. 327.)

Joh 8:11. — Vgl. zu Mt 9:2.

Joh 9:3. — R. Nachum von Tschernobil: «Das Schlechte ist
nur der Thron fiir das Gute. In jedem Ding ist Gutes vorhanden.»
(Horodezky, S. 121.)

Joh 9:24f. — In einer Legende von R. Nachman von Bratzlaw
fragt jemand hinsichtlich eines gewissen Zaddik: «Ist er heilig?»
Die Antwort lautet: « Wir wissen nicht, ob er heilig ist, denn er
héalt sich nicht abseits und hiitet sich nicht, die Siindigen anzuriih-
ren. Aber dieses wissen wir wohl, da3 er keinen entliflt, ehe er
ihm die schwerste Biirde von der Seele nahm. Und ganz gewil} ist
die Erlosung sein Reich.» (Buber 1, S. 42.)

Joh 10:11. — R. Mosche Leib von Sassow: «Das ist die Liebe
zu den Menschen, ihr Bediirfen zu spiiren und ihr Leid zu tragen.»
(Buber 2, S. 533.) — R. Mendel von Lubawitsch: «Seht, das heil3t
Hingabe! Der wahre Fiihrer mul} sich selbst fiir einen einzelnen
Menschen hingeben.» (Bloch 1, S. 110.)

Joh 10:30. — Der Zaddik, «der an Gott eng angeschlossen ist,
bildet mit ihm sozusagen eine Einheit.» (Zitiert nach 7'oldoth Jaakob
Joseph bei Horodezky, S. 45.)

Joh 11. — Zur Erzihlung von der Erweckung des Lazarus bildet
eine Legende von Bescht in mancher Hinsicht eine Parallele.
Vgl. Buber 1, S. 209—216.

Joh 11:25. — Zum Psalmvers: «Ich werde nicht sterben, sondern
leben» sprach R. Jizchak von Worki: «Erst mull der Mensch sich
in den Tod geben, damit er wahrhaft leben kann. Aber wenn er es
tut, erfahrt er, dall er nicht sterben, sondern leben soll.» (Buber 2,
S. 804.)

Joh 11:40. — Zu einem kleingliubigen Jiinger sagte Bescht:
«Habe ich dir nicht gesagt...? (Schibche, S. 48.)

Joh 12:24. — Man fragte R. Pinchas von Korez: « Warum soll,
wie uns tuberliefert ist, Messias am Jahrestag der Zerstorung Jeru-
salems geboren werden?» R. Pinchas antwortete: «Das Korn, das
in die Erde gesiit ist, mul} zerfallen, damit die neue Ahre sprieBe.
Die Kraft kann nicht auferstehn, wenn sie nicht in die groBe Ver-

39



borgenheit eingeht... In der Schale des Vergessens wiichst die
Macht des Gedichtnisses . . . Im Tag der Zerstérung, da liegt
die Macht auf dem Grunde und wichst... Darum wird an
diesem Tag Messias geboren.» (Buber 1, S. 654. Vgl. ferner daselbst,
S. 155f., und Buber 2, S. 200f.) _

Joh 12:48. — R. Pinchas von Korez: « Wenn ihr wollet und horet,
so ist es gut, wenn aber nicht, so werden meine Worte euch ver-
folgen.» (Horodezky, S. 132.)

Joh 13:1—5. — R. Jaakob Jizchak von Lublin bediente einmal
einen Armen beim Essen. Auf die Frage, warum er sich damit auch
selbst bemiihe, antwortete er: «Gehorte doch auch das Hinaus-
tragen der Gerite aus dem Allerheiligsten zum Dienst des Hohe-
priesters!» (Buber 3, S. 185.)

Joh 13:27. — Als Bescht eines Tages dem R. Leib begegnete,
sagte er zu ihm: «Tue bald, was du tun willst!» Und am selben Tag
starb R. Leib und ging aus dieser Welt. (Schibche, S. 85.)

Joh 14:6. — Vgl. zu Mt 5:17.

Joh 14:18f. — Horodezky schreibt, S. 159: «Die Chassidim beten
den Zaddik nach seinem Tode ebenso an wie zu Lebzeiten. Auch
nach seinem Tode ist er der Vermittler zwischen Israel und Gott,
und dort im Himmel ist er bestrebt, das jiidische Volk vor den
Leiden, die es bedrohen, zu bewahren. Der Zaddik ist nicht tot.
Der Mann, dem alles Geschehen im Himmel und auf Erden bekannt
ist, kann nicht durch den Tod verschwinden.»

Joh 14:22. — In einem Briefe zu seinem Schwager schreibt
Bescht: «Ich verkiinde dir, dal du unversiumt anher kommen
sollst, weil in einigen Tagen die Zeit voll wird, daB} ich mich der
Welt offenbaren werde. Daher will ich, daB du unbedingt bei
diesem seltsamen Geschehen sein sollst.» (Block 2, S. 104.)

Joh 15:5. — R. Schmelke von Nikolsburg: «Alle Seelen sind
aus einer Wurzel, alle gehauen vom Throngrund seiner Herrlich-
keit, ein Teil der Gottheit von oben. So wollen wir alle auch auf
Erden eins werden, und die Zweige sollen wieder der Wurzel
gleichen.» (Buber 1, S. 636.)

Joh 16:12. — Bescht: «Herr der Welt, du weilit, dal ich viel
weill und viel kenne, doch es ist kein Mensch vorhanden, dem ich
alles offenbaren koénnte.» (Block 2, S. 105.)

90



Joh 18:4—8. — Einmal wollte Bescht mit einem Kaufmann
zusammen durch einen Wald reisen, wo Riauber hausten. Die
beiden rasteten am Rande des Waldes. «Und Bescht safl da und
Offnete das Buch Zohar und studierte darin. Und die Réuber
kamen aus dem Walde heraus. Als sie aber schon nahe waren,
iiberfiel sie eine grofle Angst, und sie flohen davon. Bald aber
sagten sie zueinander: LaBlt uns sie noch einmal iiberfallen! Als
sie sich nun zum zweiten Male niherten, ergriff sie wiederum die
Angst, und noch einmal flohen sie davon. Und jetzt wagten sie
es nicht mehr, die beiden Reisenden zu iiberfallen, denn sie sagten:
Dies ist nichts Alltdgliches! — Und als der Kaufmann dies alles
sah, fiel er Bescht um den Hals und sagte: Jetzt habe ich die Grole
meines Meisters kennen gelernt! Bescht antwortete ihm: Du meinst
du kennst mich? Noch kennst du mich nicht!» (Schibche, S. 94.)

Joh 18:37. — R.Mendel von Kozk: «Gekommen bin ich in
diese Welt, um zu kliren, was Heiligkeit und was Aulenwesen ist.»
(Buber 2, S.779.)

Apg 3:19f. — «Viele sagten damals, der Ruzhiner Zaddik
(R. Israel von Rizin) wire der kommende Messias, der sich offen-
baren werde, sobald das Zeitalter sich seiner wiirdig erweise.»
(Horodezky, S. 203.)

Apg 5:1—11. — «Einmal kam Bescht mit vielem Gelde nach
Hause zuriick. Er bezahlte seine Schulden und gab Almosen und
bat die Seinigen ihm zu sagen, wo er eine fromme Tat tun konne,
indem er Geld verschenkte. Unterdessen nahm sein Weib etwas
von den Miinzen und sagte: Ich werde mich wihrend einiger Tage
wegen Geldes nicht zu kiimmern brauchen! In der Nacht aber er-
gab sich, daBl ein Hindernis fiir Bescht entstand in seiner Andacht.
Er verstand sofort, ging hin und sagte: Bekennt mir, wer von
meinem Gelde genommen hat! Und man erzihlte ihm, dafl sein
Weib etwas vom Gelde genommen hatte. Und schon in derselben
Nacht befahl er, man solle die Armen zusammenrufen, und er ver-
teilte unter ihnen die Miinzen.» (Schibche, S. 97.)

Apg 8:39f. — Das Wunder der Abstands-Verkiirzung (k‘phitsdih

ha-dérach ) ist nach der chassidischen Uberlieferung sowohl dem
Bescht selbst als auch anderen wiederfahren. Vgl. z. B. Horodezky,
S. 138.

91



Rom 3:23f. — R. Elimelek von Lisensk sprach zu sich selber:
«Seele, Seele, du verdienst das Paradies nicht, denn du bist voll
Siinden und du hast dich nicht genug geheiligt, um vor deinem
Herrn erscheinen zu kénnen.» Nach einer Weile aber setzte er das
Selbstgespriach fort: «Doch darfst du nicht der Traurigkeit verfal-
len, denn der Herr wird dir gnidig sein. Denn es heiflt im Talmud:
,Gott erfillt die Gebote. Was heilit das? Er trostet die Trauernden
...und iibt Wohltitigkeit. Nun, in der Welt der Wahrheit,
wo es kein Essen, kein Trinken, keinen Tod und keine Armut gibt,
welche Wohltitigkeit kann er da iiben? Da liBit er die siindigen
Seelen seiner Gnade teilhaftig werden, indem er sie milde beurteilt
und ihnen die Pforte des Paradieses offnet.» (Bloch 2, S. 142f.)

Rom 5:12. — R. Sussja von Hanipol: «Es steht doch in den
heiligen Biichern geschrieben, daB3 die Seelen aller Menschen in
Adam beschlossen waren. Da waren ja auch wir dabei, als er den
Apfel aB3.» (Buber 1, S. 437.)

Rom 6:3—5. — R. Sussja von Hanipol: «Die Zaddikim . . .miis-
sen zuvorderst ihr Leben von sich werfen, um einen neuen Geist
zu empfangen.» Das geschieht durch das Tauchbad, als Symbol der
Wiedergeburt, welche Tod und Auferstehung umschlieft. Vgl.
Buber 1, S. 356.

Rom 8:19—22. — Die Sehnsucht der Kreatur nach dem Heil
ist ein Motiv, das in chassidischen Erzdahlungen oft begegnet. Vgl.
z. B. Buber 1, S. 109, 115, 153, 329. — «Auf dem ganzen Diesseits
...liegt Trauer und Schwermut. Alles ist mit Triibsinn durch-
trinkt und in Triibsinn gehiillt... Darum harrt jedes Ding
seiner Krlosung... Alles mull von der Schwermut erlost werden,
von der Erstarrung, in die alles verfillt, wenn es nicht von einem
Strahl seiner Gnade gestreift wird!» (Perez 1, S. 161.)

Rom 14:15; 1 Kor 8:11. — Kin Schiiler von R. Schmelke von
Nikolsburg fragte ihn: « Wenn ich einen Menschen sehe, der vor
Gott bose ist, wie kann ich den lieben?» R. Schmelke antwortete:
«Weillt du nicht, dal die Urseele aus Gottes Wesen kam und jede
Menschenseele ein Teil Gottes ist? Und wirst du dich seiner nicht
erbarmen, wenn du siehst, wie einer seiner heiligen Funken sich
verfangen hat und am Ersticken ist?» (Buber, 1, S. 427. Vgl. auch
Bloch 2, S. 86.)

92



Rom 14:22. — Eine Aussage von Bescht: «Wer... ein Ding
anders als auf Gott zu tut, trennt es von ihm.» (Buber 4, S. 60.)

1 Kor 3:16. — Wenn R. Baruch von Mesbitsch im Psalm an
die Worte kam: «Ich will keinen Schlaf meinen Augen gewihren
und meinen Lidern keinen Schlummer, bis ich Gott eine Stitte
finde», hielt er inne und sprach zu sich: «bis ich mich erfinde und
errichte zu einer Stitte, bereit fiir den Niederstieg der Schechina.»
(Buber 1, S. 5717.) .

1 Kor 7:29. — R. Jaakob Jizchak von Lublin: «Die Zeit ist
kurz. .. die Erlosung ist nah!y (Buber 1, S. 398.)

1 Kor 7:31. — R. Jaakob Joseph von Polnoj: «Auch wenn du
dich mit Irdischem und Weltlichem befa3t, sei dein innerster
Gedanke beim Studium der Thora.» (Horodezky, S. 113f.)

1 Kor 10:16f. — Fir einen Chassiden gilt es als verboten, mit
einem Nicht-Juden zusammen Wein zu trinken, weil der Wein die-
jenigen, die zusammen trinken, zu eins macht. Vgl. Ysander, S. 303.

1 Kor 10:17—21. — «An Sabbaten und Feiertagen nehmen die
Chassidim die ,heilige Mahlzeit‘ am Tische des Zaddik ein. Wihrend
des Essens herrscht Schweigen. Zuweilen sagt der Zaddik Thora,
d. h. er erklirt Bibelstellen, die dem Tage entsprechen. Alle lau-
schen in Ehrfurcht und Begeisterung. Der Zaddik kostet wenig
von jedem Gang. Die Reste werden unter die Giste verteilt. Den
Tisch des Zaddik nennen die Chassidim ,Altar Gottes, das Mahl
,Opfer Gottes’. Und indem der Zaddik von den Speisen genieft,
ist er der Hohepriester, der Gott das Opfer darbringt.» (Horodezky,
S. 154f.)

1 Kor 12:12—21. — Das Wort «Liebe deinen Genossen dir
gleich» erklirte R.Schmelke von Nikolsburg so: «Liebe deinen
Genossen als etwas, was du selbst bist. Denn alle Seelen sind eine,
jede ist ja ein Funken aus der Urseele, und sie ist ganz in ihnen
allen, wie deine Seele in allen Gliedern deines Leibes. Es mag sich
einmal ereignen, dafl deine Hand sich versiecht und dich selber
schliagt; wirst du da einen Stecken nehmen und deine Hand ziich-
tigen, weil sie keine Einsicht hatte, und deinen Schmerz noch
mehren? So ist es, wenn dein Genosse, der eine Seele mit dir ist,
dir aus mangelnder Einsicht Boses erweist; vergiltst du ihm, tust
du dir selber weh.» (Buber 1, S. 426f.)

93



1 Kor 12:27. — Ausspruch von Bescht: «Die Schechina klagt
und sagt: So lange ein Glied mit dem Korper verbunden ist, gibt
es Hoffnung, dafl ihm Heilung widerfahren kann. Wenn aber das
Glied abgehauen wird, ist keine Besserung mehr mdoglich. Denn
jeder einzelne von Israel ist ein Glied der Schechina.» (Schibche,
S. 67.)

1 Kor 13:3. — «Die Mizwe (d. h. fromme Handlung) braucht
Inbrunst, denn die Inbrunst ist an der Mizwe wichtig! Eine Mizwe

ohne Inbrunst ist eine tote Mizwe, eine Leiche... Menschen
tun Mizwes und gehen traurig herum, mit triibsinnigen Gesichtern,
finstern Augen, und sie seufzen und krichzen... Die Freude

der Mizwe fehlt!» (Perez 1, S. 173.)

1 Kor 13:13. — In einer Legende von R. Nachman wird der
Baum des Lebens im Paradies so beschrieben: «Der Baum aber
hat drei Wurzeln, aus denen seine Gaben sind; die eine Wurzel
hei3t Glaube, die andere Wurzel heillt Treue, die dritte Wurzel
heilt Demut, und Wahrheit ist der Stamm des Baumes; und nur
wer alle diese hat, kann zu dem Baum kommen.» (Buber 1, S. 119.)
— R. Simcha Bunam von Pzysha: «Wer von euch nichts als lieb-
reich ist, ist ein Buhler; wer nichts als fromm, ein Gauner, wer nichts
als klug, ein Ungldubiger. Nur wer alle drei Gaben hat, kann Gott
rechtschaffen dienen.» (Buber 1, S. 535.)

2 Kor 3:6. — Zu R. Dob-Bir von Mesritsch sagte Bescht: «Es
ist wahr, da3 du die Stelle richtig erklirtest — doch fehlte deinem
Studium die wahre Andacht, die Seele. Wer aber die heilige Lehre
studiert, mu3 durch Hingabe an das Gottliche jeden Buchstaben
so erfassen, dall er lebendig werde.» (Bloch 2, S. 37.)

2 Kor 5:17. — Den wahren Zaddik beschreibt Buber u. a. so:
«Uber seine Seele kommt ein Gnadenstrom von der heiligen Fiille

. und er wird wie eine neue Kreatur und wie ein Kindlein,
das eben geboren wurde.» (Buber 1, S. 355.)

2 Kor 11:29—31. — R. Israel von Rizin: «Ich will mich damit
nicht briisten, aber glaubt mir, daf} ich ein Teil der Seele Israels
bin, und wenn etwa einen Juden, und wohnte er auch am Ende der
Welt, schmerzt, so empfinde ich es sofort.» (Horodezky, S. 204.)

2 Kor 12:2. — R. Chajim Meir Jechiel zu seinen Chassidim:
«Ich kenne einen Mann, der ist als Knabe in der Nacht, da er

94



Bar-mizwa wurde, nach oben entriickt worden, und da gewihrte
man ihm, sich eine Seele nach seinem Wunsch zu erwihlen. . .».
Die Chassidim verstanden, dafl er von sich selber sprach. (Buber 2,
S. 655.)

2 Kor 12:4. — Bescht schreibt in einem Briefe vom Jahre 1750:
«Am Neujahrstage des Jahres 1746 stieg meine Seele durch Be-
schworungen. .. empor, und ich schaute wunderbare Dinge im
Gesicht, die ich nie bis dahin gesehen hatte, seit ich ein Mann bin,
und was ich geschaut und gelernt habe, als ich dorthin aufstieg,
kann ich nicht mit dem Munde ausdriicken und erzihlen. Als ich
aber zum untern Paradies zuriickschaute, sah ich viele Seelen
Lebender und Toter... in groBer und gewaltiger Freude, von
der zu erzihlen der Mund ermiiden und das stoffliche Ohr zu héren
ermatten wiirde.» (Horodezky, S.65.) — Ein Zaddik sang neue
Melodien, « Wunder der Wunder, die er nie gehort hatte und die
kein Menschenohr je gehort hatte, und er wullite gar nicht, was
er singt und welche Weise er singt, denn er war an die obere Welt
gebunden.» (Buber 1, S. 138.) — Vgl. ferner Ysander, S. 94—98.

2 Kor 12:9. — R. Michal von Lechowitz: «Hitte ich meine
Leiden nicht, Gott allein weil3, was aus mir geworden wiire!» (Bu-
ber 1, S. 641.)

Eph 4:22—24. — R. Jaakob Jizchak von Lublin: «Du mufit
der Gerechtigkeit unabléissig nachjagen und nicht stehenbleiben
und muBt in deinen Augen immer wie ein neugeborenes Kind sein,
das noch nichts getan hat. Das ist die wahre Gerechtigkeit.»
(Buber 2, S. 475.)

Fil 1:3f. — R. Menachem Mendel von Witebsk in einem Brief
zu seinen Chassidim: «Ich mache mich nicht blind, so daBl ich
euch nicht sehe, auch nicht fiir eine einzige Stunde. Jeder von euch
ist in die Tafel meines Herzens eingeschrieben.» (Schibcke, S. XV.)

Fil 1:23. — R. Elimelek von Lisensk: «Warum soll ich denn
nicht froh sein, wenn ich diese niedere Welt los werde und in die
hoheren Welten der Ewigkeit eingehe? Erinnerst du dich nicht
jener Worte des Psalmisten: ,Und ob ich schon wandle im Todestal,
fiirchte ich mich nicht, denn du, o Gott, bist mit mir.‘ Also ist die
Gnade Gottes.» (Bloch 2, S. 145.)

Fil 2:6—8. — «Damit der Zaddik die niedrige Stufe in eine

95



héhere erheben kann, mufl er sich mit der niedrigen vereinen; so
wird er sie erheben konnen.» — «Wer seinen Nichsten aus Schlamm
und Kot erheben will, mull auch selbst in den Schlamm und den
Kot hinuntersteigen, um den anderen erheben zu kénnen.» (Chas-
sidische Aussagen, zitiert bei Schibche, S. XIII.) — «Womit ist
die Sache zu vergleichen? Sie gleicht einem Konig, der seinen Sohn
in ein Dorf gesandt hat, damit er das einfache Leben im Dorfe
kennen lerne und sich nachher um so mehr nach dem Tische seines
Vaters sehne. Der Sohn lebt im Dorfe das Leben der gemeinen
Bauern, legt ihre Kleider an, spricht ihre Sprache und nimmt ihre
Sitten an. Und er vergiBit seinen Vater und was ihm gehort. Der
Kénig sendet einen seiner Hofleute zu ihm um ihn von seinem jetzigen
Lebenswandel abzuhalten. Der Hofmann aber vermag ihn gar nicht
zur Umkehr zu bewegen. Ein anderer Hofmann indessen, der ge-
schickter ist, kleidet sich auch selbst in die Kleider der Bauern,
148t sich in dem Dorf nieder, wo der Konigssohn lebt, und fingt an,
mit ihm umzugehen. Er spricht dieselbe Sprache wie er und eignet
sich seine Sitten an. Und allméhlich beginnen die Worte des Hof-
manns auf ihn Eindruck zu machen und ihn von seiner Lebensweise
zuriickzufithren. Schlie8lich kehrt er zu seinem Vater zuriick, und
alles ist wieder gut.» (Zitiert aus einer chassidischen Schrift bei
Schibche, S. XIIIf.) — In einer schonen Legende von Bescht heif3t
es: «Da wurde eine der verklirten Seelen so sehr vom Gefiihl des
Mitleidens ergriffen, da} sie... vor dem Thron des Ewigen er-
schien und bat:... Lasse mich wiederkehren zur Erde, von
der du mich erlést hast, auf daB ich, dem Koénig zum Sohn geboren,
durch meine Einkehr in die Menschheit das Judenvolk freimache.
Der Herr gewihrte es.» (Buber 1, S. 235.)

Fil 3:1; 4:4. — «Freude fehlt euch! Weil ihr alles mit dem
Korper allein tut, ohne Seele... Weil eure Mizwes Leiber ohne
Seelen sind, nicht entziindete Kerzen!» (Perez 1, S. 174.)

Fil 3:7—9. — R. Dob-Bir von Mesritsch: « Ehe man sich am
Abend hinlegt, macht man eine Rechnung iiber den ganzen Tag.
Und wenn der Mensch sich da vorrechnet, wie er nicht einen ein-
zigen Augenblick vertan habe, und sein Herz sich erhebt, nehmen
sie im Himmel all die guten Werke, ballen sie zu einer Kugel zu-
sammen und schleudern die in den Abgrund.» (Buber 2, S. 204.)

96



Fil 4:4. — Bescht: «Man soll stets freudig sein.» (Horodezky,
S. 61.) Zur Freude im Chassidismus vgl. ferner Ysander, S. 186ff.

Fil 4:10. — Horodezky schreibt: « Der Zaddik lebt in Wohlstand.
Die Chassidim nehmen bereitwillig ihrem Seelenhirten alle mate-
riellen Sorgen ab, damit er sich frei und unbehindert den ,himm-
lischen Angelegenheiten® hinzugeben vermoge.» (Horodezky, S. 151.)

Kol 1:24. — In seinem sog. Testament schreibt Bescht: «Ich
will mich selber quilen, weil ich Gott und seiner Schechina Schmer-
zen verursacht habe. Und um ihre Schmerzen zu lindern, will ich
auch mich selber peinigen... Und ich habe nichts weiter zu
erbitten, als daf3 er durch seine grofle Gnade meiner Qualen achten
und deshalb den Schmerz der Schechina lindern mége. Und um
meiner Pein willen wird er die Kelifot (d. h. die Siindigkeit) von
uns austreiben. Ich will da oben bringen, daf} alle Kelifot von der
Schechina entfernt werden. Und sie wird rein werden und mit
ihrem Gatten in volliger Einheit in Gnade und Erbarmen vereint
werden.» (Ysander, S. 289.)

Kol 2:3. — In einer Legende von R. Nachman sagt eine Erloser-
gestalt: «Ich habe aller Weisheiten Schitze gespendet aus meiner
Fiille, und mir ward Kraft gegeben, alles Geheimnis zu ergriinden.»
(Buber 1, 121f.)

1 Twm 2:5. — Der Zaddik ist «der Mittler zwischen der Menge
und Gott». (Horodezky, S. 150.)

Tit 3:1. — Von einem frommen Rabbiner heil3t es, «er sei zu
jedem guten Werk bereity. (Schibche, S. 76.)

Jak 2:15f. — R. Mosche Leib von Sassow: « Wenn einer zu dir
kommt und dich um Hilfe bittet, so sollst du ihn nicht mit den
Worten abweisen: ,Habe Vertrauen zu Gott, laBl ihn fir dich
sorgen‘, sondern handle so, als ob es gar keinen Gott gibe und
bloB ein einziges Wesen auf der ganzen Welt zu helfen vermochte,
nimlich du allein.» (Bloch 2, S. 189.)

1 Pelr 3:19. — Von mehreren Zaddikim wird erzihlt, sie seien
in die Unterwelt hinuntergestiegen um als Firsprecher fiir die
dort gefesselten Seelen hervorzutreten. Vgl. z. B. Buber 1, S. 518f;
Bloch 1, S. 127—129.

2 Petr 2:22. — Ein Schiiler von R. Israel von Rizin sagte: «Nach-
dem ich Bulle getan habe, kehre ich mich Mal um Mal wieder zur

97



Siinde, wie ein Hund zu seinem Ausgespienen.» (Buber 1, S. 546f.)

1Joh 2:7f. — R. Nachman von Brazlaw: «Ich gehe einen neuen
Weg, den noch kein Mensch betreten hat. Es ist ein sehr alter Weg
und trotzdem ganz neu.» Gemeint ist die Gottessehnsucht. (Horo-
dezky, S. 170.)

1 Joh 2:18. — In einer Legende von Bescht heilt es iiber Jakob
Frank: «Aller Kunst des Trugs kundig, filschte er das Heiligste,
durchzog mit zwolf Erwahlten die Stiadte Polens und liel sich als
den Messias und Gottessohn verehren.» (Buber 1, S. 313.)

1 Joh 4:19. — R. Chajim von Zanz: «Ich habe die armen Leute
lieb. WiBt ibhr, warum? Weil Gott sie lieb hat.» (Buber 2, S. 695.)

1 Joh 4:20. — Bescht: «Die wahre Gottesliebe ist, mit der Men-
schenliebe anzufangen. Und wenn dir einer sagt, er habe Liebe zu
Gott und habe keine Liebe zu den Menschen, wisse, er liigt.» (Bu-
ber 3, S. 181. Vgl. Buber 1, S. 161.)

Offb 1:18. — R. Jizchak Meir von Ger bezeugt iiber R. Simcha
Bunam von Pzysha: «Er hatte die Schliissel aller Firmamente.
Und warum auch nicht? Der Mensch, der nicht sich meint, dem
gibt man alle Schliissel. Er hitte auch Tote beleben konnen; aber
er war ein ehrlicher Mann und nahm nicht, was ihm nicht zukam.»
(Buber 1, S. 540.)

EIGENART UND EIGENWERT DER
GESCHICHTE UND DER RELIGION DES
VOLKES ISRAEL UND DES JUDENTUMS

Von HELLmMUT BERGMANN, Frankfurt a. M.

Fortsetzung

Wenden wir uns nunmehr dem zweiten Teil unserer Aufgabe zu,
von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und jii-
dischen Religion zu sprechen. Und zwar werden wir nacheinander
von der Eigenart und dem Eigenwert der israelitischen und jiidi-
schen Religion in religioser, sittlicher und sozialer Hinsicht zu

98



	Chassidische Parallelen zum neuen Testament

