Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Judische Aspekte der Entmythologisierung des neuen Testamentes
Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961294

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

schiebt es nur, da dadurch noch nicht der Hintergrund der Chassi-
dimbewegung selbst geklirt ist. Wie diese kurzen Ausfiihrungen
aber bereits zeigen sollen, weisen manche charakteristischen Lehren
der Qumrangemeinde, wie z. B. die ganz besondere Verehrung von
Priestern und Leviten und die Verehrung des Hauses David!? in
das Milieu des chronistischen Geschichtswerkes, von wo auch be-
reits die spitere Vorstellung des Priestermessias aus Aharon und
des (davidischen) Messias aus Israel herkommen konnte!4. Eine
deutlichere Aufhellung des alttestamentlichen Hintergrundes der
Qumrangemeinde wird erst mdglich sein, wenn genaue Untersu-
chungen iiber das Verhiltnis des Werkes des Chronisten zu den
neuen Texten vorliegen werden.

JUDISCHE ASPEKTE DER
ENTMYTHOLOGISIERUNG
DES NEUEN TESTAMENTES

Von ScHALOM BEN-CHORIN, Jerusalem

Das theologische Gesprich des letzten Jahrzehnts wird weit-
gehend von dem Problem der Entmythologisierung der neutesta-
mentlichen Verkiindigung beherrscht, ausgelost durch den auf-

13 Vgl. Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, Oxford 1955, Text 1Q Sb 'V,
wo Is 11,2—5 im eschatologischen Sinn zitiert werden. A. a. O. S. 128 macht
Milik davon Mitteilung, da in Hohle IV zwei Texte gefunden wurden, die
die Erwartung eines davididischen Messias erkennen lassen.

14 Neuestens verwies North S. J., Catholic Biblical Quarterly 17 (1955),
S. 164—188, ganz zurecht darauf, dafl die Herkunft der Qumrangemeinschaft
selbst und ihre besondere Verehrung des sadoqidischen Priestertums durch
den alleinigen Rekurs auf die Chasidim-Bewegung noch nicht geklért ist.

28



sehenerregenden Aufsatz von Rudolf Bultmann «Neues Testament
und Mythologie», der vor nun fast eineinhalb Jahrzehnten zum
ersten Male erschienen ist und inzwischen mehrfach wieder auf-
gelegt wurde.

Es ist das grofle Verdienst von Hans-Werner Bartsch in den
Binden seiner wissenschaftlichen Beitrige «Theologische For-
schung» unter dem Titel « Kerygma und Mythos» (Hamburg 1954,
Verlag Herbert Reich) positive und negative Stimmen zu dem theo-
logischen Gesprich um Bultmanns Anliegen zusammengefaBt und
iibersichtlich geordnet zu haben, wobei es offenkundig ist, da3 der
Herausgeber selbst weitgehend mit Bultmann konform geht und
seinerseits eine Moglichkeit der neutestamentlichen Verkiindigung
in unserer Zeit gerade mit Hilfe des Prinzips der Entmythologi-
sierung sieht.

Inzwischen ist das Gesprich iiber den rein theologischen Rah-
men hinausgewachsen und hat auch bereits die Religionswissen-
schaftler und vor allem die Philosophen auf den Plan gerufen. Das
Gesprich begann als ein Stiick evangelisch-theologischer Ausein-
andersetzung, griff aber auch in den Raum der katholischen Kirche
iiber und forderte nunmehr, wie soeben vermerkt, auch die philo-
sophische Stellungnahme heraus.

Angesichts einer solchen Erweiterung des Rahmens kann es
vielleicht auch von Interesse und Nutzen sein, die Bultmannsche
Problemstellung im Lichte des Judentums zu sehen, zumal das
Anliegen Bultmanns in mehrfacher, direkter und indirekter Weise
das Judentum tangiert.

In direkter Weise insofern, als sich die neutestamentliche Ver-
kiindigung in jeder Form und jeder Zeit «zunichst an die Juden»
wendet, aus spitjiidisch-hellenistischen Vorstellungskreisen er-
wachsen ist und sich selbst als die Vollendung und Erfiillung
des Gesetzes und der Propheten, also des Glaubens Israels
empfindet.

In indirekter Weise, weil dasselbe Problem der Entmythologi-
sierung, das Bultmann auf das Neue Testament beschrinkt, ja
auch fiir das Alte Testament gegeben ist, welches seinerseits zweifel-
los mythologische Elemente enthilt, mit denen sich die jiidische
Verkiindigung in unserer Zeit nicht anders auseinanderzusetzen

29



hat wie die christliche, die freilich den Akzent vom Alten auf das
Neue Testament verlegt.

Mythologische Elemente im A.T. sind bereits auf den ersten
Blick erkennbar im Paradies-Mythos der Genesis, in gewissen my-
thischen Partien der Erzviter-Sagen, wie dem Ringkampf Jaakobs
mit dem nichtlichen Dimon am Jabbok, im dimonischen Uberfall
JHWHs auf Moses in der Wiistenherberge (Exodus 4,24ff.), in der
Himmelfahrt des Elia, in Totenerweckungen desselben magischen
Propheten und seines Schiilers Elisa, in der Auferstehungsvision
des Ezechiel und in den apokalyptisch-eschatologischen Bildern
im Buche Daniel, um nur einige prominente Beispiele zu erwiahnen.

Die jiidische Theologie im 19. Jahrhundert hat durch einen
ihrer hervorragendsten Vertreter, Ignaz Goldziher, den mytholo-
gischen Urgrund der alttestamentlichen Vorstellungswelt noch viel
weiter abgesteckt und in seinem, heute fast vergessenen Werk
4« Der Mythos bei den Hebriern» (Leipzig 1876) wies Goldziher auf
den mythologischen Gehalt weiter Partien des A.T. hin, so z. B.
der Simson-Sage, die iiberzeugend als Sonnenmythos in geschicht-
lichem Gewande identifiziert wird.

Eine vollig neue Wendung gegeniiber dem mythologischen Pro-
blem im Judentum stellt die Schule Oskar Goldbergs dar, dessen
Einleitung in das System des Pentateuch «Die Wirklichkeit der
Hebrier» (Berlin 1925) vom Postulat der Realitiat des Mythos aus-
geht. Sein Schiiler, der jiidische Religionsphilosoph Krich Unger,
hat dieser Frage eine Spezialuntersuchung «Das Problem der my-
thischen Realitit» (Berlin 1926) gewidmet, worin er die Exegese
Goldbergs philosophisch unterbaut. Goldberg und die Seinen haben
vor allem fiir die Tora den Mythos als formgebenden Kern erkannt,
aber der Begriff des Mythischen hat fiir sie vollen Realititsgehalt,
d. h. Goldberg geht von der Premisse aus, daBl das, was unserem
entmythologisierten Zeitalter als Sage und Gleichnis, als Symbol
oder sogar nur noch als Allegorie erscheint, in der Friihzeit der
hebriischen Antike geschehende Geschichte war. Im Ritual der
hebriischen Friih-Antike sieht diese mythologische Schule das
Mittel zu einer jeweils aktualisierbaren Biologischwerdung des ex-
tramundanen Gottes, der so in die Schopfung eintreten kann, ohne
den Kosmos zum Chaos zu zersprengen. (Diese Konzeption stellt

30



eine Vorwegnahme der christlichen Inkarnationslehre, der Fleisch-
werdung des Wortes, insofern dar, als auch Goldberg mit realen
Theophanien rechnet, wenngleich es zu keiner Verwischung der
ewigen Grenzlinien zwischen Gott und Mensch kommt.)

Goldbergs Realitit des Mythos blieb aber ganz am Rande des
jidischen Kollektiv-BewufBltseins und das Judentum sah sich in
seiner Kollektivgestalt, als Gemeinde, dem Problem der Entmytho-
logisierung nicht anders konfrontiert als die christliche Kirche.

Allerdings ist hier zweierlei einzurdumen: erstens: das Problem
des Mythos hat fiir die jiidische Verkiindigung nicht dieselbe Zen-
tralitit und Dringlichkeit wie fiir die christliche. Der Kernsatz der
christlichen Verkiindigung bleibt nach Bultmann: «Das Wort ward
Fleisch» (Joh. I, 14), und hierin dokumentiert sich bereits die Tiefe
des Problems, denn dieser Kernsatz selbst ist mythische Aussage.
Gerade die Fleischwerdung des Logos, also die Menschwerdung
Gottes entzieht sich dem entmythologisierten Daseinsverstindnis,
wiahrend sie fiir den Menschen der mythischen Antike keine aus
dem Rahmen seiner Vorstellungen von Heroen und Halbgdttern
fallende Aussage ist. Fiir das Judentum bleibt sie das Scandalon
kat exochen, das paulinische Argernis, das in der Verwischung des
-— judisch gesehen — Unverwischbaren besteht: der uniiberschreit-
baren Grenzlinie zwischen Schopfer und Geschopf.

Zweitens: Das Judentum hat aber dennoch mit dem Problem
der Entmythologisierung an einer Zentralstelle zu ringen, dem
Berichte von der Offenbarung am Sinai im Exodus und Deutero-
nomium, da diese Offenbarung Kern und Stern der Botschaft
Israels bleibt und nach einer talmudischen Maxime in der Tora
als Gebot, bei den Propheten als Ermahnung und in den Schriften
als Erliuterung fungiert.

Die Sinai-Offenbarung erfordert nun ihrerseits fiir das moderne
Verstindnis eine scharfe Sonderung von Kerygma und Mythos,
wobei der Dekalog als das unveridullerliche Kerygma herausge-
arbeitet werden mufl, wihrend weite Partien des theophanischen
Offenbarungsaktes als Mythos preiszugeben sind.

Das innerjiidische Gespriach hat allerdings nicht genau dieselben
Frontstellungen aufzuweisen wie das christliche. Der Fundamen-
talismus im strengen Sinne, wie er der protestantischen Orthodoxie

31



und vor allem den Sekten eignet, fehlt im Judentum, wenn man
von der Splittergruppe der Karider absieht. EKinerseits wird die
biblische Botschaft von der Orthodoxie im Lichte der talmudisch-
rabbischen Tradition gesehen, wobei das Wort der biblischen Zeu-
gen in der Interpretation der Tannaiten und Amorier, der Aggada
und zuweilen auch der mystischen Kabbala, praktisch aber nie
ohne Kommentar gelesen wird. Dieses Lesen in der Sukzession
der Synagoge fiihrt hiufig zu einer Aufweichung des Mythos oder
aber zu seiner Allegorisierung und damit Verharmlosung.

Andrerseits hat der jiidische Liberalismus, dhnlich wie der
protestantische, das Mythologische als archaisches Vorstellungsgut
nur allzu oft viel zu kampflos preisgegeben und so das Religitse
auf das Nur-Ethische reduziert. Der jiidische Liberalismus ist dabei,
ganz wie heute Bultmann, von der «Unmoglichkeit der Repristi-
nierung des mythischen Weltbildes» ausgegangen.

I1

Das Problem der Divergenz zwischen dem mythischen Weltbild,
dem die Darstellung der biblischen Heilsgeschichte entspricht, und
dem Weltbilde des modernen Menschen ist fiir alle auf die Bibel
des Alten und des Neuen Testamentes gegriindeten Religionen ge-
geben. Ebenso wenig wie der abendlindische Christ heute die, das
Herrenmahl erst voll verstindlich-machende Selbstaussage des
johanniischen Christus (Joh. VI, 22ff.), welche die eigene Person
zu «anthropophagischem Kultmahle» (G. F. Daumer) darbietet, exi-
stentiell noch erfassen kann und somit dem Sakramente in seiner
Urspriinglichkeit entfremdet ist, kann auch der heutige Jude ge-
wisse mythologische Elemente seiner Tradition nur durch eine
seiner BewuBtseinslage angepallte Interpretation festalten und
im Glauben seelisch realisieren.

Wie schon oben vermerkt, haben diese mythologischen Ele-
mente aber im Judentum bei weitem nicht die zentrale Bedeutung,
die ihnen im Christentum zukommt. Wenn Bultmann etwa die
Jungfrauen-Geburt, die Auferstehung, die Himmelfahrt und die
Parusie Christi als « Legenden» und Mythos bezeichnet, so ist damit

32



zweifellos die Grundlage des christlichen Glaubens einer schweren
Erschiitterung ausgesetzt, wenngleich Bultmann spiter versucht,
das Eliminierte in einem Akte der Verinnerlichung und Gleich-
zeitigwerdung wieder zu aktualisieren. |

Wenn hingegen der heutige Jude im Buche Josua liest, da@
Sonne und Mond zugunsten der hebriischen Heerscharen zum Still-
stand gebracht werden, so kann er diesen Bericht zwar keines-
wegs mit seinem modernen naturwissenschaftlichen Weltbild in
KEinklang bringen, ebensowenig wie die Teilung des Schilfmeeres,
aber selbst die Preisgabe solcher Vorstellungen eines «vorwissen-
schaftlichen Weltbildes» rithren nicht an die Wurzeln seines mono-
theistischen Glaubens.

Die Entmythologisierung des N.T. erdffnet aber fiir das jiidisch-
christliche Religions-Gesprich neue Aspekte.

Wenn Bultmann etwa vom Kreuze Christi sagt, nachdem er
freilich die zentrale Heilsbedeutung desselben in einem Akte des
reinen Glaubens festgehalten hat: « Abgesehen davon ist es das tra-
gische Ende eines edlen Menschen» (K. u. M. I, S. 46 (50 ), so be-
gibt er sich damit auf diejenige Ebene, auf der das jiidisch-christ-
liche Gesprich um die Person des historischen Jesus in seiner weiter-
wirkenden Bedeutung gefiihrt werden kann.

Das entmythologisierte Evangelium bietet dariiber hinaus im
allgemeinen eine Reihe von Ansatzpunken des Gespriches zwischen
Judentum und Christentum, wie sie ohne diese Entmythologi-
sierung nicht gefunden werden konnen.

Gemeinsam ist zunéchst beiden Gesprichspartnern, dem christ-
lichen und dem jiidischen, das Problem der Zugangslosigkeit zum
Mythos und die Notwendigkeit, die Botschaft des GGlaubens in eine
heutige «Krippe» zu legen, um mit Gotz Harbsmeier zu sprechen.

Es ist offenbar, wenngleich zunichst nicht leicht erkennbar,
was Bultronn vom Liberalismus des 19. Jahrhunderts trennt. In-
des dieser sich auf die Subtraktion beschrinkte und aus dem Evan-
gelium einfach «strich», was ihm historisch unhaltbar schien und
so zu einem Skelett- oder Rumpf-Evangelium kam, das freilich fiir
den christlichen Glauben weithin irrelevant werden muflte, ver-
sucht Bultmann mit den Mitteln der Heideggerschen Philosophie
und ihrer Terminologie eine immanente Entmythologisierung durch

33



Umdeutung (Interpretation) mythologischer Begriffe und ihre
Ubersetzung in eine dem heutigen Menschen faBliche Sprache.
Wenn Bultmann Ansitze fir die Legitimitit seiner Hermeneutik
in manchen Stellen der Episteln des N.T. selbst erkennen will, so
wirkt dieser Versuch allerdings nicht ungezwungener als das Trotz-
dem der dialektischen Theologie Karl Barths, die zwar allen histo-
risch-philosophischen Einwidnden offen bleibt, aber trotzdem die
dogmatischen Wesensbestéinde des Christentums festhilt. (Auf die
Problematik der Dialektiker kann und soll hier nicht néher einge-
gangen werden.)

Die Methode der immanenten Entmythologisierung nihert Bult-
mann dem Buberschen Begriff des Mythos an: «Mythos ist nicht
etwas, was der Mensch sich einbildet, sondern was sich dem Men-
schen einbildet. »

Es ist also ein Ernstnehmen des Mythos als seelische Realitiit,
die sich im Kerygma kundgibt.

So etwa, wenn Bultmann zwar die Auferstehung als historisches
Faktum und «ein beglaubigendes Mirakel» preisgibt, aber den Auf-
erstehungsglauben der Urgemeinde als eschatologische Tatsache
festhilt.

Von Glaubenswirklichkeit zu Glaubenswirklichkeit kann ein
Gesprich zwischen Israel und der Kirche gefiihrt werden, wihrend
von unbeglaubigten Ereignissen aus ein solches Gesprich nicht
moglich war.

Das Bultmannsche Unterfangen ist Ausdruck einer tragischen
Situation, die heute im weitesten Sinne eine 6kumenische ist. Der
tragische Ernst des Anliegens besteht darin, daB Bultmann als
heutiger Mensch die Heideggersche Situation des Hinausgehalten-
seins in das Nichten des Nichts existentiell empfindet und es, sozu-
sagen in christlicher Riickerinnerung mit dem neutestamentlichen
Verfallensein identifiziert. Dem neutestamentlichen Zeugen aber
bietet sich in diesem seinem Verfallensein die rettende Christus-
gnade an, die sich in eschatologischen Ereignissen dokumentiert,
welche mythologisch rezipiert werden. Diese Art der Rezeptions-
fahigkeit oder wie Bultmann sagt, der Repristinierung, ist dem
heutigen Menschen abhanden gekommen und er muf} sich daher
fragen, ob es andere Wege gibt, der rettenden Christusgnade teil-

34



haftig zu werden. In einem primé#ren Sinne hat er sie verloren, da
Gehalt und Gestalt untrennbar sind, der Logos nicht aus seinem
mythischen Zusammenhange herausgenommen werden kann, das
Pneuma sich einer Abstraktion zur reinen Erkenntnis widersetzt.
Aber der brennende Wunsch, das Verlorene wiederzufinden, es in
neuer, fafllicher Gestalt aus dem verschiitteten Schatze zu schiirfen,
laflt Bultmann Wege einschlagen, die man nicht ohne Ergriffenheit
auch von extra muros ekklesiae aus beobachtet und mehr als be-
obachtet.

Denn die Not ist eine gemeinsame. An jenem Herzpunkt des
Judentums, der Offenbarung Sinai, tritt sie den Juden in ihrer
ganzen unausweichbaren Schwere an: Der Nomos wird hier fiir
ihn zum Kerygma der hebriischen Urgemeinde, das er vom Mythos
des Offenbarungsaktes zu sondern hat. Auch hier geht es um den
tragischen, aber unausweichlichen Versuch der Wiedergewinnung
des Entgleitenden, das als die Lebensmacht erkannt wird, die uns
vor dem heillosen Verfallensein an die «Welt» allein zu retten ver-
mag.

Aus der Gemeinsamkeit der nachmythologischen Situation und
der daraus resultierenden duflersten Glaubensbedrohung erwichst
die neue Moglichkeit des Gespriches zwischen Israel und der Kirche,
zu der Bultmann, vielleicht ohne es zu wissen und zu wollen, einen
entscheidenden Beitrag geliefert hat.

EIGENART UND EIGENWERT DER
GESCHICHTE UND DER RELIGION DES
VOLKES ISRAEL UND DES JUDENTUMS

Von HerLMoT BERGMANN, Frankfurt a. M.

Die Geschichte und die Religion eines jeden Volkes hat ihre be-
sondere Eigenart und ihren Eigenwert. Daran dndert auch nichts
die Tatsache, wenn zwischen den Religionen der einzelnen Volker

35



	Jüdische Aspekte der Entmythologisierung des neuen Testamentes

