
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Jüdische Aspekte der Entmythologisierung des neuen Testamentes

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961294

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961294
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


schiebt es nur, da dadurch noch nicht der Hintergrund der Chassi-

dimbewegung selbst geklärt ist. Wie diese kurzen Ausführungen
aber bereits zeigen sollen, weisen manche charakteristischen Lehren
der Qumrangemeinde, wie z. B. die ganz besondere Verehrung von
Priestern und Leviten und die Verehrung des Hauses David13 in
das Milieu des chronistischen Geschichtswerkes, von wo auch
bereits die spätere Vorstellung des Priestermessias aus Aharon und
des (davidischen) Messias aus Israel herkommen könnte14. Eine
deutlichere Aufhellung des alttestamentlichen Hintergrundes der
Qumrangemeinde wird erst möglich sein, wenn genaue Untersuchungen

über das Verhältnis des Werkes des Chronisten zu den

neuen Texten vorliegen werden.

JÜDISCHE ASPEKTE DER
ENTMYTHOLOGISIERUNG
DES NEUEN TESTAMENTES

Von Schalom Ben-Chorin, Jerusalem

I

Das theologische Gespräch des letzten Jahrzehnts wird
weitgehend von dem Problem der Entmythologisierung der neutesta-
mentlichen Verkündigung beherrscht, ausgelöst durch den auf-

13 Vgl. Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, Oxford 1955, Text 1 Q Sb V,
wo Is 11,2—5 im eschatologischen Sinn zitiert werden. A. a. O. S. 128 macht
Milik davon Mitteilung, daß in Höhle IV zwei Texte gefunden wurden, die
die Erwartung eines davididischen Messias erkennen lassen.

11 Neuestens verwies North S. J., Catholic Biblical Quarterly 17 (1955),
S. 164—188, ganz zurecht darauf, daß die Herkunft der Qumrangemoinschaft
selbst und ihre besondere Verehrung des sadoqidischen Priestertums durch
den alleinigen Rekurs auf die Chasidim-Bewegung noch nicht geklärt ist.

28



sehenerregenden Aufsatz von Rudolf Bultmann «Neues Testament
und Mythologie», der vor nun fast eineinhalb Jahrzehnten zum
ersten Male erschienen ist und inzwischen mehrfach wieder
aufgelegt wurde.

Es ist das große Verdienst von Hans-Werner Bartsch in den
Bänden seiner wissenschaftlichen Beiträge «Theologische
Forschung» unter dem Titel «Kerygma und Mythos» (Hamburg 1954,

Verlag Herbert Reich) positive und negative Stimmen zu dem
theologischen Gespräch um Bultmanns Anliegen zusammengefaßt und
übersichtlich geordnet zu haben, wobei es offenkundig ist, daß der
Herausgeber selbst weitgehend mit Bultmann konform geht und
seinerseits eine Möglichkeit der neutestamentlichen Verkündigung
in unserer Zeit gerade mit Hilfe des Prinzips der Entmythologi-
sierung sieht.

Inzwischen ist das Gespräch über den rein theologischen Rahmen

hinausgewachsen und hat auch bereits die Religionswissenschaftler

und vor allem die Philosophen auf den Plan gerufen. Das

Gespräch begann als ein Stück evangelisch-theologischer
Auseinandersetzung, griff aber auch in den Raum der katholischen Kirche
über und forderte nunmehr, wie soeben vermerkt, auch die
philosophische Stellungnahme heraus.

Angesichts einer solchen Erweiterung des Rahmens kann es

vielleicht auch von Interesse und Nutzen sein, die Bultmannsche
Problemstellung im Lichte des Judentums zu sehen, zumal das

Anliegen Bultmanns in mehrfacher, direkter und indirekter Weise
das Judentum tangiert.

In direkter Weise insofern, als sich die neutestamentliche
Verkündigung in jeder Form und jeder Zeit «zunächst an die Juden»
wendet, aus spätj üdisch - hellenistischen Vorstellungskreisen
erwachsen ist und sich selbst als die Vollendung und Erfüllung
des Gesetzes und der Propheten, also des Glaubens Israels
empfindet.

In indirekter Weise, weil dasselbe Problem der Entmythologi-
sierung, das Bultmann auf das Neue Testament beschränkt, ja
auch für das Alte Testament gegeben ist, welches seinerseits zweifellos

mythologische Elemente enthält, mit denen sich die jüdische
Verkündigung in unserer Zeit nicht anders auseinanderzusetzen

29



hat wie die christliche, die freilich den Akzent vom Alten auf das
Neue Testament verlegt.

Mythologische Elemente im A.T. sind bereits auf den ersten
Blick erkennbar im Paradies-Mythos der Genesis, in gewissen
mythischen Partien der Erzväter-Sagen, wie dem Ringkampf Jaakobs
mit dem nächtlichen Dämon am Jabbok, im dämonischen Überfall
JHWHs auf Moses in der Wüstenherberge (Exodus 4,24ff.), in der
Himmelfahrt des Elia, in Totenerweckungen desselben magischen
Propheten und seines Schülers Elisa, in der Auferstehungsvision
des Ezechiel und in den apokalyptisch-eschatologischen Bildern
im Buche Daniel, um nur einige prominente Beispiele zu erwähnen.

Die jüdische Theologie im 19. Jahrhundert hat durch einen
ihrer hervorragendsten Vertreter, Ignaz Goldziher, den mythologischen

Urgrund der alttestamentlichen Vorstellungswelt noch viel
weiter abgesteckt und in seinem, heute fast vergessenen Werk
«Der Mythos bei den Hebräern» (Leipzig 1876) wies Goldziher auf
den mythologischen Gehalt weiter Partien des A.T. hin, so z. B.
der Simson-Sage, die überzeugend als Sonnenmythos in geschichtlichem

Gewände identifiziert wird.
Eine völlig neue Wendung gegenüber dem mythologischen

Problem im Judentum stellt die Schule Oskar Goldbergs dar, dessen

Einleitung in das System des Pentateuch «Die Wirklichkeit der
Hebräer» (Berlin 1925) vom Postulat der Realität des Mythos
ausgeht. Sein Schüler, der jüdische Religionsphilosoph Erich Unger,
hat dieser Frage eine Spezialuntersuchung «Das Problem der
mythischen Realität» (Berlin 1926) gewidmet, worin er die Exegese
Goldbergs philosophisch unterbaut. Goldberg und die Seinen haben

vor allem für die Tora den Mythos als formgebenden Kern erkannt,
aber der Begriff des Mythischen hat für sie vollen Realitätsgehalt,
d. h. Goldberg geht von der Premisse aus, daß das, was unserem
entmythologisierten Zeitalter als Sage und Gleichnis, als Symbol
oder sogar nur noch als Allegorie erscheint, in der Frühzeit der
hebräischen Antike geschehende Geschichte war. Im Ritual der
hebräischen Früh-Antike sieht diese mythologische Schule das

Mittel zu einer jeweils aktualisierbaren Biologischwerdung des ex-
tramundanen Gottes, der so in die Schöpfung eintreten kann, ohne
den Kosmos zum Chaos zu zersprengen. (Diese Konzeption stellt

30



eine Vorwegnahme der christlichen Inkarnationslehre, der Fleisch-
werdung des Wortes, insofern dar, als auch Goldberg mit realen

Theophanien rechnet, wenngleich es zu keiner Verwischung der
ewigen Grenzlinien zwischen Gott und Mensch kommt.)

Goldbergs Realität des Mythos blieb aber ganz am Rande des

jüdischen Kollektiv-Bewußtseins und das Judentum sah sich in
seiner Kollektivgestalt, als Gemeinde, dem Problem der Entmytho-
logisierung nicht anders konfrontiert als die christliche Kirche.

Allerdings ist hier zweierlei einzuräumen: erstens: das Problem
des Mythos hat für die jüdische Verkündigung nicht dieselbe Zen-
tralität und Dringlichkeit wie für die christliche. Der Kernsatz der
christlichen Verkündigung bleibt nach Bultmann: «Das Wort ward
Fleisch» (Joh. I, 14), und hierin dokumentiert sich bereits die Tiefe
des Problems, denn dieser Kernsatz selbst ist mythische Aussage.
Gerade die Fleischwerdung des Logos, also die Menschwerdung
Gottes entzieht sich dem entmythologisierten Daseinsverständnis,
während sie für den Menschen der mythischen Antike keine aus
dem Rahmen seiner Vorstellungen von Heroen und Halbgöttern
fallende Aussage ist. Für das Judentum bleibt sie das Scandalon
kat exochen, das paulinische Ärgernis, das in der Verwischung des

— jüdisch gesehen — Unverwischbaren besteht: der unüberschreit-
baren Grenzlinie zwischen Schöpfer und Geschöpf.

Zweitens: Das Judentum hat aber dennoch mit dem Probien)
der Entmythologisierung an einer Zentralstelle zu ringen, dem
Berichte von der Offenbarung am Sinai im Exodus und Deutero-
nomium, da diese Offenbarung Kern und Stern der Botschaft
Israels bleibt und nach einer talmudischen Maxime in der Tora
als Gebot, bei den Propheten als Ermahnung und in den Schriften
als Erläuterung fungiert.

Die Sinai-Offenbarung erfordert nun ihrerseits für das moderne
Verständnis eine scharfe Sonderung von Kerygma und Mythos,
wobei der Dekalog als das unveräußerliche Kerygma herausgearbeitet

werden muß, während weite Partien des theophanischen
Offenbarungsaktes als Mythos preiszugeben sind.

Das innerjüdische Gespräch hat allerdings nicht genau dieselben

Frontstellungen aufzuweisen wie das christliche. Der Fundamentalismus

im strengen Sinne, wie er der protestantischen Orthodoxie

31



und vor allem den Sekten eignet, fehlt im Judentum, wenn man
von der Splittergruppe der Karäer absieht. Einerseits wird die
biblische Botschaft von der Orthodoxie im Lichte der talmudisch-
rabbischen Tradition gesehen, wobei das Wort der biblischen Zeugen

in der Interpretation der Tannaiten und Amoräer, der Aggada
und zuweilen auch der mystischen Kabbala, praktisch aber nie
ohne Kommentar gelesen wird. Dieses Lesen in der Sukzession
der Synagoge führt häufig zu einer Aufweichung des Mythos oder
aber zu seiner Allegorisierung und damit Verharmlosung.

Andrerseits hat der jüdische Liberalismus, ähnlich wie der
protestantische, das Mythologische als archaisches Vorstellungsgut
nur allzu oft viel zu kampflos preisgegeben und so das Religiöse
auf das Nur-Ethische reduziert. Der jüdische Liberalismus ist dabei,

ganz wie heute Bultmann, von der «Unmöglichkeit der Repristi-
nierung des mythischen Weltbildes» ausgegangen.

II

Das Problem der Divergenz zwischen dem mythischen Weltbild,
dem die Darstellung der biblischen Heilsgeschichte entspricht, und
dem Weltbilde des modernen Menschen ist für alle auf die Bibel
des Alten und des Neuen Testamentes gegründeten Religionen
gegeben. Ebenso wenig wie der abendländische Christ heute die, das

Herrenmahl erst voll verständlich-machende Selbstaussage des

johannäischen Christus (Joh. VI, 22ff.), welche die eigene Person

zu «anthropophagischem Kultmahle» (G. F. Daumer) darbietet,
existentiell noch erfassen kann und somit dem Sakramente in seiner

Ursprünglichkeit entfremdet ist, kann auch der heutige Jude
gewisse mythologische Elemente seiner Tradition nur durch eine
seiner Bewußtseinslage angepaßte Interpretation festhalten und
im Glauben seelisch realisieren.

Wie schon oben vermerkt, haben diese mythologischen
Elemente aber im Judentum bei weitem nicht die zentrale Bedeutung,
die ihnen im Christentum zukommt. Wenn Bultmann etwa die

Jungfrauen-Geburt, die Auferstehung, die Himmelfahrt und die
Parusie Christi als «Legenden» und Mythos bezeichnet, so ist damit

32



zweifellos die Grundlage des christlichen Glaubens einer schweren

Erschütterung ausgesetzt, wenngleich Bultmann später versucht,
das Eliminierte in einem Akte der Verinnerlichung und Gleich-
zeitigwerdung wieder zu aktualisieren.

Wenn hingegen der heutige Jude im Buche Josua liest, daß
Sonne und Mond zugunsten der hebräischen Heerscharen zum
Stillstand gebracht werden, so kann er diesen Bericht zwar keineswegs

mit seinem modernen naturwissenschaftlichen Weltbild in
Einklang bringen, ebensowenig wie die Teilung des Schilfmeeres,
aber selbst die Preisgabe solcher Vorstellungen eines
«vorwissenschaftlichen Weltbildes» rühren nicht an die Wurzeln seines
monotheistischen Glaubens.

Die Entmythologisierung des N.T. eröffnet aber für das jüdisch-
christliche Religions-Gespräch neue Aspekte.

Wenn Bultmann etwa vom Kreuze Christi sagt, nachdem er
freilich die zentrale Heilsbedeutung desselben in einem Akte des

reinen Glaubens festgehalten hat: «Abgesehen davon ist es das

tragische Ende eines edlen Menschen» (K. u. M. I, S. 46 (50 so

begibt er sich damit auf diejenige Ebene, auf der das jüdisch-christliche

Gespräch um die Person des historischen Jesus in seiner
weiterwirkenden Bedeutung geführt werden kann.

Das entmythologisierte Evangelium bietet darüber hinaus im
allgemeinen eine Reihe von Ansatzpunken des Gespräches zwischen
Judentum und Christentum, wie sie ohne diese Entmythologisierung

nicht gefunden werden können.
Gemeinsam ist zunächst beiden Gesprächspartnern, dem christlichen

und dem jüdischen, das Problem der Zugangslosigkeit zum
Mythos und die Notwendigkeit, die Botschaft des Glaubens in eine

heutige «Krippe» zu legen, um mit Götz Harbsmeier zu sprechen.
Es ist offenbar, wenngleich zunächst nicht leicht erkennbar,

was Bultm-mn vom Liberalismus des 19. Jahrhunderts trennt.
Indes dieser sich auf die Subtraktion beschränkte und aus dem
Evangelium einfach «strich», was ihm historisch unhaltbar schien und
so zu einem Skelett- oder Rumpf-Evangelium kam, das freilich für
den christlichen Glauben weithin irrelevant werden mußte,
versucht Bultmann mit den Mitteln der Heideggersehen Philosophie
und ihrer Terminologie eine immanente Entmythologisierung durch

33



Umdeutung (Interpretation) mythologischer Begriffe und ihre
Übersetzung in eine dem heutigen Menschen faßliche Sprache.
Wenn Bultmann Ansätze für die Legitimität seiner Hermeneutik
in manchen Stellen der Episteln des N.T. selbst erkennen will, so
wirkt dieser Versuch allerdings nicht ungezwungener als das Trotzdem

der dialektischen Theologie Karl Barths, die zwar allen
historisch-philosophischen Einwänden offen bleibt, aber trotzdem die
dogmatischen Wesensbestände des Christentums festhält. (Auf die
Problematik der Dialektiker kann und soll hier nicht näher
eingegangen werden.)

Die Methode der immanenten Entmythologisierung nähert
Bultmann dem Buber&chcn Begriff des Mythos an: «Mythos ist nicht
etwas, was der Mensch sich einbildet, sondern was sich dem
Menschen einbildet.»

Es ist also ein Ernstnehmen des Mythos als seelische Realität,
die sich im Kerygma kundgibt.

So etwa, wenn Bultmann zwar die Auferstehung als historisches
Faktum und «ein beglaubigendes Mirakel» preisgibt, aber den
Auferstehungsglauben der Urgemeinde als eschatologische Tatsache
festhält.

Von Glaubenswirklichkeit zu Glaubenswirklichkeit kann ein
Gespräch zwischen Israel und der Kirche geführt werden, während
von unbeglaubigten Ereignissen aus ein solches Gespräch nicht
möglich war.

Das Bultmannsche Unterfangen ist Ausdruck einer tragischen
Situation, die heute im weitesten Sinne eine ökumenische ist. Der
tragische Ernst des Anliegens besteht darin, daß Bultmann als

heutiger Mensch die Heideggersche Situation des Hinausgehaltenseins

in das Nichten des Nichts existentiell empfindet und es,

sozusagen in christlicher Rückerinnerung mit dem neutestamentlichen
Verfallensein identifiziert. Dem neutestamentlichen Zeugen aber
bietet sich in diesem seinem Verfallensein die rettende Christusgnade

an, die sich in eschatologischen Ereignissen dokumentiert,
welche mythologisch rezipiert werden. Diese Art der Rezeptionsfähigkeit

oder wie Bultmann sagt, der Repristinierung, ist dem

heutigen Menschen abhanden gekommen und er muß sich daher
fragen, ob es andere Wege gibt, der rettenden Christusgnade teil-

34



haftig zu werden. In einem primären Sinne hat er sie verloren, da
Gehalt und Gestalt untrennbar sind, der Logos nicht aus seinem

mythischen Zusammenhange herausgenommen werden kann, das
Pneuma sich einer Abstraktion zur reinen Erkenntnis widersetzt.
Aber der brennende Wunsch, das Verlorene wiederzufinden, es in
neuer, faßlicher Gestalt aus dem verschütteten Schatze zu schürfen,
läßt Bultmann Wege einschlagen, die man nicht ohne Ergriffenheit
auch von extra muros ekklesiae aus beobachtet und mehr als
beobachtet.

Denn die Not ist eine gemeinsame. An jenem Herzpunkt des

Judentums, der Offenbarung Sinai, tritt sie den Juden in ihrer
ganzen unausweichbaren Schwere an: Der Nomos wird hier für
ihn zum Kerygma der hebräischen Urgemeinde, das er vom Mythos
des Offenbarungsaktes zu sondern hat. Auch hier geht es um den

tragischen, aber unausweichlichen Versuch der Wiedergewinnung
des Entgleitenden, das als die Lebensmacht erkannt wird, die uns
vor dem heillosen Verfallensein an die «Welt» allein zu retten
vermag.

Aus der Gemeinsamkeit der nachmythologischen Situation und
der daraus resultierenden äußersten Glaubensbedrohung erwächst
die neue Möglichkeit des Gespräches zwischen Israel und der Kirche,
zu der Bultmann, vielleicht ohne es zu wissen und zu wollen, einen
entscheidenden Beitrag geliefert hat.

EIGENART UND EIGENWERT DER
GESCHICHTE UND DER RELIGION DES
VOLKES ISRAEL UND DES JUDENTUMS

Von Hellmut Bergmann, Frankfurt a. M.

Die Geschichte und die Religion eines jeden Volkes hat ihre
besondere Eigenart und ihren Eigenwert. Daran ändert auch nichts
die Tatsache, wenn zwischen den Religionen der einzelnen Völker

35


	Jüdische Aspekte der Entmythologisierung des neuen Testamentes

