
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Der alttestamentliche Hintergrund der Vorstellung von den beiden
Messiassen in Schrifttum von Chirbet Qumran

Autor: Schubert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961293

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


finden und wie es noch heute in der Erfahrung der Judenmission
öfters vorkommt. Daß es aber geschieht, ist nicht der Klarheit
der Exegese zuzuschreiben, sondern dem «Ereignis», daß sich der
lebendige Herr in der Schrift offenbart. Erst wenn der auferstandene
Herr sich selbst in der Schrift auslegt, wie er es den beiden Jüngern
auf dem Weg nach Emmaus getan hat, so daß dem Hörer das Herz
zu brennen beginnt, erst dann hat die Exegese ihr Ziel erreicht —
aber dann ist es nicht mehr Exegese, sondern Glaube. Daß wir
dieses wichtige Moment übersehen haben, ist die Not der
Judenmission.

DER ALTTESTAMENTLICHE HINTERGRUND
DER VORSTELLUNG VON DEN BEIDEN

MESSIASSEN IM SCHRIFTTUM VON
CHIRBET QUMRAN

Von Kurt Schubert, Wien

Im nachexilischen Schrifttum finden sich bereits die ersten
Spuren einer Auffassung von zwei gleichzeitig lebenden und
wirkenden Funktionären des messianischen Zeitalters. Diese Stellen,
die bisher den Exegeten mannigfache Schwierigkeiten bereitet
haben, erscheinen nunmehr in einem neuen Licht. Infolge der politischen

Wirren, die den Regierungsantritt des Darius I. begleiteten,
entstanden in Judäa Hoffnungen, die das messianische Ereignis
als unmittelbar bevorstehend erwarten ließen. Die beiden Ober-

1 Die davididische Abkunft Zerubbabols ist eindeutig belegt. Vgl. Jakob
Lior, Ensiqlopedia miqrait II, Jerusalem 1954, Sp. 938f. Jehosadaq war
laut 1 Chr. 5,40f. der letzte sadoqidische Priester Jerusalems vor dem Exil
und befand sich selbst unter den von Nebukadnezar Deportierten.

24



häupter der damaligen Jerusalemer Gemeinde, der Davidide Zerub-
babel ben Schealtiel und der Sadoqide Jehoschua ben Jehosadaq1
— in ganz besonderem Maße wohl der Erstere — waren die Träger
dieser messianischen Erwartung2. Hag 2,20—23 wird Zerubbabel
eindeutig messianisch apostrophiert. Der Herr läßt Himmel und
Erde erbeben und zerschmettert die Stärke der Reiche der Völker;
große Panik wird unter den weltlichen Heeren sein. «An diesem

Tag, Ausspruch JHWHs der Heerscharen, werde Ich dich nehmen,
Zerubbabel, Sohn des Schealtiel, meinen Diener, Ausspruch
JHWHs, und werde dich als Siegel einsetzen, denn dich habe Ich
erwählt, Ausspruch JHWHs der Heerscharen.» Der Davidide
Zerubbabel soll also «Siegel» im messianischen Reich sein,
Beauftragter Gottes in diesem Reich3. Von dieser Auslegung der Haggai-
gaweissagung ausgehend verstanden die meisten Forscher auch die

Prophétie Zach 6,9—14 als auf Zerubbabel bezüglich und nicht auf
den Hohepriester Jehoschua, der Zach 6,11 mit Namen genannt
ist. Noth meint, daß mit Rücksicht auf den geschichtlichen
Ausgang nachträglich der Name Zerubbabels durch den Namen des

Priesters Josua ersetzt wurde4. Klausner vertritt die Ansicht, daß

ursprünglich wohl beide, Jehoschua und Zerubbabel, gemeint
waren, und daß erst nachdem Zerubbabel verschwunden oder abberufen

war und die beiden Kronen auf das Haupt des Hohepriesters
gesetzt wurden, der Name des Zerubbabel getilgt wurde5.

Hier kann nicht entschieden werden, ob die Nennung des

Hohepriesters Jehoschua in Zach 6,11 ursprünglich ist oder nicht,
sondern hier soll lediglich festgestellt werden, daß Zach 6,9—14 vom
Verfasser oder Redaktor der Stelle auf das bis in die messianische

2 Unter der neueren Literatur vgl. u. a. : Joseph Klausner, Historia sei
habbait hasseni I, Jerusalem 1951, S. 208—212. Martin Noth, Geschichte
Israels, Göttingen 19542, S. 281—283.

3 Diese Stelle ist eindeutig messianisch. So z. B. Paul Rießler, Die kleinen

Propheten, Rottenburg 1911, S. 220; Jakob Lior a. a. O. Sp. 940.
Joseph Klausner, a. a. O. S. 208; Martin Noth, a. a. O. S. 282. Gegen diese
Deutung Friedrich Nötscher, Zwölfprophetenbuch, Würzburg 1948, S. 143:
Politische oder gar messianische Aspirationen wollte Haggai jedenfalls in
Serubbabel nicht wecken.

4 Geschichte Israels, S. 282, Anm. 2.
5 Historia I, S. 212.

25



Zukunft reichende Nebeneinander von sadoqidischem Priester-
tum — ursprünglich auf Jehoschua bezogen — und davidischem
Königtum — ursprünglich auf Zerubbabel bezogen — angespielt
wurde. Ich möchte die Stelle daher auf Grund des Masoretentextes
folgendermaßen verstehen: «9. Und es erging das Wort des Herrn
an mich also... 11. Nimm Silber und Gold, mach daraus Kronen

und setze sie auf das Haupt des Jehoschua ben Jehosadaq,
des Hohepriesters6. 12. Und sprich zu ihm (zu Jehoschua) also:
So spricht JHWH der Heerscharen also: Siehe ein Mann, ,Sproß'7
ist sein Name, und unter ihm wird es hervorsprossen und er wird
den Tempel JHWHs aufbauen. 13. Er wird den Tempel JHWHs
aufbauen und er wird prächtig sein, er wird sitzen und herrschen
auf seinem Throne; (auch) der Priester wird auf seinem Throne
sein und der Rat des Friedens wird zwischen beiden sein8.» Unter
dem «Sproß» in v. 12 dürfte ursprünglich niemand anderer als
Zerubbabel gemeint gewesen sein, der gemäß Zach 4,9 auch
tatsächlich für den Neuaufbau des Tempels gesorgt hat. Nachdem
Zerubbabel aber von der Bildfläche verschwunden war und nach
ihm auch kein Davidide mehr eine zentrale Stellung in der nach-
exilischen Gemeinde eingenommen hat, konnte diese Stelle nicht
anders als eschatologisch verstanden werden. Nach Zerubbabel
vereinigt das Priestertum sowohl die geistliche wie die weltliche
Gewalt in Judäa. Aber trotzdem blieb die Erinnerung an eine
ursprüngliche Zweiteilung der Gewalten erhalten und fand ihren
Niederschlag in der Erwartung eines priesterliehen Messias aus
Aharon und eines (davidischen) Messias aus Israel im Qumran-
Schrifttum und in der besonderen Stellung Levis und Judas in
den Testamenten der 12 Patriarchen.

4 Dieser Vers bezieht sich in der gegenwärtigen Form auf die Verhältnisse,

wie sie wohl sofort nach Zerubbabel eintraten, wo der Hohepriester
das geistliche und das bürgerliche Oberhaupt der Gemeinde zugleich war,
Nötscher, Zwölfprophetenbuch, S. 155. In der ursprünglichen Fassimg dürfte
hier wohl Zerubbabel oder Zerubbabel und Jehoschua genannt gewesen sein.

7 «Sproß» riDSl ist nach Jer 23,5; 33,15 eine Bezeichnung für den davi-
«lidischen Messias.

8 Auch sonst kennt Zacharias die Auffassung eines Nebeneinanders von
Priestertum und Davidherrschaft, Zach 3,8; 4,12,14.

26



Eine nähere Untersuchung des chronistischen Geschichtswerkes
dürfte bei der Aufhellung des alttestamentlichen Hintergrundes
des Qumran-Schrifttums von Nutzen sein, ist doch gerade dieses

in besonderem Maße prosadoqidisch und prodavidisch in einem9.
Zum chronistischen Geschichtswerk gehören wohl auch die Bücher
Ezra und Nehemia10, und als Entstehungszeit kommt die Zeit vom
vierten Jahrhundert bis etwa um die Mitte des dritten Jahrhunderts
in Betracht11. In der dem Zerubbabel zeitgenössischen Quelle Hag
1,1,12 wird zuerst Zerubbabel ben Schealtiel und an zweiter Stelle
der Hohepriester Jehoschua ben Jehosadaq erwähnt. Ezra 3,2 geht
die Aufzählung aber bereits in umgekehrter Reihenfolge vor sich:
Und es stand auf Jeschua ben Josadaq und seine Amtsbrüder,
die Priester und Zerubbabel ben Schealtiel und seine Amtsbrüder,
und sie bauten den Altar des Gottes Israels...12. Es ist
unwahrscheinlich, daß diese Umstellung aus Versehen und ohne Absicht
erfolgt wäre, vielmehr scheint sich hier bereits eine theologische
Anschauung anzubahnen, nach der der Davidide hinter dem Sado-

qiden zurücksteht. Es wäre auch möglich, daß Zach 6,9—14 von
einem Überarbeiter, der mit solchen Gedankengängen vertraut
war, seine gegenwärtige Form erhielt.

Die essenistische Qumrangemeinde wie die Chassidim-Bewegung
der frühen Makkabäerzeit treten uns als fertige Produkte bereits
in der ersten Hälfte des 2. Jahrhunderts v. Chr. entgegen. Der
Rekurs auf die Chassidimbewegung zur Deutung der Herkunft der
Qumrangemeinde löst das gestellte Problem nicht, sondern ver-

9 B. Mazar, Ensiqlopedia miqrait II, Jerusalem 1954, Sp. 603. Herbert
Haag, Bibellexikon, Einsiedeln 1952, Sp. 296.

10 So z. B. Johann Goettsberger, Die Bücher der Chronik, Bonn 1939,
S. 3; Martin Rehm, Esra-Nehemias, Würzburg 1950, S. 6; Herbert Haag,
Bibellexikon, Einsiedeln 1952, Sp. 296, 435. Curt Kühl, Die Entstehung
des alten Testaments, Bern 1953, S. 313. Dagegen Benjamin Mazar,
Ensiqlopedia miqrait II, Jerusalem 1954, Sp. 605. Mazar sieht auch in den letzten
beiden Kapiteln der Chronik keinen organischen Bestandteil des Buches
sondern einen Zusatz.

11 Mazar a. a. O. Sp. 605. Anfang 4. Jahrh. v. Chr.; Rehm a. a. O. S. 6.

Nach 400 v. Chr. Goettsberger a. a. O. S. 5. Zwischen 300 und 200 v. Chr. ;

Haag, Bibellexikon, Sp. 296. Zw. 300 und 200 v. Chr.
12 Sonst beließ auch der Chronist die überkommene Reihenfolge Zerub-

babel-Jehoschua, z. B. Ezra 3,8.

27



schiebt es nur, da dadurch noch nicht der Hintergrund der Chassi-

dimbewegung selbst geklärt ist. Wie diese kurzen Ausführungen
aber bereits zeigen sollen, weisen manche charakteristischen Lehren
der Qumrangemeinde, wie z. B. die ganz besondere Verehrung von
Priestern und Leviten und die Verehrung des Hauses David13 in
das Milieu des chronistischen Geschichtswerkes, von wo auch
bereits die spätere Vorstellung des Priestermessias aus Aharon und
des (davidischen) Messias aus Israel herkommen könnte14. Eine
deutlichere Aufhellung des alttestamentlichen Hintergrundes der
Qumrangemeinde wird erst möglich sein, wenn genaue Untersuchungen

über das Verhältnis des Werkes des Chronisten zu den

neuen Texten vorliegen werden.

JÜDISCHE ASPEKTE DER
ENTMYTHOLOGISIERUNG
DES NEUEN TESTAMENTES

Von Schalom Ben-Chorin, Jerusalem

I

Das theologische Gespräch des letzten Jahrzehnts wird
weitgehend von dem Problem der Entmythologisierung der neutesta-
mentlichen Verkündigung beherrscht, ausgelöst durch den auf-

13 Vgl. Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, Oxford 1955, Text 1 Q Sb V,
wo Is 11,2—5 im eschatologischen Sinn zitiert werden. A. a. O. S. 128 macht
Milik davon Mitteilung, daß in Höhle IV zwei Texte gefunden wurden, die
die Erwartung eines davididischen Messias erkennen lassen.

11 Neuestens verwies North S. J., Catholic Biblical Quarterly 17 (1955),
S. 164—188, ganz zurecht darauf, daß die Herkunft der Qumrangemoinschaft
selbst und ihre besondere Verehrung des sadoqidischen Priestertums durch
den alleinigen Rekurs auf die Chasidim-Bewegung noch nicht geklärt ist.

28


	Der alttestamentliche Hintergrund der Vorstellung von den beiden Messiassen in Schrifttum von Chirbet Qumran

