Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Der alttestamentliche Hintergrund der Vorstellung von den beiden
Messiassen in Schrifttum von Chirbet Qumran

Autor: Schubert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961293

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961293
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

finden und wie es noch heute in der Erfahrung der Judenmission
ofters vorkommt. Dall es aber geschieht, ist nicht der Klarheit
der Exegese zuzuschreiben, sondern dem «Ereignis», dafl sich der
lebendige Herr in der Schrift offenbart. Erst wenn der auferstandene
Herr sich selbst in der Schrift auslegt, wie er es den beiden Jiingern
auf dem Weg nach Emmaus getan hat, so dall dem Hoérer das Herz
zu brennen beginnt, erst dann hat die Exegese ihr Ziel erreicht —
aber dann ist es nicht mehr Exegese, sondern Glaube. Dal} wir
dieses wichtige Moment iibersehen haben, ist die Not der Juden-
mission.

DER ALTTESTAMENTLICHE HINTERGRUND
DER VORSTELLUNG VON DEN BEIDEN
MESSIASSEN IM SCHRIFTTUM VON
CHIRBET QUMRAN

Von Kurt ScHUBERT, Wien

Im nachexilischen Schrifttum finden sich bereits die ersten
Spuren einer Auffassung von zwei gleichzeitig lebenden und wir-
kenden Funktioniren des messianischen Zeitalters. Diese Stellen,
die bisher den Exegeten mannigfache Schwierigkeiten bereitet ha-
ben, erscheinen nunmehr in einem neuen Licht. Infolge der politi-
schen Wirren, die den Regierungsantritt des Darius 1. begleiteten,
entstanden in Judda Hoffnungen, die das messianische Ereignis
als unmittelbar bevorstehend erwarten lieen. Die beiden Ober-

1 Die davididische Abkunft Zerubbabels ist eindeutig belegt. Vgl. Jakob
Lior, Ensiqlopedia miqrait 1T, Jerusalem 1954, Sp. 938f. Jehosadaq war
laut 1 Chr. 5,40f. der letzte sadoqidische Priester Jerusalems vor dem Exil
und befand sich selbst unter den von Nebukadnezar Deportierten.

24



hiupter der damaligen Jerusalemer Gemeinde, der Davidide Zerub-
babel ben Schealtiel und der Sadoqide Jehoschua ben Jehosadaq?!
— in ganz besonderem Mafle wohl der Erstere — waren die Triger
dieser messianischen Erwartung?. Hag 2,20—23 wird Zerubbabel
eindeutigc messianisch apostrophiert. Der Herr lilt Himmel und
Erde erbeben und zerschmettert die Stirke der Reiche der Vélker;
groBe Panik wird unter den weltlichen Heeren sein. «An diesem
Tag, Ausspruch JHWHs der Heerscharen, werde Ich dich nehmen,
Zerubbabel, Sohn des Schealtiel, meinen Diener, Ausspruch
JHWHs, und werde dich als Siegel einsetzen, denn dich habe Ich
erwihlt, Ausspruch JHWHs der Heerscharen.» Der Davidide
Zerubbabel soll also «Siegel» im messianischen Reich sein, Beauf-
tragter Gottes in diesem Reich3. Von dieser Auslegung der Haggai-
gaweissagung ausgehend verstanden die meisten Forscher auch die
Prophetie Zach 6,9—14 als auf Zerubbabel beziiglich und nicht auf
den Hohepriester Jehoschua, der Zach 6,11 mit Namen genannt
ist. Noth meint, daBl mit Riicksicht auf den geschichtlichen Aus-
gang nachtriglich der Name Zerubbabels durch den Namen des
Priesters Josua ersetzt wurde?. Klausner vertritt die Ansicht, daB3
urspriinglich wohl beide, Jehoschua und Zerubbabel, gemeint wa-
ren, und daB erst nachdem Zerubbabel verschwunden oder abbe-
rufen war und die beiden Kronen auf das Haupt des Hohepriesters
gesetzt wurden, der Name des Zerubbabel getilgt wurde?5.

Hier kann nicht entschieden werden, ob die Nennung des Hohe-
priesters Jehoschua in Zach 6,11 urspriinglich ist oder nicht, son-
dern hier soll lediglich festgestellt werden, dal Zach 6,9—14 vom
Verfasser oder Redaktor der Stelle auf das bis in die messianische

* Unter der neueren Literatur vgl. u. a.: Joseph Klausner, Historia Sel
habbait hasSeni I, Jerusalem 1951, S.208—212. Martin Noth, Geschichte
Israels, Gottingen 19542, S. 281—283.

* Diese Stelle ist eindeutig messianisch. So z. B. Paul RieBler, Die klei-
nen Propheten, Rottenburg 1911, S.220; Jakob Lior a.a. O. Sp. 940.
Joseph Klausner, a. a. O. S. 208; Martin Noth, a. a. O. 8. 282. Gegen diese
Deutung Friedrich Notscher, Zwolfprophetenbuch, Wiirzburg 1948, S. 143:
Politische oder gar messianische Aspirationen wollte Haggai jedenfalls in
Serubbabel nicht wecken.

4 Geschichte Israels, S. 282, Anm. 2.

5 Historia I, S. 212.

25



Zukunft reichende Nebeneinander von sadoqidischem Priester-
tum — urspriinglich auf Jehoschua bezogen — und davidischem
Ko6nigtum — urspriinglich auf Zerubbabel bezogen — angespielt
wurde. Ich méchte die Stelle daher auf Grund des Masoretentextes
folgendermaflen verstehen: «9. Und es erging das Wort des Herrn
an mich also... 11. Nimm Silber und Gold, mach daraus Kro-
nen und setze sie auf das Haupt des Jehoschua ben Jehosadaq,
des Hohepriesters®. 12. Und sprich zu ihm (zu Jehoschua) also:
So spricht JHWH der Heerscharen also: Siehe ein Mann, ,SproB‘?
ist sein Name, und unter ihm wird es hervorsprossen und er wird
den Tempel JHWHSs aufbauen. 13. Er wird den Tempel JHWHs
aufbauen und er wird prichtig sein, er wird sitzen und herrschen
auf seinem Throne; (auch) der Priester wird auf seinem Throne
sein und der Rat des Friedens wird zwischen beiden sein8.» Unter
dem «SproB» in v. 12 diirfte urspriinglich niemand anderer als
Zerubbabel gemeint gewesen sein, der gemill Zach 4,9 auch tat-
sichlich fiir den Neuaufbau des Tempels gesorgt hat. Nachdem
Zerubbabel aber von der Bildfliche verschwunden war und nach
ihm auch kein Davidide mehr eine zentrale Stellung in der nach-
exilischen Gemeinde eingenommen hat, konnte diese Stelle nicht
anders als eschatologisch verstanden werden. Nach Zerubbabel
vereinigt das Priestertum sowohl die geistliche wie die weltliche
Gewalt in Judda. Aber trotzdem blieb die Erinnerung an eine ur-
spriingliche Zweiteilung der Gewalten erhalten und fand ihren
Niederschlag in der Erwartung eines priesterlichen Messias aus
Aharon und eines (davidischen) Messias aus Israel im Qumran-
Schrifttum und in der besonderen Stellung Levis und Judas in
den Testamenten der 12 Patriarchen.

¢ Dieser Vers bezieht sich in der gegenwiirtigen Form auf die Verhilt-
nisse, wie sie wohl sofort nach Zerubbabel eintraten, wo der Hohepriester
das geistliche und das biirgerliche Oberhaupt der (Gemeinde zugleich war,
Notscher, Zwolfprophetenbuch, S. 155. In der urspriinglichen Fassung diirfte
hier wohl Zerubbabel oder Zerubbabel und Jehoschua genannt gewesen sein.

7 «SproB» NBY ist nach Jer 23,5; 33,15 eine Bezeichnung fiir den davi-
didischen Messias.

8 Auch sonst kennt Zacharias die Auffassung eines Nebeneinanders von
Priestertum und Davidherrschaft, Zach 3,8; 4,12,14.

26



Eine nihere Untersuchung des chronistischen Geschichtswerkes
diirfte bei der Aufhellung des alttestamentlichen Hintergrundes
des Qumran-Schrifttums von Nutzen sein, ist doch gerade dieses
in besonderem Mafle prosadoqidisch und prodavidisch in einem?®.
Zum chronistischen Geschichtswerk gehéren wohl auch die Biicher
Ezra und Nehemial?, und als Entstehungszeit kommt die Zeit vom
vierten Jahrhundert bis etwa um die Mitte des dritten Jahrhunderts
in Betracht!!. In der dem Zerubbabel zeitgendssischen Quelle Hag
1,1,12 wird zuerst Zerubbabel ben Schealtiel und an zweiter Stelle
der Hohepriester Jehoschua ben Jehosadaq erwiahnt. Ezra 3,2 geht
die Aufzihlung aber bereits in umgekehrter Reihenfolge vor sich:
Und es stand auf Jeschua ben Josadaq und seine Amtsbriider,
die Priester und Zerubbabel ben Schealtiel und seine Amtsbriider,
und sie bauten den Altar des Gottes Israels... 1% Es ist unwahr-
scheinlich, da3 diese Umstellung aus Versehen und ohne Absicht
erfolgt wire, vielmehr scheint sich hier bereits eine theologische
Anschauung anzubahnen, nach der der Davidide hinter dem Sado-
qgiden zuriicksteht. Es wire auch moglich, dal Zach 6,9—14 von
einem Uberarbeiter, der mit solchen Gedankengiingen vertraut
war, seine gegenwiirtige Form erhielt.

Die essenistische Qumrangemeinde wie die Chassidim-Bewegung
der frithen Makkabéerzeit treten uns als fertige Produkte bereits
in der ersten Hilfte des 2. Jahrhunderts v. Chr. entgegen. Der
Rekurs auf die Chassidimbewegung zur Deutung der Herkunft der
Qumrangemeinde lost das gestellte Problem nicht, sondern ver-

® B. Mazar, Ensiqlopedia miqrait I, Jerusalem 1954, Sp. 603. Herbert
Haag, Bibellexikon, Einsiedeln 1952, Sp. 296.

10 So z. B. Johann Goettsberger, Die Biicher der Chronik, Bonn 1939,
S. 3; Martin Rehm, Esra-Nehemias, Wirzburg 1950, S. 6; Herbert Haag,
Bibellexikon, Einsiedeln 1952, Sp. 296, 435. Curt Kuhl, Die Entstehung
des alten' Testaments, Bern 1953, S. 313. Dagegen Benjamin Mazar, Ensi-
glopedia migrait 1T, Jerusalem 1954, Sp. 605. Mazar sieht auch in den letzten
beiden Kapiteln der Chronik keinen organischen Bestandteil des Buches
sondern einen Zusatz.

11 Mazar a. a. O. Sp. 605. Anfang 4. Jahrh. v. Chr.; Rehm a. a. O. S. 6.
Nach 400 v. Chr. Goettsberger a. a. O. S. 5. Zwischen 300 und 200 v. Chr.;
Haag, Bibellexikon, Sp. 296. Zw. 300 und 200 v. Chr.

12 Sonst belie3 auch der Chronist die tiberkommene Reihenfolge Zerub-
babel-Jehosehua, z. B. Ezra 3,8.

27



schiebt es nur, da dadurch noch nicht der Hintergrund der Chassi-
dimbewegung selbst geklirt ist. Wie diese kurzen Ausfiihrungen
aber bereits zeigen sollen, weisen manche charakteristischen Lehren
der Qumrangemeinde, wie z. B. die ganz besondere Verehrung von
Priestern und Leviten und die Verehrung des Hauses David!? in
das Milieu des chronistischen Geschichtswerkes, von wo auch be-
reits die spitere Vorstellung des Priestermessias aus Aharon und
des (davidischen) Messias aus Israel herkommen konnte!4. Eine
deutlichere Aufhellung des alttestamentlichen Hintergrundes der
Qumrangemeinde wird erst mdglich sein, wenn genaue Untersu-
chungen iiber das Verhiltnis des Werkes des Chronisten zu den
neuen Texten vorliegen werden.

JUDISCHE ASPEKTE DER
ENTMYTHOLOGISIERUNG
DES NEUEN TESTAMENTES

Von ScHALOM BEN-CHORIN, Jerusalem

Das theologische Gesprich des letzten Jahrzehnts wird weit-
gehend von dem Problem der Entmythologisierung der neutesta-
mentlichen Verkiindigung beherrscht, ausgelost durch den auf-

13 Vgl. Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, Oxford 1955, Text 1Q Sb 'V,
wo Is 11,2—5 im eschatologischen Sinn zitiert werden. A. a. O. S. 128 macht
Milik davon Mitteilung, da in Hohle IV zwei Texte gefunden wurden, die
die Erwartung eines davididischen Messias erkennen lassen.

14 Neuestens verwies North S. J., Catholic Biblical Quarterly 17 (1955),
S. 164—188, ganz zurecht darauf, dafl die Herkunft der Qumrangemeinschaft
selbst und ihre besondere Verehrung des sadoqidischen Priestertums durch
den alleinigen Rekurs auf die Chasidim-Bewegung noch nicht geklért ist.

28



	Der alttestamentliche Hintergrund der Vorstellung von den beiden Messiassen in Schrifttum von Chirbet Qumran

