Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Das exegetische Problem und die Judenmission
Autor: Jocz, Jakob

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-961292

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-961292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DAS EXEGETISCHE PROBLEM
UND DIE JUDENMISSION

Von Jaxos Jocz, London

Im Gesprich zwischen Judentum und Christentum geht es
prinzipiell um die Frage, ob Jesus der Messias sei. Dal} Jesus von
Nazareth aber wirklich der Messias ist, kann die Kirche nur von
der Schrift her bezeugen. Aus diesem Grunde ist die Diskussion
schon frith in der Geschichte zu einer exegetischen Angelegenheit
geworden. Wo immer Christen und Juden iiber den Glauben spra-
chen, wurde die Frage der Auslegung aktuell. So geschah es, da3
die christliche Apologetik sich dem Judentum gegeniiber haupt-
sichlich mit solchen Texten befaBlte, die messianisch ausgelegt
werden konnten. Dafl es aber messianische Texte in der Bibel gibt,
war dem antiken Judentum eine Selbstverstindlichkeit. So sagt
z. B. Trypho dem Justinus: «Wisse wohl, dall unser ganzes Volk
auf den Messias wartet und wir zugeben, daB alle von dir zitierten
Schriftstellen auf ihn gehenl.» Was also jiidischerseits verneint
wurde, war nicht die messianische Erwartung, die im A.T. ihren

1 Justins Dialog mit Trypho, 89,1. — Wir beniitzen die Ubersetzung
von Karl Thieme, Die Kirche und die Synagoge, 1944.



Ursprung hatte, sondern die Identifizierung des Messias mit Jesus
von Nazareth. Daher ist es das Anliegen des Justinus, festzustellen,
«daBl dieser der Messias ist, wie es die Schriften erweisen2». Um
diese Identifizierung zu vollziehen, sah sich die Kirche gezwungen,
die Autoritit der Heiligen Schrift zu betonen. So ist die Diskussion
zu einem Streit iiber Texte geworden. Dafl das Problem haupt.
siichlich exegetisch war, wurde auch von jiidischer Seite anerkannt-
So sagt Maimonides: «Die Christen bekennen wie wir, daf} die
Bibel gottlichen Ursprungs und unserem Lehrer Moses offenbart
worden ist; nur in der Auslegung der Schrift unterscheiden sie sich3.»

In neuerer Zeit, seit die Heilige Schrift viel von ihrer Autoritit
eingebiilt und die Kirche es mit einer iberwiegenden Zahl von
bibelunkundigen Juden zu tun hat, hat das Problem wohl an Schirfe
verloren, aber verschwunden ist es nicht. So mufl es auch bleiben
bis ans Ende der Zeit; denn wo Juden und Christen einander im
Glauben begegnen, mufl die Frage um die Schrift, in der die Frage
um die VerheiBungen Gottes und Seine Treue mit eingeschlossen
ist, zur Hauptfrage werden.

Leider hat die Kirche nicht immer die nétige Geduld aufge-
bracht und sich des ofteren verlocken lassen, vom Hauptthema
abzuweichen. Aber wenn sie den Juden wirklich ernst nimmt, mufl
sie immer wieder zur Hauptfrage zuriickkehren: Was sagt die
Schrift? — Nun aber hat man gemeint, dal die Antwort eindeutig
und ein fiir allemal gegeben werden kénne. Es gehort zum Verdienst
der neuzeitlichen Theologie, erkannt zu haben, dal um die Ant-
wort immer wieder gerungen werden muf}. In dieser Hinsicht unter-
scheidet sich der Protestantismus grundsiitzlich von der romisch-
katholischen Einstellung?. Wie aber das A.T. ausgelegt werden
soll, lernt die Kirche vom Neuen Testament.

? Dialog, 39,6.

3 Zitiert aus Hans Joachim Schoeps’ Buch : Jiidisch-christliches Religions-
gespriich in neunzehn Jahrhunderten (1949), 23.

¢ Fir die roémisch-katholische Einstellung vgl. Prof. Bernhard Hart-
mann, Der Glaubensgegensatz zwischen Judentum und Christentum (Pader-
born, 1938). Doch ist Hartmann dem Judentum feindlich gesinnt, und seine
Stellung zum A.T. ist ablehnend. Karl Thieme — in «Kirche und Synagoge»
-— reprisentiert die neuere Richtung.

2



1. Das Neue Testament

Den Schriftbeweis hat die Kirche vom N.T. iibernommen. Aus-
driicke wie xadd¢ yéypamtar, dtt yéypamrar, va nminpwddow ai
xata gehoren zum Urtext und gehen wohl auf Jesus selbst zu-
riick, obwohl Dalman in diesen Wendungen den EinfluBl der LXX
vermutet®. Die Beteuerung xata rac ypapds, wie wir in 1. Kor.
15,3.4. lesen, war besonders wichtig fiir die Predigt der jungen
Kirche auf jiidischem Boden. Wenn es 1. Petr. 3,15 heiBt: &roiuoc
ael mpog dmoAoylay mavti v¢» aitotvrt, so wird zweifellos zum Arsenal
dieser apologia auch der Schriftbeweis gehoren®. Dafl} in Jesus von
Nazareth Gottes Verheilungen erfiillt sind, war ein wichtiger Be-
standteil der christlichen Predigt, besonders Juden gegeniiber?.

Der englische Gelehrte Vincent Henry Stanton hat sich die
Miihe genommen, eine ausfiihrliche Tafel aller alttestamentlichen
Zitate, die im N.T. vorkommen, zu verfertigen®. Diese Schrift-
stellen teilt Stanton in drei Kategorien:

1. solche, die auf die Person und das Werk des Messias bezogen
werden;

2. solche, in denen der Name xdgio¢c auf den Messias angewandt
wird (nach der griechischen Ubersetzung);

3. solche, die auf die einzelnen Erlebnisse des Messias gedeutet
werden.

Es mull zugegeben werden, daBl nach kritischer Untersuchung
nicht alle diese Zitate als korrekt betrachtet werden kénnen. Stan-
ton beobachtet, da3 eine gewisse Zahl dieser Zitate nur als Illu-
strationen gemeint sind. Es ist beachtenswert, daB3 der iibertrie-
bene Allegorismus der Rabbinen und der Kirchenviter nur selten
im N.T. vorkommt. Noch eine andere Bemerkung scheint uns

8 Vgl. Gustaf Dalman, die Worte Jesu, in der engl. Ubersetzung (1902),
41f'

¢ J.Jocz, The Jewish People and Jesus Christ, 205.
7 Vgl. Luk. 1, 55,73.

8 V. H. Stanton, The Jewish and the Christian Messiah (1886), 182 und
Anhang.



wichtig: Die Theophanien des A.T., die in der altkirchlichen Exe-
getik eine so groBe Rolle spielen und auf Jesus bezogen werden,
fehlen im N.T. ginzlich®. Wir meinen aber, dall der Schriftbeweis,
dem wir im N.T. begegnen, noch eine andere Charakteristik auf-
weist, die nicht auller acht gelassen werden darf. Es scheint uns,
dall hier nach einem gewissen Schema verfahren wird, obwohl
dieses Schema nicht mehr leicht erkennbar ist.

Seit Credner und Hatch hat sich die Meinung durchgesetzt,
daB die Zitate aus dem A.T. einer Sammlung von Schriftbeweisen
entnommen sind, die als «florilegia» in der Kirche weit verbreitet
waren!?. Diese Theorie wurde von Rendel Harris ausgebaut, um
zu begriinden, daf3 solche «Handbiicher» von testimonia fiir Pro-
pagandazwecke der neuen Religion gebraucht wurden!!. Ein Va-
demecum dieser Art wire natiirlich besonders wichtig fiir die
Predigt an Juden. Dal} aber solche Catenae in der Form einer Samm-
lung tatsichlich im Umgang waren, blieb eine Vermutung, die
nicht bewiesen werden konnte. Dies war die Lage bis 1935, als
Lukyn Williams Buch erschien: « Adversus Judaeos'?.» Der einzige
Beweis, den man damals aufbringen konnte, entsprang der Uber-
legung, daBl nur so die falsche Zitierung von einigen alttestament-
lichen Stellen erklirbar sei!3. Erst neulich ist der Beweis erbracht
worden, dafl die Vermutung auf Tatsachen beruht: Unter dem
reichen Material von Khirbet Qumran ist ein Bliattchen ans Licht
gekommen, das offensichtlich zu einem grolleren Werk gehorte
und aus einer Anthologie von messianischen Texten bestand. Der
Inhalt dieses Blattes bringt Zitate aus dem Pentateuch: Deutr.
18,18ff.; 5, 25-29; Num. 24, 15-17; Deutr. 33, 8-1114, Daraus kann
man wohl den Schlull ziehen, dal dieses Blatt zum Anfang des
Buches gehorte und dall weitere Texte aus den prophetischen

® Stanton, op. cit. 193.

10 James Moffatt, An Introduction to the Literature of the New Testa-
ment (1918), 25f.

11 A. Lukyn Williams, Adversus Judaeos (1935), 4ff.

12 Op. eit. 8.

13 Vel. Mk. 1,2; Mt. 27,9; ferner 1. Kor. 15, 25f.; Eph. 1, 20,22; Hebr.1,
13; 2,6—8 — hier sind Texte aus mehreren Quellen zusammengeschmolzen.

14 A. Dupont-Sommer, The Jewish Sect of Qumran (engl. 1954), 174,
Note 14.

4



Biichern gefolgt sind!5. Nun mochten wir die Vermutung ausspre-
chen, daBl der Gebrauch von testimonia, wie er im N.T. vorkommt
und in der altkirchlichen Apologetik iiblich ist!6, auf eine viel
iltere Tradition zuriickgeht. Nicht nur der Brauch, Kompendia
zu beniitzen, ist alt, sondern eben auch die Deutung messianischer
Texte. Nur so ist die eigentiimliche Deutung gewisser Stellen, die
wir in den paulinischen Briefen finden, erkldrbar. Das N.T. setzt
eine stark ausgebildete messianische Tradition voraus?!?.
Bekanntlich haben schon Rendel Harris und Zwaan die These
vertreten, dafl wir in Act. 26, 22f. eine wortliche Wiedergabe von
zwei Ausschnitten eines solchen Kompendiums haben!8, néimlich
a) dafl Christus leiden sollte; b) dall er dem Volk und den Vélkern
verkiindigt werden sollte durch die Auferstehung von den Toten?®.
Obwohl dies nur eine geistreiche Vermutung ist, so ist es doch auf-
fallend, dal diese zwei Themen von grundlegender Bedeutung fiir
die Predigt der Urkirche waren. Besonders wichtig wird die Frage
im Hinblick auf die Heidenmission gewesen sein. Wenn wir diesen
zwei Themen noch die prophetischen Weissagungen in bezug auf
den Messias hinzufiigen, so erhalten wir ein Gesamtbild von dem
messianischen Schriftbeweis der Urkirche. Wie die einzelnen Er-
eignisse im Leben des Messias mit dem A.T. in Einklang gebracht
worden sind, ist nicht leicht zu erkliren. Der Schlul}, daB wir es
hier mit einem «vaticinium post eventum» zu tun haben??, ist
keinesfalls die einzige Moglichkeit. Die Frage liegt jedoch auler-
halb des Rahmens dieser Darstellung und kann iibergangen werden.
Was uns hier interessiert, ist die Tatsache, daBl die Kirche das

15 Wenn Prof. Dupont-Sommer recht hat und die Sekte wirklich aus
Essdern bestand, so haben wir hier den Beweis, dafl solche Kompendia
schon in vorchristlicher Zeit gebraucht wurden. Wir finden aber Prof. Du-
pont-Sommers Ausfithrungen nicht uberzeugend und glauben, da es sich
hier doch um eine judenchristliche Sekte handelt.

18 Vgl. z. B. Cyprians Testimoniorum libri adversus Judaeos, bes. Buch I1.

17 Vgl. J. Jocz, Die Juden im Johannes-Evangelium; Judaica, Heft 3
(1953), 132f.

18 Lukyn Williams, op. cit. 10, Note 2.

19 Aus der Lutherbibel ist dies nicht ersichtlich, aber die englische Revised
Version (1881) bringt es gut zum Ausdruck.

20 Vgl. Schoeps, op. cit. 30.



ganze Drama vom Leben, Sterben und Auferstehen Jesu im Lichte
der Schrift zu interpretieren bestrebt war. Dies war besonders
wichtig fiir die Verkiindigung unter Juden. Die Legitimation, daf3
Jesus der Messias sei, war exegetisch bedingt. Nur auf diesem Wege
konnte das Neue mit dem Alten verbunden werden. Auch die
Apologie der Synagoge gegeniiber erforderte ein solches Verfahren.

Hier ist aber auch ein theologisches Moment mit inbegriffen.
Die Frage um das Gesetz wurde schon zu Lebzeiten Jesu und nach-
her erst recht zu einer wichtigen Angelegenheit. Das N.T., das iiber
die Heidenkirche zu uns gekommen ist, erbringt den Beweis, dal}
wenigstens ein Teil des Judenchristentums das Gesetz messianisch
deutete. Dieser Beweis ist vor allem im Hebrierbrief enthalten.
Es ist charakteristisch fiir dieses Dokument, daf3 es das Verhiltnis
von Gesetz und Evangelium als Erwartung und Erfiillung deutet.
Hier wird das ganze Gesetz messianisch verstanden: der Kultus
hat symbolische Bedeutung auf den Messias hin. Die Institutionen
des Alten Bundes sind dnddetyua und oxed — «ein Schatten von
den zukiinftigen Giitern (Hebr. 8,5; 10,1). Um die spiitere Exegese
der Kirche zu verstehen, mufl man sich diese Eigentiimlichkeit des
Hebrierbriefes vor Augen halten. Die Themen, die hier erortert
werden, sind typisch jiidisch: Moses, Aaron, der Kultus, das Prie-
stertum, der Sabbath, die Viter, das Leiden des Messias?!. Die
zeitgeschichtliche Lage kann aus dem Aufruf, das Lager zu ver-
lassen, erschlossen werden — «denn wir haben hier keine bleibende
Stadt». So spricht ein jesusgliubiger Jude Judenchristen an, die
sich im Konflikt mit der Synagoge befinden 22.

Es ist noch zu bemerken, dal der Streit zwar prinzipiell um das
Gesetz geht, dafl aber der ganze alttestamentliche Kanon mitbe-
troffen ist: die Propheten und der Psalter spielen eine ebenso
wichtige Rolle in dieser Frage. Wihrend in der Auseinandersetzung
die Synagoge den Nachdruck auf den Pentateuch legte, wurde in
judenchristlichen Kreisen das Zeugnis der ganzen Schrift betont.
Dies ist eben das Auffallende im Hebrierbrief, daBl er auf eine

21 Vgl. A. B. Bruce, The Epistle to the Hebrews, The Expositor, VII
(1888), 161ff.

22 Anders A. Oepke, Das neue Gottesvolk, 1950, 67ff., der im Verfasser
des Hebrierbriefes einen Heidenchristen sieht.

6



Gesamtschau dringt, in welcher Moses und die Propheten Zeugen
fiir den Messias sind23. So eben argumentiert ein jesusgldubiger
Jude Juden gegeniiber. In diesem Brief haben wir ein treffliches
Beispiel dafiir, wie die Urkirche Jesus im Kontext der Heiligen
Schrift gesehen hat. Hier befinden wir uns auf jidischem Boden
und in der klassischen Tradition der messianischen Exegese.

1. Drie spitere christliche Beweisfithrung

Die exegetische Gewandtheit des Hebrierbriefes ist einzigartig
in der altchristlichen Literatur. Wenn wir zu den paulinischen
Briefen kommen, so stoBen wir auf eine andere Exegese, die der
Synagoge viel niher steht. Paulus scheut sich nicht, nach Art der
Rabbinen den Text so zu deuten, dafl es ihm zum Vorteil dient24.
Doch erst im Barnabasbrief begegnen wir der eigenartigen Spitz-
findigkeit, die den rabbinischen pilpul fast iibertrifft. Wir miissen
aber auch den Unterschied beachten: wihrend die Rabbinen mit
dem Text herumspielen, nimmt Barnabas seine Exegese todernst;
man kann fast sagen, daB er seinen Glauben an den erzwungenen
Schriftbeweis hingt. Uberdies freut er sich, daB ihm ein so groBes
Verstindnis fiir die Geheimnisse der Schrift vergénnt worden ist 2.
Seine piéce de résistance?? ist die berithmte Erklirung der Zahl 318
in Gen. 14,14: diese sei ndmlich nichts anderes als eine verborgene

23 Vgl. auch Lk. 24,7.

2 Vgl. Gal. 4,21ff.; auch Gal. 3,16; 1. Kor. 9,9. Man muf3 aber gestehen,
daB3 die Exegese iiber Melchisedek im Hebrierbrief, besonders 7,3, ein éhn-
liches Verfahren aufzeigt. Vgl. Stanton, op. cit. 184f.; auch Strack-Biller-
beck, III, 694.

% Die feindliche Einstellung zum Judentum und die merkwiirdige Be-
hauptung, daB3 das Gesetz den Juden zur Strafe gegeben wurde, veranlaft
uns zu der Vermutung, daB3 wir es hier mit einem Heidenchristen zu tun
haben. Er wird aber einer von oefduevor gewesen sein, denn er kennt das
Judentum ziemlich gut. Den Ausdruck dexaidyoic fir MIATANIWE mag
er wohl der LXX entnommen haben (vgl. Barn. 15,1).

2% Barn. 6,10.

*?” Thomas M. Wehofer, Untersuchungen zur altkirchlichen Epistolo-
graphie, Wien (1901), 71.



Weissagung auf den Namen Jesus2. Wie ein solches Verfahren zu
beurteilen ist, soll uns der rémisch-katholische Gelehrte Karl
Thieme sagen:

«Man wird dies als eine jener Stellen ansehen miissen, wo die

Gefahr aller Typologie, zu subtiler Spielerei zu entarten, Barna-

bas (der auf seine Entdeckung hier besonders stolz ist) verfiihrt

hat; es gibt wirklich deutlichere Hinweise auf Jesus von Na-
zareth im Alten Testament als diesen, iiberhaupt nur bei grie-
chischer Schreibung der Zahl zutreffenden?®.»

Eine nicht minder verwunderliche Exegese im Barnabasbrief
bezieht sich auf Ex. 33,1f. Hier geht der Schreiber philologisch
vor, indem er adamah mit adam identifiziert, um den Menschen
mit der leidenden Erde gleichzustellen, und dann fortfahrt, das
Ganze auf Jesus zu beziehen: hier ist das gute Land, das von Milch
und Honig flieBt3°! Man muf} freilich in Rechnung stellen, daB
diese Art Exegese, die mit Argumenten, die an den Haaren herbei-
gezogen sind, operiert, uns Modernen viel anstofliger ist als dem
antiken Juden, der an eine dhnliche Auslegung gewohnt war. Im-
merhin wird diese Art von Spitzfindigkeit auch den antiken Gegner
befremdet haben, besonders wenn er den hebriischen Text genau
kannte. Obwohl Barnabas ehrlich iiberzeugt ist, dall Jesus wirk-
lich aus dem A.T. bewiesen werden kann, so fehlt ihm doch der
Ernst und die Tiefsichtigkeit des Hebrierbriefes. Nur in einer Hin-
sicht kommt er diesem gleich, nimlich in dem Wissen darum, daf}
die Eingebung der Prophetie vom Worte Gottes her stammt, wel-
ches in Jesus von Nazareth Fleisch geworden ist3!. — «ehe Abra-
ham ward, bin Ich32.»

2% Barn. 9,8: 1 = déxa, &xeic H = dxrd Inootv. dtr 6¢ otaveis &v T
T tjupeliev Exew trw ydow, Aéyel xai toraxoaiovs. Die Zahl 318 ist auch von den
Rabbinen mit Hilfe von gematria interpretiert worden; wvgl. Midrasch
Bereschit Rabba zur Stelle; auch Raschi z. St. Damit mag wohl Rev. 13,18
verglichen werden.

2 Karl Thieme, op. cit. 232.

30 Barn. 6,9. Leider hat der Urtext ¥R und nicht 7QTN!

31 Barn. 5,6: oi mpgijtat, dn avrov Exovrec Ty ydow, i avtdv énpoprjrevoay.
Zur Frage der Priexistenz des Messias vgl. Strack-Billerbeck II, 333ff.
Strack-Billerbeck unterscheiden zwischen der ideellen Priiexistenz des Mes-
sias, d. h. wie er zu der Gedankenwelt Gottes gehort, und dem realen Messias,

8



Der nichste Schriftsteller, der hier in Frage kommt, ist Justinus
der Mirtyrer. In der Auseinandersetzung zwischen Kirche und
Synagoge hat sein Dialog mit Trypho grundlegende Bedeutung.
Die Argumente, die hier zum Vorschein kommen, sind in spiiteren
Jahrhunderten zum Muster fiir die Kontroverse mit dem Juden-
tum geworden. Die dort erdrterten Fragen sind bis heute aktuell
geblieben.

Harnack hat schon darauf hingewiesen, dall in Justins Dialog
nur die Stimme der Kirche zu héren ist; Trypho kommt nur selten
zum Wort33. Doch sind die beiden Hauptfragen, die die Kirche
im Gesprich mit dem Judentum beschiftigen, im Dialog schon
vorausgesetzt. Die Antworten, die Justin gibt, haben sich im Lauf
der Jahrhunderte zur Norm fixiert. Hier konnen wir uns nur in aller
Kiirze mit den Begriindungen dieser Antworten befassen.

a) Das Gesetz. Die christliche Haltung dem Gesetz gegeniiber
will Justin aus dem A.T. begriinden. Dazu schligt er einen zwei-
fachen Weg ein: einerseits will er beweisen, dafl das Gesetz nur eine
vorliufige MaBnahme war und nur bis zum Kommen des Messias
Geltung hatte. Die jiidische Behauptung, dall das Gesetz ewig
verbindlich sei, betrachtet Justin als ein Milverstindnis; denn die
VerheiBung eines neuen Bundes setzt die Veraltung des alten Bun-
des voraus. Anderseits aber behauptet Justin, die Ritualgesetze,
wie die Beschneidung, der Sabbath und die Speiseverordnungen,
seien nur wegen der jiidischen Herzenshartigkeit eingesetzt worden.
Diese Verordnungen seien kein Vorrecht, sondern eine Strafe. Ju-
stin zitiert, um seine Behauptung zu bekraftigen, Hes. 20,25, wo
es heillit: «So habe denn auch ich ihnen Satzungen gegeben, die
nicht gut waren?3!.» Dafl Justin hier einen schweren exegetischen
Fehler begeht, steht auler Frage.

wie er in die Geschichte eintritt: «Die Synagoge hat... von einer realen
Priaexistenz des Messias nichts gewuBt.» Vgl. aber die Bemerkungen von
W. D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism (1948), 162ff.

32 Joh. 8,58.

83 A.von Harnack, Judentum und Christentum in Justins Dialog mit
Trypho, Leipzig (1913), 92.

3¢ Dial. 21,4; vgl. 67,10.



Aber damit ist das Gesetz noch nicht abgefertigt. Justin sucht
es auch typologisch auszubeuten. Wiahrend der Hebrierbrief sich
mit den groBlen Institutionen des alten Bundes befalBlt, verliert
sich der Dialog in die gewaltsame Ausdeutung von Kleinigkeiten.
Justins Typen sind das Holz des Lebens im Paradies, der bliihende
Stab Aarons, der Stab Moses, die Stiabchen, die Jakob gebraucht,
um seine Herde zu vermehren usw., usw. Man kann wohl sagen,
daf3 Justin kaum ein Stiick Holz vermift, das ihm zur Deutung
auf das Kreuz dienlich sein kénnte.

b) Der Messias. Damit kommen wir zur zweiten Frage. Sich
auf das A.T. zu berufen, hat Justin von der christlichen Tradition
itbernommen. Vieles, was er sagt, ist schriftgemill, wie z. B. die
Jungfrauengeburt, das Leiden des Messias usw. Doch geht er in
seinem Kifer, Jesus aus der Schrift zu beweisen, weit iiber das
N.T. hinaus. Die Regel, die Justin verfolgt, und die merkwiirdiger-
weise von seinen Gegnern nicht beanstandet wird, ist die, dafl
«die Propheten, so viel sie auch sagten und taten, es in Gleichnisse
und Vorbilder einhiillten, damit das meiste davon nicht so leicht
von allen erkannt werde?5.» Diese Esoterik dem Text gegeniiber,
die dem Judentum keinesfalls fremd ist 3%, gibt Justin einen weiten
Spielraum, seine Typologie auszubauen. So gebraucht er z. B. das
Bild des betenden Moses, der mit seinen ausgestreckten Armen
die Niederlage der Amalekiter bewirkt, als Typus fiir das Kreuz
des Messias?®. An einer anderen Stelle gebraucht er das Horn des
Stiers im .Segen Mosis (Dt. 33,17) als eine Weissagung auf das
Kreuz38. Nach derselben Methode legt er dem Messias eine ganze
Reihe von Namen bei: Weisheit, Tag, Aufgang, Schwert, Stein,
Stab, Jakob, Israel usw.3?. Sogar der Name Jesus wird auf dieselbe

35 Dial. 90,2.

38 Vgl. die 13 exegetischen Regeln in der Baraitha d’R. Ischmael, wie
sie im Siddur zitiert sind; The Autorised Prayer Book, ed. S. Singer, 13.

37 Vgl. auch den Barnabasbrief 12,2f.

38 Dial. 91,1-4.

¥ Dial. 100,4; vgl. auch 61,1, wo noch andere Namen hinzukommen,
Fiir die Namen des Messias in der jiud. Tradition vgl. Strack-Billerbeck I,
64ff. Justin scheint die Tradition der Rabbinen gekannt zu haben.

4 Dial. 113,1.

10



Wir diirfen uns hier nicht linger aufhalten. Justins Bemiihun-
gen, Trypho zu iiberzeugen, sind erfolglos geblieben. «Die gewalt-
sam herbeigezogenen Ausfiihrungen?!'» hatten ohne Zweifel be-
fremdend auf die jiidischen Horer gewirkt. Obwohl Trypho und
seine Genossen an spitzfindige Exegese gewshnt waren, pflegte
man doch in Israel den Midrasch nicht allzu ernst zu nehmen.

Die weitere Geschichte der exegetischen Auseinandersetzung
verlief etwa auf derselben Linie. Der Umfang der Argumente wuchs,
neue «Beweise» wurden erfunden, aber an Schlagfertigkeit gewan-
nen sie nicht. Interessant wire auch eine Untersuchung dariiber,
inwieweit iiberhaupt die kirchliche Exegese von der Diskussion
mit dem Judentum beeinflullt worden ist. Die vor-nizdischen
Kirchenviter scheinen fast alle so zu schreiben, dal sie die Syna-
goge fortwihrend vor Augen haben. Als Beispiel wollen wir Cy-
prian mit seinen « Testimoniorum libri adversus Judaeos» anfiihren.
Aber auch die exegetische Arbeit des Origenes mit seiner iiber-
triebenen Allegorese scheint dieses Motiv zu haben.

Wir machen nun den weiten Sprung zum 14. Jahrhundert und
kommen zu Nicholas de Lyra. Sein Name ist besonders wichtig,
weil er zu den wenigen Lehrern der Kirche gehorte, die auf den
einfachen Sinn der Schrift den Nachdruck legten.

Vor uns liegt die unversffentlichte englische Ubersetzung von
de Lyras Traktat: «Contra Judaeos probatio temporis incarnationis
Christi®®.» Der englische Titel lautet: «Method with his country-
men 3 the Jews to convert them to Christianity.» Die Ubersetzung
stammt aus dem Jahre 1813. Wir verdanken sie einem gewissen
Charles Farish. Bis vor kurzem hat sie als verschollen gegolten 4.
Es ist der erste von zwei Traktaten’, in welchen sich de Lyra mit

41 So Karl Thieme, op. cit. 147.

42 Fir den Titel vgl. Lukyn Williams, op. cit. 412, Note 2.

4 Der engl. Ubersetzer gebraucht das Wort «countryman» im Sinn von
Stammesgenosse, denn er hiilt noch an der alten Tradition fest, dal de Lyra
ein bekehrter Jude war. Es ist jetzt allgemein anerkannt, da dies auf einem
Miflversténdnis beruht; vgl. L. Williams, op. cit., 408.

44 Hg war mir eine Freude, da MS wieder zu entdecken; leider aber hat
es nur antiquarischen Wert und wird wahrscheinlich nie gedruckt werden.

4 Der Titel des zweiten Traktates ist: Contra quendam Judaeum im-
pugnatorem evangelii secundum Matthaeum.

11



dem Judentum auseinandersetzt. Wichtig ist hier ein neues Ver-
fahren der Argumentation: der Beweis ist nicht mehr nur auf das
Alte Testament beschrinkt, sondern erstreckt sich auf die jiidische
Literatur tberhaupt. Es wird ndmlich vorausgesetzt, dafl unter
dem Einflul des Heiligen Geistes die Rabbiner selbst, ohne sich
dessen bewuBt zu sein, fiir Jesus Zeugnis ablegten. Die Targumim,
besonders Targum Jonathan, die Septuaginta®, der Talmud?*’, ja
sogar Josephus werden als Zeugen fiir die Wahrheit des Christen-
tums angefiihrt. Wie sonst in der apologetischen Literatur (sofern
sie sich auf das Judentum bezieht), bewegt sich die Diskussion um
die drei Hauptfragen: die Dreieinigkeit, die gottlich-menschliche
Person des Messias, der Zeitpunkt seines Kommens.

De Lyras Schriftbeweis weicht von den fritheren kaum ab. Der
Lehre von der Dreieinigkeit widmet er die grofite Sorgfalt; der
grofite Teil des Arguments beschiftigt sich mit diesem Thema.
De Lyra ist bestrebt zu zeigen, dafl gewisse Schriftstellen im A.T.
iiberhaupt unverstindlich bleiben, wenn sie nicht auf den Messias
bezogen werden: qut non potest exponi nisi ad literam de Christo,
wie z. B. Ps. 45,6 (7). Aber de Lyra scheut sich nicht, iiber den
Wortsinn des Textes hinauszugehen, wenn er meint, dafl es seinem
Zwecke diene. So will er z. B. von einem orthographischen Fehler
im hebriischen Text (Jes. 9,6) beweisen, dafl der Knabe ex
matre clausa virginate geboren werden sollte?s.

4 Denn diese Siebzig sind vom Volke Israel gewihlt worden als die
vornehmsten, gelehrtesten ... etc.», daher ist ihr Zeugnis unanfechtbar.
Natiirlich nimmt de Lyra die Legende als authentisch an. Es ist aber in-
teressant, daf3 er den Vorwurf erhebt, die LXX habe tendenzios tibersetzt,
um gewisse Dinge zu verheimlichen. Das Umgekehrte ist von Justinus be-
hauptet worden, Dial. 71ff. Nur so konnten die Kirchenviiter den Unter-
schied zwischen LXX und Massora erkliren. Der Vorwurf kehrt o6fters
wieder, vgl. Charles Leslie, A short and easy Method (1878), 89f. Ferner:
Johannes Morinus, Diestel, Geschichte des A.T., 345.

47 Merkwiirdigerweise begeht de Lyra einen logischen Fehler: er erklirt
den Talmud als falsch und gebraucht ihn doch als Zeugen. Wenn Lukyn
Williams Vermutung zu Recht besteht, so beruft sich de Lyra auch auf
Moses Maimonides mit dem Satz: «R. Moyses in libro Judicum ordinarium.. .»
Vgl. op. cit., 410, Note 6, und 411, Note 1. Er zitiert auch Raschi.

48 Is. 9,6 wo n;jp? in der Mitte des Wortes ein Schlul3-p hat.

12



Der Nachweis, dal3 die rabbinische Literatur gewisse christliche
Aspekte enthalte, ist allmiahlich auf die Kabbala ausgedehnt wor-
den. Hier sind christliche Apologeten auf eine Quelle gestoflen, die
tatsichlich reiches Material bieten konnte und grolen Erfolg ver-
sprach. Diese Literatur ist den christlichen Gelehrten lange Zeit
nicht zuginglich gewesen. Einer der ersten, der davon Gebrauch
machte, war Raymundus Lullus (ca. 1236-1315), der beriihmte
Missionar an Juden und Mohammedanern. Lullus hat sich derart
vom Sohar beeinflussen lassen, dal er dieses Werk fiir inspiriert
ansah. Bekehrte Juden, die den mystischen Kreisen der Synagoge
nahestanden haben stark dazu mitgeholfen, diese Literatur zu ver-
wenden. Hier seien namentlich genannt: Paulus de Heredia von
Aragon (1405-1486), der Verfasser des Iggeret ha-Sodot (Epistola
Secretorum #°), Paulus Riccio (oder Ricius, um die Mitte des 16. sc.),
der die freie lateinische Ubersetzung von «Scha‘are Orah» des Jo-
seph Gikatilla herstellte®®, Johann Stephanus Rittangel (11652),
angeblich ein Enkel des beriihmten Isaak Abravanel®!, der lateini-
sche Ubersetzer des Sefer Jezirah52. Durch sie und andere ist die
mystische Lehre des Judentums weit unter christlichen Gelehrten
bekannt geworden. Der Anstol zu diesen Unternehmungen ent-
stammte meist einem missionarischen Interesse. Man wollte eben
neue Beweise fiir das Christentum aufbringen.

Reuchlin, der sich stark von der Kabbala beeinflussen lief3, hat
sich in seinem Werk «De Verbo Mirafico®®» der mystischen Lehre
bedient, um die Lehre der Kirche von der Schrift zu beweisen.
Mit Hilfe dieser Methode stellte er fest, dall schon der erste Vers
in der Genesis die Dreieinigkeitslehre aufweise. Aus dem Verbum

49 Seine zwel andern Schriften, die dasselbe Thema behandeln, sind:
«De Mysteriis Fidei» und «Corona Regians.

50 De Porta Lucis R. Josephi Gecatalia, Augsburg (1516).

51 Vgl. Bernhard Peck, The Cabala (1913), 101.

%2 Amsterdam, 1642. Rittangel war zuerst romisch-katholisch, ist aber
spiter zum Protestantismus iibergetreten und lehrte an der Universitit
zu Konigsberg., Als Apologet ist er mit seiner «Biblia Veritas» und «Veritas
Religionis Christianae» (1699) bekannt geworden.

53 Basel, 1494. Sein anderes Werk ist «De Arte cabbalistica», Hagenau
(1516). Er hat sich der Ubersetzung des Paulus Ricius bedient, die ihm der
Sohn Hieronymus Ricius zustellte; vgl. Jewish Encyclopedia, X, 404f.

13



bra (bara = er schuf) soll demnach ben, ruah und ab — Sohn,
Geist, Vater — abgeleitet werden. Hier stimmt alles, nur die Reihen-
folge fehlt! Ein anderes Beispielist Ps. 118,22, wo das Substantiv abn
(eben = Stein) auf gleiche Weise ausgelegt wird: ab (Vater, ben Sohn)5,
Wie stark das kabbalistische System auf die Kirche eingewirkt
hat, kann aus der groBlen Menge der Literatur ersehen werden.
Hier sei vor allem Graf Giovanni Pico de Mirandola genannt. Sein
Werk: «Conclusiones Philosophicae, Cabalisticae et Theologicae5» be-
steht aus 900 Thesen, in welchen vorausgesetzt wird, dafl die Drei-
einigkeit aus der Kabbala erwiesen werde. Ein anderer Schrift-
steller, der uns wichtig scheint, ist der Franziskaner Pietro Gala-
tino (1460 bis ca. 1539) mit seinem Werk: «De Arkanis Catholicae
Veritatis contra obstinatissimam Judaeorum nostrae tempestatis per-
fidiam®8.» Galatino bedient sich reichlich des Talmuds und der
Kabbala, um den Juden die Wahrheit des Christentums klar zu
machen. In aller Kiirze sollen noch einige Namen genannt werden.
Der Einflul des Christian Knorr Baron von Rosenroth (1631
bis 1689) ist bedeutend. Chr. Schottgen (1687-1781) hat in seinen
Werken « Horae hebraicae et talmudicae» und « Theologia Judaeorum
de Messia®®» von Rosenroths kabbalistischen Studien reichlichen
Gebrauch gemacht. Obwohl Rosenroths Werk von Buddeus als
«confusum et obscurum opus®®» bezeichnet wird, so hat doch sein
«Kabbala Denutata, sive Doctrina Hebraeorum Transcendentalis et
Metaphysica Atque Theologia®®» grofle Bedeutung fiir das apolo-
getische Verfahren der Kirche dem Judentum gegeniiber.

84 Die Methode ist den Rabbinen als notarikon bekannt; vgl. Jew. En-
cyel., IX, 339f. Nach dieser Methode konnte das Wort a d m (adam) Adam-
David-Messias gedeutet werden. Ahnlich ist das christliche Symbol IXOYX
= Fisch entstanden: Inoovs Xpiorog, @cos “Yiog.

% Rom, 1486. Pico de Mirandola ist auch der Ubersetzer einiger kabba.-
listischer Schriften.

56 Artona di Mare, 1518.

57 Dresden, 1733.

58 Presden, 1742.

5 In seiner Introductio zu «Historia Philosophiae Hebraeorum», Halle,
1702.

¢ Die Kabbala Denudata ist zuerst in Salzbach erschienen, 1677/78.
Zwei spiitere Binde wurden in Frankfurt a. M. herausgegeben, 1684.

14



Endlich soll noch Naphtali Margolioth (geb. 1562; Margaritha)
.erwihnt werden, der nach der Taufe den Namen Julius Konrad
Otto fiithrte. Er ist zuletzt zum Judentum zuriickgekehrt, aber nicht
ohne der Kirche einen bedenklichen Nachlal zu vermachen. Eines
seiner Biicher heillt: «Gale Razaya oder Revelatio Arcanorum ex
Daniele 2,29y, in deutsch und lateinisch®. In diesem Werk haben
wir einen der kiihnsten Versuche, die Dreieinigkeit aus der jidi-
schen Literatur zu beweisen. Uber dieses Buch schreibt Le Roi:
«Die ganze Beweisfithrung zeigt aber schon, dafl es ihm mit dem
Christentum nicht ernst ist, auch sind seine Zitate oft falsch oder
auch vollig erdichtet %2.»

Diese und &hnliche phantastische Behauptungen haben aber
das christliche Interesse fiir die Kabbala nicht gedimpft, und bis
auf unsere Tage ist immer wieder der Versuch gemacht worden,
die mystischen Lehren des Judentums als Briicke zu gebrauchen.
Als Beispiel kann wohl das kleine Biichlein eines gewissen Charles
Leslie dienen: «4 Short and easy Method with the Jews», erschienen
1689. In diesem kleinen Werk werden alle die gewohnlichen Argu-
mente vom A.T., vom Talmud und Sohar herbeigezogen, um dem
Juden die Wahrheit des Christentums beizubringen. Der Schreiber
schweift sogar aus in die Welt der Antike, um aus dem Munde
heidnischer Philosophen und Schriftsteller die Wahrheit des Evan-
geliums zu beweisen. Dieses Biichlein ist im Jahre 1811 wieder
herausgegeben worden und 1878 als Neudruck erschienen 3.

Daf} diese Art von Beweisfiihrung noch immer geiibt wird, soll
an Hand zweier Beispiele bewiesen werden. Die gelehrte Arbeit
von August Wiinsche «Die Leiden des Messias» (1870) fiigt dem
Titel bei: «in ihrer Ubereinstimmung mit der Lehre des Alten
Testaments und den Ausspriichen der Rabbinen in den Talmuden,
‘Midraschim und anderen alten rabbinischen Schriften.» Nun stimmt
es ja, dafl die Frage, ob die alte Synagoge einen leidenden Messias
kennt, nicht entschieden ist. Strack-Billerbeck beteuern, dafl in

¢1 Niiremberg, 1605.

¢2 J.F. A.de le Roi, Die evangelische Christenheit und die Juden I,
133f.
83 Fir weitere Ausfithrungen vgl. J. Jocz, op. cit., 209ff.

15



Jesu Tagen der Begriff eines leidenden Messias nicht zur messia-
nischen Hoffnung des jiidischen Volkes gezihlt werden konne®;
anderseits behauptet W. D. Davies, da3 dieser Begriff zum Urgut
der Synagoge gehort habe®. Wie dem auch sei, August Wiinsche
ist von derselben Voraussetzung ausgegangen wie ein Lyra und
andere es taten, nimlich dal man den Juden aus seiner eigenen
Literatur iiberzeugen konne.

Als anderes Beispiel soll uns das Werk von Lev Gillet dienen 5.
Dieses in vieler Hinsicht vorziigliche Buch setzt die Moglichkeit
voraus, die Kluft, die Kirche und Synagoge trennt, mit Hilfe der
jidischen Mystik zu iiberbriicken. Natiirlich wird auch voraus-
gesetzt, daBl uns schon in der Bibel die Grundlage einer Verstindi-
gung gegeben sei, nur dal} es der Jude nicht sehen kénne noch wolle.

3. Der jidische Einwand

Wie die Synagoge den christlichen Schriftbeweis abzuwehren
suchte, kann hier nur kurz angedeutet werden. Wir wollen nur
einige Momente hervorheben:

a) Seit dem 2. Jahrhundert ist das messianische Thema im Ju-
dentum zuriickgetreten. Die Erfiillung des Gesetzes hat eine neue
Betonung bekommen®?.

b) Die Polemik zwischen Kirche und Synagoge hatte zur Folge,
daB man judischerseits anfing, Schriftstellen, die einst auf den
Messias bezogen wurden, umzudeuten %8,

¢) Um der kirchlichen Typologie und Allegorese vorzubeugen,
ist die Wichtigkeit der miindlichen Uberlieferung betont worden.
Man erklirt jetzt, daBl die echte Exegese nur der Synagoge bekannt
sei; diese diirfe nicht niedergeschrieben werden, damit die Volker
sie nicht miBBbrauchen¢®.

84 Strack-Billerbeck IT, 273f.

85 W. D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism (1948), 282ff.
8 Lev Gillet, Communion in the Messiah, 1942.

87 J. Jocz, op. cit., 189.

88 Vgl. Justins Dialog, 68.

¢ J. Bergmann, Jiidische Apologetik, Berlin (1908), 61.

16



d) Es wird jiidischerseits immer wieder betont, der Beweis, dal
Jesus der Messias sei, fehle, denn die prophetische Hoffnung sei
nicht in Erfiillung gegangen .

So oder @hnlich vernehmen wir es schon in Justins Dialog sei-
tens Tryphos, in der Diskussion des Origenes mit Celsus, wenn
letzterer sich immer wieder auf einen gewissen Juden beruft?, im
Talmud? und spiiter in den mittelalterlichen Disputationen und
in der jiidischen Apologetik iiberhaupt .

Hier miissen wir uns auf einige kurze Bemerkungen beschrinken.

Schon Trypho erhob, wie nach ihm immer wieder die Juden,
den Vorwurf, daBl die christliche Exegese gekiinstelt oder sogar
lasterlich erscheine’. Auch wenn wir die Anklage der Listerung
beiseite lassen, bleibt doch der Vorwurf bestehen. DaB die Beweis-
fihrung eines Barnabas, Justin, Origenes, ja der Kirchenviiter und
der meisten christlichen Apologeten iiberhaupt unzulinglich ist,
wird heute wohl von fast allen christlichen Gelehrten zugegeben
werden. Dal} eine dhnliche Exegese von Juden getrieben wurde,
indert nichts an der Sache. Wenn Justin die zwolf Glocken am
Kleide des Hohepriesters als Prophezeiung auf die zwolf Jiinger
Jesu auslegt?, so werden wir ihn kaum mit dem Hinweis darauf
entschuldigen konnen, daBl Lippmann Jomtow-Miihlhausen «die
Stricke der Liige» in Jes. 5,18 auf das Kirchenliuten deutet 7.

Die Kritik, die Isaak ben Abraham von Troki geiibt hat, ist
von der Synagoge des ofteren ausgesprochen worden und darf
nicht leichtfertig iibersehen werden. Lukyn Williams, der sich ein-
gehend mit dem Chizzuk Emunah befaBt, macht folgendes Gesténd-
nis:

70 Vgl. die funf Vorwiirfe, die judischerseits gemacht werden und auf
welche de Lyra zu antworten versucht; Lukyn Williams, op. cit., 411; auch
Isaak ben Joseph, Chizzuk Emunah, 1, 44.

71 Vgl. Origenes, Contra Celsum, II, 1ff.

72 Bergmann, op. cit., 81ff.

73 H. J. Schoeps, op. cit., 59ff.

4 Dialog, 79,1.

s Dialog, 42,1. Justin scheint die Schellen mit den Steinen verwechselt
zu haben, da die Zahl der Schellen unerwihnt bleibt, Steine aber sind es
zwolf; vgl. Ex. 28, 16-21,33.

" Schoeps, op. cit., 73, Note 14.

17



«It is perfectly true that many of the passages of the Old Tes-

tament quoted by the writers of the New cannot be adduced

as direct ,proofs, in the modern sense of the word...»".

Vieles, was R. Jsaak zu sagen hat, ist exegetisch korrekt und
wird nicht leicht widerlegt werden kénnen?, obwohl er selbst wie
alle anderen jiidischen Kritiker die exegetische Frage viel zu leicht-
fertig behandeln. Als Beispiel wollen wir den einstigen britischen
Oberrabbiner J. H. Hertz anfithren. Aus seinen Bemerkungen wire
kaum zu ermessen, ob der durchaus orthodoxe Rabbiner tiberhaupt
noch messianische Stellen im A.T. zulaB3t?®. Viel klarer ist die Ein-
stellung des Seligmann Pick, der vielfach mit der messianischen
Auslegung der Kirche einverstanden ist, nur dafl er ihre «Christo-
logie» verwirft®. Unter Christologie ist hier die spezifisch christ-
liche Lehre vom Messias gemeint. Uns erscheint darum Schalom
Ben-Chorins Feststellung, dafl Israel und Jesus nur im Raum der
Geschichte und nicht im Raume der Exegese sich begegnen kon-
nen®!, als eine unberechtigte Vereinfachung des Problems. Solange
die Synagoge die Hoffnung auf einen personlichen Messias festhilt
und die Aufrichtung des Reiches Gottes erwartet ®?, solange miissen
Jude und Christ die Aussprache im Raume der Exegetik fiihren.
Allerdings stimmen wir Ben-Chorin zu, wenn er sagt: «Keine,
wie immer geartete Exegese kann den Juden von der Priexistenz

77 A. Lukyn Williams, A Manual of Christian Evidences (1919) II, 181,
§ 587.

% Lukyn Williams bemerkt zu einer gewissen Stelle: «This chapter of
the Chizzuk Emunah is an excellent example of the Rabbi’s power of good
practical exegesis» (op. cit., I, 176, § 224).

7 J. H. Hertz, The Pentateuch and Haftorahs (1938), 201f.

80 Rabbiner Dr. Seligmann Pick, Die auf Jesus gedeuteten Stellen des
Alten Testaments, Frankfurt a. M. (1923). Nachdem man Dr. Hertz iiber
Siloh gelesen hat (vgl. Sermons Addresses and Studies, 1938, ITI, 111f.), ist
es ein Erlebnis, Pick uber Gen. 49,8ff. zu hoéren: «Unsere Bibelstelle ist wohl
messianisch, jedoch nicht christologisch» (op. cit., 8; vgl. auch 49, 58).

81 Schalom Ben-Chorin, Die Christus-Frage an den Juden (1941), 12.

82 Vgl. Hertz zu Sach. 3,8: «The restored priesthood is a pledge of the
coming of the Messianic Kingdom. .. they were portents which contained
within them the pledge of the fulfilment of the complete Redemptions,
op. cit., 621.

18



Christi im A.T. tiberzeugen®.» Nur jenseits des Kreuzes ist diese
Entdeckung zu machen, dessen sind wir sicher. Dennoch kann die
Kirche auf die Exegese nicht verzichten, besonders wenn es um
die Aussprache mit dem Volke Israel geht. An dieser Frage hingt
der Zusammenhang des Kanons vom Alten und Neuen Testament.
Fiir Christen bleibt immer noch der augustinische Satz bestehen:
«In veteri novum latet.» Hier aber geht es um das Wie?

4. Die neuzeitliche exegetische Orientierung

Die Reformation muf3, wie auch in so mancher andern Hinsicht,
im Blick auf den Schriftbeweis als Wendepunkt angesehen werden.
Der Nachdruck auf den eindeutigen Sinn des Bibelwortes veran-
laflte einen neuen Versuch in der Geschichte der Exegetik. Natiir-
lich hat sich die neue Orientierung nur langsam durchgesetzt, und
immer wieder gab es Riickfille®; aber der Grundsatz hat sich be-
wihrt: nur der einfache Sinn der Schrift ist mafigebend. Hier mul}
Martin Luther als Bahnbrecher anerkannt werden, obwohl er nicht
der erste war, der sich fiir den eindeutigen Sinn der Schrift ein-
setzte®. Es ist sein grofles Verdienst, mit Klarheit die Gefahr der
allegorischen Deutung erkannt zu haben, wenn er auch mit Recht
selbst einer «bedenklichen Freiheit in der Exegese» angeklagt
wird 8. Die Luthersche Exegese ist durch die Christologie bestimmt:
«Nimm Christus aus der Schrift, und was wirst du noch in ihr
finden?» Luther liest das Alte Testament im Lichte des Neuen,
nach dem bekannten Satz: « Christus universae scripturae scopus est.»
Hier wird deutlich, dal} der Reformator zugleich Theologe und Exe-
get ist. Diese doppelte Haltung behilt er in allen seinen Werken
bei. Daher ist der Vorwurf, dal er «die Mehrzahl seiner christolo-
gisch-trinitarischen Zeugnisse aus dem Alten Testament durch

83 G. L. B. Sloan and Shalom Ben-Chorin, Das christliche Verstiandnis
des Alten Testaments und der jiidische Einwand, Jerusalem (1941), 35.

84 Vgl. Ludwig Diestel, Geschichte des Alten Testaments in der christ-
lichen Kirche, Jena (1869), 365.

8 Jb. 195ff.; 244, § 33.

8¢ Th. 245.

87 De servo arbitrio (15625), 18.

19



miBverstandene Eigentiimlichkeiten der hebriischen Sprache®» ge-
wonnen habe, nur zum Teil berechtigt, denn Luther interpretiert
aus dem Glauben heraus. Sein Glaube bedingt seine Hermeneutik
und nicht umgekehrt. Aus diesem Grunde beurteilt er jede Schrift
nach dem Male, ob sie «Christum treibe®.» Dies ist wichtig fiir
das neue Verstindnis des exegetischen Problems, denn bei Luther
haben wir den Ansatz einer Gesamtschau, wie wir sie im Hebréer-
brief finden. Hier kommt es nicht mehr auf einzelne Stellen an,
sondern die ganze Schrift wird zum Zeugnis, dal Jesus der Christus
1st.

Dal3 das Alte Testament nicht nur exegetisch, sondern auch
theologisch behandelt werden muf}, hat Luther vom Neuen Te-
stament gelernt. Aussagen, die urspriinglich eine andere Bedeutung
hatten und anders gemeint waren miissen im Lichte der Erfiillung
anders interpretiert werden. Diese «antiochische®» Einstellung
kommt in der Haltung Luthers klar zum Ausdruck:

«Luther gibt der Kritik der jiidischen Ausleger unumwunden

zu, dal} der eigentliche, der historische Sinn des Textes nichts

von der Trinitiat weild®1.»

Dennoch kann Luther, wie wir gesehen haben, die Trinitat auch
im A.T. finden. Dies kann aber nur vom N.T. her erkannt werden.
Hier ist der direkte Beweis nicht mehr moglich.

Der reformatorische Grundansatz bedeutet den Anfang eines
neuen Abschnittes in der Geschichte der Auseinandersetzung mit
dem Judentum. Obwohl es fast noch Jahrhunderte dauerte, bis
sich die letzte Konsequenz der neuen Exegese durchgesetzt hatte,
so ist die neue Haltung doch auf die Reformation zuriickzufiihren.
Wie man den direkten Beweis nur langsam aufgab, kann an einer
viel umstrittenen Stelle nachgewiesen werden. Jahrhundertlang
wurde von der Kirche behauptet, das Wort anbwn in Jesaja 7,14
diirfe nur mit virgo iibersetzt werden. Das aus LXX stammende
7 mapPévos wurde zum Eckstein der Lehre von der Jungfrauen-

88 Heinrich Bornkamm, Luther und das Alte Testament, Tiibingen (1948),
103.

8 Vgl. Diestel, op. cit., 245.

% Vgl. Franz Delitzsch, Messianische Prophezeiungen, engl. 1880, 3.

91 Bornkamm, op. cit., 98.

20



geburt, obwohl schon Basilius Magnus darauf hinwies, daB} veavig
eine ebenso giiltige Ubersetzung sei®®. Erst mit Clericus, dem
arminianischen Exegeten, setzt eine Wendung ein®, die nur lang-
sam und nach vielen Kimpfen den Sieg behilt. Dal} 7 veavi, ety-
mologisch gesehen eine bessere Ubersetzung sei, ist von einem so
konservativen Theologen wie Franz Delitzsch frei anerkannt wor-
den®. Heute ist diese Auffassung weithin akzeptiert®, und die
neu revidierte amerikanische Bibel iibersetzt demgemé&f3. Hier
haben wir ein Beispiel dafiir, wie sich allméhlich der jiidische Ein-
wand durchgesetzt hat. Dies soll aber nicht bedeuten, dal} die
kirchliche Exegese, die Jesaja 7,14 mit der Jungfrauengeburt ver-
bindet, verworfen werden miisse; nur der direkte Beweis ist fallen
gelassen.

Besseres Verstindnis des Hebriischen und gréflere Achtung vor
dem historischen Sinn des Textes hat eine Wandlung herbeigefiihrt.
Sogar in pietistischen Kreisen und in der erbaulichen Auslegung
hat man sich von der Willkiir, mit der man einst vorzugehen pflegte,
abgewandt. Auf romisch-katholischem Boden ist ebenfalls eine
Meinungséinderung zu beobachten. Auch hier wird vor Spitzfindig-
keit gewarnt und die Frage aufgeworfen: «Wo liegt die Grenze
zwischen offenbarter Typologie und willkiirlicher Allegorese®’?»
Man hat allerdings versucht Auswege zu finden, um der exegetischen
Not zu entgehen. Dies ist besonders der Fall in den ultraorthodoxen
Kreisen Nordamerikas. Diese Not geht viel tiefer als die apologe-
tische Auseinandersetzung mit dem Judentum. Es wird gefragt:

92 Allerdings ist Basilius bestrebt zu zeigen, dafl beide Ausdriicke gleich-
bedeutend sind; Diestel, 123.

93 Diestel, op. cit., 435.

% Vgl. Delitzsch, op. cit., 65; auch Diestel, 660.

%% Hastings, Dictionary of the Bible, IV, 870f.

% Vgl. H. L. Ellison, The Revised Standard Version of the Bible, Hebrew
Christian Quarterly 1952/53, 119ff. Als Kuriosum méchten wir die seltsame
Behauptung des John Harrison anfithren, der sogar den Namen der Jungfrau
vorausgesagt weill: «Rabbi Haccadosch proveth by cabala out of many
places of Scripture, not only, that the Mother of the Messiah must be a
virgine, but also that her name shall be Marie» (John Harrison, The Messiah
Already Come, Amsterdam, 1619, 23).

97 Karl Thieme, op. cit., 258.

21



Wenn das A.T. nicht mehr direkten Beweis liefert, wozu dann das
A.T. iiberhaupt? Und was wird aus der Beweisfithrung der Evan-
gelien?

Auf diese Frage Antwort zu geben, ist die stete Bemiihung der
neuzeitlichen Apologetik. Um die Hilfte des letzten Jahrhunderts
hat ein Englinder folgende Behauptung gewagt:

«For it is not upon the particular prophecy that the Christian

Argument is staked, but upon the agreement and convergency

of all prophecy®.»

Leider ist es aber Payne Smith nicht ganz gelungen, einen neuen
Weg zu zeigen. Obwohl er sich striubt, vereinzelte Texte zur Grund-
lage seiner Christologie zu machen, so verfillt er doch der Versu-
chung, ein Mosaik von Texten aufzubauen, das vielfach an das
Zusammensetzspiel erinnert. KErst mit Ed. Riehm beginnt der
neueste Abschnitt in der Geschichte der modernen Exegese.

Riehm geht von der Einsicht aus, «dall alttestamentliche Weis-
sagung und neutestamentliche Erfiillung einander nicht vollstin-
dig decken. .. 9

 Aus dieser Erkenntnis heraus ist er zum Schlufl gekommen, dal
es hier nicht um Fragmente geht, die zu einem einheitlichen Bilde
zusammengesetzt werden konnen, sondern um Bruchstiicke, die
fast ohne Zusammenhang zueinander stehen, die aber in der Er-
filllung zu einem Ganzen zusammenschmelzen!®. Eine solche Sicht
machte es zur Bedingung, dal3 die messianischen Weissagungen nur
im Lichte des N.T. recht gesehen werden konnten. Dies bedeutete
aber nicht, daBl die messianische Erwartung dem A.T. fremd ist,
sondern daB sie nur vom Standpunkt des Glaubens gewiirdigt wer-
den kann. Hier mochten wir Schalom Ben-Chorim herzlich bei-
pflichten:

«daB sich Christus in den Biichern des Alten Bundes nur den

Menschen des Neuen Bundes erschlieBt. Nur ihnen!0l.»

% R. Payne Smith, The authenticity and messianic Interpretation of
the Prophecies of Isaiah, 1862, XXVII.

9 Ed. Riehm, Die messianische Weissagung (1885), 160.

100 Riehm, op. cit. 197. Damit soll nicht gesagt sein, dal wir mit allem
einverstanden sind; immerhin halten wir Riehms Kritik fiir bahnbrechend.

101 Schalom Ben-Chorin, Die Christus-Frage an den Juden, 12.

22



Nur aus dem Glauben heraus kann erkannt werden, daf8 die
messianische Hoffnung nicht kontingent zum A.T. steht, sondern
zum Grundkern seiner Botschaft gehort, und daB alle seine Insti-
tutionen auf Christus hinzielen!®?. Es ist, wie Volkmar Herntrich
in seiner Auseinandersetzung mit Wilhelm Vischer so schlagend
sagt, ein Akt des Glaubens. Herntrichs Anliegen ist ohne Zweifel
das Anliegen jedes ernsten Lesers der Schrift, daBl er sich davor
hiite «den Sinn des jeweiligen Textes schon von vorneherein» zu
wissen!®, Dies eben ist der Hauptfehler jeder allegorischen Aus-
legung der Schrift. Dieser Gefahr ist der christliche Exeget, be-
sonders wenn er es mit dem nichtgliubigen Juden zu tun hat,
ausgesetzt. Sein Eifer, Christus aus der Schrift zu «beweisenn,
bringt ihn in die Versuchung den Weg des Glaubens zu umgehen.
Weil die direkte Beweisfithrung nicht vom Kreuz her, sondern
den umgekehrten Weg gehen muf}, fithrt sie auf den Irrweg des
Unglaubens. Daher sind viele Juden, die diesen Weg gingen, schlief3-
lich wieder vom Glauben abgefallen.

Damit soll nicht gesagt sein, dal jeder Versuch, das A.T. mes-
sianisch zu deuten, verfehlt sei. Es gibt eine legitime christliche
Exegese des A.T., wie sie schon in den Evangelien und im iibrigen
Neuen Testament geiibt wird. Auch die typologische Auslegung
hat ihre Berechtigung, wie sie jiingst von Ulrich E. Simon formu-
liert worden ist'%. Aber jedes exegetische Unternehmen kann nur
als Versuch gelten, und nicht als « Beweis». Es darf nie auller acht
gelassen werden, dafl christliche Exegese an eine Theologie ge-
bunden ist, die keineswegs «vorurteilsfrei» an die Heilige Schrift
herantritt, da sie schon von vorneherein auf einen Glaubenssatz
aufgebaut ist'%. Diesen Glaubenssatz im jiidischen Horer voraus-
zusetzen ist ein logischer Widerspruch. Dennoch ist es wahr, da3
viele Juden durch die messianische Exegese des A.T. zum Glauben
gekommen sind, wie wir es immer wieder in Le Rois Werk bestitigt

102 Riehm, op. cit., 75.

103 Volkmar Herntrich, Theologische Auslegung des Alten Testaments?
(1936), 26.

104 Herntrich, 31.

106 Ulrich E. Simon, A Theology of Salvation (1953), 128; 145; 191f.

106 Otto Weber, Die Auslegung der Heiligen Schrift (1934), 24f.

23



finden und wie es noch heute in der Erfahrung der Judenmission
ofters vorkommt. Dall es aber geschieht, ist nicht der Klarheit
der Exegese zuzuschreiben, sondern dem «Ereignis», dafl sich der
lebendige Herr in der Schrift offenbart. Erst wenn der auferstandene
Herr sich selbst in der Schrift auslegt, wie er es den beiden Jiingern
auf dem Weg nach Emmaus getan hat, so dall dem Hoérer das Herz
zu brennen beginnt, erst dann hat die Exegese ihr Ziel erreicht —
aber dann ist es nicht mehr Exegese, sondern Glaube. Dal} wir
dieses wichtige Moment iibersehen haben, ist die Not der Juden-
mission.

DER ALTTESTAMENTLICHE HINTERGRUND
DER VORSTELLUNG VON DEN BEIDEN
MESSIASSEN IM SCHRIFTTUM VON
CHIRBET QUMRAN

Von Kurt ScHUBERT, Wien

Im nachexilischen Schrifttum finden sich bereits die ersten
Spuren einer Auffassung von zwei gleichzeitig lebenden und wir-
kenden Funktioniren des messianischen Zeitalters. Diese Stellen,
die bisher den Exegeten mannigfache Schwierigkeiten bereitet ha-
ben, erscheinen nunmehr in einem neuen Licht. Infolge der politi-
schen Wirren, die den Regierungsantritt des Darius 1. begleiteten,
entstanden in Judda Hoffnungen, die das messianische Ereignis
als unmittelbar bevorstehend erwarten lieen. Die beiden Ober-

1 Die davididische Abkunft Zerubbabels ist eindeutig belegt. Vgl. Jakob
Lior, Ensiqlopedia miqrait 1T, Jerusalem 1954, Sp. 938f. Jehosadaq war
laut 1 Chr. 5,40f. der letzte sadoqidische Priester Jerusalems vor dem Exil
und befand sich selbst unter den von Nebukadnezar Deportierten.

24



	Das exegetische Problem und die Judenmission

