
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 12 (1956)

Artikel: Das exegetische Problem und die Judenmission

Autor: Jocz, Jakob

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-961292

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-961292
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

DAS EXEGETISCHE PROBLEM
UND DIE JUDENMISSION

Von Jakob Jocz, London

Im Gespräch zwischen Judentum und Christentum geht es

prinzipiell um die Frage, ob Jesus der Messias sei. Daß Jesus von
Nazareth aber wirklich der Messias ist, kann die Kirche nur von
der Schrift her bezeugen. Aus diesem Grunde ist die Diskussion
schon früh in der Geschichte zu einer exegetischen Angelegenheit
geworden. Wo immer Christen und Juden über den Glauben
sprachen, wurde die Frage der Auslegung aktuell. So geschah es, daß
die christliche Apologetik sich dem Judentum gegenüber
hauptsächlich mit solchen Texten befaßte, die messianisch ausgelegt
werden konnten. Daß es aber messianische Texte in der Bibel gibt,
war dem antiken Judentum eine Selbstverständlichkeit. So sagt
z. B. Trypho dem Justinus: «Wisse wohl, daß unser ganzes Volk
auf den Messias wartet und wir zugeben, daß alle von dir zitierten
Schriftstellen auf ihn gehen1.» Was also jüdischerseits verneint
wurde, war nicht die messianische Erwartung, die im A.T. ihren

1 Justins Dialog mit Trypho, 89,1. — Wir benützen die Übersetzung
von Karl Thieme, Die Kirche und die Synagoge, 1944.

1



Ursprung hatte, sondern die Identifizierung des Messias mit Jesus

von Nazareth. Daher ist es das Anliegen des Justinus, festzustellen,
«daß dieser der Messias ist, wie es die Schriften erweisen2». Um
diese Identifizierung zu vollziehen, sah sich die Kirche gezwungen,
die Autorität der Heiligen Schrift zu betonen. So ist die Diskussion
zu einem Streit über Texte geworden. Daß das Problem haupt.
sächlich exegetisch war, wurde auch von jüdischer Seite anerkannt-
So sagt Maimonides: «Die Christen bekennen wie wir, daß die
Bibel göttlichen Ursprungs und unserem Lehrer Moses offenbart
worden ist; nur in der Auslegung der Schrift unterscheiden sie sich3. »

In neuerer Zeit, seit die Heilige Schrift viel von ihrer Autorität
eingebüßt und die Kirche es mit einer überwiegenden Zahl von
bibelunkundigen Juden zu tun hat, hat das Problem wohl an Schärfe
verloren, aber verschwunden ist es nicht. So muß es auch bleiben
bis ans Ende der Zeit; denn wo Juden und Christen einander im
Glauben begegnen, muß die Frage um die Schrift, in der die Frage
um die Verheißungen Gottes und Seine Treue mit eingeschlossen
ist, zur Hauptfrage werden.

Leider hat die Kirche nicht immer die nötige Geduld
aufgebracht und sich des öfteren verlocken lassen, vom Hauptthema
abzuweichen. Aber wenn sie den Juden wirklich ernst nimmt, muß
sie immer wieder zur Hauptfrage zurückkehren: Was sagt die
Schrift? — Nun aber hat man gemeint, daß die Antwort eindeutig
und ein für allemal gegeben werden könne. Es gehört zum Verdienst
der neuzeitlichen Theologie, erkannt zu haben, daß um die
Antwort immer wieder gerungen werden muß. In dieser Hinsicht
unterscheidet sich der Protestantismus grundsätzlich von der
römischkatholischen Einstellung4. Wie aber das A.T. ausgelegt werden

soll, lernt die Kirche vom Neuen Testament.

8 Dialog, 39,6.
8 Zitiert aus Hans Joachim Schoeps' Buch : Jüdisch-christliches Religionsgespräch

in neunzehn Jahrhunderten (1949), 23.
4 Für die römisch-katholische Einstellung vgl. Prof. Bernhard

Hartmann, Der Glaubensgegensatz zwischen Judentum und Christentum (Paderborn,

1938). Doch ist Hartmann dem Judentum feindlich gesinnt, und seine

Stellung zum A.T. ist ablehnend. Karl Thieme — in «Kirche imd Synagoge»
— repräsentiert die neuere Richtimg.

2



1. Das Neue Testament

Den Schriftbeweis hat die Kirche vom N.T. übernommen.
Ausdrücke wie xaOmç yeygajirai, ort yéyganrai, Iva nhr)gw&ä>oiv ai
xarà gehören zum Urtext und gehen wohl auf Jesus selbst
zurück, obwohl Dalman in diesen Wendungen den Einfluß der LXX
vermutet5. Die Beteuerung xaxd xàç ygacpdç, wie wir in l.Kor.
15,3.4. lesen, war besonders wichtig für die Predigt der jungen
Kirche auf jüdischem Boden. Wenn es 1. Petr. 3,15 heißt: exoi/ioi
âel ngoç rhzoÀoyîav jiavxl xtà aîxovvxi, so wird zweifellos zum Arsenal
dieser apologia auch der Schriftbeweis gehören6. Daß in Jesus von
Nazareth Gottes Verheißungen erfüllt sind, war ein wichtiger
Bestandteil der christlichen Predigt, besonders Juden gegenüber7.

Der englische Gelehrte Vincent Henry Stanton hat sich die
Mühe genommen, eine ausführliche Tafel aller alttestamentlichen
Zitate, die im N.T. vorkommen, zu verfertigen8. Diese Schriftstellen

teilt Stanton in drei Kategorien:

1. solche, die auf die Person und das Werk des Messias bezogen
werden;

2. solche, in denen der Name xvgiog auf den Messias angewandt
wird (nach der griechischen Übersetzung);

3. solche, die auf die einzelnen Erlebnisse des Messias gedeutet
werden.

Es muß zugegeben werden, daß nach kritischer Untersuchung
nicht alle diese Zitate als korrekt betrachtet werden können. Stanton

beobachtet, daß eine gewisse Zahl dieser Zitate nur als
Illustrationen gemeint sind. Es ist beachtenswert, daß der übertriebene

Allegorismus der Rabbinen und der Kirchenväter nur selten
im N.T. vorkommt. Noch eine andere Bemerkung scheint uns

6 Vgl. Gustaf Dalman, die Worte Jesu, in der engl. Übersetzung (1902),
41f.

• J. Jocz, The Jewish People and Jesus Christ, 205.
' Vgl. Luk. 1, 55,73.
8 V. H. Stanton, The Jewish and the Christian Messiah (1886), 182 und

Anhang.

3



wichtig: Die Theophanien des A.T., die in der altkirchlichen Exe-
getik eine so große Rolle spielen und auf Jesus bezogen werden,
fehlen im N.T. gänzlich9. Wir meinen aber, daß der Schriftbeweis,
dem wir im N.T. begegnen, noch eine andere Charakteristik
aufweist, die nicht außer acht gelassen werden darf. Es scheint uns,
daß hier nach einem gewissen Schema verfahren wird, obwohl
dieses Schema nicht mehr leicht erkennbar ist.

Seit Credner und Hatch hat sich die Meinung durchgesetzt,
daß die Zitate aus dem A.T. einer Sammlung von Schriftbeweisen
entnommen sind, die als «florilegia» in der Kirche weit verbreitet
waren10. Diese Theorie wurde von Rendel Harris ausgebaut, um
zu begründen, daß solche «Handbücher» von testimonia für
Propagandazwecke der neuen Religion gebraucht wurden11. Ein Va-
demecum dieser Art wäre natürlich besonders wichtig für die

Predigt an Juden. Daß aber solche Catenae in der Form einer Sammlung

tatsächlich im Umgang waren, blieb eine Vermutung, die
nicht bewiesen werden konnte. Dies war die Lage bis 1935, als

Lukyn Williams Buch erschien: «Adversus Judaeos12.» Der einzige
Beweis, den man damals aufbringen konnte, entsprang der
Überlegung, daß nur so die falsche Zitierung von einigen alttestament-
lichen Stellen erklärbar sei13. Erst neulich ist der Beweis erbracht
worden, daß die Vermutung auf Tatsachen beruht: Unter dem
reichen Material von Khirbet Qumrän ist ein Blättchen ans Licht
gekommen, das offensichtlich zu einem größeren Werk gehörte
und aus einer Anthologie von messianischen Texten bestand. Der
Inhalt dieses Blattes bringt Zitate aus dem Pentateuch: Deutr.
18,1 Sff.; 5, 25-29; Num. 24, 15-17; Deutr. 33, 8-1114. Daraus kann
man wohl den Schluß ziehen, daß dieses Blatt zum Anfang des

Buches gehörte und daß weitere Texte aus den prophetischen

9 Stanton, op. cit. 193.
10 James Moffatt, An Introduction to the Literature of the New Testament

(1918), 25f.
11 A. Lukyn Williams, Adversus Judaeos (1935), 4ff.
12 Op. cit. 8.
13 Vgl. Mk. 1,2; Mt. 27,9; ferner 1. Kor. 15, 25f.; Eph. 1, 20,22; Hebr.l,

13; 2,6—8 — hier sind Texte aus mehreren Quellen zusammengeschmolzen.
14 A. Dupont-Sommer, The Jewish Sect of Qumran (engl. 1954), 174,

Note 14.

4



Büchern gefolgt sind15. Nun möchten wir die Vermutung aussprechen,

daß der Gebrauch von testimonia, wie er im N.T. vorkommt
und in der altkirchlichen Apologetik üblich ist16, auf eine viel
ältere Tradition zurückgeht. Nicht nur der Brauch, Kompendia
zu benützen, ist alt, sondern eben auch die Deutung messianischer
Texte. Nur so ist die eigentümliche Deutung gewisser Stellen, die
wir in den paulinischen Briefen finden, erklärbar. Das N. T. setzt
eine stark ausgebildete messianische Tradition voraus17.

Bekanntlich haben schon Rendel Harris und Zwaan die These

vertreten, daß wir in Act. 26, 22f. eine wörtliche Wiedergabe von
zwei Ausschnitten eines solchen Kompendiums haben18, nämlich
a) daß Christus leiden sollte; b) daß er dem Volk und den Völkern
verkündigt werden sollte durch die Auferstehung von den Toten19.
Obwohl dies nur eine geistreiche Vermutung ist, so ist es doch
auffallend, daß diese zwei Themen von grundlegender Bedeutung für
die Predigt der Urkirche waren. Besonders wichtig wird die Frage
im Hinblick auf die Heidenmission gewesen sein. Wenn wir diesen
zwei Themen noch die prophetischen Weissagungen in bezug auf
den Messias hinzufügen, so erhalten wir ein Gesamtbild von dem
messianischen Schriftbeweis der Urkirche. Wie die einzelnen
Ereignisse im Leben des Messias mit dem A.T. in Einklang gebracht
worden sind, ist nicht leicht zu erklären. Der Schluß, daß wir es

hier mit einem «vaticinium post eventum» zu tun haben20, ist
keinesfalls die einzige Möglichkeit. Die Frage liegt jedoch außerhalb

des Rahmens dieser Darstellung und kann übergangen werden.
Was uns hier interessiert, ist die Tatsache, daß die Kirche das

15 Wenn Prof. Dupont-Sommer recht hat und die Sekte wirklich aus
Essäern bestand, so haben wir hier den Beweis, daß solche Kompendia
schon in vorchristlicher Zeit gebraucht wurden. Wir finden aber Prof. Du-
pont-Sommers Ausführungen nicht überzeugend und glauben, daß es sich
hier doch um eine judenchristliche Sekte handelt.

16 Vgl. z. B. Cyprians Testimoniorum libri adversus Judaeos, bes. Buch II.
17 Vgl. J. Jocz, Die Juden im Johannes-Evangelium; Judaica, Heft 3

(1953), 132f.
18 Lukyn Williams, op. cit. 10, Note 2.
19 Aus der Lutherbibel ist dies nicht ersichtlich, aber die englische Revised

Version (1881) bringt es gut zum Ausdruck.
20 Vgl. Schoeps, op. cit. 30.

5



ganze Drama vom Leben, Sterben und Auferstehen Jesu im Lichte
der Schrift zu interpretieren bestrebt war. Dies war besonders

wichtig für die Verkündigung unter Juden. Die Legitimation, daß
Jesus der Messias sei, war exegetisch bedingt. Nur auf diesem Wege
konnte das Neue mit dem Alten verbunden werden. Auch die
Apologie der Synagoge gegenüber erforderte ein solches Verfahren.

Hier ist aber auch ein theologisches Moment mit inbegriffen.
Die Frage um das Gesetz wurde schon zu Lebzeiten Jesu und nachher

erst recht zu einer wichtigen Angelegenheit. Das N.T., das über
die Heidenkirche zu uns gekommen ist, erbringt den Beweis, daß

wenigstens ein Teil des Judenchristentums das Gesetz messianisch
deutete. Dieser Beweis ist vor allem im Hebräerbrief enthalten.
Es ist charakteristisch für dieses Dokument, daß es das Verhältnis
von Gesetz und Evangelium als Erwartung und Erfüllung deutet.
Hier wird das ganze Gesetz messianisch verstanden: der Kultus
hat symbolische Bedeutung auf den Messias hin. Die Institutionen
des Alten Bundes sind vnàôeiyfia und axiâ — «ein Schatten von
den zukünftigen Gütern (Hebr. 8,5; 10,1). Um die spätere Exegese
der Kirche zu verstehen, muß man sich diese Eigentümlichkeit des

Hebräerbriefes vor Augen halten. Die Themen, die hier erörtert
werden, sind typisch jüdisch: Moses, Aaron, der Kultus, das Prie-
stertum, der Sabbath, die Väter, das Leiden des Messias21. Die
zeitgeschichtliche Lage kann aus dem Aufruf, das Lager zu
verlassen, erschlossen werden — «denn wir haben hier keine bleibende
Stadt». So spricht ein jesusgläubiger Jude Judenchristen an, die
sich im Konflikt mit der Synagoge befinden22.

Es ist noch zu bemerken, daß der Streit zwar prinzipiell um das
Gesetz geht, daß aber der ganze alttestamentliche Kanon
mitbetroffen ist: die Propheten und der Psalter spielen eine ebenso

wichtige Rolle in dieser Frage. Während in der Auseinandersetzung
die Synagoge den Nachdruck auf den Pentateuch legte, wurde in
judenchristlichen Kreisen das Zeugnis der ganzen Schrift betont.
Dies ist eben das Auffallende im Hebräerbrief, daß er auf eine

21 Vgl. A. B. Bruce, The Epistle to the Hebrews, The Expositor, VII
(1888), 16 Iff.

22 Anders A. Oepke, Das neue Gottesvolk, 1950, 87ff., der im Verfasser
des Hebräerbriefes einen Heidenchristen sieht.

6



Gesamtschau drängt, in welcher Moses und die Propheten Zeugen
für den Messias sind23. So eben argumentiert ein jesusgläubiger
Jude Juden gegenüber. In diesem Brief haben wir ein treffliches
Beispiel dafür, wie die Urkirche Jesus im Kontext der Heiligen
Schrift gesehen hat. Hier befinden wir uns auf jüdischem Boden
und in der klassischen Tradition der messianischen Exegese.

1. Die spätere christliche Beweisführung

Die exegetische Gewandtheit des Hebräerbriefes ist einzigartig
in der altchristlichen Literatur. Wenn wir zu den paulinischen
Briefen kommen, so stoßen wir auf eine andere Exegese, die der
Synagoge viel näher steht. Paulus scheut sich nicht, nach Art der
Rabbinen den Text so zu deuten, daß es ihm zum Vorteil dient24.
Doch erst im Barnabasbrief begegnen wir der eigenartigen
Spitzfindigkeit, die den rabbinischen pilpul fast übertrifft. Wir müssen
aber auch den Unterschied beachten: während die Rabbinen mit
dem Text herumspielen, nimmt Barnabas seine Exegese todernst;
man kann fast sagen, daß er seinen Glauben an den erzwungenen
Schriftbeweis hängt. Überdies freut er sich, daß ihm ein so großes
Verständnis für die Geheimnisse der Schrift vergönnt worden ist26.
Seine pièce de résistance27 ist die berühmte Erklärung der Zahl 318

in Gen. 14,14: diese sei nämlich nichts anderes als eine verborgene

23 Vgl. auch Lk. 24,7.
24 Vgl. Gal. 4,21ff.; auch Gal. 3,16; 1. Kor. 9,9. Man muß aber gestehen,

daß die Exegese über Melchisedek im Hebräerbrief, besonders 7,3, ein
ähnliches Verfahren aufzeigt. Vgl. Stanton, op. cit. 184f. ; auch Strack-Biller-
beck, III, 694.

25 Die feindliche Einstellung zum Judentum und die merkwürdige
Behauptimg, daß das Gesetz den Juden zur Strafe gegeben wurde, veranlaßt
uns zu der Vermutung, daß wir es hier mit einem Heidenchristen zu tun
haben. Er wird aber einer von oeßo/tevoi gewesen sein, denn er kennt das
Judentum ziemlich gut. Den Ausdruck ôexaXoyoïç für nnaTnri'W'X mag
er wohl der LXX entnommen haben (vgl. Barn. 15,1).

28 Barn. 6,10.
27 Thomas M. Wehofer, Untersuchungen zur altkirchlichen Epistolo-

graphie, Wien (1901), 71.

7



Weissagung auf den Namen Jesus28. Wie ein solches Verfahren zu
beurteilen ist, soll uns der römisch-katholische Gelehrte Karl
Thieme sagen:

«Man wird dies als eine jener Stellen ansehen müssen, wo die
Gefahr aller Typologie, zu subtiler Spielerei zu entarten, Barna
bas (der auf seine Entdeckung hier besonders stolz ist) verführt
hat; es gibt wirklich deutlichere Hinweise auf Jesus von
Nazareth im Alten Testament als diesen, überhaupt nur bei grie
chischer Schreibung der Zahl zutreffenden29.»
Eine nicht minder verwunderliche Exegese im Barnabasbrief

bezieht sich auf Ex. 33, lf. Hier geht der Schreiber philologisch
vor, indem er adamah mit adam identifiziert, um den Menschen
mit der leidenden Erde gleichzustellen, und dann fortfährt, das
Ganze auf Jesus zu beziehen: hier ist das gute Land, das von Milch
und Honig fließt30! Man muß freilich in Rechnung stellen, daß
diese Art Exegese, die mit Argumenten, die an den Haaren
herbeigezogen sind, operiert, uns Modernen viel anstößiger ist als dem
antiken Juden, der an eine ähnliche Auslegung gewöhnt war.
Immerhin wird diese Art von Spitzfindigkeit auch den antiken Gegner
befremdet haben, besonders wenn er den hebräischen Text genau
kannte. Obwohl Barnabas ehrlich überzeugt ist, daß Jesus wirklich

aus dem A.T. bewiesen werden kann, so fehlt ihm doch der
Ernst und die Tiefsichtigkeit des Hebräerbriefes. Nur in einer
Hinsicht kommt er diesem gleich, nämlich in dem Wissen darum, daß
die Eingebung der Prophétie vom Worte Gottes her stammt,
welches in Jesus von Nazareth Fleisch geworden ist31. — «ehe Abraham

ward, bin Ich32.»

28 Barn. 9,8: I ôéxa, ëytÇ II ùxrdj 'hjaovv. ort ôè oravgàç èv toi
T rj/xfisAXev Zyjiiv Trjv x<1qiv, Xèyei xal zgiaxoaiovç. Die Zahl 318 ist auch von den
Rabbinen mit Hilfe von gematria interpretiert worden; vgl. Midrasch
Bereschit Rabba zur Stelle; auch Raschi z. St. Damit mag wohl Rev. 13,18

verglichen werden.
29 Karl Thieme, op. cit. 232.
30 Barn. 6,9. Leider hat der Urtext ftN und nicht HDIS
31 Barn. 5,6 : oi ngiprjzai, àn avzov èyovzt:ç zrjv %âgiv, eiç avràv È7igo<pt)ZEvaav.

Zur Frage der Präexistenz des Messias vgl. Strack-Billerbeck II, 333ff.
Strack-Billerbeck unterscheiden zwischen der ideellen Präexistenz des Messias,

d. h. wie er zu der Gedankenwelt Gottes gehört, und dem realen Messias,

8



Der nächste Schriftsteller, der hier in Frage kommt, ist Justinus
der Märtyrer. In der Auseinandersetzung zwischen Kirche und
Synagoge hat sein Dialog mit Trypho grundlegende Bedeutung.
Die Argumente, die hier zum Vorschein kommen, sind in späteren
Jahrhunderten zum Muster für die Kontroverse mit dem Judentum

geworden. Die dort erörterten Fragen sind bis heute aktuell
geblieben.

Harnack hat schon darauf hingewiesen, daß in Justins Dialog
nur die Stimme der Kirche zu hören ist; Trypho kommt nur selten
zum Wort33. Doch sind die beiden Hauptfragen, die die Kirche
im Gespräch mit dem Judentum beschäftigen, im Dialog schon

vorausgesetzt. Die Antworten, die Justin gibt, haben sich im Lauf
der Jahrhunderte zur Norm fixiert. Hier können wir uns nur in aller
Kürze mit den Begründungen dieser Antworten befassen.

a) Das Gesetz. Die christliche Haltung dem Gesetz gegenüber
will Justin aus dem A.T. begründen. Dazu schlägt er einen
zweifachen Weg ein: einerseits will er beweisen, daß das Gesetz nur eine

vorläufige Maßnahme war und nur bis zum Kommen des Messias

Geltung hatte. Die jüdische Behauptung, daß das Gesetz ewig
verbindlich sei, betrachtet Justin als ein Mißverständnis; denn die

Verheißung eines neuen Bundes setzt die Veraltung des alten Bundes

voraus. Anderseits aber behauptet Justin, die Ritualgesetze,
wie die Beschneidung, der Sabbath und die Speiseverordnungen,
seien nur wegen der jüdischen Herzenshärtigkeit eingesetzt worden.
Diese Verordnungen seien kein Vorrecht, sondern eine Strafe.
Justin zitiert, um seine Behauptung zu bekräftigen, Hes. 20,25, wo
es heißt: «So habe denn auch ich ihnen Satzungen gegeben, die
nicht gut waren34.» Daß Justin hier einen schweren exegetischen
Fehler begeht, steht außer Frage.

wie er in die Geschichte eintritt: «Die Synagoge hat. von einer realen
Präexistenz des Messias nichts gewußt.» Vgl. aber die Bemerkungen von
W. D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism (1948), 162ff.

32 Joh. 8,58.
33 A. von Harnack, Judentum und Christentum in Justins Dialog mit

Trypho, Leipzig (1913), 92.
34 Dial. 21,4; vgl. 67,10.

9



Aber damit ist das Gesetz noch nicht abgefertigt. Justin sucht
es auch typologisch auszubeuten. Während der Hebräerbrief sich
mit den großen Institutionen des alten Bundes befaßt, verliert
sich der Dialog in die gewaltsame Ausdeutung von Kleinigkeiten.
Justins Typen sind das Holz des Lebens im Paradies, der blühende
Stab Aarons, der Stab Moses, die Stäbchen, die Jakob gebraucht,
um seine Herde zu vermehren usw., usw. Man kann wohl sagen,
daß Justin kaum ein Stück Holz vermißt, das ihm zur Deutung
auf das Kreuz dienlich sein könnte.

b) Der Messias. Damit kommen wir zur zweiten Frage. Sich
auf das A.T. zu berufen, hat Justin von der christlichen Tradition
übernommen. Vieles, was er sagt, ist schriftgemäß, wie z. B. die

Jungfrauengeburt, das Leiden des Messias usw. Doch geht er in
seinem Eifer, Jesus aus der Schrift zu beweisen, weit über das
N.T. hinaus. Die Regel, die Justin verfolgt, und die merkwürdigerweise

von seinen Gegnern nicht beanstandet wird, ist die, daß
«die Propheten, so viel sie auch sagten und taten, es in Gleichnisse
und Vorbilder einhüllten, damit das meiste davon nicht so leicht
von allen erkannt werde35.» Diese Esoterik dem Text gegenüber,
die dem Judentum keinesfalls fremd ist36, gibt Justin einen weiten
Spielraum, seine Typologie auszubauen. So gebraucht er z. B. das
Bild des betenden Moses, der mit seinen ausgestreckten Armen
die Niederlage der Amalekiter bewirkt, als Typus für das Kreuz
des Messias37. An einer anderen Stelle gebraucht er das Horn des

Stiers im Segen Mosis (Dt. 33,17) als eine Weissagung auf das
Kreuz38. Nach derselben Methode legt er dem Messias eine ganze
Reihe von Namen bei: Weisheit, Tag, Aufgang, Schwert, Stein,
Stab, Jakob, Israel usw.39. Sogar der Name Jesus wird auf dieselbe
Weise hergeleitet40.

35 Dial. 90,2.
36 Vgl. die 13 exegetischen Regeln in der Baraitha d'R. Ischmael, wie

sie im Siddur zitiert sind; The Autorised Prayer Book, ed. S. Singer, 13.
37 Vgl. auch den Barnabasbrief 12,2f.
38 Dial. 91,1-4.
39 Dial. 100,4; vgl. auch 61,1, wo noch andere Namen hinzukommen,

Für die Namen des Messias in der jüd. Tradition vgl. Strack-Billerbeck I.
64ff. Justin scheint die Tradition der Rabbinen gekannt zu haben.

40 Dial. 113,1.

10



Wir dürfen uns hier nicht länger aufhalten. Justins Bemühun

gen, Trypho zu überzeugen, sind erfolglos geblieben. «Die gewaltsam

herbeigezogenen Ausführungen41» hatten ohne Zweifel
befremdend auf die jüdischen Hörer gewirkt. Obwohl Trypho und
seine Genossen an spitzfindige Exegese gewöhnt waren, pflegte
man doch in Israel den Midrasch nicht allzu ernst zu nehmen.

Die weitere Geschichte der exegetischen Auseinandersetzung
verlief etwa auf derselben Linie. Der Umfang der Argumente wuchs,
neue «Beweise» wurden erfunden, aber an Schlagfertigkeit gewannen

sie nicht. Interessant wäre auch eine Untersuchung darüber,
inwieweit überhaupt die kirchliche Exegese von der Diskussion
mit dem Judentum beeinflußt worden ist. Die vor-nizäischen
Kirchenväter scheinen fast alle so zu schreiben, daß sie die Synagoge

fortwährend vor Augen haben. Als Beispiel wollen wir
Cyprian mit seinen «Testimoniorum libri adversus Judaeos» anführen.
Aber auch die exegetische Arbeit des Origenes mit seiner
übertriebenen Allegorese scheint dieses Motiv zu haben.

Wir machen nun den weiten Sprung zum 14. Jahrhundert und
kommen zu Nicholas de Lyra. Sein Name ist besonders wichtig,
weil er zu den wenigen Lehrern der Kirche gehörte, die auf den
einfachen Sinn der Schrift den Nachdruck legten.

Vor uns liegt die unveröffentlichte englische Übersetzung von
de Lyras Traktat: « Contra Judaeos probatio temporis incarnationis
Christii'2.)> Der englische Titel lautet: «Method with his countrymen43

the Jews to convert them to Christianity.» Die Übersetzung
stammt aus dem Jahre 1813. Wir verdanken sie einem gewissen
Charles Farish. Bis vor kurzem hat sie als verschollen gegolten44.
Es ist der erste von zwei Traktaten45, in welchen sich de Lyra mit

41 So Karl Thieme, op. cit. 147.
12 Für den Titel vgl. Lukyn Williams, op. cit. 412, Note 2.
43 Der engl. Übersetzer gebraucht das Wort «countryman» im Sinn von

Stammesgenosse, denn er hält noch an der alten Tradition fest, daß de Lyra
ein bekehrter Jude war. Es ist jetzt allgemein anerkannt, daß dies auf einem
Mißverständnis beruht ; vgl. L. Williams, op. cit., 408.

44 Es war mir eine Freude, da MS wieder zu entdecken; leider aber hat
es nur antiquarischen Wert und wird wahrscheinlich nie gedruckt werden.

45 Der Titel des zweiten Traktates ist: Contra quendam Judaeum im-
pugnatorem evangolii secundum Mattliaeum.

11



dem Judentum auseinandersetzt. Wichtig ist hier ein neues
Verfahren der Argumentation: der Beweis ist nicht mehr nur auf das

Alte Testament beschränkt, sondern erstreckt sich auf die jüdische
Literatur überhaupt. Es wird nämlich vorausgesetzt, daß unter
dem Einfluß des Heiligen Geistes die Rabbiner selbst, ohne sich
dessen bewußt zu sein, für Jesus Zeugnis ablegten. Die Targumim,
besonders Targum Jonathan, die Septuaginta46, der Talmud47, ja
sogar Josephus werden als Zeugen für die Wahrheit des Christentums

angeführt. Wie sonst in der apologetischen Literatur (sofern
sie sich auf das Judentum bezieht), bewegt sich die Diskussion um
die drei Hauptfragen: die Dreieinigkeit, die göttlich-menschliche
Person des Messias, der Zeitpunkt seines Kommens.

De Lyras Schriftbeweis weicht von den früheren kaum ab. Der
Lehre von der Dreieinigkeit widmet er die größte Sorgfalt; der

größte Teil des Arguments beschäftigt sich mit diesem Thema.
De Lyra ist bestrebt zu zeigen, daß gewisse Schriftstellen im A.T.
überhaupt unverständlich bleiben, wenn sie nicht auf den Messias

bezogen werden: qui non potest exponi nisi ad literam de Christo,
wie z. B. Ps. 45,6 (7). Aber de Lyra scheut sich nicht, über den
Wortsinn des Textes hinauszugehen, wenn er meint, daß es seinem
Zwecke diene. So will er z. B. von einem orthographischen Fehler
im hebräischen Text (Jes. 9,6) beweisen, daß der Knabe ex

matre clausa virginate geboren werden sollte48.

46 Denn diese Siebzig sind vom Volke Israel gowählt worden als die
vornehmsten, gelehrtesten etc.», daher ist ihr Zeugnis unanfechtbar.
Natürlich nimmt de Lyra die Legende als authentisch an. Es ist aber
interessant, daß er den Vorwurf erhebt, die LXX habe tendenziös übersetzt,
um gewisse Dinge zu verheimlichen. Das Umgekehrte ist von Justinus
behauptet worden, Dial. 7 Iff. Nur so konnten die Kirchenväter den Unterschied

zwischen LXX und Massora erklären. Der Vorwurf kehrt öfters
wieder, vgl. Charles Leslie, A short and easy Method (1878), 89f. Ferner:
Johannes Morinus, Diestel, Geschichte des A.T., 345.

47 Merkwürdigerweise begeht de Lyra einen logischen Fehler: er erklärt
den Talmud als falsch und gebraucht ihn doch als Zeugen. Wenn Lukyn
Williams Vermutung zu Recht besteht, so beruft sich de Lyra auch auf
Moses Maimonides mit dem Satz: «R. Moyses in libro Judicumordinarium...»
Vgl. op. cit., 410, Note 6, und 411, Note 1. Er zitiert auch Raschi.

48 Is. 9,6 wo rniÖ1? in der Mitte des Wortes ein Schluß-p hat.

12



Der Nachweis, daß die rabbinische Literatur gewisse christliche
Aspekte enthalte, ist allmählich auf die Kabbala ausgedehnt worden.

Hier sind christliche Apologeten auf eine Quelle gestoßen, die
tatsächlich reiches Material bieten konnte und großen Erfolg
versprach. Diese Literatur ist den christlichen Gelehrten lange Zeit
nicht zugänglich gewesen. Einer der ersten, der davon Gebrauch
machte, war Raymundus Lullus (ca. 1236-1315), der berühmte
Missionar an Juden und Mohammedanern. Lullus hat sich derart
vom Sohar beeinflussen lassen, daß er dieses Werk für inspiriert
ansah. Bekehrte Juden, die den mystischen Kreisen der Synagoge
nahestanden haben stark dazu mitgeholfen, diese Literatur zu
verwenden. Hier seien namentlich genannt: Paulus de Heredia von
Aragon (1405-1486), der Verfasser des Iggeret ha-Sodot (Epistola
Secretorum49), Paidus Riccio (oder Ricius, um die Mitte des 16. sc.),
der die freie lateinische Übersetzung von «Scha'are Orah» des

Joseph Gikatilla herstellte50, Johann Stephanus Rittangel (fl652),
angeblich ein Enkel des berühmten Isaak Abravanel51, der lateinische

Übersetzer des Sefer Jezirah52. Durch sie und andere ist die
mystische Lehre des Judentums weit unter christlichen Gelehrten
bekannt geworden. Der Anstoß zu diesen Unternehmungen
entstammte meist einem missionarischen Interesse. Man wollte eben

neue Beweise für das Christentum aufbringen.
Reuchlin, der sich stark von der Kabbala beeinflussen ließ, hat

sich in seinem Werk «De Verbo Mirafico53» der mystischen Lehre
bedient, um die Lehre der Kirche von der Schrift zu beweisen.
Mit Hilfe dieser Methode stellte er fest, daß schon der erste Vers
in der Genesis die Dreieinigkeitslehre aufweise. Aus dem Verbum

49 Seine zwei andern Schriften, die dasselbe Thema behandeln, sind:
«De Mysteriis Fidei» und «Corona Regia».

60 De Porta Lucis R. Josephi Gecatalia, Augsburg (1516).
61 Vgl. Bernhard Peck, The Cabala (1913), 101.
62 Amsterdam, 1642. Rittangel war zuerst römisch-katholisch, ist aber

später zum Protestantismus übergetreten und lehrte an der Universität
zu Königsberg. Als Apologet ist er mit seiner «Biblia Veritas» und «Veritas
Religionis Christianae» (1699) bekannt geworden.

63 Basel, 1494. Sein anderes Werk ist «De Arte cabbalistica», Hagenau
(1516). Er hat sich der Übersetzung des Paulus Ricius bedient, die ihm der
Sohn Hieronymus Ricius zustellte ; vgl. Jewish Encyclopedia, X, 404f.

13



bra (bara er schuf) soll demnach ben, ruah und ab — Sohn,
Geist, Vater — abgeleitet werden. Hier stimmt alles, nur die Reihenfolge

fehlt! Ein anderes Beispiel ist Ps. 118,22, wo das Substantiv abn
(eben Stein) aufgleiche Weise ausgelegt wird: ab (Vater, ben Sohn)54.

Wie stark das kabbalistische System auf die Kirche eingewirkt
hat, kann aus der großen Menge der Literatur ersehen werden.
Hier sei vor allem Graf Giovanni Pico de Mirandola genannt. Sein
Werk: «Conclusiones Philosophicae, Cabalisticae et Theologicae55»
besteht aus 900 Thesen, in welchen vorausgesetzt wird, daß die
Dreieinigkeit aus der Kabbala erwiesen werde. Ein anderer Schriftsteller,

der uns wichtig scheint, ist der Franziskaner Pietro Galatino

(1460 bis ca. 1539) mit seinem Werk: «De Arkanis Catholicae
Veritatis contra obstinatissimam Judaeorum nostrae tempe,statis per-
fidiam56. » Galatino bedient sich reichlich des Talmuds und der
Kabbala, um den Juden die Wahrheit des Christentums klar zu
machen. In aller Kürze sollen noch einige Namen genannt werden.

Der Einfluß des Christian Knorr Baron von Rosenroth (1631
bis 1689) ist bedeutend. Chr. Schöttgen (1687-1781) hat in seinen
Werken «Horae hebraicae et talmudicae» und «Theologia Judaeorum
de Messia58 » von Rosenroths kabbalistischen Studien reichlichen
Gebrauch gemacht. Obwohl Rosenroths Werk von Buddeus als
«confusum et obscurum opus59» bezeichnet wird, so hat doch sein
«Kabbala Denutata, sive Doctrina Hebraeorum Transcendentalis et

Metaphysica Atque Theologia60» große Bedeutung für das
apologetische Verfahren der Kirche dem Judentum gegenüber.

64 Die Methode ist den Rabbinen als notarikon bekannt; vgl. Jew. En-
cycl., IX, 339f. Nach dieser Methode konnte das Wort a d m (adam) Adam-
David-Messias gedeutet werden. Ähnlich ist das christliche Symbol IXQYX
— Fisch entstanden: Iqaovç Xqkjtoç, @e.oç 'Yioç.

56 Rom, 1486. Pico de Mirandola ist auch der Übersetzer einiger
kabbalistischer Schriften.

68 Artona di Mare, 1518.
57 Dresden, 1733.
69 Dresden, 1742.
69 In seiner Introductio zu «Historia Philosophiae Hebraeorum», Halle,

1702.
80 Die Kabbala Denudata ist zuerst in Salzbach erschienen, 1677/78.

Zwei spätere Bände wurden in Frankfurt a. M. herausgegeben, 1684.

14



Endlich soll noch Naphtali Margolioth (geb. 1562; Margaritha)
erwähnt werden, der nach der Taufe den Namen Julius Konrad
Otto führte. Er ist zuletzt zum Judentum zurückgekehrt, aber nicht
ohne der Kirche einen bedenklichen Nachlaß zu vermachen. Eines
seiner Bücher heißt: «Gale Razaya oder Revelatio Arcanorum ex
Daniele 2,29», in deutsch und lateinisch61. In diesem Werk haben
wir einen der kühnsten Versuche, die Dreieinigkeit aus der
jüdischen Literatur zu beweisen. Über dieses Buch schreibt Le Roi:
«Die ganze Beweisführung zeigt aber schon, daß es ihm mit dem
Christentum nicht ernst ist, auch sind seine Zitate oft falsch oder
auch völlig erdichtet62.»

Diese und ähnliche phantastische Behauptungen haben aber
das christliche Interesse für die Kabbala nicht gedämpft, und bis
auf unsere Tage ist immer wieder der Versuch gemacht worden,
die mystischen Lehren des Judentums als Brücke zu gebrauchen.
Als Beispiel kann wohl das kleine Büchlein eines gewissen Charles
Leslie dienen: «A Short and easy Method with the Jews», erschienen
1689. In diesem kleinen Werk werden alle die gewöhnlichen
Argumente vom A.T., vom Talmud und Sohar herbeigezogen, um dem
Juden die Wahrheit des Christentums beizubringen. Der Schreiber
schweift sogar aus in die Welt der Antike, um aus dem Munde
heidnischer Philosophen und Schriftsteller die Wahrheit des

Evangeliums zu beweisen. Dieses Büchlein ist im Jahre 1811 wieder
herausgegeben worden und 1878 als Neudruck erschienen63.

Daß diese Art von Beweisführung noch immer geübt wird, soll
an Hand zweier Beispiele bewiesen werden. Die gelehrte Arbeit
von August Wünsche «Die Leiden des Messias» (1870) fügt dem
Titel bei: «in ihrer Übereinstimmung mit der Lehre des Alten
Testaments und den Aussprüchen der Rabbinen in den Talmuden,
Midraschim und anderen alten rabbinischen Schriften. » Nun stimmt
es ja, daß die Frage, ob die alte Synagoge einen leidenden Messias

kennt, nicht entschieden ist. Strack-Billerbeck beteuern, daß in

41 Nüremberg, 1605.
4ï J. F. A. de le Roi, Die evangelische Christenheit und die Juden I,

133f.
43 Für weitere Ausführungen vgl. J. Jocz, op. cit., 209ff.

15



Jesu Tagen der Begriff eines leidenden Messias nicht zur messia-
nischen Hoffnung des jüdischen Volkes gezählt werden könne64;
anderseits behauptet W. D. Davies, daß dieser Begriff zum Urgut
der Synagoge gehört habe65. Wie dem auch sei, August Wünsche
ist von derselben Voraussetzung ausgegangen wie ein Lyra und
andere es taten, nämlich daß man den Juden aus seiner eigenen
Literatur überzeugen könne.

Als anderes Beispiel soll uns das Werk von Lev Gillet dienen66.
Dieses in vieler Hinsicht vorzügliche Buch setzt die Möglichkeit
voraus, die Kluft, die Kirche und Synagoge trennt, mit Hilfe der

jüdischen Mystik zu überbrücken. Natürlich wird auch
vorausgesetzt, daß uns schon in der Bibel die Grundlage einer Verständigung

gegeben sei, nur daß es der Jude nicht sehen könne noch wolle.

3. Der jüdische Einwand

Wie die Synagoge den christlichen Schriftbeweis abzuwehren
suchte, kann hier nur kurz angedeutet werden. Wir wollen nur
einige Momente hervorheben:

a) Seit dem 2. Jahrhundert ist das messianische Thema im
Judentum zurückgetreten. Die Erfüllung des Gesetzes hat eine neue
Betonung bekommen67.

b) Die Polemik zwischen Kirche und Synagoge hatte zur Folge,
daß man jüdischerseits anfing, Schriftstellen, die einst auf den
Messias bezogen wurden, umzudeuten68.

c) Um der kirchlichen Typologie und Allegorese vorzubeugen,
ist die Wichtigkeit der mündlichen Überlieferung betont worden.
Man erklärt jetzt, daß die echte Exegese nur der Synagoge bekannt
sei; diese dürfe nicht niedergeschrieben werden, damit die Völker
sie nicht mißbrauchen69.

84 Strack-Billerbeck II, 273f.
85 W. D. Davies, Paul and Rabbinic Judaism (1948), 282ff.
88 Lev Gillet, Communion in the Messiah, 1942.
•' J. Jocz, op. cit., 189.
88 Vgl. Justins Dialog, 68.
89 J. Bergmann, Jüdische Apologetik, Berlin (1908), 61.

16



d) Es wird jüdischerseits immer wieder betont, der Beweis, daß
Jesus der Messias sei, fehle, denn die prophetische Hoffnung sei

nicht in Erfüllung gegangen70.
So oder ähnlich vernehmen wir es schon in Justins Dialog

seitens Tryphos, in der Diskussion des Origenes mit Celsus, wenn
letzterer sich immer wieder auf einen gewissen Juden beruft71, im
Talmud72 und später in den mittelalterlichen Disputationen und
in der jüdischen Apologetik überhaupt73.

Hier müssen wir uns auf einige kurze Bemerkungen beschränken.
Schon Trypho erhob, wie nach ihm immer wieder die Juden,

den Vorwurf, daß die christliche Exegese gekünstelt oder sogar
lästerlich erscheine74. Auch wenn wir die Anklage der Lästerung
beiseite lassen, bleibt doch der Vorwurf bestehen. Daß die
Beweisführung eines Barnabas, Justin, Origenes, ja der Kirchenväter und
der meisten christlichen Apologeten überhaupt unzulänglich ist,
wird heute wohl von fast allen christlichen Gelehrten zugegeben
werden. Daß eine ähnliche Exegese von Juden getrieben wurde,
ändert nichts an der Sache. Wenn Justin die zwölf Glocken am
Kleide des Hohepriesters als Prophezeiung auf die zwölf Jünger
Jesu auslegt75, so werden wir ihn kaum mit dem Hinweis darauf
entschuldigen können, daß Lippmann Jomtow-Mühlhausen «die
Stricke der Lüge» in Jes. 5,18 auf das Kirchenläuten deutet76.

Die Kritik, die Isaak ben Abraham von Troki geübt hat, ist
von der Synagoge des öfteren ausgesprochen worden und darf
nicht leichtfertig übersehen werden. Lukyn Williams, der sich
eingehend mit dem Chizzuk Emunah befaßt, macht folgendes Geständnis:

70 Vgl. die fünf Vorwürfe, die jüdischerseits gemacht werden und auf
welche de Lyra zu antworten versucht; Lukyn Williams, op. cit., 411; auch
Isaak ben Joseph, Chizzuk Emunah, I, 44.

71 Vgl. Origenes, Contra Celsum, II, Iff.
72 Bergmann, op. cit., 8Iff.
73 H. J. Schoeps, op. cit., 59ff.
74 Dialog, 79,1.
75 Dialog, 42,1. Justin scheint die Schellen mit den Steinen verwechselt

zu haben, da die Zahl der Schellen unerwähnt bleibt, Steine aber sind es

zwölf; vgl. Ex. 28, 16-21,33.
Schoeps, op. cit., 73, Note 14.

17



«It is perfectly true that many of the passages of the Old
Testament quoted by the writers of the New cannot be adduced
as direct ,proofs', in the modern sense of the word...»77.
Vieles, was R. Jsaak zu sagen hat, ist exegetisch korrekt und

wird nicht leicht widerlegt werden können78, obwohl er selbst wie
alle anderen jüdischen Kritiker die exegetische Frage viel zu leichtfertig

behandeln. Als Beispiel wollen wir den einstigen britischen
Oberrabbiner J. H. Hertz anführen. Aus seinen Bemerkungen wäre
kaum zu ermessen, ob der durchaus orthodoxe Rabbiner überhaupt
noch messianische Stellen im A.T. zuläßt79. Viel klarer ist die
Einstellung des Seligmann Pick, der vielfach mit der messianischen

Auslegung der Kirche einverstanden ist, nur daß er ihre «Christo-
logie» verwirft80. Unter Christologie ist hier die spezifisch christliche

Lehre vom Messias gemeint. Uns erscheint darum Schalom
Ben-Chorins Feststellung, daß Israel und Jesus nur im Raum der
Geschichte und nicht im Räume der Exegese sich begegnen
können81, als eine unberechtigte Vereinfachung des Problems. Solange
die Synagoge die Hoffnung auf einen persönlichen Messias festhält
und die Aufrichtung des Reiches Gottes erwartet82, solange müssen
Jude und Christ die Aussprache im Räume der Exegetik führen.
Allerdings stimmen wir Ben-Chorin zu, wenn er sagt: «Keine,
wie immer geartete Exegese kann den Juden von der Präexistenz

77 A. Lukyn Williams, A Manual of Christian Evidences (1919) II, 181,
§ 587.

78 Lukyn Williams bemerkt zu einer gewissen Stelle: «This chapter of
the Chizzuk Emunah is an excellent example of the Rabbi's power of good
practical exegesis» (op. cit., I, 176, § 224).

78 J. H. Hertz, The Pentateuch and Haftorahs (1938), 201f.
80 Rabbiner Dr. Seligmann Pick, Die auf Jesus gedeuteten Stellen des

Alten Testaments, Frankfurt a. M. (1923). Nachdem man Dr. Hertz über
Siloh gelesen hat (vgl. Sermons Addresses and Studies, 1938,111, lllf.), ist
es ein Erlebnis, Pick über Gen. 49,8ff. zu hören : «Unsere Bibelstelle ist wohl
mes8ianisch, jedoch nicht christologisch» (op. cit., 8; vgl. auch 49, 58).

81 Schalom Ben-Chorin, Die Christus-Frage an den Juden (1941), 12.
82 Vgl. Hertz zu Sach. 3,8 : «The restored priesthood is a pledge of the

coming of the Messianic Kingdom... they were portents which contained
within them the pledge of the fulfilment of the complete Redemption»,
op. cit., 621.

18



Christi im A.T. überzeugen83.» Nur jenseits des Kreuzes ist diese

Entdeckung zu machen, dessen sind wir sicher. Dennoch kann die
Kirche auf die Exegese nicht verzichten, besonders wenn es um
die Aussprache mit dem Volke Israel geht. An dieser Frage hängt
der Zusammenhang des Kanons vom Alten und Neuen Testament.
Für Christen bleibt immer noch der augustinische Satz bestehen:
«In veteri novum leitet.» Hier aber geht es um das Wie?

4. Die neuzeitliche exegetische Orientierung

Die Reformation muß, wie auch in so mancher andern Hinsicht,
im Blick auf den Schriftbeweis als Wendepunkt angesehen werden.
Der Nachdruck auf den eindeutigen Sinn des Bibelwortes veranlaß

te einen neuen Versuch in der Geschichte der Exegetik. Natürlich

hat sich die neue Orientierung nur langsam durchgesetzt, und
immer wieder gab es Rückfälle84; aber der Grundsatz hat sich
bewährt: nur der einfache Sinn der Schrift ist maßgebend. Hier muß
Martin Luther als Bahnbrecher anerkannt werden, obwohl er nicht
der erste war, der sich für den eindeutigen Sinn der Schrift
einsetzte85. Es ist sein großes Verdienst, mit Klarheit die Gefahr der
allegorischen Deutung erkannt zu haben, wenn er auch mit Recht
selbst einer «bedenklichen Freiheit in der Exegese» angeklagt
wird86. Die Luthersche Exegese ist durch die Christologie bestimmt:
«Nimm Christus aus der Schrift, und was wirst du noch in ihr
finden?» Luther best das Alte Testament im Lichte des Neuen,
nach dem bekannten Satz : « Christus universae scripturae scopus est. »

Hier wird deutlich, daß der Reformator zugleich Theologe und Exe-
get ist. Diese doppelte Haltung behält er in allen seinen Werken
bei. Daher ist der Vorwurf, daß er «die Mehrzahl seiner christolo-
gisch-trinitarischen Zeugnisse aus dem Alten Testament durch

83 G. L. B. Sloan and Shalom Ben-Chorin, Das christliche Verständnis
des Alten Testaments und der jüdische Einwand, Jerusalem (1941), 35.

84 Vgl. Ludwig Diestel, Geschichte des Alten Testaments in der christlichen

Kirche, Jena (1869), 365.
88 Ib. 195ff. ; 244, § 33.
88 Ib. 245.
87 De servo arbitrio (1525), 18.

19



mißverstandene Eigentümlichkeiten der hebräischen Sprache88»
gewonnen habe, nur zum Teil berechtigt, denn Luther interpretiert
aus dem Glauben heraus. Sein Glaube bedingt seine Hermeneutik
und nicht umgekehrt. Aus diesem Grunde beurteilt er jede Schrift
nach dem Maße, ob sie «Christum treibe89.» Dies ist wichtig für
das neue Verständnis des exegetischen Problems, denn bei Luther
haben wir den Ansatz einer Gesamtschau, wie wir sie im Hebräerbrief

finden. Hier kommt es nicht mehr auf einzelne Stellen an,
sondern die ganze Schrift wird zum Zeugnis, daß Jesus der Christus
ist.

Daß das Alte Testament nicht nur exegetisch, sondern auch

theologisch behandelt werden muß, hat Luther vom Neuen
Testament gelernt. Aussagen, die ursprünglich eine andere Bedeutung
hatten und anders gemeint waren müssen im Lichte der Erfüllung
anders interpretiert werden. Diese «antiochische90» Einstellung
kommt in der Haltung Luthers klar zum Ausdruck:

«Luther gibt der Kritik der jüdischen Ausleger unumwunden
zu, daß der eigentliche, der historische Sinn des Textes nichts
von der Trinität weiß91.»
Dennoch kann Luther, wie wir gesehen haben, die Trinität auch

im A.T. finden. Dies kann aber nur vom N.T. her erkannt werden.
Hier ist der direkte Beweis nicht mehr möglich.

Der reformatorische Grundansatz bedeutet den Anfang eines

neuen Abschnittes in der Geschichte der Auseinandersetzung mit
dem Judentum. Obwohl es fast noch Jahrhunderte dauerte, bis
sich die letzte Konsequenz der neuen Exegese durchgesetzt hatte,
so ist die neue Haltung doch auf die Reformation zurückzuführen.
Wie man den direkten Beweis nur langsam aufgab, kann an einer
viel umstrittenen Stelle nachgewiesen werden. Jahrhundertlang
wurde von der Kirche behauptet, das Wort nnbsin in Jesaja 7,14
dürfe nur mit virgo übersetzt werden. Das aus LXX stammende
rj nag&évoç wurde zum Eckstein der Lehre von der Jungfrauen-

88 Heinrich Bornkamm, Luther und das Alte Testament, Tübingen (1948),
103.

89 Vgl. Diestel, op. cit., 245.
90 Vgl. Franz Delitzsch, Messianische Prophezeiungen, engl. 1880, 3.
91 Bornkamm, op. cit., 98.

20



geburt, obwohl schon Basilius Magnus darauf hinwies, daß veâviç
eine ebenso gültige Übersetzung sei92. Erst mit Clericus, dem

arminianischen Exegeten, setzt eine Wendung ein93, die nur langsam

und nach vielen Kämpfen den Sieg behält. Daß veàviç,
etymologisch gesehen eine bessere Übersetzung sei, ist von einem so

konservativen Theologen wie Franz Delitzsch frei anerkannt
worden94. Heute ist diese Auffassung weithin akzeptiert95, und die
neu revidierte amerikanische Bibel übersetzt demgemäß96. Hier
haben wir ein Beispiel dafür, wie sich allmählich der jüdische
Einwand durchgesetzt hat. Dies soll aber nicht bedeuten, daß die
kirchliche Exegese, die Jesaja 7,14 mit der Jungfrauengeburt
verbindet, verworfen werden müsse; nur der direkte Beweis ist fallen
gelassen.

Besseres Verständnis des Hebräischen und größere Achtung vor
dem historischen Sinn des Textes hat eine Wandlung herbeigeführt.
Sogar in pietistischen Kreisen und in der erbaulichen Auslegung
hat man sich von der Willkür, mit der man einst vorzugehen pflegte,
abgewandt. Auf römisch-katholischem Boden ist ebenfalls eine

Meinungsänderung zu beobachten. Auch hier wird vor Spitzfindigkeit

gewarnt und die Frage aufgeworfen: «Wo hegt die Grenze
zwischen offenbarter Typologie und willkürlicher Allegorese97 »

Man hat allerdings versucht Auswege zu finden, um der exegetischen
Not zu entgehen. Dies ist besonders der Fall in den ultraorthodoxen
Kreisen Nordamerikas. Diese Not geht viel tiefer als die apologetische

Auseinandersetzung mit dem Judentum. Es wird gefragt:

92 Allerdings ist Basilius bestrebt zu zeigen, daß beide Ausdrücke
gleichbedeutend sind; Diestel, 123.

93 Diestel, op. cit., 435.
94 Vgl. Delitzsch, op. cit., 65; auch Diestel, 660.
95 Hastings, Dictionary of the Bible, IV, 870f.
96 Vgl. H. L. Ellison, The Revised Standard Version of the Bible, Hebrew

Christian Quarterly 1952/53, 119ff. Als Kuriosum möchten wir die seltsame
Behauptung des John Harrison anführen, der sogar den Namen der Jungfrau
vorausgesagt weiß: «Rabbi Haccadosch proveth by cabala out of many
places of Scripture, not only, that the Mother of the Messiah must be a
virgine, but also that her name shall be Marie» (John Harrison, The Messiah
Already Come, Amsterdam, 1619, 23).

97 Karl Thieme, op. cit., 258.

21



Wenn das A.T. nicht mehr direkten Beweis liefert, wozu dann das
A.T. überhaupt? Und was wird aus der Beweisführung der Evan
gehen?

Auf diese Frage Antwort zu geben, ist die stete Bemühung der
neuzeitlichen Apologetik. Um die Hälfte des letzten Jahrhunderts
hat ein Engländer folgende Behauptung gewagt:

«For it is not upon the particular prophecy that the Christian
Argument is staked, but upon the agreement and convergency
of all prophecy98.»
Leider ist es aber Payne Smith nicht ganz gelungen, einen neuen

Weg zu zeigen. Obwohl er sich sträubt, vereinzelte Texte zur Grundlage

seiner Christologie zu machen, so verfällt er doch der
Versuchung, ein Mosaik von Texten aufzubauen, das vielfach an das

Zusammensetzspiel erinnert. Erst mit Ed. Riehm beginnt der
neueste Abschnitt in der Geschichte der modernen Exegese.

Riehm geht von der Einsicht aus, «daß alttestamentliche
Weissagung und neutestamentliche Erfüllung einander nicht vollständig

decken... "»
Aus dieser Erkenntnis heraus ist er zum Schluß gekommen, daß

es hier nicht um Fragmente geht, die zu einem einheitlichen Bilde
zusammengesetzt werden können, sondern um Bruchstücke, die
fast ohne Zusammenhang zueinander stehen, die aber in der
Erfüllung zu einem Ganzen zusammenschmelzen100. Eine solche Sicht
machte es zur Bedingung, daß die messianischen Weissagungen nur
im Lichte des N.T. recht gesehen werden konnten. Dies bedeutete
aber nicht, daß die messianische Erwartung dem A.T. fremd ist,
sondern daß sie nur vom Standpunkt des Glaubens gewürdigt werden

kann. Hier möchten wir Schalom Ben-Chorim herzlich
beipflichten:

«daß sich Christus in den Büchern des Alten Bundes nur den
Menschen des Neuen Bundes erschließt. Nur ihnen101.»

88 R. Payne Smith, The authenticity and messianic Interpretation of
the Prophecies of Isaiah, 1862, XXVII.

88 Ed. Riehm, Die messianische Weissagung (1885), 160.
100 Riehm, op. cit. 197. Damit soll nicht gesagt sein, daß wir mit allem

einverstanden sind; immerhin halten wir Riehms Kritik für bahnbrechend.
101 Schalom Ben-Chorin, Die Christus-Frage an den Juden, 12.

22



Nur aus dem Glauben heraus kann erkannt werden, daß die
messianische Hoffnung nicht kontingent zum A.T. steht, sondern
zum Grundkern seiner Botschaft gehört, und daß alle seine
Institutionen auf Christus hinzielen102. Es ist, wie Volkmar Herntrich
in seiner Auseinandersetzung mit Wilhelm Vischer so schlagend
sagt, ein Akt des Glaubens. Herntrichs Anliegen ist ohne Zweifel
das Anliegen jedes ernsten Lesers der Schrift, daß er sich davor
hüte «den Sinn des jeweiligen Textes schon von vorneherein» zu
wissen104. Dies eben ist der Hauptfehler jeder allegorischen
Auslegung der Schrift. Dieser Gefahr ist der christliche Exeget,
besonders wenn er es mit dem nichtgläubigen Juden zu tun hat,
ausgesetzt. Sein Eifer, Christus aus der Schrift zu «beweisen»,

bringt ihn in die Versuchung den Weg des Glaubens zu umgehen.
Weil die direkte Beweisführung nicht vom Kreuz her, sondern
den umgekehrten Weg gehen muß, führt sie auf den Irrweg des

Unglaubens. Daher sind viele Juden, die diesen Weg gingen, schließlich

wieder vom Glauben abgefallen.
Damit soll nicht gesagt sein, daß jeder Versuch, das A.T. mes-

sianisch zu deuten, verfehlt sei. Es gibt eine legitime christliche
Exegese des A.T., wie sie schon in den Evangelien und im übrigen
Neuen Testament geübt wird. Auch die typologische Auslegung
hat ihre Berechtigung, wie sie jüngst von Ulrich E. Simon formuliert

worden ist105. Aber jedes exegetische Unternehmen kann nur
als Versuch gelten, und nicht als «Beweis». Es darf nie außer acht
gelassen werden, daß christliche Exegese an eine Theologie
gebunden ist, die keineswegs «vorurteilsfrei» an die Heilige Schrift
herantritt, da sie schon von vorneherein auf einen Glaubenssatz
aufgebaut ist106. Diesen Glaubenssatz im jüdischen Hörer
vorauszusetzen ist ein logischer Widerspruch. Dennoch ist es wahr, daß
viele Juden durch die messianische Exegese des A.T. zum Glauben
gekommen sind, wie wir es immer wieder in Le Rois Werk bestätigt

102 Riehm, op. cit., 75.
103 Volkmar Herntrich, Theologische Auslegung des Alten Testaments?

(1936), 26.
104 Herntrich, 31.
106 Ulrich E. Simon, A Theology of Salvation (1953), 128; 145; 191f.
104 Otto Weber, Die Auslegung der Heiligen Schrift (1934), 24f.

23



finden und wie es noch heute in der Erfahrung der Judenmission
öfters vorkommt. Daß es aber geschieht, ist nicht der Klarheit
der Exegese zuzuschreiben, sondern dem «Ereignis», daß sich der
lebendige Herr in der Schrift offenbart. Erst wenn der auferstandene
Herr sich selbst in der Schrift auslegt, wie er es den beiden Jüngern
auf dem Weg nach Emmaus getan hat, so daß dem Hörer das Herz
zu brennen beginnt, erst dann hat die Exegese ihr Ziel erreicht —
aber dann ist es nicht mehr Exegese, sondern Glaube. Daß wir
dieses wichtige Moment übersehen haben, ist die Not der
Judenmission.

DER ALTTESTAMENTLICHE HINTERGRUND
DER VORSTELLUNG VON DEN BEIDEN

MESSIASSEN IM SCHRIFTTUM VON
CHIRBET QUMRAN

Von Kurt Schubert, Wien

Im nachexilischen Schrifttum finden sich bereits die ersten
Spuren einer Auffassung von zwei gleichzeitig lebenden und
wirkenden Funktionären des messianischen Zeitalters. Diese Stellen,
die bisher den Exegeten mannigfache Schwierigkeiten bereitet
haben, erscheinen nunmehr in einem neuen Licht. Infolge der politischen

Wirren, die den Regierungsantritt des Darius I. begleiteten,
entstanden in Judäa Hoffnungen, die das messianische Ereignis
als unmittelbar bevorstehend erwarten ließen. Die beiden Ober-

1 Die davididische Abkunft Zerubbabols ist eindeutig belegt. Vgl. Jakob
Lior, Ensiqlopedia miqrait II, Jerusalem 1954, Sp. 938f. Jehosadaq war
laut 1 Chr. 5,40f. der letzte sadoqidische Priester Jerusalems vor dem Exil
und befand sich selbst unter den von Nebukadnezar Deportierten.

24


	Das exegetische Problem und die Judenmission

