Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Die Juden im historischen und theologischen Urteil des Schweizer
Reformators Heinrich Bullinger

Autor: Staedtke, Joachim

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960847

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE JUDEN IM HISTORISCHEN UND
THEOLOGISCHEN URTEIL DES SCHWEIZER
REFORMATORS HEINRICH BULLINGER

von JOACHIM STAEDTKE, Ziirich

Man wird in der gesamten abendléindischen Kirchengeschichte
den christlichen Theologen suchen miissen, in dessen theologischem
Lebenswerk das Alte Testament mit seiner Verkiindigung und
Geschichte eine so den christlichen Glauben fundierende Stellung
behauptet, wie in dem Heinrich Bullingers!. Sicher ist es vor ihm
niemand und nach ihm wahrscheinlich nur der stark unter seinem
EinfluB stehende hollindische Theologe Johannes Coccejus gewesen,
der der Geschichte und Verkiindigung des Alten Testamentes in
solcher Breite und mit solcher sachlichen Intensitit den Platz als.
integrierendes Fundament christlicher Theologie eingeriumt hat?2.

1 Heinrich Bullinger, geb. 1504 in Bremgarten (Aargau), Schweiz.
Studium in Emmerich und Kéln mit dem Vorhaben, in den Kartiuser-
orden einzutreten. 1521 wird er durch Luthers Schriften zur Lektiire der
Bibel angeregt und schlieB3t sich der Reformation an. Seit 1523 ist Bullinger
Leiter der Klosterschule des Zisterzienserklosters Kappel (Kt. Zirich),
das auf Grund seiner neutestamentlichen Vorlesungen 1526 die Reformation
durchfihrt. 1529 Pfarrer in der Heimatstadt Bremgarten. Nach der Schlacht
bei Kappel 1531 beruft ihn der Rat der Stadt Zirich zum Nachfolger des
Reformators Huldrych Zwingli. Als der erste Antistes der Ziircherischen
Kirche wird er neben Calvin der fitlhrende und einfluBreiche Geist der
reformierten Kirchen und entfaltet eine uniibersehbare, kirchengeschichtlich
und theologisch heute noch nicht erforschte Tétigkeit von auBerordent-
licher Wirkungskraft. Gestorben 1575 in Zirich. Bullinger hinterlieB iiber
150 gedruckte Werke, mindestens ebenso viele handschriftlich erhaltene
Arbeiten und eine Korrespondenz, die mit tiber 11000 Briefen eine der um-
fangreichsten der abendléndischen Geistesgeschichte sein diirfte, aber leider
bis auf den heutigen Tag immer noch ungedruckt in der Zentralbibliothek
Zirich lagert. Die obige Darstellung erhebt nicht den Anspruch, das ge-
samte Schrifttum Bullingers beriicksichtigt zu haben. Doch sind alle Haupt-
schriften auf die Fragestellung hin durchgesehen.

2 Vgl. die ausgezeichnete und erschopfende Arbeit von Gottlob Schrenk,
Gottesreich und Bund im élteren Protestantismus, vornehmlich bei Johannes
Coccejus, Giitersloh 1923.

236



Wir werden erstaunt und zugleich dankbar vernehmen diirfen, daf3
der Nachfolger des Ziircher Reformators Huldrych Zwingli ein
Mann war, der in einer Zeit, die an dem Neuen Testament die Frei-
heit eines Christenmenschen mit Recht dankbar wieder entdeckte
und feierte, der aber auch als verhéingnisreiche Folge theologischer
Einseitigkeit der Antisemitismus keine fremde Weltanschauung
und geschichtliche Groe war, als fithrendes Haupt einer reformato-
rischen Kirche erkannte, wulite und behauptete, dafl Jesus ein
Jude war, dafl der Vater Jesu Christi der Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs ist und daB darum wir als Christen Neuen Testamentes
mit dem erwihlten Volk des Alten Bundes unter einem Gott, in
einem Glauben, in einem Testament und Bund stehen und darum
auch zu einer Kirche gehoren. Nicht dafl dieses fiir Bullinger eine
gelegentliche Erkenntnis gewesen wire. Seine Stellung zum Alten
Testament ist nicht in das eigentiimliche Zwielicht einer negativ-
positiven Doppelbewertung von Gesetz und VerheiBung getaucht,
wie wir das bei Luther finden?, sondern fiir ihn ist die Aussage des
Alten Testamentes Hvangelium, das den gnadigen Heilswillen Gottes
in vollgiiltiger und selbst durch das Neue Testament sachlich nicht
mehr zu erginzender Weise bezeugt.

Es ist hier nicht der Raum, Bullingers Stellung zum Alten
Testament systematisch zu erdrtern, so lohnend und ertragreich
dieses Vorhaben auch wire? Doch mull in wenigen Sitzen die
theologische Position skizziert werden, die das Alte Testament im
Rahmen des reformatorischen Formalprinzipes bei Bullinger ein-
nimmt. Denn im Schriftprinzip griindet, wie fiir die ganze Refor-
mation, das gesamte theologische Urteil. Und auch Bullingers Stel-
lung zum Volke Israel und zum Judentum ist nicht anders als nur
von hier gebiihrend zu verstehen.

Formal bestimmt durch die Christologie des erasmischen Huma-
nismus gestaltet sich fiir den jungen Bullinger in dem Satz «Christus

3 Uber Luthers Stellung zum Alten Testament vgl.«Luthertum», Band 48,
1937, Seite 193ff., und Allgemeine Evang. Lutherische Kirchenzeitung, 1937,
Spalte 129ff.

4 Der Verfasser hofft, im Rahmen einer gréBeren Arbeit iiber die Theo-
logie Bullingers dieses Verhiiltnis spiiter einmal genauer zu untersuchen und
darstellen zu kénnen.

237



solus audiendus» (allein auf Christus ist zu horen) ein evangelisches
Materialprinzip, dessen strenge Ausschlie8lichkeit allein alle Gottes-
erkenntnis, Glauben und Theologie fundiert und begrenzt. Das
Zitat Matth. 17,5 gibt hier den entscheidenden Ausschlag, dessen
soteriologisch formulierte Ubersetzung bei Bullinger so lautet:
«Das ist mein lieber Sohn, in dem ich verséhnt bin; ihm seid geho-
righ!» Der Vater selbst hat es also angeordnet, dafl auf Christus,
als auf den von ihm deklarierten Sohn, allein zu héren sei. Das
Selbstzeugnis des Sohnes zur Erkennbarkeit seiner Person weist
auf die Schrift, und zwar die Schrift allein®. Es liegt auf der Hand,
daB nach Joh. 5,39 im Munde Jesu mit «Schrift» nichts anderes
gemeint sein kann, als das Alte Testament. Das so gewonnene
Formalprinzip, das das Alte Testament zur «sola scriptura» erhebt,
(welchen Begriff Bullinger durchaus auf das AT anwendet), ist
nicht zu 16sen von seiner christologischen Begriindung, da§ «Jesus
Christus das Ziel und der Mittler des Alten Testamentes ist»?.
Diese Christologie wiederum wird definiert von der einen biblischen
Aussage, nach der Bullinger das gesamte Verhiltnis von Gott und
Mensch iiberhaupt begriindet sieht, nimlich dall Gott vonEwigkeit
her beschlossen hat, in Jesus Christus einen Bund mit den Men-
schen zu schlieen, in welchem er sich als der gnddige Erhalter
seiner Schopfung in der Geschichte erweisen will. Diesen Erweis

5 Das Zitat Matth. 17,5 findet sich als Untertitel iiber den meisten seiner
Schriften. Die soteriologisch bestimmte Ubersetzung ist durch die Vulgata
vorgebildet: «in quo mihi bene complacui.» Die gleiche Formulierung findet
sich bei Cyprian, Opp. omnia, ed. Erasmus v. R., Basel 1520, Seite 437, und
bei Irendus, Contra omnes haereses, lib. ITI, cap. X. Ebenso Erasmus, Opp.
V, 143 C. Zwingli liest- gar: «n hoc placor aut reconcilior» (Schuler und
Schulthe3, VI, 1, 214).

¢ Bullinger hat sein Schriftprinzip schon in einer frithen Streitschrift
konzipiert, die den obigen Ausfithrungen im wesentlichen zugrundeliegt :
«Uff D. Johansen Burckardi predigers ze Bremgarten gesprichbiichlin,
antwurt Heylrychen Bullingers die Geschrifft und Mesz betriffende» von
1525. Handschriftlich auf der Zentralbibliothek Ziirich, Msc A 82. Vgl. aber
auch die leichter zugingliche gedruckte Schrift «De scripturae sanctae autho-
ritate», Zurich, 1538, passim.

? «Christus finis et interpraes veteris testamenti.» Ein thematischer Sa.tz
aus Bullingers Erstlingsschrift «De scriptura negotio», von 1523, hand-
schriftlich auf der Zentralbibliothek Ziirich, Msc A 82, p. 45ff.

238



hat Gott in Jesus Christus geleistet, wie das Alte Testament be-
zeugt. Der Bund selbst ist — und das ist fiir das Schicksal des
Volkes Israel von entscheidender Bedeutung! — heilsgeschichtlich
differenziert, aber auf Grund der Incommutabilitit Gottes sachlich
identisch! Fragen wir nun, wie sich auf diesem féderaltheologischen
Hintergrund das Alte Testament als die «sola scriptura» inhaltlich
und formal qualifiziert, so wird uns Bullinger das folgende zu sagen
haben: «Uns ist der Wille Gottes schriftlich in den Biichern Mose
also vollig kundgetan, daf} es keiner anderen Lehre mehr not ist.
Willt aber, daB ich die Biicher Mose nicht aus saducédischem Geist
und jiidischer Halsstarrigkeit also hoch preise, sondern darum, weil
sie der Brunnen, die Summe und der Quell sind, daraus aller pro-
phetischer und apostolischer Fluf} wallet. Denn in ihnen wird kurz,
klar und reichlich des ganzen Testamentes Inhalt — darinnen aber
unser Heil — begriffen. Das Testament aber nenne ich einen Bund,
Frieden, Vereinigung, etc. Dies aber ist des ganzen Bundes Inhalt,
damit sich Gott den Menschen verpflichtet: Der allméichtige, ewige,
lebendige Gott will Abrahams und seines Samens — das ist aller
glaubigen Menschen, sie seien Juden oder Heiden (!) — Gott, das
ist Trost, Heil und Oberstes Gut sein und ihnen einen Samen geben,
in dem alle Volker sollen gliickselig werden. Und dies ist die ganze
Summe aller Schrift, darauf alle Schrift fiir und fiir steht: kund-
zutun, wie dieser Bund zu beiden Seiten stattgehabt hat®.» Aber
nicht nur der Pentateuch, sondern das gesamte Alte Testament,
mit allen geschichtlichen und prophetischen Biichern, steht in dem
Dienste der einen Aussage dieses Bundes.

Wir miissen hier abbrechen. Das Schriftprinzip mit seiner
foderaltheologischen Begriindung ist durch die obigen: Bemerkun-
gen keineswegs dargestellt, sondern nur angedeutet. Aber sie mogen
geniigen, um die weiteren theologischen Konsequenzen, von denen

8 «Uff D. Johansen Burckardi, etc...» Alle im Text aufgefiihrten Zitate
sind von mir, wenn nicht anders angegeben, aus den mittelhochdeutschen,
resp. lateinischen Schriften Bullingers der leichteren Lesbarkeit wegen ins
Hochdeutsche tbersetztt worden. Wo den lateinischen Schriften zeitge-
néssische Ubersetzungen zur Seite stehen, ist die Ubertragung in enger An-
lehnung an diese geschehen. Fiir alle Ubersetzungen zeichnet der Verfasser
verantwortlich. '

239



nunmehr die Rede sein soll, in einem der gesamten theologischen
Konzeption Bullingers gerechten Licht erscheinen zu lassen.

Der Befehl Jesu Christi von Joh. 5,39, der fiir Bullinger die
Moglichkeit und Bedingung der Erkenntnis des dreieinigen Gottes
allein dem Alten Testament zuweist, erhilt seinen Sinn und seine
Notwendigkeit von der Tatsache, dafl der alttestamentliche Bund
mit Abraham und seinem Samen (!) geschlossen ist und sich inso-
fern durch einen geschichtlich-eschatologischen Charakter aus-
zeichnet. Ist Jesus Jude und nach Gal. 3,19 der Same Abrahams,
auf dem die VerheiBung ruht, so antizipiert das Alte Testament
mit seinem Bundeszeugnis die einmalige und endgiiltige, gottliche
Sanktionierung des Bundes durch das Blut des «Testamentierers»
Jesus Christus und ist insofern Christuszeugnis. Von hierher ver-
steht sich, daB es nur einen Bund gibt; denn einerseits ist Jesus
Jude, also der Samen, auf dem die VerheiBung ruht, andrerseits ist
nach Gen. 18,18 u.d. die Quantititsverinderung des Bundes, die
nach Eph. 2,12f. die Heiden mit hereinnimmt, von Anfang an
geweissagt und verheiflen. So stehen Juden und Heiden, zwar in
heilsgeschichtlicher Differenzierung, aber durch Gottes VerheiBung
und Erfiillung in sachlicher, Kommunion in einem Bund.

In dem klassischen Kompendium seiner Theologie, der Zweiten
Helvetischen Konfession, hat Bullinger seinem diesbeziiglichen
Urteil den folgenden Ausdruck gegeben: « Auch hatte die auf Erden
streitende Kirche stets sehr viele besondere Kirchen, die aber alle
zur Kinheit der allgemeinen christlichen Kirche gehéren. Diese war
anders eingerichtet vor dem Gesetz unter den Patriarchen, anders
unter Moses durch das Gesetz und wieder anders seit Christus durch
das Evangelium. Gewo6hnlich unterscheidet man zweierlei Volker,
niamlich das Volk der Israeliten und das Volk der Heiden, oder
derer, die aus den Juden und aus den Heiden in der Kirche vereinigt
wurden, ebenso zwei Testamente, das alte und das neue. Doch bil-
deten und bilden jetzt noch (!) alle diese Volker nur eine einzige
Gemeinschaft, sie haben alle ezn Heil in einem Messias, in dem sie
als Glieder eines Leibes im selben Glauben alle verbunden sind,
und haben auch an derselben Speise und an demselben geistlichen
Tranke teil. Immerhin anerkennen wir hier, daf3 es in verschiedenen
Zeiten verschiedene Bekenntnisse im Blick auf den verheilenen

240



und den erschienenen Messias gegeben hat, dafl aber uns nach Auf-
hebung des Zeremonialgesetzes das Licht heller leuchtet und dag
uns auch vermehrte Gaben und vollere Freiheit gegeben sind®.»

Das Kriterium fiir eine echte Urteilsbildung in unserem Problem
liegt natiirlich immer in der theologischen Begriindung, mit der
man das divergierende, ja oft gegensitzliche und in sich wider-
spriichliche Verhiltnis zum alttestamentlichen Israel und zeitge-
nossischen Judentum zu legitimieren sucht. Auch an Bullinger wird
die Grundfrage zu stellen sein, ob die Tatsache der Hinrichtung des
Gottessohnes durch das eigene Volk und die sich daran anschlie-
Bende gottliche Verwerfung Israels einen christlichen Antisemitis-
mus begriindet, zumindest ermdoglicht. Dabei wird sich zeigen, daf3
der nun einmal vorhandene geschichtliche und heilsgeschichtliche
Einschnitt, den der Tod Christi dem Volk Israel beigebracht hat,
natiirlich auch Bullinger das Urteil diktiert, das er als Erbe des
Mittelalters und Kind der Reformation in seiner Weise formulieren
mul}. Es wird sich aber auch zeigen, wie er der Tradition und dem
Zeitgeist, ja dem eigenen geldufigen Urteil zum Trotz, sich in tie-
fem Glauben unter das Wort Gottes beugt und aus ihm eine Ant-
wort erhilt, die zu vernehmen sich auch fiir uns heute lohnt.

Auf Grund der geschichtlichen und sachlichen Vorgegebenheit
gliedern auch wir in unserer Darstellung Bullingers Verhéltnis zum
alttestamentlichen Bundesvolk und zum Judentum der nach
Christus datierenden Zeit, um dann aus dieser Gegeniiberstellung
vielleicht die Klammer zu finden, die die divergierenden Positionen
umschlief3t.

Wie sich aus der kurz skizzierten Darstellung von Bullingers
Schriftprinzip leicht und sachlich richtig folgern 148t, ist fiir diesen
Theologen die Geschichte des alttestamentlichen Bundesvolkes ein
wesentliches Fundament seiner in der Heilsgeschichte griindenden
Glaubenserkenntnis und -aussage. Sachlich ist mit dem erwihnten
Zitat der Zweiten Helvetischen Konfession das Wesentliche und
Entscheidende bereits gesagt. HEs lassen sich aber aus anderen

® Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort re-
formierten Kirche, hg. von W. Niesel, 3. Aufl., Zollikon, o. J., Conf. Helv.
Post., ed. W. Herrenbriick, Seite 249. Die zitierte deutsche fj'bersetzu.ng von
R. Zimmermann und W. Hildebrandt, Ziirich 1936, Seite 62.

241



Schriften Bullingers noch einige nicht uninteressante Einzelheiten
hinzufiigen, um die programmatische Zusammenfassung der Kon-
fession noch naher zu illustrieren. Dabei wird die intensive theo-
logische Bindung an die Geschichte des israelitischen Bundesvolkes
durch eine durchlaufend christologische Interpretation des Alten
Testamentes begriindet.

Es ist interessant, dal Bullinger in seiner foderaltheologischen
Konzeption keinen Schopfungsbund mit Adam kennt!°. Hierin ist
er Zwingli verwandt!!. Die Offenbarung und geschichtliche Setzung
des Bundes durch Gott findet erst nach dem Fall statt. Hier aller-
dings auch schon mit Adam, indem das Protevangelium seine
traditionelle christologische Deutung erhilt: «Darum ist Christus
fiir uns alle gestorben, daBl wir durch seinen Tod lebten und aus
dem Reich der Finsternis genommen und in das Reich des geliebten
Sohnes Gottes gesetzt wiirden. Dieser Ratschlag géttlicher Weis-
heit, der ohne Zweifel von Ewigkeit her gefalt wurde, ist auch
Adam nach dem Fall mit schéner Ordnung eréffnet worden.» Es
folgt hier eine Exegese von Gen. 3, 15, die ihren christologischen
Scopus interessanterweise aus dem Kontext erhilt, indem Bullinger
den Fluch iiber Adam als trostreiche VerheiBung auf das Leiden
Jesu Christi interpretiert: «Solches aber redet Gott, der einig im
Wesen und die Dreifalt in Personen ist, indem er Adam weissagt,
daBl er wissen und erfahren wiirde das Gute und das Bése und
manches Leid und Triibsal zu erleiden habe. Und meint (mit dem
Hinweis auf die kommende Not Adams) den Sohn, unseren Herrn
Jesum Christum, die zweite Person der Heiligen Dreifaltigkeit. Mit
und durch dessen Leiden trostet er Adam. Aus diesem allen aber

10 De testamento sive foedere Dei unico et aeterno brevis expositio.,
Ziirich, 1534, passim. Vgl. auch G. Schrenk, a. a. O., Seite 40f.

11 G. W. Locher, Die Theologie Huldrych Zwinglis im Lichte seiner
Christologie, Ziirich 1952, Bd. I, Seite 30, sagt in seiner sonst ausgezeichneten
Arbeit zwar, daB Zwingli den Gedanken des Schépfungsbundes theologisch
vertreten habe, doch reichen die von Locher angezogenen Quellenbelege
keineswegs zur Begriindung aus. Es wird m. E. bei Zwingli nirgendwo deut-
lich, daB3 der Bund mit Adam als Schopfungsbund gemeint sei. DaB Zwingli
jedoch zu einem féderaltheologischen Supralapsarismus hinneigt und ihn in
seinen Letzten Schriften auch gelegentlich vertritt, hat Locher mit Recht
nachgewiesen, Seite 1563f. Vgl. auch Schrenk, a. a. O., Seite 37ff.

242



ist gut zu verstehen, welchen Glauben und Erkenntnis unseres
Herrn Christi Adam gehabt hat; némlich daf er in ihm die wahre
Gottheit und Menschheit erkannte, da3 er auch sein Leiden und
Kreuz von Ferne im Glauben gesehen hat!2.» Nach dem Gesagten
ist deutlich, warum es keinen Schépfungsbund geben kann. Denn
die Setzung des Bundes ist der gnidige Gegenzug Gottes nach dem
Fall des Menschen, indem die nun beginnende leidvolle Geschichte
des Menschen unter die Klammer einer gottlichen VerheiBung
gestellt wird, die das geschichtliche Leid des Menschen in das Leiden
Jesu Christi griindet und aufhebt3. Das wird noch einmal deutlich
bei der Interpretation von Gen. 4. Abel hat ein Gott angenehmeres
Opfer gebracht durch seinen Glauben. Daf er in dieser Weise um
seines Glaubens willen stirbt — um des Glaubens willen, der allein
gerecht macht —, das macht ihn zum Blutzeugen Jesu Christi und
zum ersten Miartyrer der Heiligen Christlichen Kirche. Und so
spricht Gott jedem weiteren Geschlecht seine Bundeszusage zu,
daB er sein Gott sein wolle. « Darum beruft Gott Abraham aus der
Abgditterei und erneuert mit ihm den alten wahren christlichen
Glauben, der mit Adam anhub. Denn zum ersten ward er Adam
verheiflen, danach ward die VerheiBung mit Noah erneuert, jetzund
mit Abraham. Und es ist alles das nur eine Verheilung, ein Heiland
und ein Glaube. Und Abraham hat in Jesus Christus geglaubt und
ist durch den Glauben selig geworden.» .(Unter Berufung auf
Joh. 8, 561f.)14,

Die Tatsache der BundesschlieBung Gottes mit den Erzvitern
veranlaft Bullinger zu einer eigentiimlichen, offenbar nicht ganz
stichhaltigen, historischen Beweisfithrung, némlich der, dafl der
christliche Glaube ilter sei als der jiidische. Es ist hier entscheidend
wahrzunehmen, was unter «jiidischem Glauben» zu verstehen sei.

12 (Der alt gloub. Das der Christen gloub von anfang der waelt gewaert
habe / der recht waar alt unnd ungezwyflet gloub sye / klare bewysung
Heinrychen Bullingers.» Ziirich 1539, ohne Seitenzahl.

13 Das Problem einer Theodizee im Sinne seiner klassischen Definition
wird im Rahmen dieser Foderaltheologie gegenstandslos, weil selbst der
Fluch iiber die Erde um Adams willen nach Bullinger von Gott her ver-
standen sein will als Zeugnis der Selbstbezeugung Gottes im Leiden und
Sterben Jesu Christi.

14 Der alt gloub.

243



Sollte es nach Bullingers intensiver Betonung, daf3 das Volk Alten
und Neuen Testamentes in einem Glauben an einen Gott in einer
Kirche steht, doch eine Differenzierung zwischen christlichem und
jiidischem Glauben geben? «Und hier findet sich, daB unser heiliger
Glaube ilter ist, denn der Jiidische Glaube. Denn die Juden rithmen
sich der Beschneidung und daf sie Juden und Israel heiBen, auch
daB ihnen das Gesetz, das Priestertum und die Gottesdienste gege-
ben sind. Nun findet sich aber Gen. 17 und 15, auch Rémer 4, daB
Abraham Gottes Freund gewesen und gerechtfertigt oder fromm
gemacht wurde, ehe denn er beschnitten war. Denn als er beschnit-
ten wurde, war er 99 Jahre alt, Gen. 17 (Vers 24). Nun aber war
ihm vorher, vor vielen Jahren, die Verheilung geschehen. Desglei-
chen spricht die Schrift, Abraham hat Gott geglaubt und dasselbe
ist ihm gerechnet zur Gerechtigkeit. So sind erst nach vielen Jahren
Israel und Juda geboren, wo sie diesen Namen empfangen haben.
Und das Gesetz ist nach der VerheiBBung gegeben, gezihlt 430 Jahre
(hernach), wie Paulus ausgerechnet hat in Gal. 3 (Vers 17). Daraus
folgt, daBl unser christlicher Glaube 2048 Jahre #lter sei denn die
Beschneidung und 2449 Jahre dlter als das Gesetz, das Priestertum
und die Zeremonien der Juden. (Hier folgt eine weitere chronolo-
gische Nachrechnung.) Dall aber Gott einen Bund gemacht hat
mit Abraham, da er die Beschneidung einsetzt, dient mehr zur
Bestitigung unseres heiligen christlichen Glaubens, als zur Erhal-
tung der jidischen Briuche!®.»

Wir werden nicht umhin kénnen zu gestehen, dafl diese histo-
rische Argumentation, selbst unter Berufung auf Gal. 3, etwas fatal
ist. Unter Beriicksichtigung der Tatsache, da es eine «vor-jidi-
sche» Heilsgeschichte gibt: hier wird Bullinger seiner eigenen Kon-
zeption untreu. Es ist jedoch deutlich, von woher die Entgleisung
ihren AnlaB3 nimmt: der Begriff «jiidischer Glaube» ist eine Metapher
fiir die menschliche Haltung des «Sich-Riihmens» und erhilt seine
einseitige Sinnbedeutung aus der paulinischen Polemik gegen den
sich auf seine Gesetzeserfiillung berufenden, selbstgerechten Juden.
Doch iibersieht Bullinger, da eine menschliche Haltung, auch
durch MiBbrauch, nicht die Institution als solche tangiert. (Wir

15 Der alt gloub.

244



werden weiter unten sehen, dal er auch sehr wohl etwas ganz
anderes iiber das alttestamentliche Zeremonialgesetz zu sagen hat.)
Aber die isolierende Verabsolutierung der Heilsbedeutung des
Zeremonials als solchen konvertiert alttestamentlichen in den hier
sogenannten «jiidischen Glaubeny, denn das Zeremonial hat eine in
gleichem Dienste stehende Vor- und Nachgeschichte. MiBverstind-
lich wird Bullinger dadurch, daBl er den Anschein gibt, als ob das
«Alter» des christlichen Glaubens das negative Kriterium fiir den
erst von Beschneidung und Gesetz ab datierenden jiidischen Glau-
ben sei. Dieser Meinung jedoch kann er nicht sein, denn an anderer
Stelle der gleichen Schrift fihrt er fort: «Darum soll man aber das
Alte Testament nicht hinwerfen, wie etliche unwissende und unge-
lehrte Narren tun, sondern in viel hoheren Ehren halten, dieweil
wir jetzund durch Christus erlernt haben, was jegliches bedeutet
und warum alles also eingesetzt, gebraucht und geredet worden ist.
Jetzt wird ein jeder erst Freude daran haben, das Gesetz und die
Propheten zu lesen, so er nun sieht, worauf ein jegliches Ding aus-
gerichtet ist. Und also haben auch die heiligen Apostel anfangs den
Juden Christum aus dem Gesetz und Propheten gepredigt, wie es
deutlich in der Apostelgeschichte berichtet wird; auch unser Herr
selbst. Daher auch die Schriften des Neuen Testamentes ihren
Anlaf} setzen und sich referieren auf die Schriften des Alten Testa-
mentes, dall ohne diese, jene nicht recht kénnen verstanden wer-
den: so wenig wie die Auslegung ohne den Text. Der Text ist das
Gesetz und die Propheten, die Auslegung die Evangelisten und
Apostel 161

Hier nun wird eine wesentlich andere Tonart angeschlagen und
es wird sich zeigen, dal dieses der eigentliche Tenor der Theologie
Bullingers ist. Aber es ist auch evident, dal3 es Bullinger um eine
von seinem Standpunkt aus sachgemifle Interpretation des Alten
Testamentes geht und er nicht gewillt ist, eine den Verheillungs-
charakter des Alten Testamentes millverstehende Auslegung anzu-
erkennen. Doch viel stirker schwingt die positive Intention durch,
die die nahe und enge Verbindung zwischen der Gemeinde Neuen
Testamentes und dem Volke Israel aufzuspiiren und evident zu
machen sucht. |

16 Der alt gloub.

245



Verhilt es sich also so, wie Bullinger nicht miide wird immer
und immer wieder zu betonen, «dafl allein ein einziges Testament
sei der alten und neuen Kirche Gottes und daf allein eine einzige
Weise sei selig zu werden, aller derer, die in dieser Welt je selig
geworden sind und noch selig werden»'?, so ist zu fragen, worin der
Reformator diese von ihm so stark unterstrichene Einheit begriin-
det sieht. Lassen wir ihn im folgenden referieren, so horen wir, daf3
es im wesentlichen sieben Artikel sind, die die Einheit der Gemeinde
alten und neuen Bundes ausmachen. |

«Denn es ist je ein Volk, ein Testament, eine Kirche und eine
Weise, selig zu werden bei denen, bei welchen eine Lehre erfunden
wird, ein Glaube, ein Geist, eine Hoffnung, eine Erbschaft und
Erwartung. Item gleiches Gebet und gleiche Sacramente. Darum
so werde ich beweisen, daf die Alten diese jetzt genannten Stiicke
alle mit uns gemein haben.»

1. Die Lehre. «Dafl nun sie und wir eine Lehre gehabt haben und
noch haben, beweise ich also: Unsere Lehre ist die des Evangeliums.
DaBl aber die Alten die selbige auch gehabt haben, bezeugt der
Apostel, da er spricht vom Evangelium Gottes, daB Gott dasselbe
vorher verheilen habe durch seine Propheten in der Heiligen
Schrift, von seinem Sohn der ihm geboren ist von dem Samen
Davids nach dem Fleisch, ete. (R6m. 1, 1-3). Was kénnte deutlicheres
geredet werden? Dazu lehrt das Evangelium, da die Glaubigen
nicht durch die Werke des Gesetzes, sondern umsonst, aus Gnaden
durch den Glauben gerecht gemacht werden. Denn durch das
Gesetz kommt die Erkenntnis der Siinde. Nun aber ist ohne das
Gesetz die Gerechtigkeit Gottes geoffenbart, bezeugt durch das
Gesetz und die Propheten, nimlich die Gerechtigkeit, die da kommt
durch den Glauben in Jesus Christus, zu allen und auf alle, die da
glauben. Mit S. Paulo stimmt auch S. Peter iiberein, der auf dem
Konzil von Jerusalem spricht: Weder wir noch unsere Viter haben
das Joch des Gesetzes tragen kénnen. Wir aber glauben, dafl wir
durch die Gnade des Herrn Jesu Christi selig werden, gleicherweise

17 Sermonum Decades quinque, de potissimis Christianae religionis ca-
pitibus, in tres tomos digestae, authore Heinrycho Bullingero, ecclesiae
Tigurinae ministro. Ziirich 1552. Decad. III, Sermo VIII, Seite 145b.

246



wie auch sie. (Acta 15, 10f.) Also ist auch in den anderen Haupt-
stiicken kein Unterschied der Lehre.» |

2. Der Glaube. «Die nun die gleiche Lehre haben, die konnen
nicht einen ungleichen Glauben haben. Denn der Glaube kommt
aus dem Horen. Das Horen aber aus dem Wort Gottes (Rom. 10, 17).
So werden uns auch unsere Viter wie Abraham und andere vorge-
stellt als Exempel des Glaubens. Wer konnte aber jemand Fremden
als Exempel zur Nachfolge vorstellen, der nicht seines Glaubens
wiare? (Der Glaube der alttestamentlichen Viter ist) nicht ein
anderer Glaube, sondern ein Glaube, der sich mit unserem Glauben
verlat auf die VerheiBung Gottes und auf den gebenedeiten Samen.
Denn er (Paulus) nennt ihn (Abraham) einen Vater, nicht allein
derer, die von ihm geboren, nach dem er beschnitten, sondern auch
derer, die einhergehen in den FuBstapfen des Glaubens. (Nach
Rom. 9 und Gal. 3.) Sie haben geglaubt an den kommenden Messias,
von dem wir glauben, dafl er gekommen sei.»

3. Der Geist. «Dall aber der Geist, der unsere Viter regierte,
auch das Volk des Neuen Testamentes regiert und wahrhaftig ein
und derselbe Geist ist, kann niemand bezweifeln, dieweil nicht mehr
denn ein einziger Geist Gottes ist. (Hier folgen zahlreiche Schrift-
beweise.) Denn die durch den Geist Gottes getrieben werden, die
sind Kinder Gottes (Rom. 8, 14). Das 148t sich aber auch also um-
kehren: welche Kinder Gottes sind, die werden durch den Geist
getrieben. Daf} aber die Alten Kinder Gottes gewesen sind und von
Gott selbst, auch von Mose also sind genannt worden, kann niemand
leugnen, er habe denn die Schrift nicht gelesen.» (Im Pentateuch
nur zweimal: Gen. 6,2, wo kaum an die Menschen, geschweige
denn an die Viter gedacht ist, und Deut. 14, 1, welche Stelle Bullin-
ger im Auge hat.)

4. Die Hoffnung. «Nun war aber dem Volk Israel eine fleisch-
liche und zeitliche Gliickseligkeit vorgestellt und verheiflen. Aber
nicht allein eine solche zeitliche, sondern in dieser verginglichen
und duBerlichen Gliickseligkeit war ihnen die himmliche und ewige
vorgebildet. (Nach Hebr. 4 und 11.) Denn der Herr spricht im
Evangelium: Wir werden mit Abraham, Isaak und Jakob versam-
melt werden im Himmelreich. (Matth. 8, 11 und Luk. par.) Freilich
in die gleiche Herrlichkeit.»

247



5. Die Seligkeit der Viter. « Das sollte mir aber eingeredet werden,
das Heil und das Leben sei jenen allein verheiBien, jedoch nicht
gegeben worden, sondern sie seien verschlossen worden in dem
Gefangnis und hitten in dieser Weise gewartet auf die Ankunft
Christi?! (Bullinger wendet sich hier scharf gegen die gesamte morgen-
und abendlindische Tradition, derzufolge Christi descensus ad inferos
dazu gedient habe, die alttestamentlichen Frommen aus der Gewalt
des Teufels zu befreien und in das Paradies zu versetzen. Fiir die
griechische Kirche vgl. Conf. Orthod. I,49. Die romische Kirche
redet vorsichtiger vom ,Limbus patrum, Schol Abrahams‘, auch
,Vorholle der Viter’ genannt. Vgl. Catech. Rom., I, 6, art. 1—6.)
Wir sagen aber, dafl er abgefahren sei zu den verstorbenen Hei-
ligen18, heifit, dal er versammelt worden ist zur Gemeinde der
seligen Geister, welche nicht an dem Ort der Pein oder Strafe war,
sondern in der himmlischen Freude. (Unter Hinweis auf das Kreu-
zeswort Luk. 23,43.) Es kann auch mit vielen anderen Stellen der
Heiligen Schrift erwiesen werden, dafl die alten heiligen Viter von
Adam bis auf den Tod Christi, so sie aus dieser Welt verschieden,
um Christi willen in das Leben und in kein Gefingnis gekommen
sind. Gott aber ist nicht ein Gott der Toten, sondern der Leben-
digen (Mrk. 12,27 par.). Er ist aber ein Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs (Ex. 3,6 u.6.); aber diese leben nun nicht leiblich, sondern
ihre Seelen in der Freude, deren Leiber auch am Tage des Gerich-
tes wieder auferstehen werden. Da aber nun die Heiden (nach Matth.
8,11) in das Reich der Himmel und zu der Gesellschaft der Viter
sollen versammelt werden, so ist es notwendig, dafl die Viter vorher
in den Himmel genommen seien und diese Freuden empfunden
haben.» (Nach Joh. 8, 56.)

6. Das Gebet. «Uberdies haben unsere Viter keiren anderen
angerufen, als den einigen Gott, Schopfer aller Dinge, und haben
geglaubt, daB er den Menschen giinstig und gniidig sei, von wegen
des gebenedeiten Samens. So oft auch die Gldubigen gebetet und
gesprochen haben: ,Sei eingedenk Abrahams, Isaaks und Jakobs®,
haben sie nicht auf die Personen oder Seelen der heiligen Viter

18 Die zeitgenossische Ubersetzung sagt hier ungenau: «daB er abgefaren
sey zur hellen.» Der lateinische Originaltext heil3t aber: «dicimus autem ip-
sum descendisse ad demortuos sanctos.» Decad. ITI, Sermo VIII, Seite 147.

248



gesehen, sondern auf die Verheillung, die ihnen wiederfahren ist.»
(Insofern sie um die Erfiillung der auf Abrahams Samen ruhenden
Verheillung baten, hatte ihr Gebet sachlich die gleiche Ausrichtung
auf Jesus Christus, wie das unsrige.)

7. Die Sakramente. «Zum letzten folgt, daB die Alten auch die
Sakramente gehabt haben, die wir haben.» (Es folgt hier die be-
kannte und auch sonst geldufige typologische Parallelisierung der
alt- und neutestamentlichen Sakramente. Nach Kol. 2,11-13 die
Korrespondenz von Beschneidung und Taufe; nach 1. Kor. 10 die
von Passahlamm und Abendmahl.)

«Dieweil nun aus diesen klaren Zeugnissen der Schrift erwiesen
ist, dafl die Alten eben die Sakramente gehabt, die auch wir haben,
eben das Anrufen Gottes, eben die Hoffnung und Erbschaft, eben
den Geist, den Glauben, die Lehre, die auch wir haben, so erachte
ich, daf} ich schon erlangt, was ich habe beweisen wollen: ndmlich
daBl die gliubigen Viter des Alten Testamentes und wir, die Glau-
bigen des Neuen Testamentes, eine Kirche seien, ein Volk, dal wir
alle unter einer Versammlung und unter einem Testament, allein
durch eine Weise selig werden, nidmlich durch den Glauben Jesu
Christi®.»

Man wird diese Beweisfiithrung, um sie in dem ihr gebiihrenden
Lichte zu bewerten, auf dem féderaltheologischen Gesamthinter-
grund lesen miissen, von woher sie verstindlich wird. Da3 Altes
und Neues Testament eines, aber deswegen nicht identisch sind,
weill Bullinger natiirlich sehr wohl. Der Vollstindigkeit halber seien
darum kurz die von ihm angezogenen Unterschiede mitgeteilt.

1. Als Christuszeugnis ist das Neue Testament klarer. Wahrend
Moses Gott nicht sehen durfte (Ex. 33, 20), blickt das Neue Testa-
ment durch Jesus Christus in das Angesicht Gottes.

2. Die «Figuren» und «Vorbildungen» fallen fort, da die Sache
selbst erschienen ist.

3. Durch Christus (Hoherpriester nach Hebr.) ist uns alle Be-
schwernis des zeremoniellen Gottesdienstes abgenommen.

4. Die nach Gen. 18, 18 u. 6. geweissagte Quantitidtsverinderung
des Bundes ist eingetreten. Die Heiden gehéren in das Testament.

19 Decad. I1I, Sermo VIII, Seite 145bff.

249



5. Die Landverheiung fillt fort, da Christus der Pantokrator,
der Herr der ganzen Erde geworden ist.

Bullingers Stellung zur Verkiindigung des Alten Testamentes
und zur Geschichte seines Volkes ist klar, in sich geschlossen und
verstindlich. Es braucht ihr kein Kommentar beigegeben zu wer-
den. Die Einheit von Altem und Neuem Bund begriindet sich darin,
daB in Jesus, als dem Samen Abrahams, das verheiBene Erbe der
Viter erschienen und mitgeteilt ist.

DaB eine so streng von der Incommutabilitdt Gottes her begriin-
dete Theologie, die die Unveridnderlichkeit des verheienen und
geschlossenen Bundes zu ihrer zentralen Aussage macht, ihren
Autor vor einem Antisemitismus schiitzt, ist unschwer zu folgern.
Gewil entrinnt auch Bullinger von seiner theologischen Christo-
zentrik her der Gefahr nicht, das Vokabular seiner Zeit zu gebrau-
chen und von dem «hartnickigen» und «treulosen», ja sogar «gott-
losen Volk der Juden» zu reden?’. Aber er weill viel zu sehr um die
Unverinderlichkeit des gottlichen Ratschlusses, in dem sich die
Erwihlung Israels bis in alle Zeit hinein begriindet, als daf} er den
Antisemitismus etwa als legitimes theologisches Programm iiber-
haupt in Erwigung ziehen konnte. In dem groBen Aspekt seiner
Bundestheologie redet Bullinger von «uns Juden und Heiden», die
in dem gnidigen Heilsplan Gottes eingeschlossen sind; er spricht
von dem «Neuen Testament, in dem die Juden auch erhalten sind »21.
Im Grunde ist seine Stellung zum Judentum, bei aller Polemik, die
sich auch bei ihm findet, eine dem Judentum solidarische, in dem
Wissen, daB die Erwihlung Israels, wie auch die Berufung der
Heiden, trotz zeitlicher Verwerfung beider Teile, unwiderruflich
ist. Was Bullinger iiber das zeitgenossische Judentum zu sagen hat,
ist wenig originell und mag vielleicht enttiuschen, weil man es nur
schon zu oft gehort hat, aber das diese Ausfiihrungen auszeichnende
Grundgefiihl ist ein tiefer Schmerz iiber das Schicksal des jiidischen

20 'Wie aus einem Brief Georgs von Stetten vom 30. Juni 1572 hervorgeht,
(Handschrift im Ziircher Staatsarchiv E II 378, p 1886) warnt Bullinger,
wenn auch zuriickhaltend, davor, Juden als Giste aufzunehmen: «hanc
vel solam ob causam, quod blasphemi sint in salvatorem nostrum.» (Den
Hinweis auf diese Briefstelle verdanke ich Herrn Heinold Fast.)

21 (Uff D. Johansen Burckardi, etc...», ZBZ, Msc A 82.

250



Volkes, ein Schmerz, der nicht eine menschliche, mitleidige Stim-
mung ist, sondern der bei diesem edlen Manne, der Bullinger war,
geboren wurde aus der Erkenntnis und dem Wissen, wie furchtbar
die Gerichte Gottes sein kénnen und sind.

«Da will ich mich nun nicht bemiihen ebenso (wie einige seiner
reformatorischen und rémischen Kollegen. Der Verfasser) zu dis-
putieren wider die schalkhaften Juden, die auf einen anderen
Messias warten und diesen unseren Herrn, den Sohn Gottes und
der Jungfrau Maria, verleugnen, daBl er der wahre Messias sei. Denn
die armen Leute (miissen) selbst empfinden, dal es wahr sei, was
der Herr im Evangelium vorhergesagt und gesprochen hat. (Folgt
Luk. 19,41ff. und 23, 28ff.) Dieweil sie nun empfinden; daB dieses
alles bei einem Wort, wie es von Christo im Evangelium vorher-
gesagt wurde, erfiillt worden ist, warum geben die armen Leute
dann Gott nicht die Ehre und glauben dem Evangelium auch in
den iibrigen Stiicken und erkennen, dafl Jesus Christus der Sohn
Gottes und der Jungfrau Maria, unser Herr, der wahre und erhoffte
Messias sei. Was haben sie, mit dem sie ihren vermessenen Unglau-
ben zu begriinden in der Lage wiren? Sie haben nun auf die 1500
Jahre und linger ihres Vaterlandes gemangelt, des Landes, das
den Vitern verheiBen war, das von Milch und Honig flo. Sie haben
auch keine Propheten mehr gehabt, keinen offenen und rechten
Gottesdienst. Denn wo ist der Tempel? Wo ist der Hohe Priester?
Wo ist der Altar? Wo sind die heiligen und geweihten Geschirre?
Wo sind die Opfer, dafl sie nach dem Gesetz geopfert wiirden? —
Darum, wenn die elenden Juden sich nicht téiglich mehr in gréberen
Irrtum einwickeln und mit unzdhlbaren Plagen gestraft werden
wollen, so mégen sie sich bekehren zu Christo mit wahrem Glauben,
um den mit uns anzubeten, auf den ihre Vater gehofft haben 22.»

Die Kriterien fiir die Beurteilung der Juden sind fiir Bullinger keine
allgemeinen Argumente, die sonst den Antisemitismus begleiten
oder begriinden. Rassische, wirtschaftliche oder politische Gesichts-
punkte kommen ihm fiir sein Urteil gar nicht in den Sinn. Sondern
das interessante bei ihm ist, da8 er die eigentliche Not des jiidischen
Volkes in der Tatsache sieht, daB es seinen gesetzlichen Ritual-
gottesdienst nicht mehr hat, keine Propheten, keinen Hohenpriester,

22 Decad. IV, Sermo I, Seite 182bf.

251



keinen Tempel. Diese Argumentation ist kein Zufall; denn so wie
diese Dinge vormals als gottliche Institutionen die Erwéahltheit des
Volkes kennzeichneten, so dokumentiert ihr jetziges Fehlen die
gottliche Verwerfung. Denn weil die gesamte Zeremonialinstitution
das antizipierende Christuszeugnis war, gibt es seit der Erscheinung
Christi keine theologische und keine geschichtliche Moglichkeit
mehr, es noch auszuiiben.

«Denn es hat Gott die Juden von den Heiden unterschieden,
nidmlich in dem, dafB er sie (sc¢ die Juden) ihm selbst, als zu seinem
eigenen Volk erwiihlt und geheiligt hat, nicht nur durch die Beru-
fung des Wortes, sondern auch durch das Sacrament. Denn es
waren ihnen die Zeremonien vorgeschrieben und gegeben, die als
eine Mittelwand zwischen den Juden und Heiden die Erbschaft
Gottes einschlossen. Also daBl in den Zeremonien die Erkenntnis
des Unterschiedes bestiinde, der besagt, dal den Juden als den
rechtmiiBigen Erben die Erbschaft zugesprochen wird und die
Heiden verstoBen sind. Aber Christus ist in die Welt gekommen,
der Meinung, daB er aus beiden Vélkern eine Kirche machte. Darum
hat er die Mittelwand zerstort, das ist, das Zeremoniengebot auf-
gehoben. Und in diesem hat Christus gehandelt, wie etwa auch ein
Fiirst tut, damit er gegnerische Voélker unter seine Gewalt und
Herrschaft bringe, so hebt er die Zeichen der alten Feindschaft auf,
damit sie einmiitig seien. Also hat auch Christus die Beschneidung
mit samt den Opfern und gesetzlichen Zeremonien aufgehoben,
damit aus Juden und Heiden eine Kirche wiirde. — Deshalb, da das
gottlose, hartnickige und treulose Volk der Juden nach dem Tode
Christi fortfuhr, im Tempel die erfiillten und aufgehobenen Zere-
monien zu iiben, zu erhalten und dem Volke von Gottes wegen
aufzunotigen, da zerstorte Christus, der zur Rechten des Vaters
sitzt, die Stadt durch den rémischen Kaiser ganz und gar und
kehret den Tempel im Boden um. Und es hat ihnen (den Juden)
die ganzen 1500 Jahre und noch linger nicht gelingen kénnen, den
Tempel oder die Stadt wieder zu bauen.» Diese heilsgeschichtliche
Deutung hat eine eschatologisch-apokalyptische Relevanz: «Jeru-
salem wird von den Heiden zertreten werden, bis dafl die Zeit der
Heiden erfiillt ist23.»

28 Decad. III, Sermo VIII, Seite 140bf.

252



Die heilsgeschichtliche Differenzierung des einen Bundes, die
Bullinger in Gottes Heilsplan zu erkennen glaubt, sieht nun aller-
dings nicht so aus, dafl die Erwéhlung Israels riickgingig gemacht
und in derselben Form auf die Heiden iibertragen worden sei. Die
Erwihlung Israels kennzeichnete sich nach aulen durch eine vol-
kische Abgeschlossenheit, die durch die Zeremonialinstitutionen
definiert wurde. Dieses die Erwidhlung auszeichnende Charakteristi-
kum fehlt den Heiden. Darum gibt es keine Abgeschlossenheit der
Heiden gegeniiber den Juden, wie es vorher umgekehrt durchaus
von Gott beschlossen und gesetzt war. Im Gegenteil ist ja nun die
«Mittelwand» abgerissen. Man mochte aus diesem Grunde vermu-
ten, daB Bullinger der Gedanke der Judenmission nahegelegen hitte.
Doch das ist eine Tauschung. Die Judenmission als christliche Auf-
gabe ist ihm nie ernsthaft in das Blickfeld geriickt. Aber auch das
hat seinen Grund; und zwar einen doppelten. Zum ersten kann es
fiir Bulliger von seinen theologischen Voraussetzungen gar keine
Juden-«Mission» geben, denn keinem Volke ist der gnidige Heils-
wille Gottes deutlicher offenbart worden, als dem jidischen. Dem
Zeugnis des Alten Testamentes kann sachlich nichts hinzugefiigt
werden?t. Was zu tun bliebe, wiire eine gemeinsame Lektiire der
beiden Vilkern gegebenen Heiligen Schrift. Aber noch aus einem
anderen, ebenso bedeutsamen Grunde dringt sich Bullinger der
Gedanke der Judenmission im landldufigen Sinne nicht auf und
zwar aus dem Grunde der immer wieder ritsel- und geheimnisvollen
Erkenntnis, dafl Gott um der Heiden willen mit seinem erwéihlten
Volk seinen besonderen Weg geht.

Und dieser Weg ist noch nicht abgeschritten. Jedoch das Ziel
ist gewiBl: die Seligkeit Israels! Die VerheiBungen Gottes, die er
seinem erwahlten Volk gegeben hat, sind unwiderruflich, so wahr
er der gnidige und ewige Gott ist. Und die Untreue seines Volkes
beantwortet er zwar mit zeitlichem Zorn, aber mit ewiger Treue.
Das steht fiir Bullinger unerschiitterlich fest. Die Wiederbringung
Israels begriindet sich in nichts anderem, als in der Tatsache, da}
Jesus Christus der verheiBene Same Abrahams ist. Diese Wieder-
bringung allerdings, das ist Bullingers feste Uberzeugung, ist wohl

2 Vgl. die angegebenen Schriften iiber das Schriftprinzip.

253



ein heilsgeschichtliches, aber kein politisches Phanomen, mit wel-
cher Meinung er jedem weltlichen Zionismus seine Sympathie
versagt.

In den zu seiner Zeit sehr beriihmten «Hundert Predigten iiber
die Apocalypse» hat Bullinger den Begriff der « Wiederbringung»
erldutert25. Der Begriff wird unter einem heilsgeschichtlichen
Aspekt dreifach gegliedert: die erste Wiederbringung ist die nach
dem Exil; die zweite (die in den heilsgeschichtlichen Schemata mei-
stens iibersehen wird), manifestiert sich in der geschichtlichen Tat-
sache, daB seit dem Tode Jesu Juden zur Gemeinde Jesu Christi
gehoren, und die dritte und endgiiltige wird am Jiingsten Tag
geschehen. Auf Grund der beiden ersten Teile der jiidischen Heils-
geschichte wendet sich Bullinger entschieden gegen eine chiliastisch
bestimmte Geschichtsdeutung, die behauptet, dafl die Verheilun-
gen der Propheten beziiglich der Restituierung Israels noch nicht
im geringsten erfiillt seien. Vielmehr hat Gott bereits zu seinen
VerheiBungen gestanden, er schafft an deren Erfiillung stéindig
weiter, um dann im Jiingsten Gericht die Vollstindigkeit der Kirche
aus Juden und Heiden zu offenbaren: « Darum, so glaube ich, miisse
man das Wiederbringen, von dem die Propheten reden, in drei
Zeiten abteilen, wonach die erste Zeit ,historisch® sei und den
Abschnitt bezeichnet, den man von Kyros bis auf den groflen
Pompejus erstrecken mag. Die andere Zeit fingt an bei der Ankunft
unseres Erlésers und erstreckt sich bis auf den Antichristen und
geine Verwiistung. Die dritte Zeit aber beginnt beim letzten Gericht
und dauert bis in die Ewigkeit, welche Wiederbringung die aller-
vollkommenste ist, in der Gott dem Menschen vollkommen leisten
wird, alles, was er durch die Propheten und Apostel verheiflen hat.
Oder man kann den Handel auf diese Weise vielleicht besser und
klarer unterscheiden: die Wiederbringung Israels oder aller Gliau-
bigen (!) ist sowohl leiblich als auch geistlich. Die leibliche kann
historisch genannt werden und ist geleistet durch Kyros, Josua,
Esra, Nehemia und die Makkabder. Die geistliche aber ist erfiillt
und geleistet und wird noch erfiillt und geleistet werden durch die

% (In apocalypsim Jesu Christi, revelatam quidem per angelum Domini,
visam vero vel exceptam atque conscriptam a Joanne apostolo et evangelista,
Conciones centum, auth. H. Bullingero.» Basel 1559.

254



heilsame Ankunft des Messias, unseres Herrn Jesu Christi. Die
Ankunft unseres Herrn aber ist zwiefach: die erste war im Fleisch,
auf Grund derer wir glauben, dal von Christo, wie die Apostel
bezeugen, viele Dinge erfiillt seien; in der anderen wird er wiederum
vom Himmel kommen zum Gericht. Somit ist die Riickkehrung der
Juden zum Teil erfiillt, wird zum Teil téaglich erfiillt und wird noch
im kiinftigen erfiillt werden 28.»

Bullinger weill, daBl Gott groBer ist als unser Urteil und seine
Gnade in Jesus Christus weiter reicht als menschlicher Antisemitis-
mus. Darum beugt er sich gehorsam unter Gottes Wort: « Unserem
Urteil nach bediinkt uns, daB unter tausend Juden kaum einer oder
zwei selig werden. Dieweil aber nach dem Zeugnis Gottes des
Erlosers selbst so eine groBe Zahl (die 144 000 von Apoc. 7,4) behal-
ten wird, so konnen wir die Rechnung wohl machen aus der be-
stimmten Zahl, daB auch eine unendliche Zahl (!) derer in dem
hartnickigen Volk ist, die da selig werden. Nun aber so werden sie
nicht selig durch das Gesetz, Beschneidung oder durch ihren ver-
dammten Trotz, sondern durch die Gnade Gottes in Christo, dem
Messias und einigem Erloser, der ihnen von Gott durch seine Barm-
herzigkeit geoffenbart ist und den sie treulich durch wahren Glau-
ben angenommen haben. Doch ich will hier kein Maf3 bestimmen.
Ich will auch den Dienst des Wortes und der Sakramente nicht
ausleeren. Das aber weil} ich griindlich, daf} alles das wahr ist, das
hier gesagt ist. Die Weise und das MaB ist Gott bekannt und vor
ihm ist nichts unmoglich 27, »

«Gott wird den Geist der Juden dndern, daf} sie davon ablassen,
auf die weltlichen Dinge zu hoffen. Und sie werden ihn mit ent-
gegengestreckten Armen empfangen, denselben, den sie in der
Erwartung eines anderen, zuriickgestoBen haben. Keinen neuen
Erloser wird Gott schicken, als den bereits gesandten, Jesus Chri-
stus, unseren Herrn. Diesen liebenswerten, siifen und giinstigen
Christus wird er ihnen zuriickerstatten, daBl sie hernach keinen
anderen Messias wiinschen oder begehren, sondern Schmerz empfin-
den werden iiber ihre eigene vormalige Hirte und Undankbarkeit

26 In apoc., cap. VII, Concio XXXV, Seite 99f.
¥ In apoc., cap. VII, Concio XXXV, Seite 100.

255



und die ihrer Vorfahren. Blickt man jetzt auf das Evangelium,
dem sich die Juden widersetzen, und auf die Tatsache, daf} sie mit
den schon jetzt dem Evangelium gehorsamen Heiden vereinigt
werden, so mag es (uns) scheinen, daf} sie Feinde Gottes und Ver-
stoBene sind. Aber wenn sie dereinst beurteilt werden aus den
Vitern, aus dem, was vormals an ihnen geschehen ist und nach
dem MaBstab der VerheiBungen, auch danach, daBl Gott dieses
Volk vor allen anderen erwéihlt hat, kann niemand mehr argwéhnen,
diese seien vollig verworfen worden. Denn Gottes unerschiitterliche
Zuverlissigkeit und Unverinderlichkeit schafft deren Bestitigung,
und weder seine Berufung noch seine Verheiung, noch seine Taten
konnen ihn gereuen. Und diesem Volke hat er das iiberhaupt nur
denkbar groBte verheiBlen, also vernichtet er es nicht und stoft es
auch nicht voéllig zuriick. Denn sie haben die Verheilung und
Erwihlung!28y

2 In omnes apostolicas epistolas Commentarii, Zirich 1549, Seite 94ff.
Zu Roém. 11, 25fF.

256



	Die Juden im historischen und theologischen Urteil des Schweizer Reformators Heinrich Bullinger

