
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Die Juden im historischen und theologischen Urteil des Schweizer
Reformators Heinrich Bullinger

Autor: Staedtke, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960847

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960847
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE JUDEN IM HISTORISCHEN UND
THEOLOGISCHEN URTEIL DES SCHWEIZER

REFORMATORS HEINRICH BULLINGER

von Joachim Stabdtke, Zürich

Man wird in der gesamten abendländischen Kirchengeschichte
den christlichen Theologen suchen müssen, in dessen theologischem
Lebenswerk das Alte Testament mit seiner Verkündigung und
Geschichte eine so den christlichen Glauben fundierende Stellung
behauptet, wie in dem Heinrich Bullingers1. Sicher ist es vor ihm
niemand und nach ihm wahrscheinlich nur der stark unter seinem
Einfluß stehende holländische Theologe Johannes Coccejus gewesen,
der der Geschichte und Verkündigung des Alten Testamentes in
solcher Breite und mit solcher sachlichen Intensität den Platz als

integrierendes Fundament christlicher Theologie eingeräumt hat2.

1 Heinrich Bullinger, geb. 1504 in Bremgarten (Aargau), Schweiz.
Studium in Emmerich und Köln mit dem Vorhaben, in den Kartäuserorden

einzutreten. 1521 wird er durch Luthers Schriften zur Lektüre der
Bibel angeregt und schließt sich der Reformation an. Seit 1523 ist Bullinger
Leiter der Klosterschule des Zisterzienserklosters Kappel (Kt. Zürich),
das auf Grund seiner neutestamentlichen Vorlesungen 1526 die Reformation
durchführt. 1529 Pfarrer in der Heimatstadt Bremgarten. Nach der Schlacht
bei Kappel 1531 beruft ihn der Rat der Stadt Zürich zum Nachfolger des

Reformators Huldrych Zwingli. Als der erste Antistes der Zürcherischen
Kirche wird er neben Calvin der führende und einflußreiche Geist der
reformierten Kirchen und entfaltet eine unübersehbare, kirchengeschichtlich
und theologisch heute noch nicht erforschte Tätigkeit von außerordentlicher

Wirkungskraft. Gestorben 1575 in Zürich. Bullinger hinterließ über
150 gedruckte Werke, mindestens ebenso viele handschriftlich erhaltene
Arbeiten und eine Korrespondenz, die mit über 11000 Briefen eine der
umfangreichsten der abendländischen Geistesgeschichte sein dürfte, aber leider
bis auf den heutigen Tag immer noch ungedruckt in der Zentralbibliothek
Zürich lagert. Die obige Darstellung erhebt nicht den Anspruch, das
gesamte Schrifttum Bullingers berücksichtigt zu haben. Doch sind alle
Hauptschriften auf die Fragestellung hin durchgesehen.

2 Vgl. die ausgezeichnete und erschöpfende Arbeit von Gottlob Schrenk,
Gottesreich und Bund im älteren Protestantismus, vornehmlich bei Johannes
Coccejus, Gütersloh 1923.

236



Wir werden erstaunt und zugleich dankbar vernehmen dürfen, daß
der Nachfolger des Zürcher Reformators Huldrych Zwingli ein
Mann war, der in einer Zeit, die an dem Neuen Testament die Freiheit

eines Christenmenschen mit Recht dankbar wieder entdeckte
und feierte, der aber auch als verhängnisreiche Folge theologischer
Einseitigkeit der Antisemitismus keine fremde Weltanschauung
und geschichtliehe Größe war, als führendes Haupt einer reformatorischen

Kirche erkannte, wußte und behauptete, daß Jesus ein
Jude war, daß der Vater Jesu Christi der Gott Abrahams, Isaaks
und Jakobs ist und daß darum wir als Christen Neuen Testamentes
mit dem erwählten Volk des Alten Bundes unter einem Gott, in
einem Glauben, in einem Testament und Bund stehen und darum
auch zu einer Kirche gehören. Nicht daß dieses für Bullinger eine

gelegentliche Erkenntnis gewesen wäre. Seine Stellung zum Alten
Testament ist nicht in das eigentümliche Zwielicht einer
negativpositiven Doppelbewertung von Gesetz und Verheißung getaucht,
wie wir das bei Luther finden3, sondern für ihn ist die Aussage des

Alten Testamentes Evangelium, das den gnädigen Heilswillen Gottes
in vollgültiger und selbst durch das Neue Testament sachlich nicht
mehr zu ergänzender Weise bezeugt.

Es ist hier nicht der Raum, Bullingers Stellung zum Alten
Testament systematisch zu erörtern, so lohnend und ertragreich
dieses Vorhaben auch wäre4. Doch muß in wenigen Sätzen die
theologische Position skizziert werden, die das Alte Testament im
Rahmen des reformatorischen Formalprinzipes bei Bullinger
einnimmt. Denn im Schriftprinzip gründet, wie für die ganze
Reformation, das gesamte theologische Urteil. Und auch Bullingers Stellung

zum Volke Israel und zum Judentum ist nicht anders als nur
von hier gebührend zu verstehen.

Formal bestimmt durch die Christologie des erasmischen Humanismus

gestaltet sich für den jungen Bullinger in dem Satz «Christus

3 Über Luthers Stellung zum Alten Testament vgl.«Luthertum», Band 48,
1937, Seite 193ff.,und Allgemeine Evang. Lutherische Kirchenzeitung, 1937,
Spalte 129ff.

4 Der Verfasser hofft, im Rahmen einer größeren Arbeit über die Theologie

Bullingers dieses Verhältnis später einmal genauer zu untersuchen und
darstellen zu können.

237



solus audiendus » (allein auf Christus ist zu hören) ein evangelisches
Materialprinzip, dessen strenge Ausschließlichkeit allein alle
Gotteserkenntnis, Glauben und Theologie fundiert und begrenzt. Das
Zitat Matth. 17,5 gibt hier den entscheidenden Ausschlag, dessen

soteriologisch formulierte Übersetzung bei Bullinger so lautet:
«Das ist mein lieber Sohn, in dem ich versöhnt bin; ihm seid
gehörig5!» Der Vater selbst hat es also angeordnet, daß auf Christus,
als auf den von ihm deklarierten Sohn, allein zu hören sei. Das
Selbstzeugnis des Sohnes zur Erkennbarkeit seiner Person weist
auf die Schrift, und zwar die Schrift allein6. Es liegt auf der Hand,
daß nach Joh. 5,39 im Munde Jesu mit «Schrift» nichts anderes

gemeint sein kann, als das Alte Testament. Das so gewonnene
Formalprinzip, das das Alte Testament zur «sola scriptura» erhebt,
(welchen Begriff Bullinger durchaus auf das AT anwendet), ist
nicht zu lösen von seiner christologischen Begründung, daß «Jesus

Christus das Ziel und der Mittler des Alten Testamentes ist»7.
Diese Christologie wiederum wird definiert von der einen biblischen
Aussage, nach der Bullinger das gesamte Verhältnis von Gott und
Mensch überhaupt begründet sieht, nämlich daß Gott vonEwigkeit
her beschlossen hat, in Jesus Christus einen Bund mit den
Menschen zu schließen, in welchem er sich als der gnädige Erhalter
seiner Schöpfung in der Geschichte erweisen will. Diesen Erweis

5 Das Zitat Matth. 17,5 findet sich als Untertitel über den meisten seiner
Schriften. Die soteriologisch bestimmte Übersetzung ist durch die Vulgata
vorgebildet: «in quo mihi bene complacui.» Die gleiche Formulierung findet
sich bei Cyprian, Opp. omnia, ed. Erasmus v. R., Basel 1520, Seite 437, und
bei Irenaus, Contra omnes haereses, lib. III, cap. X. Ebenso Erasmus, Opp.
V, 143 C. Zwingli liest gar : «in hoc placor aut reconcilior» (Schuler und
Schultheß, VI, 1, 214).

6 Bullinger hat sein Schriftprinzip schon in einer frühen Streitschrift
konzipiert, die den obigen Ausführungen im wesentlichen zugrundeliegt:
«Uff D. Johansen Burckardi predigers ze Bremgarten gesprächbüchlin,
antwurt Heylrychen Bullingers die Geschrifft und Mesz beträffende» von
1525. Handschriftlich auf der Zentralbibliothek Zürich, Msc A 82. Vgl. aber
auch die leichter zugängliche gedruckte Schrift «De scripturae sanctae autho-
ritate», Zürich, 1538, passim.

7 «Christus finis et interpraes veteris testamenti.» Ein thematischer Satz
aus Bullingers Erstlingsschrift «De scriptura negotio», von 1523,
handschriftlich auf der Zentralbibliothek Zürich, Msc A 82, p. 45ff.

238



hat Gott in Jesus Christus geleistet, wie das Alte Testament
bezeugt. Der Bund selbst ist — und das ist für das Schicksal des

Volkes Israel von entscheidender Bedeutung! — heilsgeschichtlich
differenziert, aber auf Grund der Incommutabilität Gottes sachlich
identisch! Fragen wir nun, wie sich auf diesem föderaltheologischen
Hintergrund das Alte Testament als die «sola scriptura» inhaltlich
und formal qualifiziert, so wird uns Bullinger das folgende zu sagen
haben: «Uns ist der Wille Gottes schriftlich in den Büchern Mose
also völlig kundgetan, daß es keiner anderen Lehre mehr not ist.
Wißt aber, daß ich die Bücher Mose nicht aus saducäischem Geist
und jüdischer Halsstarrigkeit also hoch preise, sondern darum, weil
sie der Brunnen, die Summe und der Quell sind, daraus aller
prophetischer und apostolischer Fluß wallet. Denn in ihnen wird kurz,
klar und reichlich des ganzen Testamentes Inhalt — darinnen aber

unser Heil — begriffen. Das Testament aber nenne ich einen Bund,
Frieden, Vereinigung, etc. Dies aber ist des ganzen Bundes Inhalt,
damit sich Gott den Menschen verpflichtet: Der allmächtige, ewige,
lebendige Gott will Abrahams und seines Samens — das ist aller
gläubigen Menschen, sie seien Juden oder Heiden — Gott, das

ist Trost, Heil und Oberstes Gut sein und ihnen einen Samen geben,
in dem alle Völker sollen glückselig werden. Und dies ist die ganze
Summe aller Schrift, darauf alle Schrift für und für steht:
kundzutun, wie dieser Bund zu beiden Seiten stattgehabt hat8.» Aber
nicht nur der Pentateuch, sondern das gesamte Alte Testament,
mit allen geschichtlichen und prophetischen Büchern, steht in dem
Dienste der einen Aussage dieses Bundes.

Wir müssen hier abbrechen. Das Schriftprinzip mit seiner

föderaltheologischen Begründung ist durch die obigen Bemerkungen

keineswegs dargestellt, sondern nur angedeutet. Aber sie mögen
genügen, um die weiteren theologischen Konsequenzen, von denen

8 «Uff D. Johansen Burckardi, etc.. » Alle im Text aufgeführten Zitate
sind von mir, wenn nicht anders angegeben, aus den mittelhochdeutschen,
resp. lateinischen Schriften Bullingers der leichteren Lesbarkeit wegen ins
Hochdeutsche übersetzt worden. Wo den lateinischen Schriften
zeitgenössische Übersetzungen zur Seite stehen, ist die Übertragung in enger
Anlehnung an diese geschehen. Für alle Übersetzungen zeichnet der Verfasser
verantwortlich.

239



nunmehr die Rede sein soll, in einem der gesamten theologischen
Konzeption Bullingers gerechten Licht erscheinen zu lassen.

Der Befehl Jesu Christi von Joh. 5,39, der für Bullinger die
Möglichkeit und Bedingung der Erkenntnis des dreieinigen Gottes
allein dem Alten Testament zuweist, erhält seinen Sinn und seine

Notwendigkeit von der Tatsache, daß der alttestamentliche Bund
mit Abraham und seinem Samen geschlossen ist und sich insofern

durch einen geschichtlich-eschatologischen Charakter
auszeichnet. Ist Jesus Jude und nach Gal. 3,19 der Same Abrahams,
auf dem die Verheißung ruht, so antizipiert das Alte Testament
mit seinem Bundeszeugnis die einmalige und endgültige, göttliche
Sanktionierung des Bundes durch das Blut des «Testamentierers»
Jesus Christus und ist insofern Christuszeugnis. Von hierher
versteht sich, daß es nur einen Bund gibt; denn einerseits ist Jesus

Jude, also der Samen, auf dem die Verheißung ruht, andrerseits ist
nach Gen. 18,18 u. ö. die Quantitätsveränderung des Bundes, die
nach Eph. 2,12f. die Heiden mit hereinnimmt, von Anfang an
geweissagt und verheißen. So stehen Juden und Heiden, zwar in
heilsgeschichtlicher Differenzierung, aber durch Gottes Verheißung
und Erfüllung in sachlicher, Kommunion in einem Bund.

In dem klassischen Kompendium seiner Theologie, der Zweiten
Helvetischen Konfession, hat Bullinger seinem diesbezüglichen
Urteil den folgenden Ausdruck gegeben: «Auch hatte die auf Erden
streitende Kirche stets sehr viele besondere Kirchen, die aber alle

zur Einheit der allgemeinen christlichen Kirche gehören. Diese war
anders eingerichtet vor dem Gesetz unter den Patriarchen, anders
unter Moses durch das Gesetz und wieder anders seit Christus durch
das Evangelium. Gewöhnlich unterscheidet man zweierlei Völker,
nämlich das Volk der Israeliten und das Volk der Heiden, oder
derer, die aus den Juden und aus den Heiden in der Kirche vereinigt
wurden, ebenso zwei Testamente, das alte und das neue. Doch
bildeten und bilden jetzt noch alle diese Völker nur eine einzige
Gemeinschaft, sie haben alle ein Heil in einem Messias, in dem sie
als Glieder eines Leibes im selben Glauben alle verbunden sind,
und haben auch an derselben Speise und an demselben geistlichen
Tranke teil. Immerhin anerkennen wir hier, daß es in verschiedenen
Zeiten verschiedene Bekenntnisse im Blick auf den verheißenen

240



und den erschienenen Messias gegeben hat, daß aber uns nach
Aufhebung des Zeremonialgesetzes das Licht heller leuchtet und daß

uns auch vermehrte Gaben und vollere Freiheit gegeben sind9.»
Das Kriterium für eine echte Urteilsbildung in unserem Problem

hegt natürlich immer in der theologischen Begründung, mit der
man das divergierende, ja oft gegensätzliche und in sich
widersprüchliche Verhältnis zum alttestamentlichen Israel und
zeitgenössischen Judentum zu legitimieren sucht. Auch an Bulhnger wird
die Grundfrage zu stellen sein, ob die Tatsache der Hinrichtung des

Gottessohnes durch das eigene Volk und die sich daran anschließende

göttliche Verwerfung Israels einen christlichen Antisemitismus

begründet, zumindest ermöglicht. Dabei wird sich zeigen, daß
der nun einmal vorhandene geschichtliche und heilsgeschichtliche
Einschnitt, den der Tod Christi dem Volk Israel beigebracht hat,
natürlich auch Bulhnger das Urteil diktiert, das er als Erbe des

Mittelalters und Kind der Reformation in seiner Weise formulieren
muß. Es wird sich aber auch zeigen, wie er der Tradition und dem
Zeitgeist, ja dem eigenen geläufigen Urteil zum Trotz, sich in
tiefem Glauben unter das Wort Gottes beugt und aus ihm eine
Antwort erhält, die zu vernehmen sich auch für uns heute lohnt.

Auf Grund der geschichtlichen und sachlichen Vorgegebenheit
gliedern auch wir in unserer DarsteUung Bullingers Verhältnis zum
alttestamentlichen Bundesvolk und zum Judentum der nach
Christus datierenden Zeit, um dann aus dieser Gegenüberstellung
vielleicht die Klammer zu finden, die die divergierenden Positionen
umschließt.

Wie sieh aus der kurz skizzierten Darstellung von Bullingers
Schriftprinzip leicht und sachlich richtig folgern läßt, ist für diesen

Theologen die Geschichte des alttestamentlichen Bundesvolkes ein
wesentliches Fundament seiner in der Heilsgeschichte gründenden
Glaubenserkenntnis und -aussage. Sachlich ist mit dem erwähnten
Zitat der Zweiten Helvetischen Konfession das Wesentliche und
Entscheidende bereits gesagt. Es lassen sich aber aus anderen

8 Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes Wort
reformierten Kirche, hg. von W. Niesei, 3. Aufl., Zollikon, o. J., Conf. Helv.
Post., ed. W. Herrenbrück, Seite 249. Die zitierte deutsche Übersetzimg von
R. Zimmermann und W. Hildebrandt, Zürich 1936, Seite 62.

241



Schriften Bullingers noch einige nicht uninteressante Einzelheiten
hinzufügen, um die programmatische Zusammenfassung der
Konfession noch näher zu illustrieren. Dabei wird die intensive
theologische Bindung an die Geschichte des israelitischen Bundesvolkes
durch eine durchlaufend christologische Interpretation des Alten
Testamentes begründet.

Es ist interessant, daß Bullinger in seiner föderaltheologischen
Konzeption keinen Schöpfungsbund mit Adam kennt10. Hierin ist
er Zwingli verwandt11. Die Offenbarung und geschichtliche Setzung
des Bundes durch Gott findet erst nach dem Fall statt. Hier
allerdings auch schon mit Adam, indem das Protevangelium seine
traditionelle christologische Deutung erhält: «Darum ist Christus
für uns alle gestorben, daß wir durch seinen Tod lebten und aus
dem Reich der Finsternis genommen und in das Reich des geliebten
Sohnes Gottes gesetzt würden. Dieser Ratschlag göttlicher Weisheit,

der ohne Zweifel von Ewigkeit her gefaßt wurde, ist auch
Adam nach dem Fall mit schöner Ordnung eröffnet worden.» Es
folgt hier eine Exegese von Gen. 3, 15, die ihren christologischen
Scopus interessanterweise aus dem Kontext erhält, indem Bullinger
den Fluch über Adam als trostreiche Verheißung auf das Leiden
Jesu Christi interpretiert: «Solches aber redet Gott, der einig im
Wesen und die Dreifalt in Personen ist, indem er Adam weissagt,
daß er wissen und erfahren würde das Gute und das Böse und
manches Leid und Trübsal zu erleiden habe. Und meint (mit dem
Hinweis auf die kommende Not Adams) den Sohn, unseren Herrn
Jesum Christum, die zweite Person der Heiligen Dreifaltigkeit. Mit
und durch dessen Leiden tröstet er Adam. Aus diesem allen aber

10 De testamento sive foedere Dei unico et aeterno brevis expositio.,
Zürich, 1534, passim. Vgl. auch G. Schrenk, a. a. O., Seite 40f.

11 G. W. Locher, Die Theologie Huldryeh Zwingiis im Lichte seiner
Christologie, Zürich 1952, Bd. I, Seite 30, sagt in seiner sonst ausgezeichneten
Arbeit zwar, daß Zwingli den Gedanken des Schöpfungsbundes theologisch
vertreten habe, doch reichen die von Locher angezogenen Quellenbelege
keineswegs zur Begründung aus. Es wird m. E. bei Zwingli nirgendwo deutlich,

daß der Bund mit Adam als Schöpfungsbund gemeint sei. Daß Zwingli
jedoch zu einem föderaltheologischen Supralapsarismus hinneigt und ihn in
seinen Letzten Schriften auch gelegentlich vertritt, hat Locher mit Recht
nachgewiesen, Seite 153f. Vgl. auch Schrenk, a. a. O., Seite 37ff.

242



ist gut zu verstehen, welchen Glauben und Erkenntnis unseres
Herrn Christi Adam gehabt hat; nämlich daß er in ihm die wahre
Gottheit und Menschheit erkannte, daß er auch sein Leiden und
Kreuz von Ferne im Glauben gesehen hat12.» Nach dem Gesagten
ist deutlich, warum es keinen Schöpfungsbund geben kann. Denn
die Setzung des Bundes ist der gnädige Gegenzug Gottes nach dem
Fall des Menschen, indem die nun beginnende leidvolle Geschichte
des Menschen unter die Klammer einer göttlichen Verheißung
gestellt wird, die das geschichtliche Leid des Menschen in das Leiden
Jesu Christi gründet und aufhebt13. Das wird noch einmal deutlich
bei der Interpretation von Gen. 4. Abel hat ein Gott angenehmeres
Opfer gebracht durch seinen Glauben. Daß er in dieser Weise um
seines Glaubens willen stirbt — um des Glaubens willen, der allein
gerecht macht —, das macht ihn zum Blutzeugen Jesu Christi und
zum ersten Märtyrer der Heiligen Christlichen Kirche. Und so

spricht Gott jedem weiteren Geschlecht seine Bundeszusage zu,
daß er sein Gott sein wolle. «Darum beruft Gott Abraham aus der
Abgötterei und erneuert mit ihm den alten wahren christlichen
Glauben, der mit Adam anhub. Denn zum ersten ward er Adam
verheißen, danach ward die Verheißung mit Noah erneuert, jetzund
mit Abraham. Und es ist alles das nur eine Verheißung, ein Heiland
und ein Glaube. Und Abraham hat in Jesus Christus geglaubt und
ist durch den Glauben selig geworden. » (Unter Berufung auf
Joh. 8,56ff.)14.

Die Tatsache der Bundesschließung Gottes mit den Erzvätern
veranlaßt Bullinger zu einer eigentümlichen, offenbar nicht ganz
stichhaltigen, historischen Beweisführung, nämlich der, daß der
christliche Glaube älter sei als der jüdische. Es ist hier entscheidend
wahrzunehmen, was unter «jüdischem Glauben» zu verstehen sei.

12 «Der alt gloub. Das der Christen gloub von anfang der waelt gewaert
habe / der recht waar alt unnd ungezwyflet gloub sye / klare bewysung
Heinrychen Bullingers.» Zürich 1539, ohne Seitenzahl.

13 Das Problem einer Theodizee im Sinne seiner klassischen Definition
wird im Rahmen dieser Föderaltheologie gegenstandslos, weü selbst der
Fluch über die Erde um Adams willen nach Bullinger von Gott her
verstanden sein will als Zeugnis der Selbstbezeugung Gottes im Leiden und
Sterben Jesu Christi.

14 Der alt gloub.

243



Sollte es nach Bullingers intensiver Betonung, daß das Volk Alten
und Neuen Testamentes in einem Glauben an einen Gott in einer
Kirche steht, doch eine Differenzierung zwischen christlichem und
jüdischem Glauben geben? «Und hier findet sich, daß unser heiliger
Glaube älter ist, denn der Jüdische Glaube. Denn die Juden rühmen
sich der Beschneidung und daß sie Juden und Israel heißen, auch
daß ihnen das Gesetz, das Priestertum und die Gottesdienste gegeben

sind. Nun findet sich aber Gen. 17 und 15, auch Römer 4, daß
Abraham Gottes Freund gewesen und gerechtfertigt oder fromm
gemacht wurde, ehe denn er beschnitten war. Denn als er beschnitten

wurde, war er 99 Jahre alt, Gen. 17 (Vers 24). Nun aber war
ihm vorher, vor vielen Jahren, die Verheißung geschehen. Desgleichen

spricht die Schrift, Abraham hat Gott geglaubt und dasselbe

ist ihm gerechnet zur Gerechtigkeit. So sind erst nach vielen Jahren
Israel und Juda geboren, wo sie diesen Namen empfangen haben.
Und das Gesetz ist nach der Verheißung gegeben, gezählt 430 Jahre
(hernach), wie Paulus ausgerechnet hat in Gal. 3 (Vers 17). Daraus
folgt, daß unser christlicher Glaube 2048 Jahre älter sei denn die
Beschneidung und 2449 Jahre älter als das Gesetz, das Priestertum
und die Zeremonien der Juden. (Hier folgt eine weitere chronologische

Nachrechnung.) Daß aber Gott einen Bund gemacht hat
mit Abraham, da er die Beschneidung einsetzt, dient mehr zur
Bestätigung unseres heiligen christlichen Glaubens, als zur Erhaltung

der jüdischen Bräuche15.»

Wir werden nicht umhin können zu gestehen, daß diese
historische Argumentation, selbst unter Berufung auf Gal. 3, etwas fatal
ist. Unter Berücksichtigung der Tatsache, daß es eine «vor-jüdi-
sche» Heilsgeschichte gibt: hier wird Bullinger seiner eigenen
Konzeption untreu. Es ist jedoch deutlich, von woher die Entgleisung
ihren Anlaß nimmt: der Begriff «jüdischer Glaube» ist eine Metapher
für die menschliche Haltung des «Sich-Rühmens» und erhält seine

einseitige Sinnbedeutung aus der paulinischen Polemik gegen den
sich auf seine Gesetzeserfüllung berufenden, selbstgerechten Juden.
Doch übersieht Bullinger, daß eine menschliche Haltung, auch
durch Mißbrauch, nicht die Institution als solche tangiert. (Wir

16 Der alt gloub.

244



werden weiter unten sehen, daß er auch sehr wohl etwas ganz
anderes über das alttestamentliche Zeremonialgesetz zu sagen hat.)
Aber die isolierende Verabsolutierung der Heilsbedeutung des

Zeremonials als solchen konvertiert alttestamentlichen in den hier
sogenannten «jüdischen Glauben», denn das Zeremonial hat eine in
gleichem Dienste stehende Vor- und Nachgeschichte. Mißverständlich

wird Bullinger dadurch, daß er den Anschein gibt, als ob das

«Alter» des christlichen Glaubens das negative Kriterium für den
erst von Beschneidung und Gesetz ab datierenden jüdischen Glauben

sei. Dieser Meinung jedoch kann er nicht sein, denn an anderer
Stelle der gleichen Schrift fährt er fort: «Darum soll man aber das
Alte Testament nicht hinwerfen, wie etliche unwissende und
ungelehrte Narren tun, sondern in viel höheren Ehren halten, dieweil
wir jetzund durch Christus erlernt haben, was jegliches bedeutet
und warum alles also eingesetzt, gebraucht und geredet worden ist.
Jetzt wird ein jeder erst Freude daran haben, das Gesetz und die
Propheten zu lesen, so er nun sieht, worauf ein jegliches Ding
ausgerichtet ist. Und also haben auch die heiligen Apostel anfangs den
Juden Christum aus dem Gesetz und Propheten gepredigt, wie es

deutlich in der Apostelgeschichte berichtet wird; auch unser Herr
selbst. Daher auch die Schriften des Neuen Testamentes ihren
Anlaß setzen und sich referieren auf die Schriften des Alten
Testamentes, daß ohne diese, jene nicht recht können verstanden werden:

so wenig wie die Auslegung ohne den Text. Der Text ist das
Gesetz und die Propheten, die Auslegung die Evangelisten und
Apostel16!»

Hier nun wird eine wesentlich andere Tonart angeschlagen und
es wird sich zeigen, daß dieses der eigentliche Tenor der Theologie
Bullingers ist. Aber es ist auch evident, daß es Bullinger um eine

von seinem Standpunkt aus sachgemäße Interpretation des Alten
Testamentes geht und er nicht gewillt ist, eine den Verheißungscharakter

des Alten Testamentes mißverstehende Auslegung
anzuerkennen. Doch viel stärker schwingt die positive Intention durch,
die die nahe und enge Verbindung zwischen der Gemeinde Neuen
Testamentes und dem Volke Israel aufzuspüren und evident zu
machen sucht.

16 Der alt gloub.

245



Verhält es sich also so, wie Bullinger nicht müde wird immer
und immer wieder zu betonen, «daß allein ein einziges Testament
sei der alten und neuen Kirche Gottes und daß allein eine einzige
Weise sei selig zu werden, aller derer, die in dieser Welt je selig
geworden sind und noch selig werden»17, so ist zu fragen, worin der
Reformator diese von ihm so stark unterstrichene Einheit begründet

sieht. Lassen wir ihn im folgenden referieren, so hören wir, daß

es im wesentlichen sieben Artikel sind, die die Einheit der Gemeinde
alten und neuen Bundes ausmachen.

«Denn es ist je ein Volk, ein Testament, eine Kirche und eine
Weise, selig zu werden bei denen, bei welchen eine Lehre erfunden
wird, ein Glaube, ein Geist, eine Hoffnung, eine Erbschaft und
Erwartung. Item gleiches Gebet und gleiche Sacramente. Darum
so werde ich beweisen, daß die Alten diese jetzt genannten Stücke
alle mit uns gemein haben. »

1. Die Lehre. «Daß nun sie und wir eine Lehre gehabt haben und
noch haben, beweise ich also: Unsere Lehre ist die des Evangeliums.
Daß aber die Alten die selbige auch gehabt haben, bezeugt der
Apostel, da er spricht vom Evangelium Gottes, daß Gott dasselbe
vorher verheißen habe durch seine Propheten in der Heiligen
Schrift, von seinem Sohn der ihm geboren ist von dem Samen
Davids nach dem Fleisch, etc. (Rom. 1,1-3). Was könnte deutlicheres
geredet werden? Dazu lehrt das Evangelium, daß die Gläubigen
nicht durch die Werke des Gesetzes, sondern umsonst, aus Gnaden
durch den Glauben gerecht gemacht werden. Denn durch das
Gesetz kommt die Erkenntnis der Sünde. Nun aber ist ohne das
Gesetz die Gerechtigkeit Gottes geoffenbart, bezeugt durch das
Gesetz und die Propheten, nämlich die Gerechtigkeit, die da kommt
durch den Glauben in Jesus Christus, zu allen und auf alle, die da
glauben. Mit S. Paulo stimmt auch S. Peter überein, der auf dem
Konzil von Jerusalem spricht: Weder wir noch unsere Väter haben
das Joch des Gesetzes tragen können. Wir aber glauben, daß wir
durch die Gnade des Herrn Jesu Christi selig werden, gleicherweise

17 Sermonum Decades quinque, de potissimis Christianae religionis ca-
pitibus, in très tomos digestae, authore Heinrycho Bullingero, ecclesiae

Tigurinae ministro. Zürich 1552. Decad. III, Sermo VIII, Seite 145b.

246



wie auch sie. (Acta 15, 10f.) Also ist auch in den anderen
Hauptstücken kein Unterschied der Lehre.»

2. Der Glaube. «Die nun die gleiche Lehre haben, die können
nicht einen ungleichen Glauben haben. Denn der Glaube kommt
aus dem Hören. Das Hören aber aus dem Wort Gottes (Rom. 10,17).
So werden uns auch unsere Väter wie Abraham und andere vorgestellt

als Exempel des Glaubens. Wer könnte aber jemand Fremden
als Exempel zur Nachfolge vorstellen, der nicht seines Glaubens
wäre? (Der Glaube der alttestamentliehen Väter ist) nicht ein
anderer Glaube, sondern ein Glaube, der sich mit unserem Glauben
verläßt auf die Verheißung Gottes und auf den gebenedeiten Samen.
Denn er (Paulus) nennt ihn (Abraham) einen Vater, nicht allein
derer, die von ihm geboren, nach dem er beschnitten, sondern auch
derer, die einhergehen in den Fußstapfen des Glaubens. (Nach
Rom. 9 und Gal. 3.) Sie haben geglaubt an den kommenden Messias,

von dem wir glauben, daß er gekommen sei. »

3. Der Geist. «Daß aber der Geist, der unsere Väter regierte,
auch das Volk des Neuen Testamentes regiert und wahrhaftig ein
und derselbe Geist ist, kann niemand bezweifeln, dieweil nicht mehr
denn ein einziger Geist Gottes ist. (Hier folgen zahlreiche
Schriftbeweise.) Denn die durch den Geist Gottes getrieben werden, die
sind Kinder Gottes (Rom. 8, 14). Das läßt sich aber auch also
umkehren: welche Kinder Gottes sind, die werden durch den Geist
getrieben. Daß aber die Alten Kinder Gottes gewesen sind und von
Gott selbst, auch von Mose also sind genannt worden, kann niemand
leugnen, er habe denn die Schrift nicht gelesen.» (Im Pentateuch
nur zweimal: Gen. 6,2, wo kaum an die Menschen, geschweige
denn an die Väter gedacht ist, und Deut. 14,1, welche Stelle Bullinger

im Auge hat.)
4. Die Hoffnung. «Nun war aber dem Volk Israel eine fleischliche

und zeitliche Glückseligkeit vorgestellt und verheißen. Aber
nicht allein eine solche zeitliche, sondern in dieser vergänglichen
und äußerlichen Glückseligkeit war ihnen die himmliche und ewige
vorgebildet. (Nach Hebr. 4 und 11.) Denn der Herr spricht im
Evangeüum: Wir werden mit Abraham, Isaak und Jakob versammelt

werden im Himmelreich. (Matth. 8,11 und Luk. par.) Freilich
in die gleiche Herrlichkeit. »

247



5. Die Seligkeit der Väter. «Das sollte mir aber eingeredet werden,
das Heil und das Leben sei jenen allein verheißen, jedoch nicht
gegeben worden, sondern sie seien verschlossen worden in dem
Gefängnis und hätten in dieser Weise gewartet auf die Ankunft
Christi (Bullingerwendet sich hier scharfgegen die gesamte morgen -

und abendländische Tradition, derzufolge Christi descensus ad inferos
dazu gedient habe, die alttestamentlichen Frommen aus der Gewalt
des Teufels zu befreien und in das Paradies zu versetzen. Für die
griechische Kirche vgl. Conf. Orthod. 1,49. Die römische Kirche
redet vorsichtiger vom ,Limbus patrum, Schoß Abrahams', auch
,Vorhölle der Väter' genannt. Vgl. Catech. Rom., I, 6, art. 1—6.)
Wir sagen aber, daß er abgefahren sei zu den verstorbenen
Heiligen18, heißt, daß er versammelt worden ist zur Gemeinde der
seligen Geister, welche nicht an dem Ort der Pein oder Strafe war,
sondern in der himmlischen Freude. (Unter Hinweis auf das
Kreuzeswort Luk. 23,43.) Es kann auch mit vielen anderen Stellen der
Heiligen Schrift erwiesen werden, daß die alten heiligen Väter von
Adam bis auf den Tod Christi, so sie aus dieser Welt verschieden,
um Christi willen in das Leben und in kein Gefängnis gekommen
sind. Gott aber ist nicht ein Gott der Toten, sondern der Lebendigen

(Mrk. 12,27 par.). Er ist aber ein Gott Abrahams, Isaaks und
Jakobs (Ex. 3,6 u. ö.); aber diese leben nun nicht leiblich, sondern
ihre Seelen in der Freude, deren Leiber auch am Tage des Gerichtes

wieder auferstehen werden. Da aber nun die Heiden (nach Matth.
8,11) in das Reich der Himmel und zu der Gesellschaft der Väter
sollen versammelt werden, so ist es notwendig, daß die Väter vorher
in den Himmel genommen seien und diese Freuden empfunden
haben.» (Nach Joh. 8,56.)

6. Das Gebet. «Überdies haben unsere Väter keinen anderen
angerufen, als den einigen Gott, Schöpfer aller Dinge, und haben
geglaubt, daß er den Menschen günstig und gnädig sei, von wegen
des gebenedeiten Samens. So oft auch die Gläubigen gebetet und
gesprochen haben: ,Sei eingedenk Abrahams, Isaaks und Jakobs',
haben sie nicht auf die Personen oder Seelen der heiligen Väter

18 Die zeitgenössische Übersetzung sagt hier ungenau: «daß er abgefaren
sey zur hellen.» Der lateinische Originaltext heißt aber: «dicimus autem ip-
sum descendisse ad demortuos sanctos.» Decad. III, Sermo VIII, Seite 147.

248



gesehen, sondern auf die Verheißung, die ihnen wiederfahren ist.»
(Insofern sie um die Erfüllung der auf Abrahams Samen ruhenden
Verheißung baten, hatte ihr Gebet sachlich die gleiche Ausrichtung
auf Jesus Christus, wie das unsrige.)

7. Die Sakramente. «Zum letzten folgt, daß die Alten auch die
Sakramente gehabt haben, die wir haben.» (Es folgt hier die
bekannte und auch sonst geläufige typologische Parallelisierung der
alt- und neutestamentlichen Sakramente. Nach Kol. 2,11-13 die
Korrespondenz von Beschneidung und Taufe; nach 1. Kor. 10 die
von Passahlamm und Abendmahl.)

«Dieweil nun aus diesen klaren Zeugnissen der Schrift erwiesen

ist, daß die Alten eben die Sakramente gehabt, die auch wir haben,
eben das Anrufen Gottes, eben die Hoffnung und Erbschaft, eben
den Geist, den Glauben, die Lehre, die auch wir haben, so erachte
ich, daß ich schon erlangt, was ich habe beweisen wollen: nämlich
daß die gläubigen Väter des Alten Testamentes und wir, die Gläubigen

des Neuen Testamentes, eine Kirche seien, ein Volk, daß wir
alle unter einer Versammlung und unter einem Testament, allein
durch eine Weise selig werden, nämlich durch den Glauben Jesu
Christi19.»

Man wird diese Beweisführung, um sie in dem ihr gebührenden
Lichte zu bewerten, auf dem föderaltheologischen Gesamthintergrund

lesen müssen, von woher sie verständlich wird. Daß Altes
und Neues Testament eines, aber deswegen nicht identisch sind,
weiß Bullinger natürlich sehr wohl. Der Vollständigkeit halber seien
darum kurz die von ihm angezogenen Unterschiede mitgeteilt.

1. Als Christuszeugnis ist das Neue Testament klarer. Während
Moses Gott nicht sehen durfte (Ex. 33,20), bückt das Neue Testament

durch Jesus Christus in das Angesicht Gottes.
2. Die «Figuren» und «Vorbildungen» faüen fort, da die Sache

selbst erschienen ist.
3. Durch Christus (Hoherpriester nach Hebr.) ist uns alle

Beschwernis des zeremoniellen Gottesdienstes abgenommen.
4. Die nach Gen. 18,18 u. ö. geweissagte Quantitätsveränderung

des Bundes ist eingetreten. Die Heiden gehören in das Testament.

19 Decad. III, Sermo VIII, Seite 145bff.

249



5. Die Landverheißung fällt fort, da Christus der Pantokrator,
der Herr der ganzen Erde geworden ist.

Bullingers Stellung zur Verkündigung des Alten Testamentes
und zur Geschichte seines Volkes ist klar, in sich geschlossen und
verständlich. Es braucht ihr kein Kommentar beigegeben zu werden.

Die Einheit von Altem und Neuem Bund begründet sich darin,
daß in Jesus, als dem Samen Abrahams, das verheißene Erbe der
Väter erschienen und mitgeteilt ist.

Daß eine so streng von der Incommutabilität Gottes her begründete

Theologie, die die Unveränderlichkeit des verheißenen und
geschlossenen Bundes zu ihrer zentralen Aussage macht, ihren
Autor vor einem Antisemitismus schützt, ist unschwer zu folgern.
Gewiß entrinnt auch Bullinger von seiner theologischen Christo-
zentrik her der Gefahr nicht, das Vokabular seiner Zeit zu gebrauchen

und von dem «hartnäckigen» und «treulosen», ja sogar «gottlosen

Volk der Juden» zu reden20. Aber er weiß viel zu sehr um die
Unveränderlichkeit des göttlichen Ratschlusses, in dem sich die
Erwählung Israels bis in alle Zeit hinein begründet, als daß er den
Antisemitismus etwa als legitimes theologisches Programm
überhaupt in Erwägung ziehen könnte. In dem großen Aspekt seiner
Bundestheologie redet Bullinger von «uns Juden und Heiden», die
in dem gnädigen Heilsplan Gottes eingeschlossen sind; er spricht
von dem «Neuen Testament, in dem die Juden auch erhalten sind»21.

Im Grunde ist seine Stellung zum Judentum, bei aller Polemik, die
sich auch bei ihm findet, eine dem Judentum solidarische, in dem
Wissen, daß die Erwählung Israels, wie auch die Berufung der
Heiden, trotz zeitlicher Verwerfung beider Teile, unwiderruflich
ist. Was Bullinger über das zeitgenössische Judentum zu sagen hat,
ist wenig originell und mag vielleicht enttäuschen, weil man es nur
schon zu oft gehört hat, aber das diese Ausführungen auszeichnende

Grundgefühl ist ein tiefer Schmerz über das Schicksal des jüdischen

20 Wie aus einem Brief Georgs von Stetten vom 30. Juni 1572 hervorgeht,
(Handschrift im Zürcher Staatsarchiv E II 378, p 1886) warnt Bullinger,
wenn auch zurückhaltend, davor, Juden als Gäste aufzunehmen: «hanc
vel solam ob causam, quod blasphemi sint in salvatorem nostrum.» (Den
Hinweis auf diese Briefstelle verdanke ich Herrn Heinold Fast.)

21 «Uff D. Johansen Burckardi, etc.. .», ZBZ, Mse A 82.

250



Volkes, ein Schmerz, der nicht eine menschliche, mitleidige
Stimmung ist, sondern der bei diesem edlen Manne, der Bullinger war,
geboren wurde aus der Erkenntnis und dem Wissen, wie furchtbar
die Gerichte Gottes sein können und sind.

«Da will ich mich nun nicht bemühen ebenso (wie einige seiner
reformatorischen und römischen Kollegen. Der Verfasser) zu
disputieren wider die schalkhaften Juden, die auf einen anderen
Messias warten und diesen unseren Herrn, den Sohn Gottes und
der Jungfrau Maria, verleugnen, daß er der wahre Messias sei. Denn
die armen Leute (müssen) selbst empfinden, daß es wahr sei, was
der Herr im Evangelium vorhergesagt und gesprochen hat. (Folgt
Luk. 19,41 ff. und 23,28ff.) Dieweil sie nun empfinden, daß dieses
alles bei einem Wort, wie es von Christo im Evangelium vorhergesagt

wurde, erfüllt worden ist, warum geben die armen Leute
dann Gott nicht die Ehre und glauben dem Evangelium auch in
den übrigen Stücken und erkennen, daß Jesus Christus der Sohn
Gottes und der Jungfrau Maria, unser Herr, der wahre und erhoffte
Messias sei. Was haben sie, mit dem sie ihren vermessenen Unglauben

zu begründen in der Lage wären? Sie haben nun auf die 1500
Jahre und länger ihres Vaterlandes gemangelt, des Landes, das
den Vätern verheißen war, das von Milch und Honig floß. Sie haben
auch keine Propheten mehr gehabt, keinen offenen und rechten
Gottesdienst. Denn wo ist der Tempel? Wo ist der Hohe Priester?
Wo ist der Altar? Wo sind die heiligen und geweihten Geschirre?
Wo sind die Opfer, daß sie nach dem Gesetz geopfert würden? —
Darum, wenn die elenden Juden sich nicht täglich mehr in gröberen
Irrtum einwickeln und mit unzählbaren Plagen gestraft werden
wollen, so mögen sie sich bekehren zu Christo mit wahrem Glauben,
um den mit uns anzubeten, auf den ihre Väter gehofft haben22.»

DieKriterien für die Beurteilung derJuden sind fürBullinger keine
allgemeinen Argumente, die sonst den Antisemitismus begleiten
oder begründen. Rassische, wirtschaftliche oder politische Gesichtspunkte

kommen ihm für sein Urteil gar nicht in den Sinn. Sondern
das interessante bei ihm ist, daß er die eigentliche Not des jüdischen
Volkes in der Tatsache sieht, daß es seinen gesetzlichen
Ritualgottesdienst nicht mehr hat, keine Propheten, keinen Hohenpriester,

22 Decad. IV, Sermo I, Seite 182bf.

251



keinen Tempel. Diese Argumentation ist kein Zufall; denn so wie
diese Dinge vormals als göttliche Institutionen die Erwähltheit des

Volkes kennzeichneten, so dokumentiert ihr jetziges Fehlen die
göttliche Verwerfung. Denn weil die gesamte Zeremonialinstitution
das antizipierende Christuszeugnis war, gibt es seit der Erscheinung
Christi keine theologische und keine geschichtliche Möglichkeit
mehr, es noch auszuüben.

«Denn es hat Gott die Juden von den Heiden unterschieden,
nämlich in dem, daß er sie (sc die Juden) ihm selbst, als zu seinem

eigenen Volk erwählt und geheiligt hat, nicht nur durch die Berufung

des Wortes, sondern auch durch das Sacrament. Denn es

waren ihnen die Zeremonien vorgeschrieben und gegeben, die als
eine Mittelwand zwischen den Juden und Heiden die Erbschaft
Gottes einschlössen. Also daß in den Zeremonien die Erkenntnis
des Unterschiedes bestünde, der besagt, daß den Juden als den

rechtmäßigen Erben die Erbschaft zugesprochen wird und die
Heiden verstoßen sind. Aber Christus ist in die Welt gekommen,
der Meinung, daß er aus beiden Völkern eine Kirche machte. Darum
hat er die Mittelwand zerstört, das ist, das Zeremoniengebot
aufgehoben. Und in diesem hat Christus gehandelt, wie etwa auch ein
Fürst tut, damit er gegnerische Völker unter seine Gewalt und
Herrschaft bringe, so hebt er die Zeichen der alten Feindschaft auf,
damit sie einmütig seien. Also hat auch Christus die Beschneidung
mit samt den Opfern und gesetzlichen Zeremonien aufgehoben,
damit aus Juden und Heiden eine Kirche würde. — Deshalb, da das

gottlose, hartnäckige und treulose Volk der Juden nach dem Tode
Christi fortfuhr, im Tempel die erfüllten und aufgehobenen
Zeremonien zu üben, zu erhalten und dem Volke von Gottes wegen
aufzunötigen, da zerstörte Christus, der zur Rechten des Vaters
sitzt, die Stadt durch den römischen Kaiser ganz und gar und
kehret den Tempel im Boden um. Und es hat ihnen (den Juden)
die ganzen 1500 Jahre und noch länger nicht gelingen können, den

Tempel oder die Stadt wieder zu bauen.» Diese heilsgeschichtliche
Deutung hat eine eschatologisch-apokalyptische Relevanz: «Jerusalem

wird von den Heiden zertreten werden, bis daß die Zeit der
Heiden erfüllt ist23.»

23 Decad. III, Sermo VIII, Seite 140bf.

252



Die heilsgeschichtliche Differenzierung des einen Bundes, die
Bullinger in Gottes Heilsplan zu erkennen glaubt, sieht nun
allerdings nicht so aus, daß die Erwählung Israels rückgängig gemacht
und in derselben Form auf die Heiden übertragen worden sei. Die
Erwählung Israels kennzeichnete sich nach außen durch eine
völkische Abgeschlossenheit, die durch die Zeremonialinstitutionen
definiert wurde. Dieses die Erwählung auszeichnende Charakteristikum

fehlt den Heiden. Darum gibt es keine Abgeschlossenheit der
Heiden gegenüber den Juden, wie es vorher umgekehrt durchaus
von Gott beschlossen und gesetzt war. Im Gegenteil ist ja nun die
«Mittelwand» abgerissen. Man möchte aus diesem Grunde vermuten,

daß Bullinger der Gedanke der Judenmission nahegelegen hätte.
Doch das ist eine Täuschung. Die Judenmission als christliche
Aufgabe ist ihm nie ernsthaft in das Blickfeld gerückt. Aber auch das
hat seinen Grund; und zwar einen doppelten. Zum ersten kann es

für Bulliger von seinen theologischen Voraussetzungen gar keine
Juden-«Mission» geben, denn keinem Volke ist der gnädige Heilswille

Gottes deutlicher offenbart worden, als dem jüdischen. Dem
Zeugnis des Alten Testamentes kann sachlich nichts hinzugefügt
werden24. Was zu tun bliebe, wäre eine gemeinsame Lektüre der
beiden Völkern gegebenen Heiligen Schrift. Aber noch aus einem
anderen, ebenso bedeutsamen Grunde drängt sich Bullinger der
Gedanke der Judenmission im landläufigen Sinne nicht auf und
zwar aus dem Grunde der immer wieder rätsei- und geheimnisvollen
Erkenntnis, daß Gott um der Heiden willen mit seinem erwählten
Volk seinen besonderen Weg geht.

Und dieser Weg ist noch nicht abgeschritten. Jedoch das Ziel
ist gewiß: die Seligkeit Israels! Die Verheißungen Gottes, die er
seinem erwählten Volk gegeben hat, sind unwiderruflieh, so wahr
er der gnädige und ewige Gott ist. Und die Untreue seines Volkes
beantwortet er zwar mit zeitlichem Zorn, aber mit ewiger Treue.
Das steht für Bullinger unerschütterlich fest. Die Wiederbringung
Israels begründet sich in nichts anderem, als in der Tatsache, daß
Jesus Christus der verheißene Same Abrahams ist. Diese
Wiederbringung allerdings, das ist Bullingers feste Überzeugung, ist wohl

24 Vgl. die angegebenen Schriften über das Sehriftprinzip.

253



ein heilsgeschichtliches, aber kein politisches Phänomen, mit
welcher Meinung er jedem weltlichen Zionismus seine Sympathie
versagt.

In den zu seiner Zeit sehr berühmten «Hundert Predigten über
die Apocalypse» hat Bullinger den Begriff der «Wiederbringung»
erläutert25. Der Begriff wird unter einem heilsgeschichtlichen
Aspekt dreifach gegliedert: die erste Wiederbringung ist die nach
dem Exil ; die zweite (die in den heilsgeschichtlichen Schemata
meistens übersehen wird), manifestiert sich in der geschichtlichen
Tatsache, daß seit dem Tode Jesu Juden zur Gemeinde Jesu Christi
gehören, und die dritte und endgültige wird am Jüngsten Tag
geschehen. Auf Grund der beiden ersten Teile der jüdischen
Heilsgeschichte wendet sich Bullinger entschieden gegen eine chiliastisch
bestimmte Geschichtsdeutung, die behauptet, daß die Verheißungen

der Propheten bezüglich der Restituierung Israels noch nicht
im geringsten erfüllt seien. Vielmehr hat Gott bereits zu seinen

Verheißungen gestanden, er schafft an deren Erfüllung ständig
weiter, um dann im Jüngsten Gericht die Vollständigkeit der Kirche
aus Juden und Heiden zu offenbaren: «Darum, so glaube ich, müsse

man das Wiederbringen, von dem die Propheten reden, in drei
Zeiten abteilen, wonach die erste Zeit ,historisch' sei und den
Abschnitt bezeichnet, den man von Kyros bis auf den großen
Pompejus erstrecken mag. Die andere Zeit fängt an bei der Ankunft
unseres Erlösers und erstreckt sich bis auf den Antichristen und
seine Verwüstung. Die dritte Zeit aber beginnt beim letzten Gericht
und dauert bis in die Ewigkeit, welche Wiederbringung die aller-
vollkommenste ist, in der Gott dem Menschen vollkommen leisten
wird, alles, was er durch die Propheten und Apostel verheißen hat.
Oder man kann den Handel auf diese Weise vielleicht besser und
klarer unterscheiden: die Wiederbringung Israels oder aller Gläubigen

ist sowohl leiblich als auch geistlich. Die leibliche kann
historisch genannt werden und ist geleistet durch Kyros, Josua,
Esra, Nehemia und die Makkabäer. Die geistliche aber ist erfüllt
und geleistet und wird noch erfüllt und geleistet werden durch die

26 «In apocalypsim Jesu Christi, revelataxn quidem per angelum Domini,
visam vero vel exeeptam atque conscriptam a Joanne apostolo et evangelista,
Conciones centum, auth. H. Bullingero.» Basel 1559.

254



heilsame Ankunft des Messias, unseres Herrn Jesu Christi. Die
Ankunft unseres Herrn aber ist zwiefach: die erste war im Fleisch,
auf Grund derer wir glauben, daß von Christo, wie die Apostel
bezeugen, viele Dinge erfüllt seien; in der anderen wird er wiederum
vom Himmel kommen zum Gericht. Somit ist die Rückkehrung der
Juden zum Teil erfüllt, wird zum Teil täglich erfüllt und wird noch
im künftigen erfüllt werden26.»

Bullinger weiß, daß Gott größer ist als unser Urteil und seine
Gnade in Jesus Christus weiter reicht als menschlicher Antisemitismus.

Darum beugt er sich gehorsam unter Gottes Wort: «Unserem
Urteil nach bedünkt uns, daß unter tausend Juden kaum einer oder
zwei selig werden. Dieweil aber nach dem Zeugnis Gottes des

Erlösers selbst so eine große Zahl (die 144000 von Apoc. 7,4) behalten

wird, so können wir die Rechnung wohl machen aus der
bestimmten Zahl, daß auch eine unendliche Zahl derer in dem

hartnäckigen Volk ist, die da selig werden. Nim aber so werden sie
nicht selig durch das Gesetz, Beschneidung oder durch ihren
verdammten Trotz, sondern durch die Gnade Gottes in Christo, dem
Messias und einigem Erlöser, der ihnen von Gott durch seine
Barmherzigkeit geoffenbart ist und den sie treulich durch wahren Glauben

angenommen haben. Doch ich will hier kein Maß bestimmen.
Ich will auch den Dienst des Wortes und der Sakramente nicht
ausleeren. Das aber weiß ich gründlich, daß alles das wahr ist, das
hier gesagt ist. Die Weise und das Maß ist Gott bekannt und vor
ihm ist nichts unmöglich27.»

«Gott wird den Geist der Juden ändern, daß sie davon ablassen,
auf die weltlichen Dinge zu hoffen. Und sie werden ihn mit
entgegengestreckten Armen empfangen, denselben, den sie in der
Erwartung eines anderen, zurückgestoßen haben. Keinen neuen
Erlöser wird Gott schicken, als den bereits gesandten, Jesus Christus,

unseren Herrn. Diesen hebenswerten, süßen und günstigen
Christus wird er ihnen zurückerstatten, daß sie hernach keinen
anderen Messias wünschen oder begehren, sondern Schmerz empfinden

werden über ihre eigene vormalige Härte und Undankbarkeit

28 In apoc., cap. VII, Concio XXXV, Seite 99f.
27 In apoc., cap. VII, Concio XXXV, Seite 100.

255



und die ihrer Vorfahren. Blickt man jetzt auf das Evangelium,
dem sich die Juden widersetzen, und auf die Tatsache, daß sie mit
den schon jetzt dem Evangelium gehorsamen Heiden vereinigt
werden, so mag es (uns) scheinen, daß sie Feinde Gottes und
Verstoßene sind. Aber wenn sie dereinst beurteilt werden aus den
Vätern, aus dem, was vormals an ihnen geschehen ist und nach
dem Maßstab der Verheißungen, auch danach, daß Gott dieses

Volk vor allen anderen erwählt hat, kann niemand mehr argwöhnen,
diese seien völlig verworfen worden. Denn Gottes unerschütterliche
Zuverlässigkeit und Unveränderlichkeit schafft deren Bestätigung,
und weder seine Berufung noch seine Verheißung, noch seine Taten
können ihn gereuen. Und diesem Volke hat er das überhaupt nur
denkbar größte verheißen, also vernichtet er es nicht und stößt es

auch nicht völlig zurück. Denn sie haben die Verheißung und
Erwählung!28»

28 In omnes apostolicas epistolas Commentarii, Zürich 1549, Seite 94ff.
Zu Rom. 11, 25ff.

256


	Die Juden im historischen und theologischen Urteil des Schweizer Reformators Heinrich Bullinger

