Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Zwei Messiasse aus dem Regelbuch von Chirbet Qumran
Autor: Schubert, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960846

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

gers und denen des Sohar vergleichen, so miissen wir zu dem Ergeb-
nis kommen, daf} er von beiden Elemente aufgenommen hat. Das
schlieft keineswegs aus, dall er nicht selber in genialer philosophi-
scher Intuition die ihm dargebotenen Elemente selbstindig weiter-
verarbeitet hat. Dafl Schelling die Kabbalisten und speziell den
Sohar kannte, bezeugt er selbst bereits in den Philosophischen Briefen
iiber Dogmatismus und Kritizismus (1795) im 7.2% und 8. Brief3°,
in der «Freiheitslehre»3!, den Entwiirfen zu den «Weltaltern»32 und
in der «Philosophie der Offenbarung»33. Hinzu kommt die hiufige
Auseinandersetzung mit den Lehren der Kabbalisten, die in vielen
Werken sichtbar ist, die wir aber in einem gesonderten Aufsatz be-
handeln wollen.

ZWEI MESSIASSE AUS DEM REGELBUCH
VON CHIRBET QUMRAN

voN KURT SCHUBERT, WIEN

Unter dem Titel «Discoveries in the Judean Desert I, Qumran
Cave I», Oxford 1955, verdffentlichten D. Barthélemy O. P. und
J. T. Milik die bisher unversffentlichten Textfragmente, die in der
Hohle I im Gebiet von Chirbet Qumran gefunden wurden. Von be-
sonderem Interesse sind die unter Nr. 28, S. 107—130, unter der Uber-
schrift Annexes a la régle de communauté gebrachten Abschnitte,
die unter anderem auf die Messiaserwartung der essenistischen Ge-
meinschaft von Qumran, deren Milieu auch fiir die neutestament-
liche Zeitgeschichte von eminentem Interesse ist!, neues Licht wer-

2 71, 313

30 T, 326.

1 VII, 411.

32 HEd. Schriter 1946, 88.
33 X1V, 253.

1 Uber die Zusammenhinge zwischen dem Milieu der Gemeinschaft von
Qumran und demjenigen des frithen Christentums siehe Karl Georg Kuhn,

216



fen. Die am besten erhaltenen ersten beiden Kolumnen (Barthélemy
bringt sie unter dem Siegel 1Q Sa) erschienen wegen ihrer besonderen
Wichtigkeit fiir die Geschichte, den inneren Aufbau und die Escha-
tologie der Qumrangemeinde nochmals in einer von A. M. Haber-
mann besorgten, mit kurzen Erklirungen versehenen vokalisierten
Ausgabe in der israelischen Tageszeitung 987 vom 1. Juli 1955.
Sowohl fiir Barthélemy als auch fiir Habermann besteht kein Zweifel
dariiber, dal der sogenannte Sektenkanon (Barthélemy bezeichnet
ihn mit 1Q S) und diese neu verdffentlichten Fragmente (1Q Sa),
denen ich die Bezeichnung «Regelbuch» geben mochte, sachlich
zusammengehéren und Bestandteile ein und derselben Rolle sind.
Habermann versteht sie als den Anfang der Rolle und Barthélemy
als ihr Ende. Habermann verweist allerdings auf den Umstand, daf3
Sektenkanon und Regelbuch nicht gleich groB sind und auch in
bezug auf Zeilenanzahl auf den einzelnen Seiten Differenzen aufwei-
sen. Die iibliche Zeilenanzahl auf einer Seite des Sektenkanons ist
26, die hochste Zeilenanzahl 27, das Regelbuch aber beginnt bereits
mit 29 Zeilen. Habermann hilt es daher nur fiir moglich, daf die
neu verotffentlichten Regelbuchfragmente zu derselben Rolle ge-
horen wie der Sektenkanon, glaubt aber, dafl beide trotzdem ur-
spriinglich zusammengehorten und hochstens Teile von zwei ver-
schiedenen Kopien darstellen. Milik hingt aulerdem noch fiinf sehr
fragmentarisch erhaltene Kolumnen (unter dem Siegel 1Q Sb) an
die zwei Kolumnen des Regelbuches (1Q Sa) an und meint, daB
cet ensemble (1Q Sa et 1Q Sb) était sans doute roulé a ’extérieur de
1Q8 (i. e. Sektenkanon). Wie dem auch sei, ob die neuverosffentlich-
ten Fragmente zum Sektenkanon gehdren oder nicht, sie stellen
eine andere Phase in der Entwicklung der Gemeinschaft dar oder
behandeln einen anderen Gegenstand als den Sektenkanon2. Die
neu verdffentlichten Fragmente (1Q Sa und 1Q Sb) gehoren aber

ZThK 47 (1950) 8. 192—211. Kurt Schubert, Die Religion des nachbiblischen
Judentums, Wien-Freiburg 1955, S. 80; ThQ (1955) S. 320—337. Neues
Abendland 10 (1955) S. 648—656.

2 Hier ist nicht der Ort, ausfithrlicher dariiber zu handeln, aber bedenken-
los mochte ich jedenfalls nicht der Zuordnung von Sektenkanon und Regel-
buch zu einer einzigen Schrift zustimmen. Im Regelbuch finden sich im Ver-
gleich mit dem Sektenkanon z. B. unverhiltnisméBig viele Araméismen.

217



zusammen, wenn man die Vorstellung der beiden Messiasse inner-
halb der Gemeinschaft von Chirbet Qumran in ihrer ganzen Breite
beurteilen will. Daher mochte ich mein Thema mit einer moglichst
wortlichen Ubersetzung der — auch an sich schon sehr interessanten
— Regelbuchfragmente beginnen und erst dann die religionshisto-
rischen Parallelen zur Vorstellung von den beiden Messiassen be-
handeln3.

Regelbuch (1Q Sa)*:

I/1. Und dies ist die Regel fiir die ganze Gemeinde Israels am
Ende der Tage, wenn sie sich zur Gemeinschaft versammeln, um zu
wandeln 2. entsprechend der Rechtssatzung der S6hne Sadogs, der
Priester, und der Minner ihres Bundes, die abgewichen sind vom
Wandeln auf dem Wege 3. des Volkes. Sie sind die Méinner Seines
Ratschlusses, die inmitten des Frevels Seinen Bund bewahrten, um
fiir das Land zu entsiihnen. 4. Wenn sie kommen, so versammelt man
alle, die kommen, von den Kindern bis zu den Frauen und liest vor
ihren Ohren 5. alle Gesetze des Bundes, um sie verstindig zu machen
in all ihren Rechtssatzungen, damit sie sich nicht irren in ihren Irr-
timern. 6. Und dies ist die Regel fiir alle «Heere» der Gemeinde,
fiir jedermann, der Biirger ist in Israel: Von seiner Jugend an
7. mufl man ihn unterrichten im Buche der Meditation und ihn ent-
sprechend seinen Tagen verstindig machen in den Gesetzen des
Bundes, damit er nehme 8. seine Erziehung in ihren Rechtssatzun-

3 Fur Barthélemy a. a. O. S. 108 stellt das Milieu des Regelbuches eine
dltere Phase in der Entwicklung der Gemeinschaft dar. Sie ist etwa der
1 Makk. 2,42 genannten cvvaywyij der Chasidim gleichzusetzen. Der Sekten-
kanon selbst, der zahlreiche Beziige zum Essenismus aufweist, stellt dann,
obwohl er fiur Barthélemy zur selben Rolle gehért, ein spiteres Stadium in
der Geschichte der Gemeinschaft dar. Diese Annahme Barthélemys hat viel
fiir sich, doch muB ihr entgegengehalten werden, da nicht nur die Fragmente
des Regelbuches (im Gegensatz zum Sektenkanon) von Frauen und Kindern
innerhalb der Gemeinschaft berichten, sondern auch noch Josephus von
solchen Essenern wufite, die heirateten und Kinder zeugten (Bellum I1, 8,13).

¢ Zur Vereinfachung des Druckes mache ich sichere Erginzungen von
Liicken nicht eigens kenntlich, besonders dann nicht, wenn Barthélemy und
Habermann iibereinstimmen.

218



gen. Zehn Jahre kommt er unter die Kinder® und der 20jihrige
absolviert 9. (die einzelnen Stadien) der Musterung, um im Los-
anteil zu kommen inmitten seiner Familie zur Gemeinschaft in der
Gemeinde der Heiligkeit. Und nicht darf er sich niahern 10. einer
Frau, um sie fiir (den Zweck) des ménnlichen Beischlafs zu erkennen,
auller wenn er bereits 20 volle Jahre alt ist und so erkennt Gutes
11. und Boses. Und ebenso empfingt sie (i. e. seine Frau) das Recht,
wider ihn die Rechtssatzungen der Tora zu bezeugen und sich hinzu-
stellen beim Anhéren der Rechtsspriiche 12. und beim Vollsein in
ihm®. Und der 25jihrige soll kommen, um sich hinzustellen unter
den «Fundamenten» der Gemeinde 13. der Heiligkeit, um die Arbeit
der Gemeinde zu verrichten. Und der 30jahrige soll hinzutreten, um
einen Rechtsstreit 14. und eine Rechtssache auszutragen? und um
sich hinzustellen unter den Hauptern der Tausendschaften Israels
zu Kommandeuren iiber 100, Kommandeuren iiber 50, 15. Kom-
mandeuren iiber 10, Richtern und Wichtern fiir ihre Staimme in
allen ihren Familien entsprechend der Verordnung der Sihne
16. Aharons, der Priester, und aller Hiupter der Viter der Gemeinde,
deren Los es ist, sich iiber die Arbeit hinzustellen 17. und vor der
Gemeinde zu kontrollieren®. Und entsprechend seinem Verstande
zugleich mit der Vollkommenheit seines Weges soll er sich bereit
machen? fiir seinen Pla[tz, um in der Gemeinschaft zu ver]richten?
18. die Arbeit seines Werkes inmitten seiner Briider, sei es viel oder

5 B scheint hier die 10—20jéhrigen zu bedeuten, die «Unmiindigenny.
Wiihrend dieser 10 Jahre scheinen sie einen fiir diese Altersstufe geméfBen
Unterricht zu bekommen.

¢ Da hier die Frauen etwas mehr Rechte haben als laut 1 Kor. 14,34,
itbersetze ich die beiden schwer zu verstehenden Worte 13 ®19121 wortlich
«und beim Vollsein in ihm» im Sinn von «Gleichberechtigt mit ihm». Gleich-
berechtigt natiirlich nur beim «Anhéren» der Rechtsspriiche. Aktiv darf sie
nur in eigener Angelegenheit gegen ihren Mann auftreten. ¥2®13 und X1713
gehéren offenkundig zusammen, wie auch Habermann die Interpunktion
setzt. Daher ist auch die Annahme Barthélemys S. 114 iiberfliissig, dal es
sich hier um eine gewollte Abkiirzung eines mit 1?13 beginnenden neuen
Zusammenhanges handle.

7 Barthélemy S. 112: pour plaider une cause ou (proposer) un verdict.

8 Wortl. : hinausgehen und hineingehen.

® Wortl. : stark sein, fest sein in bezug auf seine Hiften.

1 So wird wohl das Verbum ;1/X2X hier am besten zu iibersetzen sein.

219



wenig!!l. Und einer mit dem anderen werden sie geehrt, einer mehr
als sein Nichster. 19. Und wenn zahlreich sind die Jahre des Mannes,
teilt man entsprechend seiner Kraft seine Leistung ein in der Arbeit
der Gemeinde. Und jeder Geistesschwache 20. darf nicht im Los-
anteil kommen, um sich hinzustellen iiber die Gemeinde Israels fir
einen Rechtsstrei[t und eine Rech]tssachel?, um eine Funktion in
der Gemeinde auf sich zu nehmen 21. und um sich hinzustellen im
Kriege, um die Volker zu beugen!®. Nur in der Ordnung des
«Heeres»1? trigt er seine Familie ein!® 22. und in der Arbeit der
Steuer leistet er seinen Teil entsprechend seinem Werke. Und die
Sohne Levis stehen jeder an seinem Platze 23. entsprechend der
Verordnung der Sohne Aharons, um die ganze Gemeinde zu kon-
trollieren'®, jedermann in seiner Ordnung?!?, neben den Hiuptern
24. der Viter der Gemeinde, zu Kommandeuren, Richtern und
Wichtern fiir die Zahl aller ihrer « Heere» entsprechend der Verord-
nung der Sohne Sadogs, der Priester 25. und aller Haupter der
Viter der Gemeinde !, Und wenn Aufgebot ist fiir das ganze Gemein-
wesen fiir eine Rechtssache oder 26. zum «Rat der Gemeinschaft» oder
fiir ein Kriegsaufgebot, so heiligen sie sie drei Tage lang, damit jeder,
der kommt, 27. dafiir bereit sei. Diese sind die Manner, die zum «Rat
der Gemeinschaft» berufen werden vom Zwan(zig)jahrigen an alle
28. Weisen der Gemeinde, die Einsichtigen und die Kenner!?, die

11 Wortl.: Zw. Vielheit und Geringheit. Bezieht sich wohl auf die Arbeit.
Barthélemy S. 112 bezieht es auf die Briider, & ’égard d’un groupe plus ou
moins étendu de ses fréres.

12 Barthélemy S. 115, ni ne défende une cause, doch ist die Habermann-
sche Ergénzung auf Grund des Raumes in der Liicke vorzuziehen 9Dwm 2°9%.

13 Von diesem Krieg berichtet die Rolle «Krieg der Sohne des Lichtes
gegen die Séhne der Finsternis». Die erste deutsche Ubersetzung davon bringt
Hans Bardtke ThLZ 80 (1955) Sp. 401—420.

14 X2 hat hier auch den Sinn einer zivilen Einheit.

15 D. h. wenn der Familienvater nicht voll zurechnungsfihig ist, so ge-
hort auch seine Familie in dieselbe Gruppe wie er.

16 Vgl. Zeile 17, hier wortlich: eingehen und hinausgehen zu machen.

17 Diirfte sich auf die S6hne Levis beziehen.

18 Vgl. dazu Zeilen 14—17.

19 Vgl. zur Diktion hier Mischna Chagiga II, 1. Auf die Zusammenhinge
der Qumran-Literatur mit der jliidischen Gnosis habe ich schon ThLZ 78 (1953)
Sp. 495—506 hingewiesen.

220



Vollkommenen des Weges und die Ménner der «Krafty», mit 29. den
Kommandeuren der Stimme und allen ihren Richtern und ihren
Wichtern und den Kommandeuren iiber 1000, den Kommandeuren
iber 100, II/1. iiber 50 und iiber 10 und den Leviten inmitten der
Abteilung Seines Dienstes. Das 2. sind die Médnner des «Namens»,
die Berufenen der «festgesetzten Zeit»?20, die sich zum «Rat der
Gemeinschaft» in Israel versammeln 3. vor den Schnen Saddogs,
den Priestern. Und jedermann, der geschlagen ist mit einer von
allen Unreinheiten 4. des Menschen, darf nicht in der Versammlung
dieser auftreten. Und jedermann, der mit diesen geschlagen ist, darf
keinen 5. Platz einnehmen inmitten der Gemeinde. Und jeder, der
an seinem Fleische geschlagen ist, untauglich ist an Fiissen oder
6. Hinden, labhm oder blind oder taub oder stumm oder mit einem
Fehler an seinem Fleische geschlagen ist, 7. so daf es in die Augen
fallt, oder ein zittriger Greis, darf nicht in der Gemeinde einen Platz
einnehmen. 8. Nicht diirfen diese kommen, um sich hinzustellen in-
mitten der Gemeinde der Manner des «Namens», denn die Engel
9. der Heiligkeit sind in ihrer Gemeinde?!. Wenn einer von diesen
dem Rate der Heiligkeit etwas zu sagen hat, 10. dann fragt man es
aus seinem Munde, aber in die Mitte der Gemeinde darf der Mann
nicht kommen, denn er ist geschlagen. 11. Und dies ist die Sitz(ord-
nung) der Midnner des «Namens», der Berufenen der «festgesetzten
Zeit»?2 fir den «Rat der Gemeinschaft», wenn gehen 146t2 12. Gott

20 v «festgesetzte Zeit» scheint hier einen eschatologischen Sinn zu
haben. «Berufene Gottes» heiBen die Mitglieder der Gemeinschaft in der
Kriegsrolle 3,2; 4,10f.

21 Vgl. dazu Kriegsrolle 7,6: Und jedermann, der nicht von seinem Ur-
sprung an rein ist, darf am Tage des Krieges nicht mit ihnen hinuntersteigen,
denn die Engel der Heiligkeit sind mit ihren Heeren gemeinsam. Vgl. auch
Kriegsrolle 1,10f., 12,1—9 und Sektenkanon 11,8. Letztere Stelle: Und mit
den Himmelsséhnen verband Er ihre Kommunitit zum «Rat der Gemein-
schaft».

22 Vgl. Anm. 20.

23 Barthélemy S. 117 will hier deutlich 7"9% erkennen. Milik hilt O fiir
une faute de lecture du scribe pour '["'?'I" primitif. Habermann #duBerte mir
gegeniiber im Gesprich, da er auf der Photographie deutlich ] erkannt habe,
und liest daher auch '[’51‘ Ich kann auf der Photographie auch mit bestem
Willen gar nichts mehr erkennen.

221



den Messias mit ihnen: (Zuerst) kommt der Priester, das Haupt der
ganzen Gemeinde Israels, und alle 13. Viter der S6hne Aharons, die
Priester, die Berufenen der «festgesetzten Zeit»24, die Méanner des
«Namens», und sie nehmen Platz 14. vor ihm, ein jeder entsprechend
seiner Wiirde. Und dann nimmt Platz der Messias aus Israel und vor
ihm nehmen Platz die Haupter 15. der Tausendschaften Israels, je-
der entsprechend seiner Wiirde entsprechend seiner Position in ihren
Lagern und in ihren Ziigen. Und alle 16. Hiupter der Viiter der Ge-
meinde mit den Weisen der Gemeinde der Heiligkeit nehmen vor
ihnen Platz, ein jeder entsprechend 17. seiner Wiirde. Und wenn sie
sich zum Tisch der Gemeinschaft versammeln oder — um den Most
zu trinken — bei derOrdnung des gemeinsamen 18. Tisches und beim
AusgieBen des Mostes — um zu trinken — darf niemand seine Hand
zuerst ausstrecken 19. zu dem Brot und dem Most vor dem Priester,
denn er segnet zuerst das Brot 20. und den Most und streckt zuerst
seine Hand zum Brote aus. Dann streckt der Messias aus Israel seine
Hénde aus 21. zum Brote und darnach segnet die ganze Gemeinde der
Gemeinschaft, jeder entsprechend seiner Wiirde. Diesem Gesetze ge-
mif} sollen sie es tun 22. bei jeder Tischzusammenkunft2%, wenn sie
bis zu 10 Mann hoch zusammenkommen.

Im AnschluB an diese beiden Kolumnen folgen fiinf weitere sehr
fragmentarisch erhaltene Kolumnen (1Q Sb), die Milik unter dem
Titel «Recueil des Bénédictions» zusammenfaflt. Da sie fiir sein
Verstindnis der Vorstellung von den beiden Messiassen von grofer
Bedeutung sind, mochte ich sie hier ebenfalls tibersetzen. Nach der
Einteilung Miliks gehtren diese Fragmente auf folgende Weise zu-
sammen: 1,1—20: Lobpreis fiir simtliche Mitglieder der Gemein-
schaft. 1,21—3,21: Lobpreis fiir den Hohenpriester. 3,22—5,19:
Lobpreis fiir die Priester. 5,20—: Lobpreis fiir den Fiirsten 81 der
Gemeinde. '

I. 1. Segensspriiche fiir den « Unterweiser» 26, um die Gottesfiirch-
tigen zu segnen, die Seinen Willen tun, Seine Gesetze halten, 2. an dem
Bund seiner Heiligkeit festhalten und auf allen Wegen Seiner Wahr-

2 Vgl. 2,2 und 11.

2% So diirfte das Wort N2"191 hier wohl am besten zu verstehen sein. Vgl.
den Gebrauch der Wurzel 79V 229,

26 Dieses Amt wird auch Sektenkanon 3,13 erwihnt.

222



heit vollkommen wandeln. Und Er erwihlte sie fiir den ewigen
3. Bund, der in alle Ewigkeit Bestand hat2?: Es segne dich der Herr
aus der Wohnstitte Seiner Heiligkeit und den ewigen Ursprung 28,
4. der nicht triigt, er6ffne Er dir vom Himmel . .. 5. in deiner Hand

. und er begnade dich mit allen Segnungen des Himmels und Er
unterweise dich in der Erkenntnis der «Heiligen» ... 6. ... den
Ursprung der Welt2?® und nicht halte er das Lebenswasser ab von
den Durstenden. Und du wirst sein 7. ... Er errette dich von allem

..ibr HaB ist ohne Ende3° ...

II. Von dieser Kolumne sind nur einige Zeilenanféinge einiger-
malen erkennbar erhalten. Sie lauten: Es begnade dich der Herr mit
ihm ... Er ergotze dich und begnade dich ... Er begnade dich mit
dem Geiste der Heiligkeit und Gnade . .. und ewiger Bund3!, Er be-
gnade dich ... Und Er begnade dich mit dem Rechtsspruch der
Gerechtigkeit ... Und Er begnade dich in allen deinen Taten ...
mit der ewigen Wahrhelt

II1. 1. Es erhebe der Herr sein Anthtz zu dir und den Geruch des
Wohlgefallens deiner Opfer rieche Er und alle Sitzenden ... 2. er-
wiahle Er und suche heim alle deine Heiligkeiten und an den Fest-
zeiten ... dein ganzer Same. Er erhebe 3. Sein Antlitz zu deiner
ganzen Gemeinde, erhebe auf dein Haupt ... 4. mit der Majestit
der Ewigkeit und Er heilige deinen Samen mit der ewigen Maj estit

.. 5. ... ewigen Frieden gebe Er dir und Herrschaft . o
vom Fleische und mit den Engeln der Heiligkeit32 . .. Lucke, dann
erst wieder Zeilenreste an den Enden der Zeilen 18—21. 22. Segens-

L}

27 Von einem «ewigen Bund» ist auch noch Sektenkanon 3,11f., 4,22, 5,5f.
und Damaskusdokument 4,4 die Rede. Im Damaskusdokument 8,21; 9,37
und Habakukkommentar 2,3 wird er «Neuer Bund» genannt.

28 QOder vielleicht auch «Ursprung der Welt» zu iibersetzen.

2 Der Zusammenhang hier scheint gnostisch. Vgl. dazu Sektenkanon
11,5—8. Wie Sektenkanon 11,8 scheinen auch hier unter D7 Engelwesen
gemeint zu sein. Uber die Verbindung der Mitglieder der Gemeinschaft mit
den Engeln vgl. Anm. 21.

30 Der schon bisher stark ergénzte Zusammenhang ist weiterhin viel zu
fragmentarisch, als da er einen auch nur wenigstens einigermaflen erkann-
baren Sinn ergeben kénnte.

- 31 Vgl. Anm. 27.

32 Vgl. Anm. 21.

223



spriiche fiir den « Unterweiser», um die Sohne Saddoqgs, die Priester,
zu segnen, die 23. Gott erwéhlt hat, um Seinen Bund zu stirken . ..
und zu priifen alle Seine Rechtssatzungen inmitten Seines Volkes
und sie zu unterweisen, 24. so wie Er es befohlen hat. Und sie richte-
ten auf in Wahrheit Seinen Bund und in Gerechtigkeit verordneten
sie alle Seine Gesetze und wandelten wie 25. Er erwihlt hat. Es
segne dich der Herr aus der Wohnung Seiner Heiligkeit und mache
dich zur Priachtigkeit inmitten 26. der «Heiligen» und erneuere dir
den Bund des ewigen Priestertums und gebe dir deinen Platz in der
Wohnung 27. der Heiligkeit. Und auf Grund deiner Taten richte Er
alle Edlen und auf Grund des Spruches deiner Lippen (?) alle ...
28. Er lasse dich besitzen den Erstling aller erlesenen Speisen (?) und
den Rat allen Fleisches segne Er durch deine Hand.

IV. Einen wenigstens einigermaflen fortlaufenden Text bilden
erst zwei zusammengehorige Fragmente, die von Milik als unterer
Teil der Kol. IV aufgefa3t wurden. 24. Ménner des Rates Gottes und
nicht in der Hand . . . in einem Menschen mit seinem Néchsten. Und
du, 25. wie ein Engel des Angesichtes in der Wohnung der Heiligkeit
dienst du der Majestéat des Gottes der Heerscharen bis auf ewig und
du dienst iiberall im Tempel 26. des Reiches und hast teil 32 am Lose
gemeinsam mit den Engeln des Angesichtes und hast den «Rat der
Gemeinschaft» mit den «Heiligen» auf ewige und unbegrenzte Zeit,
denn 27. Wahrheit sind all seine Rechtsatzungen. Er mache dich
zum Heiligtum in Seinem Volke und zur grolen Leuchte, zum Licht
fiir die Welt in Erkenntnis, um zu erleuchten das Antlitz vieler
28. mit dem Verstande des Lebens, und Er mache dich zur Krone
fiir das Allerheiligste, der du heiligst Thn und verehrst Seinen Namen
und Seine Heiligkeiten.

V. Einen einigermaflen erkennbaren Zusammenhang bildet nur
ein sehr lickenhaftes Fragment, das von Milik als unterer Teil der
Kol. V. aufgefafit wird. 18. . .. und mit allen « Endzeiten» der Dauer.
Und deine Majestit wird Er keinem anderen geben ... Es lege
19. Gott deine Furcht auf alle, die von dir héren, und deine Herrlich-
keit auf alle . ..

In der darauffolgenden Lobpreisung fiir den «Fiirsten ®w1 der

38 Wortl. : wirft das Los.

224



Gemeinde» werde ich, da diese Stelle fiir die Auffassung der beiden
Messiasse von grofter Bedeutung ist, alle Erginzungen durch eckige
Klammern anzeigen. 20. Fiir den «Unterweiser», um den «Fiirsten
der Gemeinde» zu segnen, der . .. 21. seine [Stérk]e und den Bun[d
der Gemeinsch]aft wird er Ihm ern[eu]ern, um das Reich [Seines]
Volkes aufzurichten auf ewi[g und zu richten in Gerechtigkeit die
«Armen»] 22. [und zu]rechtzuweisen in Recht[schaffenheit die Be-
d]riickten des [La]ndes3? und zu wandeln vor Thm in Vollkommen-
heit auf allen We[gen des Lichtes .. .] 23. und aufzurichten den
Bu[nd Seiner Heiligkeit in] Notzeit ... [Es erhebe dich] der Herr
zur Hohe der Ewigkeit und wie ein Turm der Stér[ke] in einer hohen’
24. Mauer. Und du [wirst die Vélker schlagen] mit der Stirke deines
[Mundes], mit deiner Rute wirst du das Land verwiisten und mit
dem Hauche aus deinen Lippen 25. wirst du téten die Frevl[er, mit
dem Geist des Ratschlu]sses und der ewigen Stéirke, dem Geiste der
Erkenntnis und der Furcht Gottes. Und es wird sein 26. die Gerech-
tigkeit der Giirtel [deiner Hiiften und die Zuverlassigkeit] der Giir-
tel deiner Le[nden?®® und] Er wird machen deine Hérner aus Eisen
und deine Hufe aus Erz36. 27, Du wirst stoen wie [... und wirst
niedertreten Vollker wie StraBenschmutz, denn Gott hat dich als
«Zuchtrute»¥” aufgerichtet 28. fiir die Herrscher. Vor [dir . . . Na]tio-
nen werden dir dienen und mit dem Namen Seiner Heiligkeit wird
Er dich stark machen 29. und du wirst sie wie ein Lo[we3® ...] dein
[...] Raub und es ist niemand, der es ver[gilt]. Und es breiten sich
aus dei[ne Lei]chtfiiigen auf [der Oberfliche der Erde .

34 Die hier gebotene Ergénzung Miliks (nach Is. 11,4) ist iiberaus wahr-
scheinlich. Die «Armut» gehorte fiir die Mitglieder der Gemeinschaft zu ihren
charismatischen Gaben. Im Habakukkommentar 12,3,6,10 und im Kommen-
tarfragment zu Psalm 37 aus Hohle IV (J. M. Allegro, PEQ 86 (1954) S. 71)
2, 10 werden die Mitglieder der Gemeinschaft B"1°AR «Arme» genannt. Dal3
es sich hierbei um keine gew6hnliche, sondern um eine charismatische Armut
handelt, geht deutlich aus Kriegsrolle 11,9 hervor, wo von {10175 *11"aR «Arme
Deiner Erlosung» die Rede ist. In der Kriegsrolle 14,7 ist der Ausdruck MmN "1
«Arme im Geiste» belegt. Vgl. auch David Flusser in Zion 19 (1955) S. 93.

3 In freier Wiedergabe von Is. 11,4b, 2b,5.

3¢ Nach Micha 4,13. _

37 Paw ist hier im Sinne von Nu. 24,17 und Gen. 49,10 aufgefalt.

38 Vgl. Gen. 49,9.

225



Der mit der besonderen Eschatologie der Gemeinde von Qumran
nicht vertraute Leser wird bei der Lektiire dieser Texte zunichst
die erstaunte Frage stellen, was dies alles mit einer Auffassung von
zwei Messiassen zu tun haben soll. Es wird ihm aber die Stelle im
Regelbuch 2,11—22 aufgefallen sein, nach der der «Messias aus
Israel» dem «Priester, dem Haupt der ganzen Gemeinde Israels»
hierarchisch unterstellt ist. Ferner wird es ihm sonderbar geschienen
haben, dal gemaB 2,13f. nicht nur der Hauptpriester der Gemeinde,
sondern auch die anderen Priester vor dem Messias aus Israel Platz
nehmen und anscheinend somit dank ihrer aharonidischen Abkunft
eine hohere Wiirde haben als dieser. Die essenistische Gemeinschaft
von Qumran bestand aus zwei heilsgeschichtlicheh Partnern,
Priestern und Laien, Aharoniden und gewéhnlichen Israeliten, die
zusammen das Volk Israel ausmachen. Die Betonung der Zweiteilung
des Volkes in Priester und Laien ist im Schrifttum der Qumran-
Gemeinde so hiufig zu finden, daB hier nicht gesondert darauf ein-
gegangen werden mufl. Dem laizistischen Messias aus Israel mull
somit ein priesterlicher Messias aus Aharon entsprechen. Aus dem
Sektenkanon 9,11 geht mit aller wiinschenswerten Deutlichkeit her-
vor, daf} tatsiachlich diese beiden Messiasgestalten erwartet wurden.
Es heiBit dort: «Bis zum Kommen des Propheten und der Messiasse
aus Aharon und Israel»®. Uber die beiden Messiasgestalten und ihr
Verhiltnis zu einander erfahren wir nicht nur aus dem Qumran-
schrifttum selbst, sondern auch aus den Testamenten der zwolf
Patriarchen, die ebenfalls in denselben essenistischen Raum ge-
horen?. Die Stellung des neuen Priesters im T. Levi 18 ist so eindeu-

39 Tn diesem Sinn diirften auch Damaskusdokument 9,40; 15,5f.; 18,8 zu
verbessern sein. Die Singularformen dort diirften das Ergebnis eines MiBiver-
stéandnisses der Stellen durch den mittelalterlichen Abschreiber sein. So auch
Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, S. 122; Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954)
Sp. 760.

40 Die Zugehorigkeit der Testamente zur Qumrantheologie wurde mehr-
fach mit Recht behauptet. Karl Georg Kuhn, ZThK 47 (1950) S. 196; M. Z.
Segal, Tarbiz 21 (1950) S. 135; A. Dupont-Sommer, Apergus priliminaires sur
les Manuscrits de la Mer Morte, Paris 1950, S. 115; ders. Nouveaux Apergus
sur les Manuscrits de la Mer Morte, Paris 1953, S. 63; Georg Molin, Die Séhne
des Lichtes, Wien 1954, S. 162—164; ders. Saeculum 6 (1955), 252—254.
Fragmente des T. Levi wurden auch in den Héhlen von Qumran gefunden.
Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, 8. 88; J. T. Milik, RB 62 (1955), 398—406.

226



tig messianisch, da} er ohne weiteres mit dem «Messias aus Aharon»
des Sektenkanons und allerhéchstwahrscheinlich auch mit dem
«Priester, dem Haupt der ganzen Gemeinde Israels» des Regelbu-
ches gleichzusetzen ist. Er wird auf Erden ein Gericht der Wahrheit
halten. Sein Stern*! wird am Himmel aufgehen wie ein Konig und
er wird auf Erden verherrlicht werden. «Die Herrlichkeit des Héch-
sten wird iiber ihm gesprochen werden und der Geist des Verstandes
und der Heiligkeit wird auf ihm ruben ... Zur Zeit seines Priester-
tums wird jede Siinde vergehen, und die Gottlosen werden aufhéren,
Boses zu tun . . . Er selbst wird die Tiiren des Paradieses 6ffnen und
das gegen Adam drohende Schwert wegstellen und den Heiligen von
dem Baume des Lebens zu essen geben . . . Beliar4? wird vor ihm ge-
bunden werden und er wird seinen Kindern Gewalt geben, auf die
bosen Geister zu treten43. Milik wies aullerdem noch darauf hin,
daB im T. Ruben 6,8 deutlich von einem doyiepeds yotords die Rede
ist 4. Der eschatologische Sinn dieser Stelle ist genau so deutlich wie
der von T. Levi 18. Es heif3t dort: «Deshalb befehle ich euch, auf
Levi zu horen; denn er wird das Gesetz des Herrn erkennen und
wird anweisen zum Gericht und zu Opfern fiir ganz Israel bis zur
“Vollendung der Zeiten des Hohepriester-Christos (d. h. also hohe-
priesterlichen Messias)».

Uber das Verhiltnis der beiden Messiasgestalten zueinander ist
in den Testamenten der zwolf Patriarchen hiufig die Rede. In die-
sem Sinn heiflt es T. Simeon 7,1f.: «Und nun, meine S6hne, hort auf
Levi und Juda und steht wider diese beiden Stamme nicht auf, denn
aus ihnen wird euch die Erlosung Gottes erstehen. Denn der Herr
wird euch einen Hohepriester aus Levi erwecken und aus Juda einen

41 Im Anschlufl an Nu. 24,17.

42 Beliar, Belijal heit der Teufel auch im Qumran-Schrifttum. Vgl. Karl
Georg Kuhn ZThK 47 (1950) S. 199 Anm. 6

83 Van der Ploegh, Bibliotheca Orientalis XTI (1954), S. 147 hilt nach wie
vor gewisse Ausdriicke in den Kapiteln 10,14,16,18 des T. Levi fiir christlich.
Georg Molin, Saeculum 6 (1955), S. 253 will solches nur sehr geringfiigig gelten
lassen. Es wire jetzt eine detaillierte Analyse der vermutlich oder wahr-
scheinlich — nicht sehr zahlreichen — interpolierten christlichen Zusitze
von Noten. : : :

44 Qumran Cave I, S. 122.

227



Kénig»4®, Am allerdeutlichsten ist wohl die Stelle T. Juda 21,1—3:
«Und nun, meine S6hne, befehle ich euch, liebet den Levi ... denn
mir gab Gott die Konigsherrschaft (factdeia) und ihm gab er das
Priestertum und Er ordnete die Konigsherrschaft dem Priestertum
unter. Mir gab er die auf der Erde und ihm diejenige im Himmel»S,
Eine durchaus dhnliche Auffassung findet sich auch im Jubildenbuch
31,9—23, das ebenfalls zum Schrifttum der essenistischen Qumran-
Gemeinde gehorte4?. Aus dem Vergleich von Sektenkanon und Regel-
buch einerseits mit den Testamenten der zwolf Patriarchen anderer-
seits ergibt sich folgendes Resultat: Die beiden heilsgeschichtlichen
Komponenten des Bundesvolkes Israel sind Priestertum und Laien-
stand. So wie die Laien auch fiir gewShnlich den Priestern unter-
stellt sind, so untersteht auch der Laienmessias aus Israel dem Prie-
stermessias aus Aharon. Der Laienmessias aus Israel ist konkret
ein Nachkomme Judas und seine besondere Aufgabe ist die Errich-
tung der Konigsherrschaft auf Erden. Es scheint daher sehr wahr-
scheinlich, dal3 die Begriffe Messias aus Israel und Kénig aus Juda
auf die historische und eschatologische Bedeutung des Hauses Da-
vid anzuwenden sind. Mehr als dies Feststellungen wage ich auf
Grund des Befundes der gegenwirtig vorliegenden Texte nicht zu
machen, doch bringt Milik noch mehrere beachtenswerte Hinweise,

45 Hier ist also die Gegeniiberstellung nicht Aharon-Israel, sondern Levi-
Juda. Diese Modifikation ist durch die Natur der Testamente bedingt, die
Abschiedsreden der Ahnherren der 12 Stédmme an ihre S6hne darstellen. Der
laizistische Messias aus Israel des Sektenkanons und Regelbuches wird daher
hier zum Herrscher aus Juda, unter dem niemand anderer als der neue David
gemeint sein kann. '

46 An manchen Stellen der Testamente wird die K&nigsherrschaft sowohl
dem Levi als auch dem Juda zugesprochen. Z.B.T.Ruben 6,6. Es diirfte sich
hier wohl nicht um eine andere Redaktion der Quelle handeln, sondern nur um
ein anderes Bild. Selbst an der zitierten Stelle aus T. Juda 21 werden Priester-
tum und Kénigsherrschaft durchaus parallel gesehen. Levi und Juda sind
durchgehend fiir die Testamente die beiden heilsgeschichtlichen Pole. Vgl.
die Zusammenstellung der Texte durch M. Z. Segal, Tarbiz 21 (1950), S. 132f.
Vgl. auch Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954), Sp. 760.

47 Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, S. 82—84. Neuerdings hat auch
wieder Georg Molin, Saeculum 6 (1955), S. 252—254 sehr scharf die Zusam-
mengehorigkeit von Jubilden und Qumranschrifttum betont. '

228



die beim Verstindnis der Vorstellung der beiden Messiasse weiter-
fithren diirften 8.

Milik fafit die in der Kriegsrolle genannten Gestalten des jmon
wx9n « Hauptpriester» und 9123 «Held» und den in 1Q Sb 5,20 ge-
nannten 7797 XV «Fiirst der Gemeinde» als Messias aus Aharon
respektive als Messias aus Israel auf. Beziiglich der Kriegsrolle stiitzt
Milik seine Meinung auf den in dieser Rolle zweimal wiederkehrenden
Hymnus, in dem der « Hauptpriester» dem «Helden» fiir die eschato-
logische Schlacht Mut zuspricht?®. Diese Deutung Miliks klingt
zunichst sehr iiberzeugend, aber innerhalb des Gesamtbildes der
Kriegsrolle scheint sie nicht zwingend. Es ist wohl richtig, da der
in der Kriegsrolle dargestellte Krieg in der eschatologischen Zeit
gefiihrt werden soll und kein Krieg ist, der in der historischen Zeit
wirklich stattgefunden hat. Daher ist es auch nicht unwahrschein-
lich, dal der darin genannte Hauptpriester mit dem messianischen
Hobhepriester gleichzusetzen sei und daf sein Gegeniiber, der als
Held die Feinde besiegt und somit die Herrschaft auf Erden errich-
tet, der Messias aus Israel-Juda wire. Es ist aber genau so gut denk-
bar, dal sowohl der Hauptpriester als auch der Held selbst keine
messianischen Gestalten sind, sondern nur in der messianischen
Zeit leben und wirken. Beziiglich der messianischen Wiirde des
Hauptpriesters scheinen Bedenken auf Grund von Kriegsrolle11,7f.
auf. Es heif}t dort in einem Hymnus, der zur Ermutigung des Volkes
vor dem Kampfe vom Hauptpriester’® gesprochen wird: «Und
durch Deine Messiasse ®!, die Seher von Bezeugungen, teiltest Du uns
den Beginn der Kriege Deiner Hinde mit, um Dich an unseren
Feinden majestitisch zu erweisen, (nimlich) fallen zu machen die
Scharen Belijals, die sieben nichtigen Volker, durch die ,Armen’

4 Qumran Cave I, S. 121f.; 128f. und RB 60 (1953), S. 290f.

4 Kriegsrolle 12, 10ff und 19,3ff. Milik lag fiir seine Untersuchungen die
Gesamtausgabe der Kriegsrolle in E. L. Sukenik, N1 M»un 9%, Jeru-
salem 1954, noch nicht vor.

50 Es tut nichts zur Sache, da er 10,2 nur als «Priester» eingefiihrt wird,
es heillt aber deutlich JM157 «der Priester», 15,4; 16,13 wird er ausdriicklich
wieder «Hauptpriestery genannt.

51 Hans Bardtke ThLZ 80 (1955), S. 411 tibersetzt einfach: «Und durch
die Hand Deiner Gesalbten.» Beachtenswert ist, da3 diese Stelle auf ein Zitat
von Nu. 24,17b,19,18a und ¢ folgt.

229



Deiner Erlosung.» Vor den eschatologischen Kdmpfen spricht also
der (Haupt)priester von den Messiassen wie von jemand anderem,
so daB es unwahrscheinlich scheint, daBl er selbst mit einem von
ihnen gleichzusetzen wire.

Noch weniger wahrscheinlich ist die Gleichsetzung des «Helden»
mit dem Messias aus Israel. Es diirfte sich eher um eine ganz ge-
wohnliche Bezeichnung fiir die Soldaten des eschatologischen Hee-
res der «Lichtschne» handeln, die auf diese Weise zur Tapferkeit
und zu gesteigertem Mut aufgefordert werden. An mehreren Stellen
der Kriegsrolle ist die Vorstellung belegt, dal Priester den Soldaten
vor der Schlacht Mut zusprechen. Z.B. 7,9—12: «Und in der Ord-
nung der Schlachtreihen angesichts des Feindes steht Schlacht-
reihe gegeniiber von Schlachtreibe. Aus der mittleren Pforte gehen
bis zwischen die Schlachtreihen sieben Priester von den Séhnen
Aharons heraus. . . Ein Priester wird an allen Méinnern der Schlacht-
reihe voriibergehen, um ihre Hinde im Kampfe zu stirken.» 10,21.:
«Wenn ihr euch dem Kampfe nidhert, soll der Priester aufstehen
und zum Volke also sprechen: Hoére Israel, ihr nihert euch heute
dem Kampfe gegen eure Feinde, fiirchtet euch nicht, und euer
Herz sei nicht zaghaft.» 15,6f.: «Und es geht hin und her der fiir
die festgesetzte Zeit der Rache bestimmte Priester entsprechend
der Anordnung aller seiner Briider und stirkt das [ ] hebt
an und spricht: Seid stark und mutig und seid Séhne der Kraft.»
16,13f.: «Und es tritt der Hauptpriester hin, stellt sich vor der
Schlachtreihe auf und stirkt ihr Herz.» So wie 15,7 alle Soldaten
des eschatologischen Heeres gemeinsam als %' %13 «Soéhne der
Kraft, d.h. Kriftige» apostrophiert werden, wird der «Held»
12,11 und 19,3 «Téter der Kraft» genannt. Wenn es auf Grund des
bisher angefiihrten Materials' auch nicht vollkommen unméglich
ist, daB3 der « Hauptpriester» mit dem Messias aus Aharon und der
«Held» mit dem Messias aus Israel dennoch zu identifizieren wiren,
so scheint eine solche Gleichsetzung aber immerhin nicht sehr wahr-
scheinlich.

Viel wahrscheinlicher ist Miliks Gleichsetzung des n7T¥n X3
«Fiirst der Gemeinde» von 1Q Sb 5,20 mit dem Messias aus Israel.
Dieser «Fiirst der Gemeinde» ist identisch mit dem «Firsten der
ganzen Gemeinde», der im Damaskusdokument 9,15 erwihnt wird.

230



Hitte Milik mit der Behauptung «Ce personnage est sans doute
eschatologique» 52 unbestreitbar recht, dann wire an der messiani-
schen Funktion dieses Fiirsten iiberhaupt nicht zu zweifeln. 1Q
Sb 5,20ff. diirfte wirklich am besten im eschatologischen Sinn zu
verstehen sein, aber im Damaskusdokument 9,13—17 ist der Fall
keineswegs so eindeutig. «Und der Stern ist der Toralehrer, der
nach Damaskus kommt, so wie geschrieben steht: Es geht auf ein
Stern aus Jakob und es steht auf eine Zuchtrute aus Israel (Num
24,17). Die Zuchtrute ist der Fiirst der ganzen Gemeinde und bei
seinem Aufstehen (172933) reit er alle Sohne Seths nieder 5. —
Diese retteten sich zur Endzeit der ersten Heimsuchung und die
Abtriinnigen wurden dem Schwerte iibergeben.» Diese Stelle han-
delt von der Auswanderung eines Teiles der Gemeinschaft nach
Damaskus, also hochstwahrscheinlich von etwas Vergangenem 54,
Trotzdem aber kann auch aus der inneren Analyse von DamDok.
9,13—17 der «Fiirst der ganzen Gemeinde» durchaus sowohl sach-
lich als auch sprachlich als eine Erscheinung der eschatologischen
Zukunft aufgefaBt werden 5. Da auch 1Q Sb 5,20ff. in diese Rich-
tung weist, kann man vorlidufig wohl den X21, den «Fiirsten», als
eine eschatologische Gestalt betrachten, vielleicht identisch mit
dem Messias aus Israel und dem Konig aus Juda. In Richtung einer
Gleichsetzung des «Fiirsten» mit dem neuen Davidkonig weist auch
die auffillig hdufige Zitation von Is 11,2—5 in 1Q Sb 5,21—26 zur
Charakteristik der Eigenschaften des «Fiirsten». In diesem Sinn
ist Miliks Mitteilung von grosser Wichtigkeit, dafl die Erwartung
eines davidischen Messias durch zwei Texte aus der Hohle IV be-
legt ist %6, Milik weist aullerdem noch auf den Umstand hin, daB
auch Bar Kochba den Titel eines PX92* x1 «Fiirsten von Israel»
gefilhrt hat und daB auf Miinzlegenden neben ihm ein 919K

52 Qumran Cave I, S. 128.

83 Nach Nu. 24,17 (Ende).

54 Gegen etliche Gegenstimmen halte ich die Auswanderung nach Damas-
kus fiir historisch. Vgl. Kurt Schubert, Die Religion des nachbiblischen Juden-
tums, Wien-Freiburg 1955, S. 229f. Anm. 59. Die Berufung auf Amos 5,26f.
#ndert trotz der Erwdhnung dieser Stelle im Damaskusdokument 9,9—11
nichts an diesem Sachverhalt.

55 Y"1 miite dann tibersetzt werden: Und wenn er aufstehen wird.

5 Qumran Cave I, S. 128. -

231



157 «Priester Eleazar» genannt ist. Daraus schlieBt er, daB das
«theologumenon traditionel» der beiden Messiasse aus Aharon und
Israel nochzur Zeit des Bar Kochba-Aufstandesseine Geltung besaf357.

Die Gleichsetzung des «Fiirsten» mit dem Messias aus Israel ge-
stattet Milik, auch die besondere Bestimmung dieser Messiasge-
stalt ndher zu definieren. Er bezeichnet ihn als bras séculier chargé
de mener la guerre eschatologique®. Der Messias aus Israel, der
Konig aus Juda, hat die Aufgabe, die factdela zu errichten und zu
diesem Zweck mull er die Feinde Gottes bekriegen und besiegen.
In diesem Zusammenhang allein gibt 1Q Sb 5,27f, einen befriedi-
genden Sinn, wo es vom «Fiirsten» heilit: «Denn Gott hat dich als
Zuchtrute fiir die Herrscher aufgerichtet.» Der Priestermessias hin-
gegen nimmt seiner Wiirde entsprechend am Kampfe nicht teil,
Diese Vorstellung findet sich zwar nicht expressis verbis in den
bisher vertffentlichten Qumrantexten, aber in der Kriegsrolle
9,7—9 heiB es beziiglich der Priester im allgemeinen: «Wenn die
Gefallenen fallen werden, sollen die Priester von Ferne trompeten
und nicht sollen sie bis mitten unter die Gefallenen kommen, um
sich mit dem Blut ihrer Unreinheit zu beschmutzen, denn sie sind
«Heilige» und sollen das Ol der Salbung ihres Priestertums mit dem
Blut der nichtigen Volker nicht entweihen.» Der Priestermessias
nimmt am eschatologischen Krieg also nicht direkt und nicht un-
mittelbar teil, er ist als Priester zu heilig, um sich mit der Unrein-
heit des Schlachtengetiimmels und den nichtigen Vélkern einzu-
lassen. Somit kénnte im T.Ruben 6,10—12 nur der Messias aus
Israel-Juda gemeint sein, von dem es heifit, daB er um Israels
willen sterben wird: «Nédhert euch dem Levi in Demut eures Her-
zens, damit ihr einen Segensspruch aus seinem Mund bekommt.
Denn er wird Israel und Juda segnen, denn in ihm (i.e.Juda) hat
der Herr erwihlt, iiber das ganze Volk zu herrschen ('ﬁaozlsfésw).
Verehret auch seinen (i.e.Judas) Samen, denn fiir euch wird er
sterben in sichtbaren und unsichtbaren Kriegen (und in eurer
Mitte wird er Konig sein auf ewig)» 5. Sollte hier nicht der ganze

57 Qumran Cave I, S. 122, 129. Vgl. auch Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954),
Sp. 760.

58 Qumran Ca.ve I, S. 129.

59 PDen allerletzten Nachsatz bezeichnet — wie es schemt zu Recht —

232



V.12 ein christlicher Einschub sein, dann wire somit in den Krei-
sen der essenistischen Qumrangemeinde auch die Auffassung hei-
misch gewesen, dal der Messiaskonig aus Juda, d.h. also der davi-
dische Messias, fiir Israel sterben wird. Doch ist eine solche Fol-
gerung derart weitreichend, dafl ich sie auf Grund des zitierten
Materials noch nicht zu behaupten wage, sie ist jedoch als Moglich-
keit ins Auge zu fassen. In diesem Zusammenhang ist es interes-
sant, daBl Brownlee auf Grund der Lesart der groflen Isaiasrolle
aus Hohle I zu Is. 53 der Meinung ist, daB «in Qumran die Aus-
legung des Kapitels auf einen leidenden Messias entstanden sei»®0.

Milik machte noch davon Mitteilung, dafl in Hohle IV ein
einzelnes Blatt gefunden wurde, das die messianischen Auffas-
sungen der Gemeinde von Qumran beleuchtet ¢!. Es handelt sich
um eine Sammlung messianischer Weissagungen, die auf folgende
Art aneinandergereiht sind: 1. Deut. 18,18; 2. Num. 24,15—17;
3. Deut. 33,8—11. Deut. 18,18 verkiindet einen Propheten, wie
Mose. Apg. 3,22 und 7,37 beweist, dall das eschatologische Ver-
standnis dieser Stelle auch im frithen Christentum nicht unbekannt
war. Es ist klar, daB auch der «Prophet» von Sektenkanon 9,11
als dieser Prophet des eschatologischen Zeitalters aufzufassen ist 62.
Auch 1 Makk. 4,46 und 14,41 kennt dieselbe Auffassung eines
Propheten des messianischen Zeitalters . Der Lehrer der Gerech-

F. Schnapp in Kautzsch, Pseudoepigraphen, Tibingen 1900, S. 463 als
christlichen Zusatz. M. Z. Segal, Tarbiz 21 (1950), S. 132 verstand diese Stelle
noch in dem Sinne, daf} hier ein klarer Hinweis auf die Kriege der Hasmonéer
und ihre Herrschaft in Israel vorliege. Die Zuordnung der Testamente zur
Qumran-Literatur macht diese Auffassung iiberaus unwahrscheinlich. Es
wird wohl Georg Molin, Saeculum 6 (1955), S. 253 zuzustimmen sein, der die
Testamente fiir prosadoqidisch aber antihasmoniisch hilt. Die an sich
nichstliegende Deutung des év adzrd in 6,11 und von 76 onégua avrod in 6,12
auf Levi und seine Nachkomimen, ist nicht gut méglich, da nicht Levis, son-
dern Judas Nachkomme am eschatologischen Krieg teilnimmt.
60 W. H. Brownlee, Unit. Presb. 113,56 (1955), zitiert nach Georg Molin,

Saeculum 6 (1955), S. 253.

61 Qumran Cave I, S. 121.

62 Sektenkanon 9,11 heillt es wortlich: Bis zum Kommen des Propheten
und der Messiasse aus Aharon und Israel.

88 Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954) Sp. 761 versteht auch noch die
dunkle Stelle T. Benj. 9,2 in diesem Zusammenhang.

233



tigkeit diirfte fiir die Qumran-Gemeinde dieser Prophet gewesen
sein®. Der Bileamspruch Num. 24,15—17 (bes. V. 17) wird im
Qumranschrifttum sehr hdufig zumindestens andeutungsweise zi-
tiert und spielt auch in den Testamenten der 12 Patriarchen eine
grofle Rolle®, so daB er bestimmt eine zentrale Stellung in der
Messianologie der Gemeinschaft eingenommen haben muB%. Die
Weissagung Deut. 33,8—11 trifft im besonderen wieder den Stamm
Levi.

Zusammenfassend kann auf Grund dieser Untersuchung resii-
miert werden: 1. Der Messias aus Aharon des Sektenkanons, der
Priester, das Haupt der ganzen Gemeinde Israels, des Regelbuches
und der messianische Hohepriester der Testamente der 12 Pa-
triarchen ist ein und dieselbe eschatologische Person. 2. Thm un-
terstellt ist der Messias aus Israel vom Sektenkanon und Regel-
buch, der identisch ist mit dem Konig aus Juda der Testamente
der 12 Patriarchen. Dieser wieder diirfte niemand anderer als der
endzeitliche Davidkonig sein. 3. Der Fiirst der ganzen Gemeinde
des Damaskusdokumentes und von 1Q Sb 5,20ff. ist eine eschato-
logische Gestalt. Es ist nicht unwahrscheinlich, da er mit dem
Messias aus Israel und dem Kénig aus Juda identisch ist. 4. Die
Aufgabe dieses Fiirsten ist es, die mabn, fagidsla des Volkes Israel
aufzurichten und die Volker zu unterwerfen. 5. Es ist moglich,
daBl auch die Auffassung vom leidenden Messias (aus Juda-David)
in den Kreisen der essenistischen Qumran-Gemeinde entstanden
ist. 6. Die Auffassung von den beiden Messiassen hat ihren Ur-
sprung in der Zweiteilung des Volkes in Priester und Laien 7. Die
Priester sind zu rein, um am eschatologischen Kampf teilzunehmen.
Daher fillt auch die entscheidende Kriegstat nicht dem priester-
lichen Messias, sondern den Laienmessias aus Israel-Juda zu.

64 Jch verzichte hier darauf, nochmals auf das Problem des Lehrers der
Gerechtigkeit néher einzugehen, da es fiir den gegenwiirtigen Zweck belanglos
ist. :

85 Z. B. Kriegsrolle 11,6f.; Damaskusdokument 9,14—16. Hinweise auf
Nu. 24,17 in 1 Q Sb 5,27, T. Levi 18,3 und o6fters.

8¢ Hs wiirde hier zu weit fithren, auf die Symbolik Stern-Zuchtrute und
Messias aus Aharon-Messias aus Israel ndher einzugehen.

87 Vgl. Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954), Sp. 760.

234



Diese Schlufifolgerungen sind sowohl fiir die neutestamentliche
als auch fiir die hebriistische Wissenschaft von hochstem Interesse.
In bezug auf die letztere will ich hier nur andeuten, daf die dlteste
Stelle, die vom leidenden Messias aus dem Hause Joseph handelt, eine
Baraita in Sukka 52a, den Sohn Davids vor dem Herrn bitten
laBt, nicht getotet zu werden, nachdem er gesehen hatte, dafl der
Messias, der Sohn Josephs, bereits getotet wurde. Wie der Konig
aus Juda der Testamente und der Fiirst von 1Q Sb 5,20ff. hat der
Messias, Sohn Josephs, der Rabbinen, die Aufgabe, den eschatolo-
gischen Krieg zu fiithren %8. Es scheint iiber jeden Zweifel erhaben,
dall zwischen der essenistischen Vorstellung der beiden Messiasse
aus Aharon und Israel-Juda einerseits und der rabbinischen Vor-
stellung der Messiasse aus dem Hause David und Joseph anderer-
seits ein Zusammenhang besteht. Da der Rabbinismus die Zwei-
teilung des Volkes in Priester und Laien nicht fiir so wesentlich
erachtete wie die saddoqidische Qumran - Gemeinde, 143t er gemi@
der spiateren rabbinischen Eschatologie den Sohn Davids vielfach
die Herrschaft iiber ein schon bestehendes Reich antreten und so-
mit die Funktion des essenistischen Messias aus Aharon iiberneh-
men. Im einzelnen kann man diesen Wandel im Verstindnis des
Messiasbegriffes infolge der Diirftigkeit der Nachrichten aus dem
ersten und zweiten Jahrhundert n. Chr.%® derzeit noch nicht fest-
halten 70,

88 Z. B. Targ. Jon. zu Ex. 40, 11. Vgl. G. H. Dalmann, Der leidende und
sterbende Messias der Synagoge im ersten nachchristlichen Jahrtausend,
Berlin 1888.

8% Die einzige sichere Nachricht aus dieser Zeit ist die zitierte Baraita in
Sukka 52a und die Erwihnung eines Messias, Sohn Josephs, im Munde
R. Dosa’s a. a. O.

" Die alttestamentlichnn Grundlagen der Vorstellung von den beiden
Messiassen werden noch im nichsten Heft behandelt.

235



	Zwei Messiasse aus dem Regelbuch von Chirbet Qumran

