
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Zwei Messiasse aus dem Regelbuch von Chirbet Qumran

Autor: Schubert, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960846

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960846
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gers und denen des Sohar vergleichen, so müssen wir zu dem Ergebnis

kommen, daß er von beiden Elemente aufgenommen hat. Das
schließt keineswegs aus, daß er nicht selber in genialer philosophischer

Intuition die ihm dargebotenen Elemente selbständig
weiterverarbeitet hat. Daß Schelling die Kabbalisten und speziell den
Sohar kannte, bezeugt er selbst bereits in den Philosophischen Briefen
über Dogmatismus und Kritizismus (1795) im 7.29 und 8. Brief30,
in der «Freiheitslehre»31, den Entwürfen zu den «Weltaltern»32 und
in der «Philosophie der Offenbarung»33. Hinzu kommt die häufige
Auseinandersetzung mit den Lehren der Kabbalisten, die in vielen
Werken sichtbar ist, die wir aber in einem gesonderten Aufsatz
behandeln wollen.

ZWEI MESSIASSE AUS DEM REGELBUCH
VON CHIRBET QUMRAN

von Kurt Schubert, Wien

Unter dem Titel «Discoveries in the Judean Desert I, Qumran
Cave I», Oxford 1955, veröffentlichten D. Barthélémy O. P. und
J. T. Milik die bisher unveröffentlichten Textfragmente, die in der
Höhle I im Gebiet von Chirbet Qumran gefunden wurden. Von
besonderem Interesse sind die unter Nr. 28, S. 107—130, unter der
Überschrift Annexes à la règle de communauté gebrachten Abschnitte,
die unter anderem auf die Messiaserwartung der essenistischen
Gemeinschaft von Qumran, deren Milieu auch für die neutestament-
liche Zeitgeschichte von eminentem Interesse ist1, neues Licht wer-

29 I, 313
30 I, 326.
31 VII, 411.
32 Ed. Schröter 1946, 88.
33 XIV, 253.

1 Über die Zusammenhänge zwischen dem Milieu der Gemeinschaft von
Qumran und demjenigen des frühen Christentums siehe Karl Georg Kuhn,

216



fen. Die am besten erhaltenen ersten beiden Kolumnen (Barthélémy
bringt sie unter dem Siegel 1Q Sa) erschienen wegen ihrer besonderen

Wichtigkeit für die Geschichte, den inneren Aufbau und die Eschatologie

der Qumrangemeinde nochmals in einer von A. M. Habermann

besorgten, mit kurzen Erklärungen versehenen vokalisierten
Ausgabe in der israelischen Tageszeitung vom 1. Juli 1955.

Sowohl für Barthélémy als auch für Habermann besteht kein Zweifel
darüber, daß der sogenannte Sektenkanon (Barthélémy bezeichnet
ihn mit IQ S) und diese neu veröffentlichten Fragmente (IQ Sa),
denen ich die Bezeichnung «Regelbuch» geben möchte, sachlich
zusammengehören und Bestandteile ein und derselben Rolle sind.
Habermann versteht sie als den Anfang der Rolle und Barthélémy
als ihr Ende. Habermann verweist allerdings auf den Umstand, daß
Sektenkanon und Regelbuch nicht gleich groß sind und auch in
bezug auf Zeilenanzahl auf den einzelnen Seiten Differenzen aufweisen.

Die übliche Zeilenanzahl auf einer Seite des Sektenkanons ist
26, die höchste Zeilenanzahl 27, das Regelbuch aber beginnt bereits
mit 29 Zeilen. Habermann hält es daher nur für möglich, daß die

neu veröffentlichten Regelbuchfragmente zu derselben Rolle
gehören wie der Sektenkanon, glaubt aber, daß beide trotzdem
ursprünglich zusammengehörten und höchstens Teile von zwei
verschiedenen Kopien darstellen. Milik hängt außerdem noch fünf sehr

fragmentarisch erhaltene Kolumnen (unter dem Siegel 1Q Sb) an
die zwei Kolumnen des Regelbuches (IQ Sa) an und meint, daß
cet ensemble (1Q Sa et 1Q Sb) était sans doute roulé à l'extérieur de

1QS (i. e. Sektenkanon). Wie dem auch sei, ob die neuveröffentlichten

Fragmente zum Sektenkanon gehören oder nicht, sie stellen
eine andere Phase in der Entwicklung der Gemeinschaft dar oder
behandeln einen anderen Gegenstand als den Sektenkanon2. Die
neu veröffentlichten Fragmente (IQ Sa und IQ Sb) gehören aber

ZThK 47 (1950) S. 192—211. Kurt Schubert, Die Religion des nachbiblisehen
Judentums, Wien-Freiburg 1955, S. 80; ThQ (1955) S. 320—337. Neues
Abendland 10 (1955) S. 648—656.

2 Hier ist nicht der Ort, ausführlicher darüber zu handeln, aber bedenkenlos

möchte ich jedenfalls nicht der Zuordnung von Sektenkanon und Regelbuch

zu einer einzigen Schrift zustimmen. Im Regelbuch finden sich im
Vergleich mit dem Sektenkanon z. B. unverhältnismäßig viele Aramäismen.

217



zusammen, wenn man die Vorstellung der beiden Messiasse innerhalb

der Gemeinschaft von Chirbet Qumran in ihrer ganzen Breite
beurteilen will. Daher möchte ich mein Thema mit einer möglichst
wörtlichen Übersetzung der — auch an sich schon sehr interessanten
— Regelbuchfragmente beginnen und erst dann die religionshistorischen

Parallelen zur Vorstellung von den beiden Messiassen
behandeln3.

Regelbuch (IQ Sa)4:

1/1. Und dies ist die Regel für die ganze Gemeinde Israels am
Ende der Tage, wenn sie sich zur Gemeinschaft versammeln, um zu
wandeln 2. entsprechend der Rechtssatzung der Söhne Sadoqs, der
Priester, und der Männer ihres Bundes, die abgewichen sind vom
Wandeln auf dem Wege 3. des Volkes. Sie sind die Männer Seines

Ratschlusses, die inmitten des Frevels Seinen Bund bewahrten, um
für das Land zu entsühnen. 4. Wenn sie kommen, so versammelt man
alle, die kommen, von den Kindern bis zu den Frauen und best vor
ihren Ohren 5. alle Gesetze des Bundes, um sie verständig zu machen
in all ihren Rechtssatzungen, damit sie sich nicht irren in ihren
Irrtümern. 6. Und dies ist die Regel für alle «Heere» der Gemeinde,
für jedermann, der Bürger ist in Israel: Von seiner Jugend an
7. muß man ihn unterrichten im Buche der Meditation und ihn
entsprechend seinen Tagen verständig machen in den Gesetzen des

Bundes, damit er nehme 8. seine Erziehung in ihren Rechtssatzun-

3 Für Barthélémy a. a. O. S. 108 stellt das Milieu des Regelbuches eine
ältere Phase in der Entwicklung der Gemeinschaft dar. Sie ist etwa der
1 Makk. 2,42 genannten avvaywyri der Chasidim gleichzusetzen. Der Sektenkanon

selbst, der zahlreiche Bezüge zum Essenismus aufweist, stellt dann,
obwohl er für Barthélémy zur selben Rolle gehört, ein späteres Stadium in
der Geschichte der Gemeinschaft dar. Diese Annahme Barthélemys hat viel
für sich, doch muß ihr entgegengehalten werden, daß nicht nur die Fragmente
des Regelbuches (im Gegensatz zum Sektenkanon) von Frauen und Kindern
innerhalb der Gemeinschaft berichten, sondern auch noch Josephus von
solchen Essenern wußte, die heirateten und Kinder zeugten (Bellum II, 8,13).

4 Zur Vereinfachung des Druckes mache ich sichere Ergänzungen von
Lücken nicht eigens kenntlich, besonders dann nicht, wenn Barthélémy und
Habermann übereinstimmen.

218



gen. Zehn Jahre kommt er unter die Kinder5 und der 20jährige
absolviert 9. (die einzelnen Stadien) der Musterung, um im
Losanteil zu kommen inmitten seiner Familie zur Gemeinschaft in der
Gemeinde der Heiligkeit. Und nicht darf er sich nähern 10. einer
Frau, um sie für (den Zweck) des männlichen Beischlafs zu erkennen,
außer wenn er bereits 20 volle Jahre alt ist und so erkennt Gutes
11. und Böses. Und ebenso empfängt sie (i. e. seine Frau) das Recht,
wider ihn die Rechtssatzungen der Tora zu bezeugen und sich
hinzustellen beim Anhören der Rechtssprüche 12. und beim Vollsein in
ihm6. Und der 25jährige soll kommen, um sich hinzustellen unter
den «Fundamenten» der Gemeinde 13. der Heiligkeit, um die Arbeit
der Gemeinde zu verrichten. Und der 30jährige soll hinzutreten, um
einen Rechtsstreit 14. und eine Rechtssache auszutragen7 und um
sich hinzustellen unter den Häuptern der Tausendschaften Israels
zu Kommandeuren über 100, Kommandeuren über 50, 15.
Kommandeuren über 10, Richtern und Wächtern für ihre Stämme in
allen ihren Familien entsprechend der Verordnung der Söhne
16. Aharons, der Priester, und aller Häupter der Väter der Gemeinde,
deren Los es ist, sich über die Arbeit hinzustellen 17. und vor der
Gemeinde zu kontrollieren8. Und entsprechend seinem Verstände
zugleich mit der Vollkommenheit seines Weges soll er sich bereit
machen9 für seinen Pla[tz, um in der Gemeinschaft zu verjrichten10
18. die Arbeit seines Werkes inmitten seiner Brüder, sei es viel oder

s rjo scheint hier die 10—20jährigen zu bedeuten, die «Unmündigen».
Während dieser 10 Jahre seheinen sie einen für diese Altersstufe gemäßen
Unterricht zu bekommen.

6 Da hier die Frauen etwas mehr Rechte haben als laut 1 Kor. 14,34,
übersetze ich die beiden schwer zu verstehenden Worte 13 NlVöSl wörtlich
«und beim Vollsein in ihm» im Sinn von «Gleichberechtigt mit ihm».
Gleichberechtigt natürlich nur beim «Anhören» der Rechtssprüche. Aktiv darf sie

nur in eigener Angelegenheit gegen ihren Mann auftreten. 5JÖÜÜ3 und NlVül
gehören offenkundig zusammen, wie auch Habermann die Interpunktion
setzt. Daher ist auch die Annahme Barthélemys S. 114 überflüssig, daß es
sich hier um eine gewollte Abkürzung eines mit NlbDS beginnenden neuen
Zusammenhanges handle.

7 Barthélémy S. 112: pour plaider une cause ou (proposer) un verdict.
8 Wörtl. : hinausgehen und hineingehen.
9 Wörtl. : stark sein, fest sein in bezug auf seine Hüften.

10 So wird wohl das Verbum H/X3X hier am besten zu übersetzen sein.

219



wenig11. Und einer mit dem anderen werden sie geehrt, einer mehr
als sein Nächster. 19. Und wenn zahlreich sind die Jahre des Mannes,
teilt man entsprechend seiner Kraft seine Leistung ein in der Arbeit
der Gemeinde. Und jeder Geistesschwache 20. darf nicht im
Losanteil kommen, um sich hinzustellen über die Gemeinde Israels für
einen Rechtsstreift und eine Rechtssache12, um eine Funktion in
der Gemeinde auf sich zu nehmen 21. und um sich hinzustellen im
Kriege, um die Völker zu beugen13. Nur in der Ordnung des

«Heeres»14 trägt er seine Familie ein15 22. und in der Arbeit der
Steuer leistet er seinen Teil entsprechend seinem Werke. Und die
Söhne Levis stehen jeder an seinem Platze 23. entsprechend der
Verordnung der Söhne Aharons, um die ganze Gemeinde zu
kontrollieren16, jedermann in seiner Ordnung17, neben den Häuptern
24. der Väter der Gemeinde, zu Kommandeuren, Richtern und
Wächtern für die Zahl aller ihrer «Heere» entsprechend der Verordnung

der Söhne Sadoqs, der Priester 25. und aller Häupter der
Väter der Gemeinde18. Und wenn Aufgebot ist für das ganze Gemeinwesen

für eine Rechtssache oder 26. zum «Rat der Gemeinschaft » oder
für ein Kriegsaufgebot, so heiligen sie sie drei Tage lang, damit jeder,
der kommt, 27. dafür bereit sei. Diese sind die Männer, die zum «Rat
der Gemeinschaft» berufen werden vom Zwan(zig)jährigen an alle
28. Weisen der Gemeinde, die Einsichtigen und die Kenner19, die

11 Wörtl. : Zw. Vielheit und Geringheit. Bezieht sich wohl auf die Arbeit.
Barthélémy S. 112 bezieht es auf die Brüder, à l'égard d'un groupe plus ou
moins étendu de ses frères.

12 Barthélémy S. 115, ni ne défende une cause, doch ist die Habermannsehe

Ergänzung auf Grund des Raumes in der Lücke vorzuziehen ÖDB7D1 TH1?.
13 Von diesem Krieg berichtet die Rolle «Krieg der Söhne des Lichtes

gegen die Söhne der Finsternis». Die erste deutsche Übersetzung davon bringt
Hans Bardtke ThLZ 80 (1955) Sp. 401—420.

14 X3S hat hier auch den Sinn einer zivilen Einheit.
15 D. h. wenn der Familienvater nicht voll zurechnungsfähig ist, so

gehört auch seine Familie in dieselbe Gruppe wie er.
16 Vgl. Zeile 17, hier wörtlich: eingehen und hinausgehen zu machen.
17 Dürfte sich auf die Söhne Levis beziehen.
18 Vgl. dazu Zeilen 14—17.
19 Vgl. zur Diktion hier Mischna Chagiga II, 1. Auf die Zusammenhänge

der Qumran-Literatur mit der jüdischen Gnosis habe ich schon ThLZ 78 1953)
Sp. 495—506 hingewiesen.

220



Vollkommenen des Weges und die Männer der «Kraft», mit 29. den
Kommandeuren der Stämme und allen ihren Richtern und ihren
Wächtern und den Kommandeuren über 1000, den Kommandeuren
über 100, II/l. über 50 und über 10 und den Leviten inmitten der
Abteilung Seines Dienstes. Das 2. sind die Männer des «Namens»,
die Berufenen der «festgesetzten Zeit»20, die sich zum «Rat der
Gemeinschaft» in Israel versammeln 3. vor den Söhnen Saddoqs,
den Priestern. Und jedermann, der geschlagen ist mit einer von
allen Unreinheiten 4. des Menschen, darf nicht in der Versammlung
dieser auftreten. Und jedermann, der mit diesen geschlagen ist, darf
keinen 5. Platz einnehmen inmitten der Gemeinde. Und jeder, der
an seinem Fleische geschlagen ist, untauglich ist an Füssen oder
6. Händen, lahm oder blind oder taub oder stumm oder mit einem
Fehler an seinem Fleische geschlagen ist, 7. so daß es in die Augen
fällt, oder ein zittriger Greis, darf nicht in der Gemeinde einen Platz
einnehmen. 8. Nicht dürfen diese kommen, um sich hinzustellen
inmitten der Gemeinde der Männer des «Namens», denn die Engel
9. der Heiligkeit sind in ihrer Gemeinde21. Wenn einer von diesen
dem Rate der Heiligkeit etwas zu sagen hat, 10. dann fragt man es

aus seinem Munde, aber in die Mitte der Gemeinde darf der Mann
nicht kommen, denn er ist geschlagen. 11. Und dies ist die Sitzordnung)

der Männer des «Namens», der Berufenen der «festgesetzten
Zeit»22 für den «Rat der Gemeinschaft», wenn gehen läßt23 12. Gott

20 "I571Ö «festgesetzte Zeit» scheint hier einen eschatologischen Sinn zu
haben. «Berufene Gottes» heißen die Mitglieder der Gemeinschaft in der
Kriegsrolle 3,2; 4,10f.

21 Vgl. dazu Kriegsrolle 7,6: Und jedermann, der nicht von seinem
Ursprung an rein ist, darf am Tage des Krieges nicht mit ihnen hinuntersteigen,
denn die Engel der Heiligkeit sind mit ihren Heeren gemeinsam. Vgl. auch
Kriegsrolle l,10f., 12,1—9 und Sektenkanon 11,8. Letztere Stelle: Und mit
den Himmelssöhnen verband Er ihre Kommunität zum «Rat der Gemeinschaft».

22 Vgl. Anm. 20.
23 Barthélémy S. 117 will hier deutlich T'bv erkennen. Milik hält T1?'P für

une faute de lecture du scribe pour ^Vp primitif. Habermann äußerte mir
gegenüber im Gespräch, daß er auf der Photographie deutlich 1j erkannt habe,
und liest daher auch T*r Ich kann auf der Photographie auch mit bestem
Willen gar nichts mehr erkennen.

221



den Messias mit ihnen: (Zuerst) kommt der Priester, das Haupt der

ganzen Gemeinde Israels, und alle 13. Väter der Söhne Aharons, die
Priester, die Berufenen der «festgesetzten Zeit»24, die Männer des

«Namens», und sie nehmen Platz 14. vor ihm, ein jeder entsprechend
seiner Würde. Und dann nimmt Platz der Messias aus Israel und vor
ihm nehmen Platz die Häupter 15. der Tausendschaften Israels,
jeder entsprechend seiner Würde entsprechend seiner Position in ihren
Lagern und in ihren Zügen. Und alle 16. Häupter der Väter der
Gemeinde mit den Weisen der Gemeinde der Heiligkeit nehmen vor
ihnen Platz, ein jeder entsprechend 17. seiner Würde. Und wenn sie
sich zum Tisch der Gemeinschaft versammeln oder — um den Most
zu trinken — bei derOrdnung des gemeinsamen 18. Tisches und beim
Ausgießen des Mostes — um zu trinken — darfniemand seine Hand
zuerst ausstrecken 19. zu dem Brot und dem Most vor dem Priester,
denn er segnet zuerst das Brot 20. und den Most und streckt zuerst
seine Hand zum Brote aus. Dann streckt der Messias aus Israel seine
Hände aus 21. zum Brote und darnach segnet die ganze Gemeinde der
Gemeinschaft, jeder entsprechend seiner Würde. Diesem Gesetze
gemäß sollen sie es tun 22. bei jeder Tischzusammenkunft25, wenn sie

bis zu 10 Mann hoch zusammenkommen.
Im Anschluß an diese beiden Kolumnen folgen fünf weitere sehr

fragmentarisch erhaltene Kolumnen (IQ Sb), die Milik unter dem
Titel «Recueil des Bénédictions» zusammenfaßt. Da sie für sein
Verständnis der Vorstellung von den beiden Messiassen von großer
Bedeutung sind, möchte ich sie hier ebenfalls übersetzen. Nach der
Einteilung Miliks gehören diese Fragmente auf folgende Weise
zusammen: 1,1—20: Lobpreis für sämtliche Mitglieder der Gemeinschaft.

1,21—3,21: Lobpreis für den Hohenpriester. 3,22—5,19:
Lobpreis für die Priester. 5,20—: Lobpreis für den Fürsten iTEtt der
Gemeinde.

I. 1. Segenssprüche für den «Unterweiser»26, um die Gottesfürch-
tigen zu segnen, die SeinenWillen tun, Seine Gesetze halten, 2. an dem
Bund seiner Heiligkeit festhalten und auf allen Wegen Seiner Wahr-

24 Vgl. 2,2 und 11.
26 So dürfte das Wort fD")S?a hier wohl am besten zu verstehen sein. Vgl.

den Gebrauch der Wurzel "pS7 2,17.
26 Dieses Amt wird auch Sektenkanon 3,13 erwähnt.

222



heit vollkommen wandeln. Und Er erwählte sie für den ewigen
3. Bund, der in alle Ewigkeit Bestand hat27: Es segne dich der Henaus

der Wohnstätte Seiner Heiligkeit und den ewigen Ursprung28,
4. der nicht trügt, eröffne Er dir vom Himmel... 5. in deiner Hand

und er begnade dich mit allen Segnungen des Himmels und Er
unterweise dich in der Erkenntnis der «Heiligen» 6. den

Ursprung der Welt29 und nicht halte er das Lebenswasser ab von
den Durstenden. Und du wirst sein 7. Er errette dich von allem

.ihr Haß ist ohne Ende30

II. Von dieser Kolumne sind nur einige Zeilenanfänge einigermaßen

erkennbar erhalten. Sie lauten: Es begnade dich der Herr mit
ihm Er ergötze dich und begnade dich Er begnade dich mit
dem Geiste der Heiligkeit und Gnade und ewiger Bund31, Er
begnade dich Und Er begnade dich mit dem Rechtsspruch der
Gerechtigkeit Und Er begnade dich in allen deinen Taten
mit der ewigen Wahrheit.

III. 1. Es erhebe der Herr sein Antlitz zu dir und den Geruch des

Wohlgefallens deiner Opfer rieche Er und alle Sitzenden 2.

erwähle Er und suche heim alle deine Heiligkeiten und an den
Festzeiten dein ganzer Same. Er erhebe 3. Sein Antlitz zu deiner

ganzen Gemeinde, erhebe auf dein Haupt 4. mit der Majestät
der Ewigkeit und Er heilige deinen Samen mit der ewigen Majestät

5. ewigen Frieden gebe Er dir und Herrschaft 6.

vom Fleische und mit den Engeln der Helligkeit32 Lücke, dann
erst wieder Zeilenreste an den Enden der Zeilen 18—21. 22. Segens-

27 Von einem «ewigen Bund» ist auch noch Sektenkanon 3,llf., 4,22, 5,5f.
und Damaskusdokument 4,4 die Rede. Im Damaskusdokument 8,21; 9,37
und Habakukkommentar 2,3 wird er «Neuer Bund» genannt.

28 Oder vielleicht auch «Ursprung der Welt» zu übersetzen.
29 Der Zusammenhang hier scheint gnostisch. Vgl. dazu Sektenkanon

11,5—8. Wie Sektenkanon 11,8 scheinen auch hier unter D,t!?T7j? Engelwesen
gemeint zu sein. Über die Verbindung der Mitglieder der Gemeinschaft mit
den Engeln vgl. Anm. 21.

30 Der schon bisher stark ergänzte Zusammenhang ist weiterhin viel zu
fragmentarisch, als daß er einen auch nur wenigstens einigermaßen erkannbaren

Sinn ergeben könnte.
31 Vgl. Anm. 27.
32 Vgl. Anm. 21.

223



sprüche für den «Unterweiser», um die Söhne Saddoqs, die Priester,
zu segnen, die 23. Gott erwählt hat, um Seinen Bund zu stärken
und zu prüfen alle Seine Rechtssatzungen inmitten Seines Volkes
und sie zu unterweisen, 24. so wie Er es befohlen hat. Und sie richteten

auf in Wahrheit Seinen Bund und in Gerechtigkeit verordneten
sie alle Seine Gesetze und wandelten wie 25. Er erwählt hat. Es

segne dich der Herr aus der Wohnung Seiner Heiligkeit und mache
dich zur Prächtigkeit inmitten 26. der «Heiligen» und erneuere dir
den Bund des ewigen Priestertums und gebe dir deinen Platz in der
Wohnung 27. der Heiligkeit. Und auf Grund deiner Taten richte Er
alle Edlen und auf Grund des Spruches deiner Lippen alle
28. Er lasse dich besitzen den Erstling aller erlesenen Speisen und
den Rat allen Fleisches segne Er durch deine Hand.

IV. Einen wenigstens einigermaßen fortlaufenden Text bilden
erst zwei zusammengehörige Fragmente, die von Milik als unterer
Teil der Kol. IV aufgefaßt wurden. 24. Männer des Rates Gottes und
nicht in der Hand in einem Menschen mit seinem Nächsten. Und
du, 25. wie ein Engel des Angesichtes in der Wohnung der Heiligkeit
dienst du der Majestät des Gottes der Heerscharen bis auf ewig und
du dienst überall im Tempel 26. des Reiches und hast teil 33 am Lose

gemeinsam mit den Engeln des Angesichtes und hast den «Rat der
Gemeinschaft» mit den «Heiligen» auf ewige und unbegrenzte Zeit,
denn 27. Wahrheit sind all seine Rechtsatzungen. Er mache dich
zum Heiligtum in Seinem Volke und zur großen Leuchte, zum Licht
für die Welt in Erkenntnis, um zu erleuchten das Antlitz vieler
28. mit dem Verstände des Lebens, und Er mache dich zur Krone
für das Allerheiligste, der du heiligst Ihn und verehrst Seinen Namen
und Seine Heiligkeiten.

V. Einen einigermaßen erkennbaren Zusammenhang bildet nur
ein sehr lückenhaftes Fragment, das von Milik als unterer Teil der
Kol. V. aufgefaßt wird. 18. und mit allen «Endzeiten» der Dauer.
Und deine Majestät wird Er keinem anderen geben Es lege
19. Gott deine Furcht auf alle, die von dir hören, und deine Herrlichkeit

auf alle
In der darauffolgenden Lobpreisung für den «Fürsten KTM der

33 Wörtl. : wirft das Los.

224



Gemeinde» werde ich, da diese Stelle für die Auffassung der beiden
Messiasse von größter Bedeutung ist, alle Ergänzungen durch eckige
Klammern anzeigen. 20. Für den «Unterweiser», um den «Fürsten
der Gemeinde» zu segnen, der 21. seine [Stärkje und den Bun[d
der Gemeinschjaft wird er Ihm ern[eu]ern, um das Reich [Seines]
Volkes aufzurichten auf ewi[g und zu richten in Gerechtigkeit die
«Armen»] 22. [und zurechtzuweisen in Recht[schaffenheit die
Bedrückten des [La]ndes34 und zu wandeln vor Ihm in Vollkommenheit

auf allen We[gen des Lichtes ...] 23. und aufzurichten den

Bu[nd Seiner Heiligkeit in] Notzeit [Es erhebe dich] der Herr
zur Höhe der Ewigkeit und wie ein Turm der Stär[ke] in einer hohen
24. Mauer. Und du [wirst die Völker schlagen] mit der Stärke deines

[Mundes], mit deiner Rute wirst du das Land verwüsten und mit
dem Hauche aus deinen Lippen 25. wirst du töten die Frevl[er, mit
dem Geist des Ratschlu]sses und der ewigen Stärke, dem Geiste der
Erkenntnis und der Furcht Gottes. Und es wird sein 26. die Gerechtigkeit

der Gürtel [deiner Hüften und die Zuverlässigkeit] der Gürtel

deiner Le[nden35 und] Er wird machen deine Hörner aus Eisen
und deine Hufe aus Erz36. 27. Du wirst stoßen wie [... und wirst
niedertreten Völ]ker wie Straßenschmutz, denn Gott hat dich als
«Zuchtrute»37 aufgerichtet 28. für die Herrscher. Vor [dir Nationen

werden dir dienen und mit dem Namen Seiner Heiligkeit wird
Er dich stark machen 29. und du wirst sie wie ein Lö[we38 ...] dein

[... ] Raub und es ist niemand, der es ver[gilt]. Und es breiten sich
aus dei[ne Leichtfüßigen auf [der Oberfläche der Erde

34 Die hier gebotene Ergänzung Miliks (nach Is. 11,4) ist überaus
wahrscheinlich. Die «Armut» gehörte für die Mitglieder der Gemeinschaft zu ihren
charismatischen Gaben. Im Habakukkommentar 12,3,6,10 und im
Kommentarfragment zu Psalm 37 aus Höhle IV (J. M. Allegro, PEQ 86 (1954) S. 71)
2, 10 werden die Mitglieder der Gemeinschaft ÛTP3N «Arme» genannt. Daß
es sich hierbei um keine gewöhnliche, sondern um eine charismatische Armut
handelt, geht deutlich aus Kriegsrolle 11,9 hervor, wo von TOnnD WIN «Arme
Deiner Erlösung» die Rede ist. In der Kriegsrolle 14,7 ist der Ausdruck ml ""äS

«Arme im Geiste» belegt. Vgl. auch David Flusser in Zion 19 (1955) S. 93.
36 In freier Wiedergabe von Is. 11,4b, 2b,5.
36 Nach Micha 4,13.
37 03© ist hier im Sinne von Nu. 24,17 und Gen. 49,10 aufgefaßt.
38 Vgl. Gen. 49,9.

225



Der mit der besonderen Eschatologie der Gemeinde von Qumran
nicht vertraute Leser wird bei der Lektüre dieser Texte zunächst
die erstaunte Frage stellen, was dies alles mit einer Auffassung von
zwei Messiassen zu tun haben soll. Es wird ihm aber die Stelle im
Regelbuch 2,11—22 aufgefallen sein, nach der der «Messias aus
Israel» dem «Priester, dem Haupt der ganzen Gemeinde Israels»
hierarchisch unterstellt ist. Ferner wird es ihm sonderbar geschienen
haben, daß gemäß 2,13f. nicht nur der Hauptpriester der Gemeinde,
sondern auch die anderen Priester vor dem Messias aus Israel Platz
nehmen und anscheinend somit dank ihrer aharonidischen Abkunft
eine höhere Würde haben als dieser. Die essenistische Gemeinschaft

von Qumran bestand aus zwei heilsgeschichtlicheii Partnern,
Priestern und Laien, Aharoniden und gewöhnlichen Israeliten, die
zusammen das Volk Israel ausmachen. Die Betonung der Zweiteilung
des Volkes in Priester und Laien ist im Schrifttum der Qumran-
Gemeinde so häufig zu finden, daß hier nicht gesondert darauf
eingegangen werden muß. Dem laizistischen Messias aus Israel muß
somit ein priesterlicher Messias aus Aharon entsprechen. Aus dem
Sektenkanon 9,11 geht mit aller wünschenswerten Deutlichkeit hervor,

daß tatsächlich diese beiden Messiasgestalten erwartet wurden.
Es heißt dort: «Bis zum Kommen des Propheten und der Messiasse

aus Aharon und Israel»39. Über die beiden Messiasgestalten und ihr
Verhältnis zu einander erfahren wir nicht nur aus dem Qumran-
schrifttum selbst, sondern auch aus den Testamenten der zwölf
Patriarchen, die ebenfalls in denselben essenistischen Raum
gehören40. Die Stellung des neuen Priesters im T. Levi 18 ist so eindeu-

39 In diesem Sinn dürften auch Damaskusdokument 9,40; 15,5f. ; 18,8 zu
verbessern sein. Die Smgularformen dort dürften das Ergebnis eines
Mißverständnisses der Stellen durch den mittelalterlichen Abschreiber sein. So auch
Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, S. 122; Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954)
Sp. 760.

40 Die Zugehörigkeit der Testamente zur Qumrantheologie wurde mehrfach

mit Recht behauptet. Karl Georg Kuhn, ZThK 47 (1950) S. 196; M. Z.
Segal, Tarbiz 21 (1950) S. 135; A. Dupont-Sommer, Aperçus priliminaires sur
les Manuscrits de la Mer Morte, Paris 1950, S. 115; ders. Nouveaux Aperçus
sur les Manuscrits de la Mer Morte, Paris 1953, S. 63 ; Georg Molin, Die Söhne
des Lichtes, Wien 1954, S. 162—164; ders. Saeculum 6 (1955), 252—254.
Fragmente des T. Levi wurden auch in den Höhlen von Qumran gefunden.
Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, S. 88; J. T. Milik, RB 62 (1955), 398—406.

226



tig messianisch, daß er ohne weiteres mit dem «Messias aus Aharon»
des Sektenkanons und allerhöchstwahrscheinlich auch mit dem
«Priester, dem Haupt der ganzen Gemeinde Israels» des Regelbuches

gleichzusetzen ist. Er wird auf Erden ein Gericht der Wahrheit
halten. Sein Stern41 wird am Himmel aufgehen wie ein König und
er wird auf Erden verherrlicht werden. «Die Herrlichkeit des Höchsten

wird über ihm gesprochen werden und der Geist des Verstandes
und der Heiligkeit wird auf ihm ruhen Zur Zeit seines Priester -

tums wird jede Sünde vergehen, und die Gottlosen werden aufhören,
Böses zu tun Er selbst wird die Türen des Paradieses öffnen und
das gegen Adam drohende Schwert wegstellen und den Heiligen von
dem Baume des Lebens zu essen geben Beliar42 wird vor ihm
gebunden werden und er wird seinen Kindern Gewalt geben, auf die
bösen Geister zu treten43. Milik wies außerdem noch darauf hin,
daß im T. Ruben 6,8 deutlich von einem âpyjEQavç yniarnç die Rede
ist44. Der eschatologische Sinn dieser Stelle ist genau so deutlich wie
der von T. Levi 18. Es heißt dort: «Deshalb befehle ich euch, auf
Levi zu hören; denn er wird das Gesetz des Herrn erkennen und
wird anweisen zum Gericht und zu Opfern für ganz Israel bis zur
Vollendung der Zeiten des Hohepriester-Christos (d. h. also
hohepriesterlichen Messias)».

Über das Verhältnis der beiden Messiasgestalten zueinander ist
in den Testamenten der zwölf Patriarchen häufig die Rede. In
diesem Sinn heißt es T. Simeon 7,1 f.: «Und nun, meine Söhne, hört auf
Levi und Juda und steht wider diese beiden Stämme nicht auf, denn
aus ihnen wird euch die Erlösung Gottes erstehen. Denn der Herr
wird euch einen Hohepriester aus Levi erwecken und aus Juda einen

41 Im Anschluß an Nu. 24,17.
42 Beliar, Belijal heißt der Teufel auch im Qumran-Schrifttum. Vgl. Karl

Georg Kuhn ZThK 47 (1950) S. 199 Anm. 6
43 Van der Ploegh, Bibliotheca Orientalis XI (1954), S. 147 hält nach wie

vor gewisse Ausdrücke in den Kapiteln 10,14,16,18 des T. Levi für christlich.
Georg Molin, Saeculum 6 (1955), S. 253 will solches nur sehr geringfügig gelten
lassen. Es wäre jetzt eine detaillierte Analyse der vermutlich oder
wahrscheinlich — nicht sehr zahlreichen —- interpolierten christlichen Zusätze
von Nöten.

44 Qumran Cave I, S. 122.

227



König»45. Am allerdeutlichsten ist wohl die Stelle T. Juda 21,1—3:
«Und nun, meine Söhne, befehle ich euch, liebet den Levi denn
mir gab Gott die Königsherrschaft (ßaadela) und ihm gab er das
Priestertum und Er ordnete die Königsherrschaft dem Priestertum
unter. Mir gab er die auf der Erde und ihm diejenige im Himmel»46.
Eine durchaus ähnliche Auffassung findet sich auch im Jubiläenbuch
31,9—23, das ebenfalls zum Schrifttum der essenistischen Qumran-
Gemeinde gehörte 47. Aus dem Vergleich von Sektenkanon und Regelbuch

einerseits mit den Testamenten der zwölf Patriarchen andererseits

ergibt sich folgendes Resultat: Die beiden heilsgeschichtlichen
Komponenten des Bundesvolkes Israel sind Priestertum und Laienstand.

So wie die Laien auch für gewöhnlich den Priestern unterstellt

sind, so untersteht auch der Laienmessias aus Israel dem
Priestermessias aus Aharon. Der Laienmessias aus Israel ist konkret
ein Nachkomme Judas und seine besondere Aufgabe ist die Errichtung

der Königsherrschaft auf Erden. Es scheint daher sehr
wahrscheinlich, daß die Begriffe Messias aus Israel und König aus Juda
auf die historische und eschatologische Bedeutung des Hauses David

anzuwenden sind. Mehr als dies Feststellungen wage ich auf
Grund des Befundes der gegenwärtig vorliegenden Texte nicht zu
machen, doch bringt Milik noch mehrere beachtenswerte Hinweise,

45 Hier ist also die Gegenüberstellung nicht Aharon-Israel, sondern Levi-
Juda. Diese Modifikation ist durch die Natur der Testamente bedingt, die
Abschiedsreden der Ahnherren der 12 Stämme an ihre Söhne darstellen. Der
laizistische Messias aus Israel des Sektenkanons und Regelbuches wird daher
hier zum Herrscher aus Juda, unter dem niemand anderer als der neue David
gemeint sein kann.

46 An manchen Stellen der Testamente wird die Königsherrschaft sowohl
dem Levi als auch dem Juda zugesprochen. Z.B.T.Ruben 6,6. Ês dürfte sich
hier wohl nicht um eine andere Redaktion der Quelle handeln, sondern nur um
ein anderes Bild. Selbst an der zitierten Stelle aus T. Juda 21 werden Priestertum

und Königsherrschaft durchaus parallel gesehen. Levi und Juda sind
durchgehend für die Testamente die beiden heilsgeschichtlichen Pole. Vgl.
die Zusammenstellung der Texte durch M. Z. Segal, Tarbiz 21 (1950), S. 132f.
Vgl. auch Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954), Sp. 760.

47 Barthélemy-Milik, Qumran Cave I, S. 82—84. Neuerdings hat auch
wieder Georg Molin, Saeculum 6 (1955), S. 252—254 sehr scharf die
Zusammengehörigkeit von Jubiläen und Qumranschrifttum betont.

228



die beim Verständnis der Vorstellung der beiden Messiasse weiterführen

dürften48.
Milik faßt die in der Kriegsrolle genannten Gestalten des frTDn

©înn «Hauptpriester» und TÛÏ «Held» und den in IQ Sb 5,20
genannten msn ICIM «Fürst der Gemeinde» als Messias aus Aharon
respektive als Messias aus Israel auf. Bezüglich der Kriegsrolle stützt
Milik seine Meinung aufden in dieser Rolle zweimal wiederkehrenden
Hymnus, in dem der «Hauptpriester» dem «Helden» für die eschato-
logische Schlacht Mut zuspricht49. Diese Deutung Miliks klingt
zunächst sehr überzeugend, aber innerhalb des Gesamtbildes der
Kriegsrolle scheint sie nicht zwingend. Es ist wohl richtig, daß der
in der Kriegsrolle dargestellte Krieg in der eschatologischen Zeit
geführt werden soll und kein Krieg ist, der in der historischen Zeit
wirklich stattgefunden hat. Daher ist es auch nicht unwahrscheinlich,

daß der darin genannte Hauptpriester mit dem messianischen

Hohepriester gleichzusetzen sei und daß sein Gegenüber, der als
Held die Feinde besiegt und somit die Herrschaft auf Erden errichtet,

der Messias aus Israel-Juda wäre. Es ist aber genau so gut denkbar,

daß sowohl der Hauptpriester als auch der Held selbst keine
messianischen Gestalten sind, sondern nur in der messianischen
Zeit leben und wirken. Bezüglich der messianischen Würde des

Hauptpriesters scheinen Bedenken auf Grund von Kriegsrolle 11,7 f.
auf. Es heißt dort in einem Hymnus, der zur Ermutigung des Volkes
vor dem Kampfe vom Hauptpriester80 gesprochen wird: «Und
durch Deine Messiasse51, die Seher von Bezeugungen, teiltest Du uns
den Beginn der Kriege Deiner Hände mit, um Dich an unseren
Feinden majestätisch zu erweisen, (nämlich) fallen zu machen die
Scharen Belijals, die sieben nichtigen Völker, durch die ,Armen'

48 Qumran Cave I, S. 121f.; 128f. und RB 60 (1953), S. 290f.
49 Kriegsrolle 12, lOff und 19,3ff. Milik lag für seine Untersuchungen die

Gesamtausgabe der Kriegsrolle in E. L. Sukenik, fllV'ÏSn "I21N,
Jerusalem 1954, noch nicht vor.

60 Es tut nichts zur Sache, daß er 10,2 nur als «Priester» eingeführt wird,
es heißt aber deutlich JPIDP «der Priester», 15,4; 16,13 wird er ausdrücklieh
wieder «Hauptpriester» genannt.

61 Hans Bardtke ThLZ 80 (1955), S. 411 übersetzt einfach: «Und durch
die Hand Deiner Gesalbten.» Beachtenswert ist, daß diese Stelle auf ein Zitat
von Nu. 24,17b,19,18a und e folgt.

229



Deiner Erlösung. » Vor den eschatologischen Kämpfen spricht also
der (Haupt)priester von den Messiassen wie von jemand anderem,
so daß es unwahrscheinlich scheint, daß er selbst mit einem von
ihnen gleichzusetzen wäre.

Noch weniger wahrscheinlich ist die Gleichsetzung des «Helden»
mit dem Messias aus Israel. Es dürfte sich eher um eine ganz
gewöhnliche Bezeichnung für die Soldaten des eschatologischen Heeres

der «Lichtsöhne» handeln, die auf diese Weise zur Tapferkeit
und zu gesteigertem Mut aufgefordert werden. An mehreren Stellen
der Kriegsrolle ist die Vorstellung belegt, daß Priester den Soldaten
vor der Schlacht Mut zusprechen. Z.B. 7,9—12: «Und in der

Ordnung der Schlachtreihen angesichts des Feindes steht Schlachtreihe

gegenüber von Schlachtreihe. Aus der mittleren Pforte gehen
bis zwischen die Schlachtreihen sieben Priester von den Söhnen
Aharons heraus... Ein Priester wird an allen Männern der Schlachtreihe

vorübergehen, um ihre Hände im Kampfe zu stärken.» 10,2f.:
«Wenn ihr euch dem Kampfe nähert, soll der Priester aufstehen
und zum Volke also sprechen: Höre Israel, ihr nähert euch heute
dem Kampfe gegen eure Feinde, fürchtet euch nicht, und euer
Herz sei nicht zaghaft.» 15,6f.: «Und es geht hin und her der für
die festgesetzte Zeit der Rache bestimmte Priester entsprechend
der Anordnung aller seiner Brüder und stärkt das [ ] hebt
an und spricht: Seid stark und mutig und seid Söhne der Kraft.»
16,13f.: «Und es tritt der Hauptpriester hin, stellt sich vor der
Schlachtreihe auf und stärkt ihr Herz.» So wie 15,7 alle Soldaten
des eschatologischen Heeres gemeinsam als VTl "»M «Söhne der

Kraft, d.h. Kräftige» apostrophiert werden, wird der «Held»
12,11 und 19,3 «Täter der Kraft» genannt. Wenn es auf Grund des

bisher angeführten Materials auch nicht vollkommen unmöglich
ist, daß der «Hauptpriester» mit dem Messias aus Aharon und der
«Held» mit dem Messias aus Israel dennoch zu identifizieren wären,
so scheint eine solche Gleichsetzung aber immerhin nicht sehr
wahrscheinlich.

Viel wahrscheinlicher ist Miliks Gleichsetzung des ms?n iPW
«Fürst der Gemeinde» von 1Q Sb 5,20 mit dem Messias aus Israel.
Dieser «Fürst der Gemeinde» ist identisch mit dem «Fürsten der

ganzen Gemeinde», der im Damaskusdokument 9,15 erwähnt wird.

230



Hätte Milik mit der Behauptung «Ce personnage est sans doute
eschatologique»52 unbestreitbar recht, dann wäre an der messiani-
schen Funktion dieses Fürsten überhaupt nicht zu zweifeln. 1Q
Sb 5,20ff. dürfte wirklich am besten im eschatologischen Sinn zu
verstehen sein, aber im Damaskusdokument 9,13—17 ist der Fall
keineswegs so eindeutig. «Und der Stern ist der Toralehrer, der
nach Damaskus kommt, so wie geschrieben steht: Es geht auf ein
Stern aus Jakob und es steht auf eine Zuchtrute aus Israel (Num
24,17). Die Zuchtrute ist der Fürst der ganzen Gemeinde und bei
seinem Aufstehen (iläsai) reißt er alle Söhne Seths nieder53. —-
Diese retteten sich zur Endzeit der ersten Heimsuchung und die
Abtrünnigen wurden dem Schwerte übergeben.» Diese Stelle handelt

von der Auswanderung eines Teiles der Gemeinschaft nach
Damaskus, also höchstwahrscheinlich von etwas Vergangenem54.
Trotzdem aber kann auch aus der inneren Analyse von DamDok.
9,13—17 der «Fürst der ganzen Gemeinde» durchaus sowohl sachlich

als auch sprachlich als eine Erscheinung der eschatologischen
Zukunft aufgefaßt werden55. Da auch IQ Sb 5,20ff. in diese Richtung

weist, kann man vorläufig wohl den iClM, den «Fürsten», als
eine eschatologische Gestalt betrachten, vielleicht identisch mit
dem Messias aus Israel und dem König aus Juda. In Richtung einer
Gleichsetzung des «Fürsten» mit dem neuen Davidkönig weist auch
die auffällig häufige Zitation von Is 11,2—5 in IQ Sb 5,21—26 zur
Charakteristik der Eigenschaften des «Fürsten». In diesem Sinn
ist Miliks Mitteilung von grosser Wichtigkeit, daß die Erwartung
eines davidischen Messias durch zwei Texte aus der Höhle IV
belegt ist56. Milik weist außerdem noch auf den Umstand hin, daß
auch Bar Kochba den Titel eines Vmiw iPIM «Fürsten von Israel»
geführt hat und daß auf Münzlegenden neben ihm ein ITS?1?#

53 Qumran Cave I, S. 128.
53 Nach Nu. 24,17 (Ende).
54 Gegen etliehe Gegenstimmen halte ich die Auswanderimg nach Damaskus

für historisch. Vgl. Kurt Schubert, Die Religion des nachbiblischen Judentums,

Wien-Freiburg 1955, S. 229f. Anm. 59. Die Berufung auf Arnos 5,26f.
ändert trotz der Erwähnung dieser Stelle im Damaskusdokument 9,9—11
nichts an diesem Sachverhalt.

55 1-ÎQ15731 müßte dann übersetzt werden: Und wenn er aufstehen wird.
56 Qumran Cave I, S. 128.

231



|ron «Priester Eleazar» genannt ist. Daraus schließt er, daß das

«theologumenon traditionel» der beiden Messiasse aus Aharon und
Israel noch zurZeit des BarKochba-Aufstandes seine Geltung besaß57.

Die Gleichsetzung des «Pürsten» mit dem Messias aus Israel
gestattet Milik, auch die besondere Bestimmung dieser Messiasgestalt

näher zu definieren. Er bezeichnet ihn als bras séculier chargé
de mener la guerre eschatologique68. Der Messias aus Israel, der
König aus Juda, hat die Aufgabe, die ßaaiXsia zu errichten und zu
diesem Zweck muß er die Feinde Gottes bekriegen und besiegen.
In diesem Zusammenhang allein gibt IQ Sb 5,27f. einen befriedigenden

Sinn, wo es vom «Pürsten» heißt: «Denn Gott hat dich als
Zuchtrute für die Herrscher aufgerichtet. » Der Priestermessias

hingegen nimmt seiner Würde entsprechend am Kampfe nicht teil,
Diese Vorstellung findet sich zwar nicht expressis verbis in den
bisher veröffentlichten Qumrantexten, aber in der Kriegsrolle
9,7—9 heiß es bezüglich der Priester im allgemeinen: «Wenn die
Gefallenen fallen werden, sollen die Priester von Perne trompeten
und nicht sollen sie bis mitten unter die Gefallenen kommen, um
sich mit dem Blut ihrer Unreinheit zu beschmutzen, denn sie sind
«Heilige» und sollen das Öl der Salbung ihres Priestertums mit dem
Blut der nichtigen Völker nicht entweihen.» Der Priestermessias
nimmt am eschatologischen Krieg also nicht direkt und nicht
unmittelbar teil, er ist als Priester zu heilig, um sich mit der Unreinheit

des Schlachtengetümmels und den nichtigen Völkern
einzulassen. Somit könnte im T. Ruben 6,10—12 nur der Messias aus
Israel-Juda gemeint sein, von dem es heißt, daß er um Israels
willen sterben wird: «Nähert euch dem Levi in Demut eures
Herzens, damit ihr einen Segensspruch aus seinem Mund bekommt.
Denn er wird Israel und Juda segnen, denn in ihm (i. e. Juda) hat
der Herr erwählt, über das ganze Volk zu herrschen (ßaoiAeveiv).
Verehret auch seinen (i.e.Judas) Samen, denn für euch wird er
sterben in sichtbaren und unsichtbaren Kriegen (und in eurer
Mitte wird er König sein auf ewig)»59. Sollte hier nicht der ganze

67 Qumran Cave I, S. 122,129. Vgl. auch Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954),
Sp. 760.

68 Qumran Cave I, S. 129.
59 Den allerletzten Nachsatz bezeichnet — wie es scheint zu Recht —

232



V. 12 ein christlicher Einschub sein, dann wäre somit in den Kreisen

der essenistischen Qumrangemeinde auch die Auffassung
heimisch gewesen, daß der Messiaskönig aus Juda, d. h. also der
davidische Messias, für Israel sterben wird. Doch ist eine solche

Folgerung derart weitreichend, daß ich sie auf Grund des zitierten
Materials noch nicht zu behaupten wage, sie ist jedoch als Möglichkeit

ins Auge zu fassen. In diesem Zusammenhang ist es interessant,

daß Brownlee auf Grund der Lesart der großen Isaiasrolle
aus Höhle I zu Is. 53 der Meinung ist, daß «in Qumran die
Auslegung des Kapitels auf einen leidenden Messias entstanden sei»60.

Milik machte noch davon Mitteilung, daß in Höhle IV ein
einzelnes Blatt gefunden wurde, das die messianischen Auffassungen

der Gemeinde von Qumran beleuchtet61. Es handelt sich

um eine Sammlung messianischer Weissagungen, die auf folgende
Art aneinandergereiht sind: 1. Deut. 18,18; 2. Num. 24,15—17;
3. Deut. 33,8—11. Deut. 18,18 verkündet einen Propheten, wie
Mose. Apg. 3,22 und 7,37 beweist, daß das eschatologische
Verständnis dieser Stelle auch im frühen Christentum nicht unbekannt
war. Es ist klar, daß auch der «Prophet» von Sektenkanon 9,11
als dieser Prophet des eschatologischen Zeitalters aufzufassen ist62.
Auch 1 Makk. 4,46 und 14,41 kennt dieselbe Auffassung eines

Propheten des messianischen Zeitalters63. Der Lehrer der Gerech-

F. Schnapp in Kautzsch, Pseudoepigraphen, Tübingen 1900, S. 463 als
christlichen Zusatz. M. Z. Segal, Tarbiz 21 (1950), S. 132 verstand diese Stelle
noch in dem Sinne, daß hier ein klarer Hinweis auf die Kriege der Hasmonäer
und ihre Herrschaft in Israel vorliege. Die Zuordnung der Testamente zur
Qumran-Literatur macht diese Auffassung überaus unwahrscheinlich. Es
wird wohl Georg Molin, Saeculum 6 (1955), S. 253 zuzustimmen sein, der die
Testamente für prosadoqidisch aber antihasmonäisch hält. Die an sich
nächstliegende Deutung des iv avrä> in 6,11 und von ro ajieg/xa avrov in 6,12
auf Levi und seine Nachkommen, ist nicht gut möglich, da nicht Levis,
sondern Judas Nachkomme am eschatologischen Krieg teilnimmt.

60 W. H. Brownlee, Unit. Presb. 113,5 (1955), zitiert nach Georg Molin,
Saeculum 6 (1955), S. 253.

61 Qumran Cave I, S. 121.
62 Sektenkanon 9,11 heißt es wörtlich: Bis zum Kommen des Propheten

und der Messiasse aus Aharon und Israel.
63 Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954) Sp. 761 versteht auch noch die

dunkle Stelle T. Benj. 9,2 in diesem Zusammenhang.

233



tigkeit dürfte für die Qumran-Gemeinde dieser Prophet gewesen
sein64. Der Bileamspruch Num. 24,15—17 (bes. V. 17) wird im
Qumranschrifttum sehr häufig zumindestens andeutungsweise
zitiert und spielt auch in den Testamenten der 12 Patriarchen eine

große Rolle65, so daß er bestimmt eine zentrale Stellung in der
Messianologie der Gemeinschaft eingenommen haben muß66. Die
Weissagung Deut. 33,8—11 trifft im besonderen wieder den Stamm
Levi.

Zusammenfassend kann auf Grund dieser Untersuchung
resümiert werden: 1. Der Messias aus Aharon des Sektenkanons, der
Priester, das Haupt der ganzen Gemeinde Israels, des Regelbuches
und der messianische Hohepriester der Testamente der 12

Patriarchen ist ein und dieselbe eschatologische Person. 2. Ihm
unterstellt ist der Messias aus Israel vom Sektenkanon und Regelbuch,

der identisch ist mit dem König aus Juda der Testamente
der 12 Patriarchen. Dieser wieder dürfte niemand anderer als der
endzeitliche Davidkönig sein. 3. Der Fürst der ganzen Gemeinde
des Damaskusdokumentes und von IQ Sb 5,20ff. ist eine eschatologische

Gestalt. Es ist nicht unwahrscheinlich, daß er mit dem
Messias aus Israel und dem König aus Juda identisch ist. 4. Die
Aufgabe dieses Fürsten ist es, die IVO1?», ßagdsia des Volkes Israel
aufzurichten und die Völker zu unterwerfen. 5. Es ist möglich,
daß auch die Auffassung vom leidenden Messias (aus Juda-David)
in den Kreisen der essenistischen Qumran-Gemeinde entstanden
ist. 6. Die Auffassung von den beiden Messiassen hat ihren
Ursprung in der Zweiteilung des Volkes in Priester und Laien67. Die
Priester sind zu rein, um am eschatologischen Kampf teilzunehmen.
Daher fällt auch die entscheidende Kriegstat nicht dem priesterlichen

Messias, sondern den Laiepmessias aus Israel-Juda zu.

64 Ich verzichte hier darauf, nochmals auf das Problem des Lehrers der
Gerechtigkeit näher einzugehen, da es für den gegenwärtigen Zweck belanglos
ist.

65 Z. B. Kriegsrolle 1 l,6f. ; Damaskusdokument 9,14—16. Hinweise auf
Nu. 24,17 in 1 Q Sb 5,27, T. Levi 18,3 und öfters.

66 Es würde hier zu weit führen, auf die Symbolik Stern-Zuchtrute und
Messias aus Aharon-Messias aus Israel näher einzugehen.

67 Vgl. Karl Georg Kuhn ThLZ 79 (1954), Sp. 760.

234



Diese Schlußfolgerungen sind sowohl für die neutestamentliche
als auch für die hebräistische Wissenschaft von höchstem Interesse.
In bezug auf die letztere will ich hier nur andeuten, daß die älteste
Stelle, die vom leidenden Messias aus dem Hause Joseph handelt, eine
Baraita in Sukka 52a, den Sohn Davids vor dem Herrn bitten
läßt, nicht getötet zu werden, nachdem er gesehen hatte, daß der
Messias, der Sohn Josephs, bereits getötet wurde. Wie der König
aus Juda der Testamente und der Fürst von IQ Sb 5,20ff. hat der
Messias, Sohn Josephs, der Rabbinen, die Aufgabe, den eschatolo-
gischen Krieg zu führen68. Es scheint über jeden Zweifel erhaben,
daß zwischen der essenistischen Vorstellung der beiden Messiasse

aus Aharon und Israel-Juda einerseits und der rabbinischen
Vorstellung der Messiasse aus dem Hause David und Joseph andererseits

ein Zusammenhang besteht. Da der Rabbinismus die
Zweiteilung des Volkes in Priester und Laien nicht für so wesentlich
erachtete wie die saddoqidische Qumran-Gemeinde, läßt er gemäß
der späteren rabbinischen Eschatologie den Sohn Davids vielfach
die Herrschaft über ein schon bestehendes Reich antreten und
somit die Funktion des essenistischen Messias aus Aharon übernehmen.

Im einzelnen kann man diesen Wandel im Verständnis des

Messiasbegriffes infolge der Dürftigkeit der Nachrichten aus dem
ersten und zweiten Jahrhundert n. Chr.69 derzeit noch nicht
festhalten70.

68 Z. B. Targ. Jon. zu Ex. 40, 11. Vgl. G. H. Dalmann, Der leidende und
sterbende Messias der Synagoge im ersten nachchristlichen Jahrtausend,
Berlin 1888.

69 Die einzige sichere Nachricht aus dieser Zeit ist die zitierte Baraita in
Sukka 52a und die Erwähnung eines Messias, Sohn Josephs, im Munde
R. Dosa's a. a. O.

70 Die alttestamentlichnn Grundlagen der Vorstellung von den beiden
Messiassen werden noch im nächsten Heft behandelt.

235


	Zwei Messiasse aus dem Regelbuch von Chirbet Qumran

