
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: "Ehejeh Ascher Ehejeh" (Exod 3,14)

Autor: Schulze

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960845

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


«EHEJEH ASCHER EHEJEH»
(EXOD 3,14)

VON PFARRER ÜR. SCHULZE, FREIBURG I. BR.

Karl Jaspers sagt in seinem Werk: «Der philosophische Glaube»
(1948) : «Philosophie im Abendlande kann sich dem Tatbestand nicht
versehließen, daß noch keiner der großen Philosophen ihres Bereiches

bis Nietzsche einschließlich ohne gründliche Kenntnis der Bibel
philosophiert hat»1. Dies Wort trifft besonders auf Schölling zu. Er
zitiert dauernd Bibelstellen oder spielt auf solche an. Leider hat der
Herausgeber seiner Werke, Schöllings Sohn, einst Dekan zu Weinsberg,

diese Bibelstellen viel zu wenig kenntlich gemacht, da er wohl
damals (1856—1860) annahm, daß alle Leser ohne weiteres die

nötige Bibelkenntnis mitbrächten. Leider hat die Neuherausgabe
durch Manfred Schröter (1927ff.) diesem Mangel nicht abgeholfen2.
Von den vielen Bibelstellen, die Schelling häufig anführt, möchte ich
einmal das geheimnisvolle Wort aus der Geschichte vom brennenden
Dornbusch herausgreifen, weil es Schelling in den verschiedensten
Perioden seiner philosophischen Entwicklung immer wieder zum
Ausgangspunkt eindringender philosophisch-theologischer Problematik

genommen hat.
Bereits in der Frühschrift : «Vom Ich als dem Prinzip der Philosophie»

(1795) philosophiert er von diesem Wort her: «Das Absolute
kann nur durch das Absolute gegeben seyn. Ja, wenn es absolut seyn
soll, muß es selbst allem Denken und Vorstellen vorhergehen,
also nicht erst durch objektive Beweise d. h. dadurch, daß man über
seinen Begriff hinausgeht, sondern nur durch sich selbst realisiert
werden. Sollte das Ich nicht durch sich selbst realisiert seyn, so
müßte der Satz, welcher sein Seyn ausdrückte, dieser seyn: wenn
Ich bin, so bin Ich. Allein die Bedingung dieses Satzes schließt selbst
schon das Bedingte in sich : Die Bedingung ist selbst nicht ohne das

Bedingte denkbar, ich kann nicht mich unter der Bedingung meines

1 S. 85.
2 Vgl. Ernst Benz, Schelling, Zürich 1955, S. 65—72.

209



Seyns denken, ohne mich als schon seyend zu denken. In jenem Satz
also bedingt nicht die Bedingung das Bedingte, sondern umgekehrt,
das Bedingte die Bedingung d. h. er hebt sich selbst als bedingter
Satz auf und wird zum unbedingten : Ich bin weil ich bin»3.

Ferner : «Das Ich ist also nur durch sich selbst als unbedingt
gegeben»4. Daran knüpft sich die Anmerkung: «Gott kann für mich
schlechterdings nicht Realgrund meines Wissens seyn, insofern er als

Objekt bestimmt ist, weil er dadurch selbst in die Sphäre des bedingten

Wissens fällt. Würde ich hingegen Gott gar nicht als Objekt,
sondern als Ich bestimmen, so wäre er allerdings Realgrund meines
Wissens. Aber eine solche Bestimmung Gottes ist in der theoretischen
Philosophie unmöglich. Ist aber selbst in der theoretischen Philosophie,

die Gott als Objekt bestimmt, doch zugleich eine Bestimmung
seines Wesens-Ich nothwendig, so muß ich allerdings annehmen, daß
Gott für sich absoluter Realgrund seines Wissens sey, aber nicht für
mich, denn für mich ist er in der theoretischen Philosophie, die Gott
als Objekt bestimmt, da er hingegen, wenn er Ich ist, für sich selbst

gar kein Objekt, sondern nur Ich ist. Beiläufig zu sagen, sieht man
hieraus, daß man den ontologisehen Beweis fürs Daseyn Gottes
sehr fälschlich als bloß künstliche Täuschung darstellt: Vielmehr
ist die Täuschung ganz natürlich. Denn was zu sich selbst Ich
sagen kann, sagt auch : Ich bin»5.

Schelling wendet sich also unter Berufung auf Ex. 3:14 gegen
Kants berühmte Kritik am ontologisehen Gottesbeweis. Er hat von
seiner «hochidealistischen» Auffassung aus: Denken gleich Sein am
ontologisehen Gottesbeweis festgehalten6. Man darf wohl annehmen,
daß es sich um das Ergebnis langer Unterredungen mit dem Tübinger

Stubengenossen Hegel handelt, denn auch Hegel hat Kants
Argument mit den hundert Talern nicht gebilligt und hat es öfters,
sowohl in der Geschichte der Philosophie7, wie in der
Religionsphilosophie 8 zu entwerten gesucht. Der Gottesname : Ich bin, der

3 I, 167.
« I, 168.
6 I, 168 Anm.
« Vgl. VIII, 237, X, 16; XIII, 156.
7 Werke ed. Glockner Bd. 19, 168, 583—586.
8 Bd. 16, 541f., 549.

210



ich bin, ermöglicht dem deutschen Idealismus, den kantischen
Kritizismus zu «überschreiten»

In dem «Weltalterfragment»9, das in der Originalausgabe
enthalten ist10, nimmt Schelling mehrmals auf die Geschichte vom
brennenden Dornbusch Bezug : «Die auffallendste Erscheinung ist...
der Engel des Angesichts, oder, wie er auch geradezu genannt wird,
der Engel Jehovahs. Mosen erscheint im flammenden Busch der Engel
Jehovahs, der insofern von ihm unterschieden ist. Aber Elohim ruft
zu ihm aus dem Busch (Ex. 3:2), bald hernach ist der, der zu ihm
spricht, der Jehovah, woraus offenbar ist, daß nach der Meinung des

Erzählers der, der Engel des Angesichts, auch der ist, der Jehova ist,
und doch beide unterschieden. Der Sinn der Erzählung ist vielleicht
sogar der, daß Mose eines Gesichts gewürdigt worden, jener höchsten
Lebendigkeit, jenes innern verzehrenden aber immer wieder
auflebenden (insofern auch nicht verzehrenden) Feuers, das die Natur
der Gottheit ist»11. Hier sehen wir Schelling auf dem Weg zu seiner
berühmten Potenzenlehre. Er geht aus von einer Spannung innerhalb

der Gottheit, die dann zur Expansion und zum theogonischen
Prozeß führt, der im Christentum dann als trinitarischer angesehen
wird. Auf den vorhergehenden Seiten hat Schelling lange Betrachtungen

über die Gottesnamen angestellt, wobei er ebenfalls von Ex. 3:15
seinen Ausgangspunkt nahm12.

In den von Manfred Schröter edierten Fragmenten zu den
«Weltaltern» sagt Schelling in Anlehnung an Ex. 3 : «Gott ist Grund seiner

eigenen Existenz» oder: «Im beständigen Daseyn und beständig
gehemmten Ausbruch des Feuers liegt das höchste Geheimnis.13»
Ferner : «Gott ist Geist, dies Wort ist die neutestamentliche Aus-

9 Der Titel «Weltalter» stammt übrigens von Bengel Er verfaßte unter
diesem Titel ein chronologisch-apokalyptisches Werk. Vgl. Heinrich Herme-
link, Gesch. der evang. Kirche in Württemberg, 1949, 225.

10 VIII, 199—344.
« VIII, 274.
12 VIII, 272; vgl. auch VIII, 236: «Sie (gemeint ist die .Übergottheit') ist

nicht die göttliche Natur oder Substanz, sondern die verzehrende Schärfe
der Reinheit, welcher der Mensch nur mit gleicher Lauterkeit zu nahen
vermag. Denn da in ihr alles Seyn wie im Feuer aufgeht, so ist sie nothwendig
jedem unnahbar, der noch im Seyn befangen ist.» Vgl. auch VIII, 263.

18 Ed. Manfred Schröter 1946, S. 44 und 54.

211



legung jenes uralten ; Gott ist Feuer. Denn die am richtigsten denken,
haben längst geurteilt, daß dies Wort nicht gebraucht werde, um
Gott in eine besondere Klasse vom Wesen einzuschließen, daß er in
einem ganz anderen und vorzüglicheren Verstand Geist genannt
werde als die Engel und die Menschen»14.

Noch deutlicher wird die Beziehung in der Einleitung der
«Philosophie der Mythologie» : «Der wahre Gott ist der, der seyn wird,
das ist sein Name. Als Moses fragt, unter welchem Namen er den
Gott verkündigen soll, der das Volk aus Ägypten führen werde,
antwortet dieser: ,Ich werde seyn, der ich seyn werde'. Hier also,

wo der Gott in eigener Person spricht, ist der Name aus der dritten
in die erste Person übersetzt, und ganz unstatthaft wäre es, auch
hier den Ausdruck der metaphysischen Ewigkeit oder Unveränder-
lichkeit Gottes zu suchen. Es ist zwar die eigentliche Aussprache
des Namens Jehovah uns unbekannt, aber grammatisch kann er
nichts anderes seyn, als ein archaisches Futurum von hawa, oder
in der späteren Form von haja seyn. Die jetzige Aussprache ist in
keinem Fall die richtige, da dem Namen, der eben nicht ausgesprochen

werden sollte, seit alter Zeit die Vocale eines anderen Wortes
(adonaj) untergelegt sind, das Herr bedeutet, woher auch schon in
der griechischen (LXX!) und allen späteren Übersetzungen statt
Jehovah der Herr gesetzt ist. Mit den wahren Vocalen konnte der
Name ebenfalls alterthümlich Jiweh lauten, oder analog mit anderen
Formen von Eigennamen Jahwo, jener mit dem Jewo in den
Fragmenten des Sanchunathion, dieses mit dem Jao (Iâœ) bei Diodor von
Sicilien und in dem bekannten Fragment bei Macrobius
übereinstimmend»15. In der «Philosophie der Offenbarung» heißt es dann :

«Eine urkundlichere Erklärung des Namens Gottes aber, wie ich
schon früher bemerkte, gibt es nicht, als die der wahre Gott selbst
dem Gesetzgeber Israels erteilt. Denn, als dieser fragte, bei welchem
Namen er ihn (den wahren Gott) dem Volk nennen sollte, antwortete
ER : Nenne mich : Ich werde seyn, der ich seyn werde, dies ist mein
Name.» Und eine andere Bedeutung hat auch der Name Jehovah
nicht, der wenigstens seit Mosis Zeiten dem wahren Gott im ganzen

14 S. 220.
16 XI. 171f.

212



Alten Testament beigelegt wird16. In der Anmerkung heißt es dazu :

«Das Ich werde seyn, der Ich seyn werde, kann entweder heißen:
Ich werde seyn, der ich will, oder, wenn man das hebräische Tempus

aoristisch versteht, Ich werde seyn, der ich bin, d. h. ich werde

seyn und dabei doch derselbe bleiben, ich werde seyn ohne Nachtheil

und ohne Veränderung meiner selbst»17.

An diesen chronologisch geordneten Zitaten läßt sich der ganze
Entwicklungsgang des Schellingschen Philosophierens verfolgen, aus
einer Eichteschen Ich-Philosophie heraus zu einer dem Christentum
immer «positiver» entgegenkommenden Geisteshaltung. Dabei sind
die hebräischen Kenntnisse, die sich der Theologe Schelling bei
seinem alttestamentlichen Lehrer Schnurrer erworben hat, beachtlich.

Man versteht gut, daß er eine Zeitlang daran dachte, sich im
Fach des Alten Testaments und der orientalischen Sprachen zu
habilitieren und daß er bei seiner zweiten Berufung nach Jena gern
auch in der theologischen Fakultät als Honorarprofessor gelesen
hätte. Eine Bedingung allerdings, die auf den Widerstand der Theologen

stieß, und, da auch Goethe ihren Einwendungen sein Ohr lieh,
zur Ablehnung Schelhngs für Jena führte18.

Sind nun Schellings Ausführungen zu Ex. 3 lediglich aus Reminiszenzen

seines Theologiestudiums zu erklären? Ich meine, nein! Denn
auch in dieser Frage ist weithin Übereinstimmung mit Oetinger
festzustellen, die etwa in der «Ereiheitsschrift» Schellings (1809) bis in
den Wortlaut hinein zu verfolgen ist.

Oetinger kommt immer wieder auf Ex. 3 zu sprechen. Ich greife
aus semer Schrift : «Swedenborgs und anderer irdische und himmlische

Philosophie», ed. Ehmann, Reutlingen 1855, einige Stellen
heraus. In Auseinandersetzung mit dem Tübinger Philosophen Plouc-
quet, einem Leibnizianer, der ebenfalls aus dem Pfarrerstand
hervorgegangen war19, sagt er: «Man muß aus 2. B. Mose, Cap. 3 wohl
merken, warum sich doch Gott dem Mosi in einem brennenden und
doch nicht verzehrlichen Feuer geofFenbart, und, daß sogar die

16 XIII, 270.
» Ibid.
18 Horst Fuhrmans, Schellings Philosophie der Weltalter, Düsseldorf 1954,

S. 206—213.
19 H. Hermelink a. a. O., S. 249.

213



Stätte, wo dies Feuer brannte, heilig war. Nun heißt es zwar
anfangs, der Engel des Herrn seie Mosi in der Flamme erschienen, daß
also Gott und die Flamme dennoch unterschieden war.» Oetinger
kombiniert nun mit 2 Kg. 2, lof, 2 Kg. 6, 17 und 1. Joh. 1, um dann
zu erklären: «Wahr ist es, Gott wird besser beschrieben durch das
Unveränderlichsein : Ich werde sein, der ich sein werde ; aber eben
dies Unveränderlich-Sein offenbart sich nur in Feuer und Licht»20.

Gegen den Leibniz -Wolffschen Idealismus bzw. Spiritualismus
erklärt Oetinger: «Das ewige Wort in der Seele spiritualisiert und
simplifiziert allen Materialismus. Materie ist in Gott keine Materie. Der
feurige Busch brannte und verbrannte nicht ; das ist keine verblümte,
sondern eine eigentliche Rede. Die Räder Ezechiels, und was er so

körperlich von der Herrlichkeit Gottes schreibt, ist in Gott nicht
körperlich; auch ist das Feuer der Seele kein Küchen-Feuer, aber
doch Feuer, darin herbe, bitter, in idealischem Grund miteinander
ein Rad der Natur ausmachen ; und die Seele ist proprissime ein Rad
der Natur, wie Jacobus Cap. 3 seine Grundidee, mehr als alle Apostel,
angibt»21. «So wenig nun der feurige Busch, worin die successive

Gebärung der Gottheit bestanden, dem unwandelbaren einfachen
Grund : Ich werde sein, der ich sein werde, zuwider ist, so wenig ist
die creatürliche Art conträr... denn: ,In Gott ist ein unauflöslich
Leben, wird aber Verstandes halber als aufgelöst nach und nach
beschrieben'22. Gegen die zu seiner Zeit übliche dogmatische
Ausdeutung von Ex. 3 wendet Oetinger ein: «Wenn Theologi simplici-
tatem Dei beweisen, so berufen sie sich auf den feurigen Busch, aber
dieser beweist nur indissolubilitatem et indestructibilitatem. Dies ist
das erste Attributum Dei bei Paulo 1 Tim. 1:17. Wenn sie aber sagen,
Gott sei ein Geist so beweist dies nicht simplicitatem, denn

pneuma hat Hebr. 2 nach dem griechischen Wort merismus Abtheilungen,

wie von Mosis Geist auf die siebenzig Ältesten abgegeben
wurde, ohne daß sein Geist getrennt worden»23.

Es ist anzunehmen, daß Oetinger von seinem theosophischen
Verständnis von Ex. 3 aus argumentiert. Für diese seine Theosophie

20 S. 270.
21 S. 295.
22 S. 176f.
23 S. 356.

214



aber ist in erster Linie Jacob Boehme, in zweiter Linie aber die
mittelalterliche jüdische Mystik, die Kabbala, konstitutiv. Wir
fragen daher nach der Boehmeschen Auslegung von Ex. 3. Doch ist
mir eine solche noch nicht begegnet. Boehme hatte vor, im Rahmen
der «177 Theosophischen Fragen» einzugehen auf die Probleme, die
die Geschichte vom brennenden Dornbusch für ihn aufwarf (Frage
95.) Aber zur Ausführung ist er nicht mehr gekomemen, so daß nur
das Thema, nicht aber die Entwicklung vorhanden ist24.

Hat sich die Kabbala mit Ex. 3 befaßt Die Antwort fällt bejahend
aus. Bekanntlich hatten die Kabbahsten ein brennendes Interesse
an den götthchen Namen im A. T. Sie teilten die einzelnen Gottesnamen

wie El chaj, Adonaj, Zebaoth, El Schaddaj, Jah und JHWH
den einzelnen Sephiroth zu. Der Gottesname von Ex. 3 Ehejeh
wurde von ihnen der obersten Sephirah «Kether» zugeordnet25. Man
hielt ihn also für sehr wichtig. Denn die Sephirah «Kether» galt als die
Mutter aller andern Sephiroth. So kann es denn im Sohar — den

Oetinger als dem N. T. gleichzeitig ansah26 — III, 65a heißen: «Der
Name Ehejeh bezeichnet die unterschiedslose Einheit alles Seienden,
den Zustand, in dem alle Pfade der Weisheit noch verborgen und
miteinander vereint sind, ohne sich zu unterscheiden. Aber wenn
sich eine Bestimmungslinie entwickelt, wenn die Mutter bezeichnet
werden soll, die in ihrem Schoß alle Dinge trägt, und wenn es dann
Zeit ist, diese Dinge zu entwickeln und den erhabenen Namen zu
offenbaren, dann sagt Gott von sich : der ich sein werde. Wenn endlich

alles gebildet und aus jenem Schoß hervorgegangen sein wird,
wenn jedes Ding seinen Platz erhalten hat und nun das Einzelne zu
bezeichnen ist, dann nennt Gott sich JHWH oder «Ich bin, der ich
sein werde». Das ist das Geheimnis des von Gott geoffenbarten
Namens, den vor Mose niemand kannte»27.

Als weitere Erwähnungen von Ex. 3 bzw. des Gottesnamens
Ehejeh nennen wir noch II, 42a—43 ; 1,165b—166a ; II, 21b—22a28.

Wenn wir Schellings Spekulationen über Ex. 3 mit denen Oetin-

24 Werke ed. Schiebler Band VI, S. 632.
25 Erich Bischoff, Elemente der Kabbalah, 1913, 181.
28 Abhandlung, wie man die hl. Schrift lesen solle ed. Ehmann, 1853, S. 3.
27 Bischoff a. a. O., S. 90f.
28 Ernst Müller, der Sohar, 1932, 49, 141, 219, 220.

215



gers und denen des Sohar vergleichen, so müssen wir zu dem Ergebnis

kommen, daß er von beiden Elemente aufgenommen hat. Das
schließt keineswegs aus, daß er nicht selber in genialer philosophischer

Intuition die ihm dargebotenen Elemente selbständig
weiterverarbeitet hat. Daß Schelling die Kabbalisten und speziell den
Sohar kannte, bezeugt er selbst bereits in den Philosophischen Briefen
über Dogmatismus und Kritizismus (1795) im 7.29 und 8. Brief30,
in der «Freiheitslehre»31, den Entwürfen zu den «Weltaltern»32 und
in der «Philosophie der Offenbarung»33. Hinzu kommt die häufige
Auseinandersetzung mit den Lehren der Kabbalisten, die in vielen
Werken sichtbar ist, die wir aber in einem gesonderten Aufsatz
behandeln wollen.

ZWEI MESSIASSE AUS DEM REGELBUCH
VON CHIRBET QUMRAN

von Kurt Schubert, Wien

Unter dem Titel «Discoveries in the Judean Desert I, Qumran
Cave I», Oxford 1955, veröffentlichten D. Barthélémy O. P. und
J. T. Milik die bisher unveröffentlichten Textfragmente, die in der
Höhle I im Gebiet von Chirbet Qumran gefunden wurden. Von
besonderem Interesse sind die unter Nr. 28, S. 107—130, unter der
Überschrift Annexes à la règle de communauté gebrachten Abschnitte,
die unter anderem auf die Messiaserwartung der essenistischen
Gemeinschaft von Qumran, deren Milieu auch für die neutestament-
liche Zeitgeschichte von eminentem Interesse ist1, neues Licht wer-

29 I, 313
30 I, 326.
31 VII, 411.
32 Ed. Schröter 1946, 88.
33 XIV, 253.

1 Über die Zusammenhänge zwischen dem Milieu der Gemeinschaft von
Qumran und demjenigen des frühen Christentums siehe Karl Georg Kuhn,

216


	"Ehejeh Ascher Ehejeh" (Exod 3,14)

