Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: "Ehejeh Ascher Ehejeh" (Exod 3,14)
Autor: Schulze

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960845

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960845
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

«EHEJEH ASCHER EHEJEH)
(EXOD 3,14)

VON PFARRER DR. SCHULZE, FREIBURG I. BR.

Karl Jaspers sagt in seinem Werk: «Der philosophische Glaube»
(1948): «Philosophie im Abendlande kann sich dem Tatbestand nicht
verschlielen, dafl noch keiner der groBen Philosophen ihres Berei-
ches bis Nietzsche einschliefllich ohne griindliche Kenntnis der Bibel
philosophiert hat»!. Dies Wort trifft besonders auf Schelling zu. Er
zitiert dauernd Bibelstellen oder spielt auf solche an. Leider hat der
Herausgeber seiner Werke, Schellings Sohn, einst Dekan zu Weins-
berg, diese Bibelstellen viel zu wenig kenntlich gemacht, da er wohl
damals (1856—1860) annahm, dalB alle Leser ohne weiteres die
noétige Bibelkenntnis mitbrachten. Leider hat die Neuherausgabe
durch Manfred Schréter (1927ff.) diesem Mangel nicht abgeholfen?.
Von den vielen Bibelstellen, die Schelling haufig anfiihrt, mochte ich
einmal das geheimnisvolle Wort aus der Geschichte vom brennenden
Dornbusch herausgreifen, weil es Schelling in den verschiedensten
Perioden seiner philosophischen Entwicklung immer wieder zum
Ausgangspunkt eindringender philosophisch-theologischer Proble-
matik genommen hat.

Bereits in der Friihschrift: «Vom Ich als dem Prinzip der Philoso-
phie» (1795) philosophiert er von diesem Wort her: «Das Absolute
kann nur durch das Absolute gegeben seyn. Ja, wenn es absolut seyn
soll, muBl es selbst allem Denken und Vorstellen vorhergehen,
also nicht erst durch objektive Beweise d. h. dadurch, dafl man iiber
seinen Begriff hinausgeht, sondern nur durch sich selbst realisiert
werden. Sollte das Ich nicht durch sich selbst realisiert seyn, so
miiite der Satz, welcher sein Seyn ausdriickte, dieser seyn: wenn
Ich bin, so bin Ich. Allein die Bedingung dieses Satzes schlieft selbst
schon das Bedingte in sich: Die Bedingung ist selbst nicht ohne das
Bedingte denkbar, ich kann nicht mich unter der Bedingung meines

1 8. 85.
2 Vgl. Ernst Benz, Schelling, Ziirich 1955, S. 656—72.

209



Seyns denken, ohne mich als schon seyend zu denken. In jenem Satz
also bedingt nicht die Bedingung das Bedingte, sondern umgekehrt,
das Bedingte die Bedingung d. h. er hebt sich selbst als bedingter
Satz auf und wird zum unbedingten: Ich bin weil ich biny3.

Ferner: «Das Ich ist also nur durch sich selbst als unbedingt ge-
geben»t. Daran kniipft sich die Anmerkung: «Gott kann fiir mich
schlechterdings nicht Realgrund meines Wissens seyn, insofern er als
Objekt bestimmt ist, weil er dadurch selbst in die Sphére des beding-
ten Wissens fillt. Wiirde ich hingegen Gott gar nicht als Objekt,
sondern als Ich bestimmen, so wire er allerdings Realgrund meines
Wissens. Aber eine solche Bestimmung Gottesist in der theoretischen
Philosophie unmdoglich. Ist aber selbst in der theoretischen Philoso-
phie, die Gott als Objekt bestimmt, doch zugleich eine Bestimmung
seines Wesens-Ich nothwendig, so muB} ich allerdings annehmen, daf3
Gott fiir sich absoluter Realgrund seines Wissens sey, aber nicht fiir
mich, denn fiir mich ist er in der theoretischen Philosophie, die Gott
als Objekt bestimmt, da er hingegen, wenn er = Ichist, fiir sich selbst
gar kein Objekt, sondern nur Ich ist. Beildufig zu sagen, sieht man
hieraus, da man den ontologischen Beweis fiirs Daseyn Gottes
sehr filschlich als bloB kiinstliche Téduschung darstellt: Vielmehr
ist die Tduschung ganz natiirlich. Denn was zu sich selbst Ich
sagen kann, sagt auch: Ich bin»®.

Schelling wendet sich also unter Berufung auf Ex. 3:14 gegen
Kants beriihmte Kritik am ontologischen Gottesbeweis. Er hat von
seiner «hochidealistischen» Auffassung aus: Denken gleich Sein am
ontologischen Gottesbeweis festgehalten®. Man darf wohl annehmen,
daB es sich um das Ergebnis langer Unterredungen mit dem Tiibin-
ger Stubengenossen Hegel handelt, denn auch Hegel hat Kants Ar-
gument mit den hundert Talern nicht gebilligt und hat es ofters,
sowohl in der Geschichte der Philosophie?, wie in der Religions-
philosophie & zu entwerten gesucht. Der Gottesname: Ich bin, der

% I, 187.

471, 168.

571, 168 Anm. '

¢ Vgl. VIII, 237, X, 16; XIII, 156.

? Werke ed. Glockner Bd. 19, 168, 5683—586.
8

Bd. 16, 541f., 549.

210



ich bin, ermoglicht dem deutschen Idealismus, den kantischen Kriti-
zismus zu «iiberschreiten»!

In dem «Weltalterfragment»?®, das in der Originalausgabe ent-
halten ist10, nimmt Schelling mehrmals auf die Geschichte vom
brennenden Dornbusch Bezug: «Die auffallendste Erscheinung ist. . .
der Engel des Angesichts, oder, wie er auch geradezu genannt wird,
der Engel Jehovahs. Mosen erscheint im flammenden Busch der Engel
Jehovahs, der insofern von ihm unterschieden ist. Aber Elohim ruft
zu ihm aus dem Busch (Ex. 3:2), bald hernach ist der, der zu ihm
spricht, der Jehovah, woraus offenbar ist, dafl nach der Meinung des
Erzihlers der, der Engel des Angesichts, auch der ist, der Jehova ist,
und doch beide unterschieden. Der Sinn der Erzihlung ist vielleicht
sogar der, dal3 Mose eines Gesichts gewiirdigt worden, jener héchsten
Lebendigkeit, jenes innern verzehrenden aber immer wieder auf-
lebenden (insofern auch nicht verzehrenden) Feuers, das die Natur
der Gottheit ist»!. Hier sehen wir Schelling auf dem Weg zu seiner
berithmten Potenzenlehre. Er geht aus von einer Spannung inner-
halb der Gottheit, die dann zur Expansion und zum theogonischen
ProzeB fiihrt, der im Christentum dann als trinitarischer angesehen
wird. Auf den vorhergehenden Seiten hat Schelling lange Betrachtun-
gen iiber die Gottesnamen angestellt, wobei er ebenfalls von Ex. 3:15
seinen Ausgangspunkt nahm?2,

In den von Manfred Schréter edierten Fragmenten zu den «Welt-
altern» sagt Schelling in Anlehnung an Ex. 3: «Gott ist Grund seiner
eigenen Existenz» oder: «Im bestindigen Daseyn und bestédndig
gehemmten Ausbruch des Feuers liegt das hochste Geheimnis.13»
Ferner: «Gott ist Geist, dies Wort ist die neutestamentliche Aus-

® Der Titel «Weltalter» stammt iibrigens von Bengel! Er verfaBite unter
diesem Titel ein chronologisch-apokalyptisches Werk. Vgl. Heinrich Herme-
link, Gesch. der evang. Kirche in Wiirttemberg, 1949, 225.

10 VIII, 199—344.

1 VIII, 274.

12 VIII, 272; vgl. auch VIII, 236: «Sie (gemeint ist die ,Ubergottheit¢) ist
nicht die géttliche Natur oder Substanz, sondern die verzehrende Schirfe
der Reinheit, welcher der Mensch nur mit gleicher Lauterkeit zu nahen ver-
mag. Denn da in ihr alles Seyn wie im Feuer aufgeht, so ist sie nothwendig
jedem unnahbar, der noch im Seyn befangen ist.» Vgl. auch VIII, 263.

13 Ed. Manfred Schréter 1946, S. 44 und 54.

211



legung jenes uralten; Gottist Feuer. Denn die am richtigsten denken,
haben lingst geurteilt, dafl dies Wort nicht gebraucht werde, um
Gott in eine besondere Klasse vom Wesen einzuschlielen, dafl er in
einem ganz anderen und vorziiglicheren Verstand Geist genannt
werde als die Engel und die Menschen»4.

Noch deutlicher wird die Beziehung in der Einleitung der «Phi-
losophie der Mythologie»: «Der wahre Gott ist der, der seyn wird,
das ist sein Name. Als Moses fragt, unter welchem Namen er den
Gott verkiindigen soll, der das Volk aus Agypten fiihren werde,
antwortet dieser: ,Ich werde seyn, der ich seyn werde‘. Hier also,
wo der Gott in eigener Person spricht, ist der Name aus der dritten
in die erste Person iibersetzt, und ganz unstatthaft wire es, auch
hier den Ausdruck der metaphysischen Ewigkeit oder Unverinder-
lichkeit Gottes zu suchen. Es ist zwar die eigentliche Aussprache
des Namens Jehovah uns unbekannt, aber grammatisch kann er
nichts anderes seyn, als ein archaisches Futurum von hawa, oder
in der spiteren Form von haja =seyn. Die jetzige Aussprache ist in
keinem Fall die richtige, da dem Namen, der eben nicht ausgespro-
chen werden sollte, seit alter Zeit die Vocale eines anderen Wortes
(adonaj) untergelegt sind, das Herr bedeutet, woher auch schon in
der griechischen (LXX!) und allen spiteren Ubersetzungen statt
Jehovah der Herr gesetzt ist. Mit den wahren Vocalen konnte der
Name ebenfalls alterthiimlich Jiweh lauten, oder analog mit anderen
Formen von Eigennamen Jahwo, jener mit dem Jewo in den Frag-
menten des Sanchunathion, dieses mit dem Jao (/dw) bei Diodor von
Sicilien und in dem bekannten Fragment bei Macrobius iiberein-
stimmend»!®. In der «Philosophie der Offenbarung» heilt es dann:
«Eine urkundlichere Erklirung des Namens Gottes aber, wie ich
schon frither bemerkte, gibt es nicht, als die der wahre Gott selbst
dem Gesetzgeber Israels erteilt. Denn, als dieser fragte, bei welchem
Namen er ihn (den wahren Gott) dem Volk nennen sollte, antwortete
ER: Nenne mich: Ich werde seyn, der ich seyn werde, dies ist mein
Name.» Und eine andere Bedeutung hat auch der Name Jehovah
nicht, der wenigstens seit Mosis Zeiten dem wahren Gott im ganzen

1 8. 220.
B XI. 171f.

212



Alten Testament beigelegt wird!®. In der Anmerkung heil3t es dazu:
«Das Ich werde seyn, der Ich seyn werde, kann entweder heillen:

Ich werde seyn, der ich will, oder, wenn man das hebrédische Tem-
pus aoristisch versteht, Ich werde seyn, der ich bin, d. h. ich werde
seyn und dabei doch derselbe bleiben, ich werde seyn ohne Nach-
theil und ohne Veridnderung meiner selbst»7.

An diesen chronologisch geordneten Zitaten 143t sich der ganze
Entwicklungsgang des Schellingschen Philosophierens verfolgen, aus
einer Fichteschen Ich-Philosophie heraus zu einer dem Christentum
immer «positiver» entgegenkommenden Geisteshaltung. Dabei sind
die hebridischen Kenntnisse, die sich der Theologe Schelling bei
seinem alttestamentlichen Lehrer Schnurrer erworben hat, beacht-
lich. Man versteht gut, dal er eine Zeitlang daran dachte, sich im
Fach des Alten Testaments und der orientalischen Sprachen zu
habilitieren und daB er bei seiner zweiten Berufung nach Jena gern
auch in der theologischen Fakultidt als Honorarprofessor gelesen
hatte. Eine Bedingung allerdings, die auf den Widerstand der Theo-
logen stief3, und, da auch Goethe ihren Einwendungen sein Ohr lieh,
zur Ablehnung Schellings fiir Jena fiihrte!ls.

Sind nun Schellings Ausfiihrungen zu Ex. 3 lediglich aus Reminis-
zenzen seines Theologiestudiums zu erkldaren ? Ich meine, nein! Denn
auch in dieser Frage ist weithin Ubereinstimmung mit Oetinger fest-
zustellen, die etwa in der «Freiheitsschrift» Schellings (1809) bis in
den Wortlaut hinein zu verfolgen ist.

Oetinger kommt immer wieder auf Ex. 3 zu sprechen. Ich greife
aus seiner Schrift: «Swedenborgs und anderer irdische und himmli-
sche Philosophie», ed. Ehmann, Reutlingen 1855, einige Stellen
heraus. In Auseinandersetzung mit dem Tiibinger Philosophen Plouc-
quet, einem Leibnizianer, der ebenfalls aus dem Pfarrerstand her-
vorgegangen war'®, sagt er: «Man mul3 aus 2. B. Mose, Cap. 3 wohl
merken, warum sich doch Gott dem Mosi in einem brennenden und
doch nicht verzehrlichen Feuer geoffenbart, und, daB} sogar die

18 XTII, 270.

17 Tbid.

18 Horst Fuhrmans, Schellings Philosdphie der Weltalter, Disseldorf 1954,
S. 206—213.

1% H. Hermelink a. a. O., S. 249.

213



Stéitte, wo dies Feuer brannte, heilig war. Nun heilt es zwar an-
fangs, der Engel des Herrn seie Mosi in der Flamme erschienen, dafl
also Gott und die Flamme dennoch unterschieden war.» Oetinger
kombiniert nun mit 2 Kg. 2, lof, 2 Kg. 6, 17 und 1. Joh. 1, um dann
zu erkliren: «Wahr ist es, Gott wird besser beschrieben durch das
Unveranderlichsein: Ich werde sein, der ich sein werde; aber eben
dies Unverédnderlich-Sein offenbart sich nur in Feuer und Licht»20.
Gegen den Leibniz- Wolffschen Idealismus bzw. Spiritualismus er-
klart Oetinger: «Das ewige Wort in der Seele spiritualisiert und sim-
plifiziert allen Materialismus. Materie ist in Gott keine Materie. Der
feurige Busch brannte und verbrannte nicht ; dasist keine verbliimte,
sondern eine eigentliche Rede. Die Réder Ezechiels, und was er so
koérperlich von der Herrlichkeit Gottes schreibt, ist in Gott nicht
korperlich ; auch ist das Feuer der Seele kein Kiichen-Feuer, aber
doch Feuer, darin herbe, bitter, in idealischem Grund miteinander
ein Rad der Natur ausmachen ; und die Seele ist proprissime ein Rad
der Natur, wie Jacobus Cap. 3 seine Grundidee, mehr als alle Apostel,
angibt»?l. «So wehig nun der feurige Busch, worin die successive
Gebirung der Gottheit bestanden, dem unwandelbaren einfachen
Grund: Ich werde sein, der ich sein werde, zuwider ist, so wenig ist
die creatiirliche Art contrir... denn: ,In Gott ist ein unaufldslich
Leben, wird aber Verstandes halber als aufgelést nach und nach
beschrieben‘?2. Gegen die zu seiner Zeit iibliche dogmatische Aus-
deutung von Ex. 3 wendet Oetinger ein: « Wenn Theologi simplici-
tatem Dei beweisen, so berufen sie sich auf den feurigen Busch, aber
dieser beweist nur indissolubilitatem et indestructibilitatem. Dies ist
das erste Attributum Dei bei Paulo 1 Tim. 1:17. Wenn sie aber sagen,
Gott sei ein Geist (!), so beweist dies nicht simplicitatem, denn
pneuma hat Hebr. 2 nach dem griechischen Wort merismus Abthei-
lungen, wie von Mosis Geist auf die siebenzig Altesten abgegeben
wurde, ohne daB sein Geist getrennt worden»?3,

Es ist anzunehmen, daB Oetinger von seinem theosophischen Ver-
stindnis von Ex. 3 aus argumentiert. Fiir diese seine Theosophie

20 8. 270.
21 8. 295.
3 8. 176f.
3 8. 356.

214



aber ist in erster Linie Jacob Boehme, in zweiter Linie aber die
mittelalterliche jiidische Mystik, die Kabbala, konstitutiv. Wir
fragen daher nach der Boehmeschen Auslegung von Ex. 3. Doch ist
mir eine solche noch nicht begegnet. Boehme hatte vor, im Rahmen
der «177 Theosophischen Fragen» einzugehen auf die Probleme, die
die Geschichte vom brennenden Dornbusch fiir ihn aufwarf (Frage
95.) Aber zur Ausfithrung ist er nicht mehr gekomemen, so daf3 nur
das Thema, nicht aber die Entwicklung vorhanden ist24.

Hat sich die Kabbala mit Ex. 3 befaBt? Die Antwort fillt bejahend
aus. Bekanntlich hatten die Kabbalisten ein brennendes Interesse
an den gottlichen Namen im A. T. Sie teilten die einzelnen Gottes-
namen wie El chaj, Adonaj, Zebaoth, El Schaddaj, Jah und JHWH
den einzelnen Sephiroth zu. Der Gottesname von Ex. 3 Ehejeh
wurde von ihnen der obersten Sephirah «Kether» zugeordnet?®. Man
hielt ihn also fiir sehr wichtig. Denn die Sephirah «Kether» galt als die
Mutter aller andern Sephiroth. So kann es denn im Sohar — den
Oetinger als dem N. T. gleichzeitig ansah?® — 111, 65a heillen: «Der
Name Ehejeh bezeichnet die unterschiedslose Einheit alles Seienden,
den Zustand, in dem alle Pfade der Weisheit noch verborgen und
miteinander vereint sind, ohne sich zu unterscheiden. Aber wenn
sich eine Bestimmungslinie entwickelt, wenn die Mutter bezeichnet
werden soll, die in ihrem Schof} alle Dinge trigt, und wenn es dann
Zeit ist, diese Dinge zu entwickeln und den erhabenen Namen zu
offenbaren, dann sagt Gott von sich: der ich sein werde. Wenn end-
lich alles gebildet und aus jenem Schof3 hervorgegangen sein wird,
wenn jedes Ding seinen Platz erhalten hat und nun das Einzelne zu
bezeichnen ist, dann nennt Gott sich JHWH oder «Ich bin, der ich
sein werde». Das ist das Geheimnis des von Gott geoffenbarten
Namens, den vor Mose niemand kannte»??.

Als weitere Erwihnungen von Ex. 3 bzw. des Gottesnamens
Ehejeh nennen wir noch IT, 42a—43; 1, 165b—166a; I1, 21b—22a28,

Wenn wir Schellings Spekulationen iiber Ex. 3 mit denen Oetin-

24 Werke ed. Schiebler Band VI, S. 632. ,

25 Erich Bischoff, Elemente der Kabbalah, 1913, 181.

26 Abhandlung, wie man die hl. Schrift lesen solle ed. Ehmann, 1853, S. 3.
27 Bischoff a. a. O., S. 90f.

28 Ernst Miiller, der Sohar, 1932, 49, 141, 219, 220.

215



gers und denen des Sohar vergleichen, so miissen wir zu dem Ergeb-
nis kommen, daf} er von beiden Elemente aufgenommen hat. Das
schlieft keineswegs aus, dall er nicht selber in genialer philosophi-
scher Intuition die ihm dargebotenen Elemente selbstindig weiter-
verarbeitet hat. Dafl Schelling die Kabbalisten und speziell den
Sohar kannte, bezeugt er selbst bereits in den Philosophischen Briefen
iiber Dogmatismus und Kritizismus (1795) im 7.2% und 8. Brief3°,
in der «Freiheitslehre»3!, den Entwiirfen zu den «Weltaltern»32 und
in der «Philosophie der Offenbarung»33. Hinzu kommt die hiufige
Auseinandersetzung mit den Lehren der Kabbalisten, die in vielen
Werken sichtbar ist, die wir aber in einem gesonderten Aufsatz be-
handeln wollen.

ZWEI MESSIASSE AUS DEM REGELBUCH
VON CHIRBET QUMRAN

voN KURT SCHUBERT, WIEN

Unter dem Titel «Discoveries in the Judean Desert I, Qumran
Cave I», Oxford 1955, verdffentlichten D. Barthélemy O. P. und
J. T. Milik die bisher unversffentlichten Textfragmente, die in der
Hohle I im Gebiet von Chirbet Qumran gefunden wurden. Von be-
sonderem Interesse sind die unter Nr. 28, S. 107—130, unter der Uber-
schrift Annexes a la régle de communauté gebrachten Abschnitte,
die unter anderem auf die Messiaserwartung der essenistischen Ge-
meinschaft von Qumran, deren Milieu auch fiir die neutestament-
liche Zeitgeschichte von eminentem Interesse ist!, neues Licht wer-

2 71, 313

30 T, 326.

1 VII, 411.

32 HEd. Schriter 1946, 88.
33 X1V, 253.

1 Uber die Zusammenhinge zwischen dem Milieu der Gemeinschaft von
Qumran und demjenigen des frithen Christentums siehe Karl Georg Kuhn,

216



	"Ehejeh Ascher Ehejeh" (Exod 3,14)

