
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


REZENSIONEN

Die Messiaserwartung im Lichte der jüdischen Orthodoxie. Jüdische Verkün¬
digung.

Der jüdische Schriftenverlag in Zürich gibt eine wertvolle «Jüdische
Volksbücherei» heraus*, die uns jüdisches Gedankengut belehrenden und
unterhaltenden Inhalts zu vermitteln geeignet ist. Es liegen bereits sieben
Bändchen im Preise von je DM 1.50 vor. (Eines über den Sabbath ist
vergriffen.)

Unser besonderes Interesse dürfte das 6. Heft gewinnen, das uns die
jüdische Messiaserwartung in orthodoxer Schau nahebringt : Dr. T. Lewen-
stein, «Moschiach». In ihm heißt es im Gegensatz zur modern-jüdischen
religiösen Renaissance, die mehr von einer Messiaszeit, vom messianischen
Menschen und vom messianischen Reich spricht: «Das Erscheinen des
Moschiach ist die unerläßliche Bedingung für Israels endgültige Erlösung.»
Wir erfahren dann aus dieser Schrift, welche Kriterien für den Messias gelten.
Wir finden auch eine biblische Begründung unter Berufung auf Daniel 11,14
für die Ablehnung Jesu, von dem es heißt: «Gibt es einen größeren Strauchel,
als dieser es geworden ist?» Ebenso wird Mohammed abgelehnt. Aber beide
stehen «in dem Dienst der Wegebnung für unseren König-Moschiach und
zur Instandsetzung der ganzen Menschheit, weil durch sie die ganze Menschheit

erfüllt ist von dem Wissen um den Messias, die Tora und die
Vorschriften... Wenn aber der wirkliche König-Moschiach erstehen und
erhaben walten wird, werden sie bußfertig ihre Trugbilder als solche erkennen».

Die Schrift setzt sich dann damit auseinander, ob man das Kommen des
Messias errechnen kann und macht dabei einen Unterschied zwischen
astrologischen Berechnungen und berechnenden Erklärungen. Sie meint,
daß man von der Gegenwart sagen dürfte: «Hat es aber seit Jahrhunderten
eine Zeitperiode gegeben, in der Entsetzen in stets steigerndem Maße sich
unseres Volkes so bemächtigt hat, wie es seit einem Jahrzehnt der Fall ist?»
(Die Ausführungen datieren vom Jahre 1941.) In einer Nachschrift heißt es

dann angesichts der Entstehung des Staates Israel, die Ereignisse müssen
«als untrügliche Vorzeichen des Moschiach-Erscheinens bewertet werden.
Nach 2000 Jahren ist der Staat Israel wiedererstanden, ob besondere
himmlische Waltung, so wie es sämtliche Propheten verkündet haben, sich
heute im Staate Israel zeigt, oder ob dort eine natürliche Entwicklung der
Dinge sich vollzieht, um diese zwei Pole bewegen sich die divergierenden
Lebensanschauungen und Bestrebungen der jetzt im Staate Israel lebenden
Bürger.. Die Vorzeichen trügen nicht. Israels Staat besteht und geht nie
wieder unter. «Der Verfasser meint, es vollende sich in ihm die Sammlung

* In Deutschland zu beziehen durch den Verlag «Allgemeine Wochenzeitung der Juden
in Deutschland«, Düsseldorf-Benrath, Hildener Straße 35a.

184



der Zerstreuten, und dann wird er den Tempel (das heilige Haus) erbauen,
das denjenigen internationalen Charakter tragen wird, den schon Jesaias
hervorgehoben hat: «Mein Haus wird ein Bethaus für alle Völker genannt
werden.»

Es werden dann noch in der Schrift Stimmen über die messianische Endzeit

gebracht, indem man versucht, die Visionen Daniels festzulegen. Nochmals

wird gefragt, ob für die Gegenwart nicht die Endzeit zu erwarten ist,
und die Antwort lautet: «Wer schaudert nicht auch bei dem Gedanken,.daß,
weil vielleicht unser Volk nie so erlösungsbedürftig war wie jetzt, das Ende
kommen müßte, ohne das jedoch unser Volk erlösungsreif geworden wäre.»
Aber dennoch heißt es zum Schluß: «Unsere Hoffnung wird sich immer
wieder erneuern, ,denn' wir harren den Verheißungen unseres Königs
entgegen Ende nach Ende.»

Nur kurz sei noch auf den Inhalt der übrigen Hefte eingegangen. Es
dürften das 3. und das 5. Heft auch unsere Aufmerksamkeit auf sich ziehen.
Das 3. Heft «Judentum und Christentum. Parallelen» folgt offenbar einem
apologetischen Zweck. Denn es sucht zur Entkräftimg der Judenmission
den Erweis zu bringen, daß in der Sittenlehre des Neuen Testamentes sich
kein Satz befindet, der nicht im Alten Testament und rabbinischem Schrifttum

enthalten wäre. Es werden neutestamentliche und alttestamentliche
Worte und solche nach-biblischen Schrifttums einander gegenübergestellt
und zum Schluß «die Bergpredigt und das Vaterunser in jüdischer Fassung»
gegeben. Die Gegenüberstellung läßt freilich die entscheidende Tatsache
unberücksichtigt: in einem Falle stehen die Worte irgendwo zerstreut, im
andern Falle erhalten sie Kraft und Autorität durch die Persönlichkeit
Christi.

Das 5. Heft «Soziale Gerechtigkeit im Judentum» von Rabbiner Dr.
Munck gibt eine Darstellung des jüdischen Sozialreehtes anhand von Bibel,
Talmud und Schulchan-Aruch, eine gedrängte Zusammenfassung aus einem
umfassenden Werke des Verfassers. Die Aktualität seiner Ausführungen
hat jetzt im Staate Israel erhöhte Bedeutung gewonnen. Diese wertvolle
Schrift dürfte auch uns etwas zu sagen haben.

Von den übrigen Heften sei nur kurz erwähnt, daß das 1. Heft von Dr.
Bosse nachweisen will, wie die «Vorschriften in Tora und Talmud im Geiste
moderner medizinischer Forschung» auch der Gesundheitspflege dienen.
«Denn Gesundheitspflege im großen erhabenen Stil des gewaltigen Gesetzgebers,

Ethik und Kultur decken sich meist. Sie sind die Erhalter des

Menschengeschlechts.» Das 2. Heft «Ein Tag aus dem Leben eines Juden»
von einem Anonymus Judäus versucht einen Ausschnitt aus dem «heiligen
Epos eines jüdischen Alltagslebens» zu geben. Ein dem Gesetz untreu
gewordener Jude kehrt heim zum orthodoxen Judentum. Das 7. Heft «1933

— ein Tagebuch» von Hermann Schwab, schildert «Geschehnisse einer
deutschen Stadt, die sich in tausenden Städten wiederholten». Man kann
als Deutscher dieses Heft nur mit innerer Beschämung lesen.

185



Nicht in diese Schriftenreihe gehört das besonders wertvolle Heft von
Bertha Pappenheim, «Gebete», das auch im Verlag der «Allgemeinen Wochenzeitung

für Juden in Deutschland» erschien (DM 2.—.) Bertha Pappenheim
gehört zu den «Helfern der Menschheit». Die Bundespost ehrte sie auch mit
der Herausgabe einer Sondermarke mit ihrem Bild. Sie war die Begründerin
des jüdischen Frauenbundes, der jetzt wieder neu erstanden ist. Niemand
wird ohne innerste Bewegung diese Gebete lesen. So heißt es in einem
«Angstgebet»: «Angst vor dem Tode? Nein! Angst für was? Für das Leben
der Lebendigen, daß es (Gott bewahre), abgebrochen werde in böser
Absicht — bevor es einmal wenigstens —, aufgeblickt hat zum Ewigen.»
(30. 5. 1933.) Oder am Schluß eines anderen Gebetes heißt es: «Fordere,
fordere, damit ich jeden Atemzug meines Lebens in meinem Gewissen fühle:
es ist ein Gott.» — Zum Schluß sei noch die «Pessah -Haggadah » erwähnt,
auch aus dem Verlag der Wochenzeitung (DM 5.60). Sie ist reich bebildert
und bearbeitet von Landesrabbiner Dr. Geis, Karlsruhe. Die Pessah-
Haggadah gibt die Pessahliturgie in deutscher und hebräischer Schrift
wieder. Es dürfte für einen Theologen wertvoll sein, sie kennenzulernen.
Vielleicht wird dieser Haggadah einmal in die Geschichte des Judentums
eingehen als «Düsseldorfer Haggadah».

Bethel hei Bielefeld O. Jasper

Wilhelm Maurer : Kirche und Synagoge. Motive und Formen der Ausein¬
andersetzung der Kirche mit dem Judentum im Lauf der Geschichte.
Franz-Delitzsch-Vorlesungen 1951. W. Kohlhammer Verlag, Stuttgart.
135 Seiten. Preis 12 DM.

Der Verfasser hat sich die dankenswerte Aufgabe gestellt, dem geistigen
Ringen zwischen der Kirche und der Synagoge im Lauf der Geschichte
nachzugehen. Ausgehend vom heidnischen Antisemitismus untersucht der
Verfasser die Voraussetzungen und Hauptmotive der christlichen Auseinandersetzung

mit der Synagoge. Klar werden die Linien gezeichnet, wenn der
Verfasser sagt: «Der Antisemitismus ist nicht nur eine antichristliche,
sondern auch eine vorchristliche Erscheinung. Und wenn auch das Judentum
durch die Katastrophe der Jahre 70 und 135 geschwächt war, blieb es doch
eine religio licita; wie in der Zeit des Neuen Testamentes gingen daher
römisches Heidentum und Judentum im Kampf gegen das Christentum als
Bundesgenossen Hand in Hand. Wie nahe hätte es da für die vom Hellenismus

herkommende Heidenkirche gelegen, sich auch ihrerseits politischer
Waffen zu bedienen und Argumente des vorchristlichen Antisemitismus
gegen die Synagoge zu benützen... Um so bedeutsamer ist es, daß wir bei
den Vätern des Altkatholizismus von diesem heidnischen Antisemitismus
nicht die geringste Spur festzustellen vermögen.» Die spezielle Aufgabe der
Judenmission ist zwar von der vorkonstantinischen Kirche nicht in ihren

186



Gesichtskreis aufgenommen, wenn auch gelegentlich in Predigten die
missionarische Verantwortumg des einzelnen Christen nicht nur den Heiden,
sondern auch den Juden gegenüber betont wurde. Statt dessen führt der
Altkatholizismus die Auseinandersetzung von drei Gesichtspunkten aus:
vom apologetischen, heilsgeschichtlich-biblizistischen und vom christolo-
gischen. Dadurch konzentriert sich die Auseinandersetzung auf das christo-
logische Problem. Die Christusfrage und mit ihr die Frage nach der
Offenbarung Gottes in der Geschichte steht trennend zwischen der alten Kirche
und der Synagoge. In vorbildlicher Klarheit und Knappheit wird dann
aufgezeigt, wie sich das Verhältnis zwischen Synagoge und Kirche im
Zeitalter der Staatskirche gestaltet hat. Das Problem der Eingliederung einer
religiös verschiedenen und kulturell und wirtschaftlich abgegrenzten
Gemeinschaft in eine eindeutig christliche staatliche Ordnimg tauchte auf und
mußte gelöst werden, also ein rechtliches und nicht ein theologisches
Problem. Nachdem in kurzen Zügen vom frühen Mittelalter gesprochen wird,
geht Maurer dem Einfluß der Kreuzzüge nach und stellt schließlich die
Hauptmotive der spätmittelalterlichen Polemik dar. Ganz besonders wertvoll

sind die Ausführungen über die Stellung des Humanismus und der
Reformation. Was der Verfasser insbesondere über Luthers Stellung zum
Judentum sagt, sollte jeder Pfarrer und Lehrer lesen. Er zeigt uns, daß man
nach Luther jeden Juden als einen Menschen ansehen solle, der auch zur
Bekehrimg kommen kann und daß man das Werk des Heiligen Geistes an
ihm nicht stören solle durch unfreundliche Behandlung. Daß bei dieser
Einstellung Luthers eschatologische Motive mitwirkten, wird überzeugend
nachgewiesen und in einem besonderen Exkurs darauf aufmerksam gemacht,
daß man Luther nur gerecht wird, wenn man seine Stellung zum Judentum
aus seiner Grundkonzeption, d. h. seiner Rechtfertigungslehre heraus
versteht. So erhellt, daß Luther die Aufgabe der Judenmission klar gesehen hat.
Wenn man einen Wunsch frei hat, so kann es nur der sein, daß uns aus der
Feder unserer bedeutenden Kirchenhistoriker gleichwertige Studien über
Zwingli und Calvin geschenkt werden möchten. Im weiteren geht Maurer
noch auf die Stellung des Pietismus zum Judentum ein, in der sich der
wissenschaftliche Strom vom Humanismus her und der frömmigkeitsgeschichtliche

vom Puritanismus Cromwells her vereinigen und bei aller
Verbundenheit mit der alten Kirche und Luther doch ein neuer Geist in die
Auseinandersetzung zwischen Kirche und Judentum kommt, der zwar das
Gesamtschicksal des jüdischen Volkes außer acht ließ infolge seiner
ausschließlicher Hinwendung zum einzelnen, aber dadurch erst die Entpoliti-
sierung der Judenfrage in seiner Zeit ermöglichte und so die Kirche frei
machte von der Verteidigung der Rechtszustände, die der christliche Staat
seit seinem Bestehen der Judenschaft auferlegt hatte. In ihm bricht die
christliche Bruderliebe durch. So schafft er neue geistliche Voraussetzungen
für die politische und soziale Emanzipation der Juden. Von ihr wird dann

eingehend gehandelt und hierbei auch das Wollen Stöckers geprüft. Es ist

187



eine wirkliche Freude das Buch -zu lesen. Flüssig geschrieben, folgt man
willig den Gedankengängen des Verfassers und sieht sich reichlich belohnt.

Frankfurt a.M. H. Bergmann

Thokleif Bomän: «Das hebräische Denken im Vergleich mit dem griechischen.»
2., durchgesehene Auflage. Göttingen, Vandenhoeck und Ruprecht,
1954. 186 S., Preis 9.80 DM broschiert.

Thorleif Boman hat in seiner wertvollen Broschüre zu dem Thema
Wesentliches gesagt. Natürlich konnte das angeschnittene Problem in seiner

ganzen Weitschichtigkeit und Bedeutung nicht besprochen werden. Daher
kommt es, daß man bei der Durcharbeitung des Buches mehr als einmal
wünschte, daß der Verfasser seine Gedanken noch ausführlicher darlegen
möge. Daß für die theologische Wissenschaft durch ein tieferes Eindringen
in diesen Stoff sich neue fruchtbringende Ansätze ergeben können, wird
jeder, der die Broschüre liest, sofort zugeben. Die Israeliten haben der Welt
die geschichtliche Religion nach Gottes Willen gegeben, die Griechen die
geschichtliche Wissenschaft. Fragt man nach den für uns erkennbaren
Gründen dieser geschichtlichen Tatsache, so wird man genötigt, der
Verschiedenheit der Denkart der beiden Völker nachzuforschen. Boman tut
dies in seinem Buch in 5 Teilen. Zuerst führt er den dynamischen Charakter
des Denkens der Hebräer an den Stillstands-, Zustands- und Eigenschaftsverben

vor, um sich darauf dem Verbum «Sein» besonders ausführlich
zuzuwenden. Darauf spricht er vom statischen Sein bei den Eleaten und Heraklit
sowie bei Piaton, worauf er das nichtige Sein im griechischen und hebräischen
Denken erörtert. Diese sorgfältigen sprachlichen Untersuchungen finden ihre
Krönung in dem Nachweis des Unterschiedes zwischen dem «Wort» im
altorientalischen und hebräischen Denken einerseits und im griechischen
andererseits. Im ganzen alten Orient, in Assyrien und Babylonien, in Ägypten

und in Israel war das Wort, und zwar besonders das Wort Gottes, nicht
nur und nicht in erster Linie Ausdruck von Gedanken, sondern eine gewaltige
dynamische Macht. Daher ist die israelitisch-orientalische Wortauffassung
der griechischen entgegengesetzt. Doch darf nicht übersehen werden, daß
im Alten Testament das Wort Jahwes nie eine Naturmacht wie in Assyrien
und Babylonien ist, sondern immer die Funktion einer bewußten sittlichen
Persönlichkeit. Im Griechischen dagegen bezeichnet das Wort den Sinn, den
geordneten vernünftigen Inhalt. So erreicht es schließlich sogar die Bedeutimg

von Vernunft, während im Hebräischen es zu der Bedeutung Tat
gelangt. Das ist bezeichnend für die Verschiedenheit der beiden Denkarten.
In einem letzten Abschnitt forscht der Verfasser noch den Kollektivbegriffen
und Ideen im Hebräischen und im Griechischen nach. Im zweiten Teil, der
«Eindruck und Aussehen» betitelt ist, geht Boman dem Eindruck von Bauten
und vom Menschen nach, wobei er die Verschiedenartigkeit des Ideales der
Schönheit bei den Hebräern und den Griechen herausarbeitet, um sich dann

188



dem Eindruck von den Dingen zuzuwenden. Hier findet sich ein tief
eindringender Vergleich zwischen den Schöpfungsgeschichten im Alten Testament

und in Piatons Symposion. Schließlich stellt der Verfasser noch das
israelitische Gottesbild dar im Vergleich zu dem griechischen. Im dritten Teil
«Zeit und Raum» werden die griechisch-europäische Zeitauffassung und die
israelitische miteinander verglichen. Hierbei macht Boman darauf aufmerksam,

daß die Israeliten im Gegensatz zu den Griechen kein Wort für Zeit
haben und daß der Begriff Olam (Ewigkeit) am besten mit «endlose Zeit»
wiedergegeben würde, um dem hebräischen Sinn ganz gerecht zu werden.
Fein ist es, wie in diesem Zusammenhang der Verfasser darauf hinweist,
wieviel Mühe den europäischen Denkern der Begriff der Unendlichkeit
gemacht habe, während er für die Hebräer gar kein Problem bilde. Als ganz
besonders wertvoll dürfen die Ausführungen in dem Exkurs über biblische
Wirklichkeitstreue bezeichnet werden. Was Boman hier sagt über die
Christuslinie, wie er zeigt, daß in der Offenbarung Gottes in Christus nicht
nur ein göttliches Jetzt, sondern auch ein göttliches Hier liegt, und wie der
Flucht des Griechen vom kümmerlichen Diesseits ins selige Jenseits die
jüdische Flucht von der Not der Zeit in die Hoffnung auf eine in der letzten
Zeit kommende herrliche Zukunft entspricht, wie also Eschatologie und
Jenseitsglaube zwei sich ergänzende gleichberechtigte und gleichdenknot-
wendige Formen sind, gehört zum besten seines Buches. Den Abschnitt
beschließt eine Ausführung über Größe und Zahl. Im vierten Teil behandelt
der Verfasser unter dem Titel «Symbolismus und Instrumentalismus» die
hebräische und griechische Dingauffassung. Hier hat man besonders das
Gefühl aufrichtigen Bedauerns, daß der Verfasser nicht ausführlicher wird.
Denn in dem mit «Transparenz Gottes» überschriebenen Exkurs sind Dinge
gesagt, die endlich dem festgefahrenen Gespräch über die
Abendmahlsstreitigkeiten neue Möglichkeiten zum gegenseitigen Verstehen eröffnen
könnten. Im fünften und letzten Abschnitt wird unter der Überschrift
«Logisches Denken und psychologisches Verstehen» nachgewiesen, wie Denken

und Verstehen zwar zwei verschiedene, aber gleich notwendige Erkenntnisarten

sind, wobei die Griechen mehr Logiker, die Israeliten mehr Psychologen

sind. Die Selbständigkeit der israelitischen Denker erweise sich in
der Umschmelzung fremder Gedanken und Werte, der fast wörtliche
Übernahme keinerlei Eintrag tue, da sie dabei die schwersten Lebensprobleme
innerlich durchkämpften; die Griechen suchen statt dessen die objektive
Wahrheit von dem Seienden. Beide Arten seien notwendig, wenn man sich
in Fühlung mit der ganzen Wirklichkeit halten wolle. Eine kurze Zusammenfassimg

besehließt das Buch. Wer einmal in die Tiefe eindringen will, greife
zu diesem Buch. Es ist wirklich eine reiche Gabe und die Auseinandersetzung
mit abweichenden Gedanken anderer Forscher geschieht in einer vorbildlich
vornehmen und sachlichen Weise, die sich Theologen zum Vorbild nehmen
können.

Frankfurt a. M. Hellmuth Bergmann

189



Austin Fahrer: St. Matthew and St. Mark. London 1954. Daere Press.

Seit der entscheidenden literarischen Leistung des englischen
Benediktinerabtes B. C. Butler, die den «Markus-Priorismus» ins Herz traf (s. Ju-
daica 1952, VIII. 185—189), zeigen auch andere englisch schreibende
Verfasser den Einfluß der neuen Argumente (ib. 1953, IX. 250—254; 1954,
X. 123—127). Darunter ist nunmehr auch Austin Farrer zu nennen. Noch
vor Butlers Buch hat Farrer sein erstes Markusbuch, «A Study in Mark»
(1951), veröffentlicht, das Butler auch besprochen hat (Downside Review
1952, 79—83), wie umgekehrt Farrer Butlers Buch vollauf gewürdigt hat
(Journal for Theological Studies 1952, III. 102—106). Vor allem die
Vernichtung der «Zwei-Quellen-Hypothese» konzediert der anglikanische Theologe

dem Benediktiner. Farrers neues Buch ist durch «Retractationes» ganz
im augustinischen Sinne gekennzeichnet, in denen der Verfasser
grundlegende Gedanken seines ersten Buches widerruft. Dabei gründet sich dieser
Widerruf auf ein (ganz deutlich von Butler beeinflußtes) tieferes Studium
und positiveres Erfassen des systematischen Charakters des Matthäus-Evangeliums

(p. 1—4. 21. 38—39. 127. 144. 213). Farrer gibt zwar formal den
«Markus-Priorismus» keineswegs preis, aber indem er Matthäus als den
vorzüglichsten Interpreten des Markus-Evangeliums ansieht, der dessen
«systematischen Rätsel» in eindeutigen Antworten umschreibt, setzt er die beiden
Evangelien in engste Beziehung, durch die sich die entgegengesetzte Lösung,
die Abstammung des zweiten Evangeliums vom ersten, für jemanderf, der
nicht durch den «Markus-Priorismus» voreingenommen ist, fast von selbst
ergibt.

Das Grundthema des Markus-Evangeliums nach Farrer (wir würden
nicht anstehen zu sagen: des Proto-Matthäus, s. Judaica 1954, X. 193—230)
ist sein zahlenmystischer Aufbau, der den zutiefst im jüdischen Denken
verwurzelten Autor wie nichts anderes verrät. Farrer weist die strukturelle
Entsprechung von zwölf Heilungen, zwölf Aposteln und zwölf Broten des

Markus-Evangeliums mit bestechenden Gründen nach. Die Zwölf in den
beiden Brotvermehrungen ergibt sich aus der Fünf und der Sieben in ihnen
(Mk. 6,38; 8,5. 19—20; siehe p. 57ff.). Während die Zwölfzahl überall auf
Israel verweist, eröffnet die daran anschließende Zahl Dreizehn die neue
Perspektive, die Israel durch das Evangelium mit dem Heidentum verbindet

(die Heilung der Tochter des syrophönikischen Weibes, Mk. 7,24—30;
die Berufung des Levi, ib. 2,14; die Funktion des «dritten Brotes», das die
Krumen für die Heiden bedeutet, ib. 6,43 ; 7,27—28 ; 8,8. 14 ; siehe p. 23—24.
34—37. 52. 55. 63—73).

Den Parallelismus dieses Aufbaues in den beiden ersten Evangelien
interpretiert Farrer im Sinne seiner Voraussetzung als «mattheische
Rekonstruktion» (p. 38ff. 116ff.). Doch besteht durchaus kein zwingender Grund,
nicht in augustinischer Überlieferung von einer «markischen Abbreviatur»
zu sprechen. Alles zeigt gerade Matthäus als den großen, in der jüdischen
Zahlenmystik lebenden Systematiker. Farrer zieht die Bergpredigt beson-

190



ders heran (p. 160ff.), die sich um acht Seligpreisungen, sechs Antithesen
und drei gute Werke aufbaut. Auch die Drei- und Yierzahl der Erzapostel,
Urzeugen und Säulen betont er (p. 90ff. 99ff.). Indem er die alte Gliederung
des Matthäus-Evangeliums als Pentateuch nicht umstößt, aber lockert,
kommt er zu seiner Deutung als Hexateuch (p. 177ff.), indem zum Vorbild
der fünf Bücher Mosis noch jenes des Buches Joschua hinzutritt. Man kann
auch noch an die weitere Vorherrschaft der Zwölf in der Erweckung des

12jährigen Mädchens und Heilung der 12 Jahre blutflüssigen Frau erinnern
(s. Judaica 1953, IX. 5—6). Wenn man alle diese zahlenmystischen
Materialien in den beiden ersten Evangelien zusammenschaut, vergleicht und
zu deuten versucht (wozu Farrer zweifellos neue, wertvolle Gedanken
beisteuert), dann kann man kaum zu einem anderen Ergebnis kommen als
Butler. Gerade aus der jüdischen Zahlenmystik der beiden, ersten Evangelien

folgt, daß sie nahe und enge in sehr früher Zeit nebeneinanderliegen,
daß unter ihnen Matthäus der größere Systematiker und Zahlenmystiker
ist (auch wenn Markus gelegentlich einige Zahlenangaben enthält, die
Matthäus entbehrt, Mk. 5,25. 42), und daß daher auf dem Hintergrunde der
frühapostolischen Zeit, in der allein beide Evangelien entstanden sein müssen,
nicht Matthäus sich aus Markus «entwickelt» haben kann, vielmehr das
zweite Evangelium unter bestimmten historischen Voraussetzungen das
erste Evangelium ausgeschrieben und verkürzt haben muß. Die «systematische

Rätselhaftigkeit» des Markus-Evangeliums (p. 7. 10. 40) kann nicht
von Matthäus rationalisiert worden sein (p. 21), sondern stellt sieh als ein
Auszug aus Matthäus dar, der sich an eine vorzüglich heidnische Umgebung
anpaßt. Dabei mag es durchaus zutreffen, daß Markus die Idee des
Dreizehnten aus diesem Grunde besonders herausgearbeitet hat, obwohl sie
weder in Matthäus noch auch in Lukas völlig fehlt (p. 38).

Tappan, N. Y. Ernst Karl Winter

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Cahiers Sioniens, Ville Année, No 1, Mars 1954: Paul Dé-
mann: Orientations. Renée Bloch: Ecriture et Tradition dans le Judaisme
Mélanges: In memoriam. Le P. Pierre Charles, S.J., suivi d'un Dialogue
inédit sur l'Etat d'Israël. Panorama des revues. La population juive du
monde en 1953. Une discussion exégétique. A propos de la prière «pro per-
fidis Judaeis». Les Livres.

Ville Année, No 2—3—4, 1954: Moïse, l'homme de
l'Alliance. H. Gazelles: Moïse devant l'histoire. A. Gélin: Moïse dans l'Ancien
Testament. B. Botte: La Vie de Moïse par Philon. G. Vermes: La figure de

191


	Rezensionen

