
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Der Judenchrist als das Zeichen Gottes für Israel und Kirche : eine
Besinnung zur Frage nach der Judenchristenheit

Autor: Jasper, Gerhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeinschaft der beim Mahl Vereinten, scherzend und geheimnisvoll

zugleich, vom Ende der Zeiten singen und sagen: «das
kommende Jahr in Jerusalem», dem wiedererbauten, dem Sitz des

Königs Messias. Kein Jude, mag er noch so sehr in die Ferne und
Fremde gegangen sein, kann das Heimweh an diesen Abenden zum
Schweigen bringen.

Das Geheimnis des Judentums — es ist viel darüber gerätselt
worden — ist das jüdische Haus, jener weiße Fleck des Tisches, um
den sich die Familie immer wieder sammelt. Hier und hier allein
ist die Urzelle des Judentums, die nie versiegende Kraft- und
Glaubensquelle, die jedem Ansturm hassender Menschen und fremder,

allzu zeitbedingter Gedanken widersteht. Unsere Ewigkeit hat
ihre Wurzel in unserem Heim, an dessen Pforte schon die Mesusa,
das Röllchen mit den zwei ersten Abschnitten des Schemagebetes,
uns begrüßt. Darin ist das Urgeheimnis des Glaubensvolkes Israel
enthalten, die unendliche Liebe zu Gott und das große, nicht zu
überhörende «Du sollst!»

DER JUDENCHRIST ALS DAS ZEICHEN GOTTES
FÜR ISRAEL UND KIRCHE

Eine Besinnung zur Frage nach der Judenchristenheit

von Gebhard Jaspeb, Bethel bei Bielefeld

I. Der Sinn der Bezeichnung « Judenchrist »

Wie sollen wir einen Juden nennen, der Christ wird? Im
kontinentalen Raum wird er gewöhnlich «Judenchrist» genannt, während

man im angelsächsischen Raum von «Hebrew Christian»
(hebräischer Christ) spricht.

Man wird sofort auf das Ungereimte der Bezeichnung «Judenchrist»

hinweisen; denn man kann, so folgert man, schon darum
nicht «Judenchrist» sein, weil man nicht «Jude» und «Christ»
zugleich zu sein vermag. Denn das ist ein Widerspruch in sich

134



selbst. Und wenn ein solcher «Judenchrist» in Deutschland oder
Schweden oder England lebt, sollen wir dann von «deutschen
Judenchristen», «schwedischen» oder «englischen Judenchristen»
sprechen?

Wenn wir die angelsächsische Bezeichnung «Hebrew Christian»
nehmen, können wir vermuten, daß diese Bezeichnung Hinweis
darauf sein will, daß dieser Christ ferner den Zusammenhang mit
dem jüdischen Volk festhalten will. Er will also als Christ ferner
zugleich Glied des jüdischen Volkes sein. Wenn der Name dies

besagen will, und so mit ihm ein nationaler Gedanke verbunden
wird, entsteht leicht die Frage, ob damit auch eine Verbindung mit
dem Staat Israel zum Ausdruck kommt. Oder verwickeln wir uns
damit in einen inneren Widerspruch?

Die kontinental gebräuchliche Bezeichnung «Judenchrist» knüpft
mit dem Wort «Jude» entsprechend dem kontinentalen Empfinden
mehr an die Besonderheit des jüdischen Volkes als einer
Glaubensgemeinschaft an. Hier spricht bewußt oder unbewußt das Empfinden

mit, daß uns im jüdischen Volk die Frage nach der
Heilsgeschichte Gottes begegnet. Man kann dann, wie es bereits geschehen

ist, zu gleicher Zeit sagen: a) Wenn ein Jude Christ wird, hört
er auf, Jude zu sein, b) Wenn ein Jude Christ wird, wird er im
Vollsinne ein rechter Jude; denn nun kommt sein Judesein zur
gottgewollten Bestimmung und Erfüllung.

Man hat auch andere Benennungen vorgeschlagen, um diese

heilsgeschichtliche Beziehung deutlich herauszuheben, wie etwa
«gläubiger Jude». Aber diese Bezeichnung ist vieldeutig. Es gibt
auch «gläubige» Juden und «ungläubige» Juden im Sinne des

Judentums. Man nennt damit einen Juden, der den väterlichen
Glauben des Judentums völlig bejaht im Gegensatz zu einem Juden,
der aus den Traditionen des Judentums sich innerlich gelöst hat.

Auch die Bezeichnung «Christ aus Israel», um damit den
heilsgeschichtlichen Namen des jüdischen Volkes hervorzuheben, ist in
der Gegenwart nicht mehr eindeutig; denn mit dem Namen «Christ
aus Israel» kann auch ein Christ bezeichnet werden, der im Staate
Israel wohnt. Es läge dann das Mißverständnis vor, daß unter
dieser Bezeichnung ein Christ aus dem Staate Israel gemeint ist,
und dieser kann ein arabischer, koptischer, armenischer, abessini-

135



scher, orthodoxer Christ sein, also Christen nichtjüdischer
Volksangehörigkeit, die ihren Wohnsitz im Staate Israel haben.

Abwegig wäre auch etwa die Bezeichnung «Christ jüdischen
Blutes»; denn das jüdische Volk ist mehr als eine Blutsgemeinschaft,
eben primär immer eine Glaubensgemeinschaft.

Völlig unzureichend wäre aber die Bezeichnung «getaufter Jude»;
denn nicht jeder «getaufte» Jude möchte ein «Judenchrist» sein.
Denn manchem «unbekehrten» getauften Juden war die Taufe das
«Entréebillet» zur christlichen Kulturgemeinschaft, wie Heinrich
Heine sagte. Ein solcher getaufter Jude haßt es zumeist, an seine

jüdische Vergangenheit und Herkunft erinnert zu werden.
Der amerikanische Schriftsteller Lewis Browne machte einmal

die sachlich treffliche Bemerkung, er sei «unfreiwilligerweise Nicht-
christ jüdischer Abstammung» gewesen. Für ihn bestand die
Beziehung zur Vergangenheit weniger im Judentum als in der Juden-
heit, diese gefaßt als rassisch-völkische Gemeinschaft.

Der ehemalige Herausgeber der Kulturzeitschrift «Die Gegenwart»,

Bernhard Guttmann, gibt dem gleichen Sachverhalt
ähnlichen Ausdruck, wenn er schreibt: «Ein Christ aus Israel fühlte er
sich zuerst als Europäer. Seine christlichen Freunde redeten aus
Takt mit ihm nicht vom Judentum, und er redete mit seinen
christlichen Freunden ebenfalls aus Takt nicht vom Christentum;
denn die gute europäische Lebensart beruhte auf dem geschmackvollen

Schweigen über das Wichtigste. Von Christen aus Israel
wußten die guten Europäer nichts. Sie nannten sie bloß «getaufte
Juden». Es hätte ihnen nicht eingeleuchtet, daß sie, die Christen,
die keine Christen waren, just einen Juden für einen Christen halten
sollten1.»

Wenn wir zur Verdeutlichung sagen wollten: Ein «Judenchrist»
ist und müßte sich eigentlich nennen ein «Christ jüdischen
Ursprungs», dann ist das Judentum damit gekennzeichnet als eine für
ihn abgetane Sache. Der Name enthielte keine Andeutung, welche
geistigen Zusammenhänge ihn etwa noch mit dem Judentum oder
der Judenheit verbinden.

1 Bernhard Guttmann, «Das Ende der Zeit». Zähringer-Verlag. Freiburg
i. Breisgau, S. 30.

136



Es wäre dann schon die Bezeichnung «christusgläubiger Jude»
vorzuziehen; denn damit wäre hervorgehoben, daß er im Unterschied

von den übrigen Juden an Jesus als den Christus glaubt. In
diesem Sinne möchte ein «Judenchrist» seine Zugehörigkeit zu
Christus und zum jüdischen Volk verstehen. Das ist mit dieser
kürzeren Bezeichnung « Judenchrist)) tatsächlich gemeint.

Der Judenchrist betont also im Gegensatz zum «getauften»
Juden mit seinem Namen seine jüdische Herkunft, und zwar nicht
als «biologische Gegebenheit», also als «Blutsgemeinschaft»,
sondern in der rechten Erkenntnis, daß dem jüdischen Volk als der
Vertikale unter der Horizontale der Völkerwelt eine Besonderheit
zukommt, die im Wesen des jüdischen Volkes als des Volkes der
Wahl Gottes begründet Hegt. Er will also mit der Bezeichnung
«Judenchrist» die heilsgeschichtHche Linie bejaht wissen. Der Name
«Judenchrist» soll sagen und andeuten, daß aller Sinn der
Heilsgeschichte Gottes darin beschlossen Hegt, daß sie in Jesus Christus
ihr Ziel hat. Darum heißt es im Hebräerbrief, daß Jesus «der Erbe
von allen» ist (Hebr. 1,1). Und bei Paulus, daß in Ihm alle
Verheißungen «Ja und Amen» sind (2. Kor. 1,20). Der Judenchrist
beruft sich dabei auch mit Recht auf Jesu eigene Worte, mit denen
der Herr sich selbst als den Schlüssel zur Offenbarungsurkunde des

Alten Testaments hinstellt: «Ihr durchsucht die Bibelsprüche, weil
Ihr meint, in ihnen ewiges Leben zu haben; und sie sind es, die von
mir zeugen.» (Joh. 5,39. Übersetzung nach Schlatter.)

Der Name «Judenchrist» bedeutet ihm also, daß er, indem er den
Herrn Christus fand, recht eigentHch die Bestimmung seines Volkes
erkannt hat, seine Berufung zu dem Messias Israels. Damit ist schon

festgestellt, daß der Name «Judenchrist» nur recht zu deuten ist von
dem Wesen des jüdischen Volkes aus als des Volkes der Wahl
Gottes. Darum heißt es auch in den Leitsätzen der «Judenchrist-
Hchen AlHanz»: «Sie bekennen sich zu ihrem Volke Israel, dem
Volke der Erzväter, des Mose, der Propheten, der Mutter des

Heilandes, der Jünger und Apostel, insbesondere des Paulus; dem

Volke, aus dem der Messias kam, und sehen in ihrer Zugehörigkeit
zum alten Volk Gottes nicht allein eine physische oder biologische
Gegebenheit, sondern eine ihnen zufallende Gnade, die sie gerade,
weil sie vöHig unverdient ist, nicht von sich stoßen dürfen.»

137



Diese Sätze wollen zugleich ein Mißverständnis abwehren, als
sei der «Judenchrist» etwa ein «judaisierender» Christ. Ihm steht
und muß stets vor Augen stehen, daß er nicht zwei Herren dienen
kann. «Die Treue zu Jesus Christus wird für ihn zur entscheidenden
Probe seiner Jüngerschaft2.»

II. Das Judenchristentum im Wandel der Zeiten

1. Der Judenchrist in der Urkirche und heute. Der endgültige
Bruch zwischen Synagoge und Kirche, Judentum und Gemeinde
Jesu, wurde jüdischerseits unter Aqiba während des Bar-Kochba-
Aufstandes unter Kaiser Hadrian damit vollzogen, daß dem
täglichen XVIII. Gebet der Juden die Formel der Verfluchung der
Minim angehängt und unter ihnen die Nozrim, die Sazarener, nun
ausdrücklich genannt wurden. Seitdem wurde bis heute für die
Synagoge jeglicher Übertritt zum Christentum als Unheil empfunden;

denn er zerbricht die geschlossene Einheit des jüdischen
Volkes und setzt damit die jüdische Existenz aufs Spiel. Darum
wurde der Judenchrist zu allen Zeiten als Verräter und Unheilstifter
empfunden. Er ist «meschumid».

Jüdischen Schriftstellern merkt man immer wieder an, wie
schwer es ihnen wird, an den Ernst eines Übertritts zum Christentum

zu glauben. Für sie ist und bleibt ein solcher Schritt Apostasie,
Treulosigkeit und Opportunismus in eins. Das jüdische Empfinden
ist zu verstehen als Kampf einer Minorität um ihre Selbsterhaltung.
Mit Recht wird von ihnen gefolgert, daß, wenn sich der seltenere
Fall ereignet, daß ein Glied eines christlichen Volkes sich dem
Judentum anschließt, seiner Verachtung erwartet. Es schließt sich
einer weithin und zu manchen Zeiten verfolgten Religion an.
Demgegenüber erschließen sich dem, der vom Judentum zum Christen-

2 Vgl. zu diesem Teil besonders Leuner, «Ein Christuszeugnis aus Israel,
Vom Werden und Wesen der Judenchristlichen Allianz». Zeitschrift Judaica,
VIII. Jahrg. 1952, Heft 2, S. 94ff., zumal S. 95f., S. llOf. (Dieser Artikel ist
auch als Sonderdruck erschienen.)

Jocz, The Jewish People and Jesus Christ. A Study in the relationship
between the Jewish People and Jesus Christ, Kapitel VI. Contemporary
Hebrew Christianity S. 201, 261.

138



tum übertritt, große Vorteile. Hinzu kommt, daß die Kirche, zumal
in der Vergangenheit, oft «unchristliche» Methoden angewandt hat,
um Juden zu gewinnen. Nicht zuletzt aber ist der Jude tief davon
durchdrungen, daß im Vergleich zum Judentum das Christentum
als minderwertig anzusprechen ist. Ferner herrscht im Judentum
die Überzeugung vor, daß die Religion niemals der Entscheidung
eines Einzelnen überlassen werden darf; denn für den Juden ist
eben sein Judentum «angeboren». Seine Geburt ist für seine Religion
entscheidend. Denn «der Jude wird als Jude geboren, und dieses

Faktum der Geburt kann nicht annulliert werden». So kann ein
Jude niemals seiner Schicksalsbestimmung, Jude zu sein, entrinnen.
Der Dichter Franz Werfel gab dem einmal mit Worten Ausdruck,
die ihn von der «'Verwerflichkeit eines Desertierens aus einem
Gottesvolk» sprechen ließen, und er fügt als Grund hinzu, daß ihm
das vorkomme wie wenn er «in Willkür sein historisches Leiden
(das des jüdischen Volkes) unterbreche». So verläßt nach jüdischer
Anschauung der Judenchrist nicht nur seine Religion, sondern auch
sein Volkstum. «Die Synagoge verlassen heißt auch zu gleicher
Zeit, sein Volk verlassen. » Hier liegt der entscheidende Grund für
das Judentum, den Übertritt zum Christentum zu verurteilen. Der
Judenchrist ist und bleibt Apostatjude; denn «ohne die Juden
würde es kein Judentum geben3.» Dem Talmudjudentum, in
welchem sich die Ghettohaltung des Judentums vollzog, «muß ein
Jude, der sich zu Christus wendet, als Lügner erscheinen», sagt
Guttmann. Und von Cohen, den er «in den Jahrzehnten vor und
nach 1900 die Leuchte des Judentums» nennt, bringt die bezeichnende

Äußerung, er habe alle Judenchristen als Menschen
angesehen, «die dem Druck der Verwaltungen und der sozialen Vorteile
sich gefügt haben und vom Judentum abfielen». Darum sei nach
ihm das Christwerden eines Juden «ein Symptom mangelhafter
geistiger und sittlicher Klarheit»4.

Nun aber ist die Neubelebung des modernen Judenchristentums
charakterisiert durch ihren Versuch, «wieder Eintritt zu finden in
die jüdische Gesellschaft»5. Die Wiederbelebung nationalen Den-

3 Jocz, a. a. O. S. 201f., 229.
4 Guttmann, a. a. O. S. 22.
6 Jocz, a. a. O. S. 204.

139;



kens innerhalb des Judentums, das durch den Zionismus ausgelöst
ist, und die Entstehung des Staates Israel haben ferner in den
Judenchristen den Gedanken entstehen lassen, daß sie sich auch
als «loyales Glied» der jüdischen Nation betrachten könnten®. «Das
moderne Judenchristentum ist im wesentlichen eine Bewegung auf
das jüdische Volk zu und ist charakterisiert durch das ernste Streben,

einen Platz in seinem Leben zu finden. » Immerhin steht aber
dieses Streben unter dem Vorbehalt, daß ihre Loyalität gegenüber
dem jüdischen Volk «nicht in Widerstreit mit ihrer religiösen
Überzeugung gerät».

Aber es ist mit gleichem Ernst auch die Frage aufgeworfen, ob
nicht in diesem Sinne das so gedachte Judenchristentum ein
«Anachronismus» ist, nämlich in dem Sinne, daß es sich mit der
«unwiederholbaren ersten Zeit der Christenheit» gleichsetzt7. Denn
im Gegensatz zur urchristlichen Zeit sind heute Judentum und
jüdisches Volk eine untrennbare Einheit, ein geheimnisvolles
einzigartiges Ineinander von Glaube und Volkstum. Selbst ein Montefiore
gibt zu, daß das Judentum de facto, wenn auch nicht de jure, eine
nationale Religion sei8. Und Franz Rosenzweig hebt daher hervor,
«die Judenchristen haben ihr Recht geschichtlich im Urchristentum,

während sie mit dem Wachsen der Heidenkirche durch Paulus
ein Anachronismus wurden9».

2. Der Judenchrist im Verhältnis zur mittelalterlichen Kirche. Wir
sind mit dieser Frage aber der Zeit vorausgeeilt und müssen
nachholen, wie zu allen Zeiten für die Judenchristen die geistige Lage
der Umwelt sich entscheidend auswirkte. Mit dem Werden der
Reichskirche unter Constantin wurde der Jude vornehmlich
empfunden als der «Sakramentsfremde», entsprechend dem
sakramentalen Charakter der mittelalterlichen Kirche. Das bedeutete
für einen Juden, der Christ wurde, daß er Glied der Kirche der
Katholizität und Uniformität wurde. Er wurde als Jude
hineingenommen in die Kirche sakramentalen Charakters. Die nationale

• Jocz, a. a. O. S. 227.
7 Jocz, a. a. O. S. 228f.
8 Jocz, a. a. O. S. 398, Anmerk. 194.
9 Jocz, a. a. O. S. 398, Anmerk. 196.

140



Besonderheit spielte im Mittelalter eine sekundäre Rolle, da ein
nationales Empfinden noch nicht wachgeworden war. Wie hätte
daher ein Jude, der Christ wurde, darauf kommen sollen, sich noch
seinem jüdischen Volk entsprechend seiner Besonderheit als Volk
der Wahl Gottes verbunden zu wissen? Das wäre als Halbheit
verstanden und mußte auch von ihm so verstanden werden. Sie war
unbedingt zu überwinden. Hier konnte nur die völlige Verleugnung
der Vergangenheit als Zugehörigkeit zum verstockten Volke Gottes
und zum Volke der «Christusmörder» für ihn in Frage kommen10.
Sah man im Heidentum nach altkirchlicher Sprache das «erste
Geschlecht» und im Judentum das «zweite Geschlecht», so wurde
eben die Kirche, zu der er stieß, von ihm gewertet als die Aufhebung
dieser beiden Geschlechter in der höheren Ebene des «dritten
Geschlechts». Die Kirche wurde angesehen als das wahre, angenommene

Volk der Wahl Gottes. Das Hineinnehmen in die
Sakramentsgemeinschaft der Kirche bedeutete und mußte daher bedeuten den
vollendeten Bruch mit der Vergangenheit einer verschuldeten
Sakramentsfremdheit des jüdischen Volkes.

3. Der Judenchrist in der Zeit der Assimilation. Die Zeit der
Assimilation des Judentums, der kulturellen Angleichung an das

Wirtsvolk, Heß das Selbstverständnis des Judentums als Konfession
aufkommen. Die assimilierten Juden wollten nichts anderes sein
als «deutscher Staatsbürger mosaischen Glaubens», so wie es

deutsche Staatsbürger evangelischer und katholischer Konfession
gab. Damit wurde die Wendung zum Christentum für einen Juden
zum Konfessionswechsel. Die Entdeckung der geistigen und
kulturellen Nähe zum Wirtsvolk, das Gemeinsame des «guten Euro-
päertums», wie Guttmann sagte, ließ einen Konfessionswechsel um
so leichter verständlich erscheinen, da mit der Annahme des

Christentums die Assimilierung vollkommen wurde.
Daß jedoch der Konfessionswechsel zum Christentum hin seitens

des Judentums verfemt blieb, diente dazu, in dem Judenchristen
die völlige geistige Assimilation an die Kirche des Wirtsvolkes zu

10 Vgl. zu diesen Fragen W. Maurer, «Kirche und Synagoge», W.
Kohlhammer-Verlag, Stuttgart, vor allem S. 22ff. und 7Iff.

141



verstärken. Wie sollte er auch als Judenchrist eine Sonderstellung
in Anspruch nehmen wollen, wenn für ihn, dem ganzen Empfinden
des Assimilationsjudentums gemäß, das Judentum nur als
«Konfession» geschätzt wurde.

Immerhin ist dabei zu bedenken, daß hier ein Fehler im Ansatz
verborgen lag, nämlich der, das Judentum nur unter dem religiösen
Aspekt als Konfession anzusehen und nicht in seiner geheimnisvollen

Einheit als Glaube und Volkstum zu erkennen. Es lag diesem

Empfinden eine unzureichende Schau des Judentums zugrunde.
Darum war die Folge, daß zwar der Konfessionswechsel die
Assimilation des Judenchristen vollendete; aber er raubte ihm zugleich
die Lebensmöglichkeit innerhalb der jüdischen Gesellschaft, der
Judenheit. Durch seinen Konfessionswechsel wurde er Apostat. Er
hatte nicht mehr «Teil und Los am Erbe des Volkes der Wahl
Gottes».

Zusammenfassend kann man sagen: Wenn der Jude Christ
wurde, verlor er völlig seine jüdische Nationalität. Er wurde der
Kirche seines Wirtsvolkes völhg eingegliedert, er wurde ihr «ein-

gekircht». Er wurde seinem Empfinden nach nicht «Judenchrist»,
sondern ein Christ in Deutschland, England usw.

III. Der Judenchrist in der Auseinandersetzung mit dem National¬
bewußtsein der christlichen Völker

Im Dritten Reich wurde mit der Verfolgung des jüdischen Volkes

erstmalig der Judenchrist mit betroffen. Wir stehen damit vor
der denkwürdigen Wandlung im Bewußtsein der christlichen Völker.
Ihre geistige Einheit als christliches Abendland ging ihnen verloren.
Sie erkennen sich nur noch als Nation. Damit mußte der Jude
primär nunmehr als volks- und rassefremd empfunden werden.
Nach diesem Gesichtspunkt wurde auch der Judenchrist beurteilt,
wobei gleichgültig blieb, ob er nur «getaufter» Jude war oder sich
als Judenchrist im Sinne des christusgläubigen Juden wußte.
Notwendig mußte sich damit auch eine geistliche Wandlung im
Empfinden des Judenchristen anbahnen. Und das um so mehr, als auch
im Judentum ein nationales Empfinden sich geltend machte. Auch
er selbst empfand sich zugehörig zu Volk und Nation der Juden

142



im Gegensatz zum Assimilationsjudentum, das sich nur als
Konfession verstanden wissen wollte. Das Judentum empfand sich sogar
in erster Linie als Volk, und erst in zweiter Linie als
Glaubensgemeinschaft.

Dieser Wandel im Bewußtsein der Völker und im Judentum
ließ in dem Judenchristen die Frage wach werden, ob etwa ein
Judenchrist eine Brücke darstellen könnte zwischen Kirche und
Synagoge, wenn auch sofort sich das Bedenken meldete, daß hier
der Brückenschlag als in der nationalen Ebene hegend empfunden
werden könnte und weniger religiös.

Im Ostjudentum, zumal im russischen Machtbereich, lösten die

Pogrome in den letzten Jahrzehnten des vorigen Jahrhunderts eine

nationaljüdische Reaktion aus; denn hier gab es wirklich jüdisches
Volkstum in dem Riesenghetto der jüdischen Siedlungsgebiete.
Darum zeigten sich auch hier zuerst entsprechende Rückwirkungen
im Judenchristentum. Aber auch im Westjudentum wurde ein
nationales Empfinden im Judentum vor allem als Reaktion auf den
wachsenden Antisemitismus lebendig. Und wiederum können wir
mit Recht schließen: Wie sollte nicht auch im Judenchristen dann
ein Empfinden rege werden: Ich bin religiös ein Jude gewesen ; aber
ich kann nicht vergessen, daß ich im nationalen Sinne ein Jude war.

Mit dem Erstarken der zionistischen Bewegung und der Gründung

des Staates Israel schien sogar die Möglichkeit einer
Anerkennung des Judenchristentums gegeben. Und wenn der Judenchrist

sich loyal zum jüdischen Volk und Staat stellt, kann auch
der Verdacht entkräftet werden — so glaubte er — mit dem Übertritt

zum Christentum nationalen Verrat zu begehen.
Während nun mit dem Zweiten Weltkrieg das Überschlagen des

nationalen Empfindens der europäischen Völker eine Einbuße
erlitten hatte und man wieder eine europäische Gemeinsamkeit
sieht, ist demgegenüber das Nationalbewußtsein im Judentum des

Staates Israel zur Zeit sehr stark. Auch allgemein gesprochen darf
man sagen, daß heute das Weltjudentum unter den furchtbaren
Geschehnissen der letzten Vergangenheit sich mehr als bisher als
eine geistige Einheit empfindet und unter ihm das Bewußtsein der
Schicksalsverbundenheit stark geworden ist. Darum wird der

jüdische Staat von jedem Juden als «sein» Staat empfunden.

143



Welche Rückwirkung hat nun dieser geistige Wandel im
Judenchristentum mit sich gebracht?

Es ist verständlich, wenn zuerst in Osteuropa es zu Versuchen
judenchristlicher Sonderbildungen kam, eine «christliche Synagoge»
darzustellen; denn hier gab es ausgeprägtes Volkstum jüdischer
Massen. Im letzten Viertel des vorigen Jahrhunderts sammelte so

Joseph Rabinowitzsch aus Kischineff, ein Advokat, die «Israeliten
des Neuen Testaments» in einem besonderen Bethaus. Von ihm
getaufte Juden hielten an der Sabbatheiligung fest. Man beobachtete

auch die jüdischen Feiertage. Ähnliche Versuche wurden
unternommen von Lichtenstein in Tapio und Szele in Rumänien und
von Lucky in Galizien. Auch der jüngst verstorbene angelsächsische
Geistliche Leverstoff schuf in London besondere Gottesdienste für
Judenchristen, für die er eine hebräisch-christliche Liturgie
einführte. Diese Sonderbildungen steuerten stark auf eine judenchristliche

Kirche hin, und sie wiesen auf eine Frage, die Anlaß gibt, die
Front zwischen Kirche und Judentum abzutasten. Von der «christlichen

Synagoge» Rabinowitzsch' hieß es: «Obwohl hier offenbar
der Geist Gottes sein Werk hatte, zeigten sich doch auch Züge, die
ein akzidentelles Element enthielten. Deutlich war, daß der
Gebrauch des Kruzifixes bei Lutheranern und Russisch-Orthodoxen
der entscheidende Grund war, der ihn davon abhielt, sich ihnen
anzuschließen. Soweit man beurteilen kann, war seine Theologie
völlig orthodox. Und obgleich er die Beobachtung des Sabbats
beibehielt und die Beschneidung, war ihm zugleich völlig deutlich,
daß dies nur aus nationalen Gründen letzthin geschah11.»

Die Bewegung hatte zunächst einen weitreichenden Einfluß
gehabt. Aber nach dem Tode von Rabinowitzsch, 1899, ging sie

schnell zurück. Sie wurde mit Ausbruch des Ersten Weltkrieges
völlig hinweggefegt. Man darf auch wohl sagen, daß sein Versuch
des Brückenschlages zwischen Synagoge und Kirche zwar christliche

Kreise stark interessierte, aber daß das Judentum durch diese
Versuche so gut wie unberührt blieb.

In dieser Tatsache offenbart sich eine Tragik: Eine Predigt vor
11 H. L. Ellison, «The Church and the Hebrew Christian» in «The Church

and the Jewish People», edited by Göte Hedenquist. Edinburgh House
Press. London SW 1. 1954, S. 143ff., S. 152.

144



Juden muß herausstellen, daß durch Jesus die Verheißungen des

Alten Testaments zur Erfüllung gekommen sind. Man wandte ein,
daß eine solche Predigt fälschlich oft mit einer völligen Negation
der Synagoge verbunden sei. Dennoch bleibt der unheimliche
Eindruck bestehen, daß das jüdische Selbstbewußtsein der Gegenwart
das Bewußtsein jenes Volkes ist, das Jesus Christus verworfen hat12.
Diese Tatsache, daß bis heute das jüdische Selbstbewußtsein
antichristlich geprägt ist, läßt alle Fragen nach der rechten Haltung
des Judenchristen seinem Volke gegenüber so schwer werden: Ist
nicht doch die Aufgabe der Nationalität unter diesen Umständen
erforderlich? Und wird damit nicht das Untertauchen in das Wirtsvolk

zur tragischen Notwendigkeit?13.
Andererseits muß dennoch die Frage immer wieder gestellt werden:

War die Idee eines Judenchristentums so ganz absurd? Gibt
es nicht ein Nebeneinander von Typen protestantischen Kirchen-
tums? Sollte es damit nicht auch die Möglichkeit eines judenchristlichen

Typus geben? Alle diese Fragen spiegeln sich wieder in der
Judenchristlichen Allianz, die zunächst im angelsächsischen Kulturbereich

und dann auch im europäischen kontinentalen Raum sich
bildete.

IV. Das Wächteramt der Internationalen Judenchristlichen Allianz

Im Jahre 1865 wurde in London die erste Judenchristliche Allianz
gegründet mit dem ausgesprochenen Ziel, «ein korporatives Zeugnis

gegenüber Israel und den Kirchen abzulegen». Schon 1867 trat
sie mit einer Konferenz an die Öffentlichkeit. Von manchen Kirchenchristen

wurde sie mit Argwohn betrachtet; «da sie sich eindeutig
zu ihrer Herkunft aus Israel bekannte und den damals betonten
Assimilierungsgedanken ablehnte». Ihrerseits wußten sich ihre
Mitglieder durch den Glauben an den gekreuzigten und auferstandenen
Messias demgegenüber als «rechte Israeliten». Und sie waren
überzeugt, daß sie durch ihr Erlebnis «etwas von dem Geiste der Ur-
kirche mitbekommen hatten, der in den Nationalkirchen zu einem

großen Teil verloren gegangen» sei. Sie fühlten sich auch «öku-

12 Ellison, a. a. O. S. 145; Jocz a. a. O. S. 239.
13 Vgl. auch Ellison a. a. O. S. 151.

145



menisch» miteinander verbunden, da sie aus verschiedensten
protestantischen Konfessionen zusammengeführt waren und gemeinsam
das Abendmahl feierten. Sie glaubten auch, daß ein solches «im
besten Sinne katholisches (ökumenisches) Zeugnis auf ihre noch
ungläubigen Brüder und Schwestern aus Israel einen stärkeren und
überzeugenderen Eindruck machen mußte als die noch so ehrlich
gemeinten Bestrebungen der konfessionsgebundenen Missionsgesellschaften».

Ihre Gemeinschaft versichtbare den «Rest» Israels und
sei darum ein Zeichen dafür, daß Gott sein Volk nicht verstoßen
habe.

D. Leuner, der Europasekretär der Allianz, sagt, daß in dem
ersten Schrifttum der jungen Allianz auch nicht die geringsten
Andeutungen gefunden werden, daß hier als Wunschbild eine

«judaisierende Sekte» den Mitgliedern vor Augen gestanden habe.
Dem widerstreitet auch schon, daß ihre führenden Männer in den
verschiedensten Kirchen leitende Stellungen innehatten.

Die 1925 nach London einberufene «Internationale Judenchristliche

Konferenz» bot die Handhabe, die Bewegung auch auf den
Kontinent auszudehnen. Es kam auf dieser Konferenz am 8.

September 1925 einstimmig zur Gründung der «Internationalen Hebrew
Christian-Alliance ».

Ihre Daseinsberechtigung leitete die Internationale Allianz aus
der doppelten Aufgabe ab, «in korporativem Zeugnis gegenüber
ihren jüdischen Brüdern, mit denen sie sich nicht nur in der
volklichen Herkunft eins wußten, sondern vor allem in der göttlichen
Berufung Israels und in dem Zeugnis gegenüber der Kirche, der
sie den Geist des Judentums zu vermitteln suchen und Bürgen für
die Einheit des Leibes Christi aus Juden und Heiden sein wollen».

Dabei fühlen die Judenchristen sich «zu einer besonderen Demut
verpflichtet, da ja Israel nicht nur das Volk der Gotteskinder und
Propheten, sondern auch das halsstarrige, widerspenstige Gebilde
derer ist, die ihre Propheten steinigten und den Messias verwarfen».

Darum geben sie auch ihrer Dankesschuld gegenüber den
Brüdern aus den nationalen Kirchen Ausdruck, «die ihnen das
Evangelium zurückgebracht und die Liebe Christi vorgelebt haben».
Aber es heißt auch, daß der Judenchrist erschüttert und entsetzt
darüber ist, «daß ihm das Studium der Kirchengeschichte zeige, daß

146



die Frage nach der Bedeutung der Rolle und des Fortbestehens
Israels auf keinem der großen Konzile aufgetaucht sei, sondern
bis zur Gründung des Weltkirchenrates in Amsterdam warten
mußte, um überhaupt erst wieder ernst genommen zu werden».

Von seinen Brüdern nach dem Fleisch will sich der Judenchrist
«ebenso wenig trennen wie sich der Herr oder Paulus zu ihnen
gehalten hat. Er fühlt sich für sie geistlich und volklich
verantwortlich. » Er will ihnen durch das korporative Zeugnis dartun, daß

es nicht nur einzelne Wenige sind, die in Jesus ihren Messias und
Erlöser gefunden haben. Für die Kirchen aber möchten die
Judenchristen eine «ständige Mahnung» sein, «Israel zur Eifersucht zu
reizen, bis der göttliche Ratschluß erfüllt und das ganze Volk zum
Glauben an seinen Messias gekommen ist»14.

Das Israelkomitee des Internationalen Missionsrates hat schon
bei seiner ersten Tagung in Budapest im Jahre 1927 die Bildung
und Entwicklung der Internationalen Allianz der Judenchristen
begrüßt und die Hoffnung ausgesprochen, daß sie dem jüdischen
Volk und der Kirche Christi zum Segen werden möchte. Auf seiner

Tagung in Basel 1947 bekannte sich das Komitee erneut zur Arbeit
der Allianz. Allgemein gesprochen darf man sagen: Man stand unter
dem Eindruck, daß ihr wirklich ein «Wächteramt auf der Brücke
zwischen Judentum und Kirche» übertragen sei, obwohl zugleich
zu sagen ist, daß im Judenchristen tragisch in all seinen Spannungen
sich das «Drama der Urkirche» wiederholt.

Gehen wir den Gründen nach, die überall zum Zusammenschluß
der Judenchristen untereinander geführt haben, so ist hervorzuheben,

1. ein antisemitischer Judaismus innerhalb der Kirche, der
sich aus der verkürzten Verkündigung ergibt, die in dem Juden
nur das «verstoßene Gottesvolk» sieht. Dieser antisemitische
Judaismus empfängt dann seine Verhärtung durch den säkularen
Antisemitismus, der die Abneigung gegen die Juden verstärkt. Dieser

kirchliche Judaismus und der säkulare Antisemitismus lassen
die Judenchristen verdächtig erscheinen und ihre Motive zur
Bekehrung in Frage stellen. So tritt ihnen auch in der Kirche das

14 Vgl. zu allem H. D. Leuner, «Ein Christuszeugnis aus Israel. Vom
Werden und Wesen der Judenchristlichen Allianz». Zeitschrift Judaica,
VIII. Jahrg. 1952, Heft 2, S. 94ff. Besonders Seite 96—98, 103ff., 107.

147



Urteil entgegen, das sie von ihrem Volke her schon tragen müssen:
sie sind Renegaten. So erschwert die Kirche es dem Judenchristen
ungemein, in ihr Heimatgefühl zu gewinnen. Für die Kirche dürfte
sich von hier aus die Aufgabe ergeben, ihren Gliedern anhand von
Rom. 9-11 das Verständnis zu erwecken, was es um das Volk der
Wahl ist, über dem auch in seiner Verhärtung die Verheißung Gottes

heute noch steht.
Als weiterer Grund erhebt sich für den Judenchristen immer die

Frage, ob es nicht möglich sei, die völlige Assimilation zu vermeiden
und seine nationale Identität zu wahren15. Aber gerade bei diesem
Wunsche des Judenchristen ergeben sich für ihn spannungsvolle
Momente. Die Kirche ist ihrem Wesen nach unversalistisch. Aber
in Wirklichkeit breitet sich in ihr nationales Wesen aus. So drängt
sich dem Judenchristen die Frage auf, ob man wirklich an ihn die

Forderung stellen kann und darf, daß er seine «Nationalität» völlig
aufgebe. Zugleich macht sich aber immer wieder geltend, daß dem

jüdischen Volk als Volk der Wahl Gottes in der rätselvollen Einheit
von Volkstum und Glaube besonderer Charakter eignet. Auf Grund
seiner doppelten Verantwortung gegenüber der Kirche, das heißt
in diesem Falle gegenüber den christlichen Brüdern aus seinem

Wirtsvolk, und gegenüber den Juden als seinen Brüdern nach dem
Fleisch wird so der Judenchrist immer hin- und hergerissen. Er
weiß sich gefühlsmäßig an sein Volk gebunden und kann sich
dennoch zugleich nicht lösen aus der Verbundenheit mit dem Wirtsvolk

seiner Geburt. Dies wird um so mehr der Fall sein, als der
Judenchrist den inneren Anschluß an die Glieder der Kirche seines

Wirtsvolkes gefunden hat und damit in ihr ein Heimatgefühl
aufkommen konnte. So hieß es einmal: «Wie wir uns mit dem wahren
Israel (der Allianz) in lebendiger Einheit wissen, so sollten wir das
auch mit der aus Israel hervorgegangenen gesamten Gemeinde Jesu

Christi, der communio sanctorum auf Erden wie im Himmel. Und
dennoch denke ich nicht völkisch jüdisch, weiß mich nach wie vor
zum deutschen Volke gehörig, auch wenn es sich vor Gott an uns
so schwer versündigt hat. Gott hat uns in die Zerstreuung gegeben,

15 Hier schließen wir die Fragen, die mit der Wiederaufrichtung des
Staates Israel sich aufdrängen, zunächst aus, da sie in einem späteren
Zusammenhang zur Darstellung kommen.

148



damit wir auch dort Wurzel fassen sollen. Es gibt ja nicht nur eine
äußere Assimilation, sondern auch eine echte Entwurzelung. Das
sollte man doch auch in der Allianz bedenken. Warum soll sich
denn der Judenchrist nicht auch als Engländer oder Deutscher
wissen? Gilt unsere Aufgabe als «Brücke» zwischen Israel und
Kirche nicht auch gegenüber den Nationen16?»

Doch wird gerade der Wunsch der Judenchristen, mit ihrem
Zusammenschluß lebendige Zentren des Zeugnisses gegenüber
ihrem Volke zu bilden, sie bewußtseinsmäßig dahin führen, sich als

Brücke gerade zwischen Kirche und Judentum zu empfinden, nicht
minder als Brücke zwischen dem nichtjüdischen Judenmissionar
und den Juden. Das Verlangen zu einem Korporativzeugnis vor dem

jüdischen Volk war ja wesentlicher Grund des Zusammenschlusses.
Daß aber die nationale Verengung der Kirche unter den Völkern

immer wieder für die Judenchristen der Grund war, einander zu
suchen, ist wieder aus der Vergangenheit zu verstehen. Der Jude
ist Christ geworden, weil er Christus fand. Und nun findet er
«Christum zerteilt» in Konfessionen, die weithin auch völkische
Verwurzelung aufweisen. Aus seiner jüdischen Vergangenheit
brachte er die Last der tiefgreifenden inneren Spannungen innerhalb

des Judentums mit sich. Demgegenüber war der jüdische
Einwand gegenüber dem Christentum mit dem Hinweis auf seine eigene
innere Uneinigkeit nicht nur als Propagandatrick zu verstehen.
Der Judenchrist erlebt darum immer wieder eine schwere innere
Erschütterung, wenn er die tiefgreifende innere Uneinigkeit innerhalb

der Kirche wahrnimmt. Sie wird ihm darum auch zum Ärgernis,

weil sie ihn oft von seinem Christ gewordenen jüdischen
Mitbruder, der zufällig einer anderen Konfession angehört, trennt.

Der Jude ist Christ geworden um Christi willen. Darum
verstehen wir seine Leidenschaft für die Ökumenizität der Kirche. Er
wird Vorkämpfer der Ökumene weniger in theologicis als durch
sein Bekenntnis in actu. Er weiß sich aus der rätselhaften Einheit
von Glaube und Volkstum des jüdischen Volkes herausgenommen
und aufgenommen in die Ökumenizität der Kirche und muß immer
wieder erleben, wie national und konfessional zerspalten die Kirche

16 Zeitschrift «Zeuge», Nov. 1954, Nr. 13. «Zur Frage der Assimilation»
von F. M., Zürich.

149



ist. Darum wird er mit innerer Notwendigkeit der Zeuge der
Vorläufigkeit aller nationalen Sonderungen innerhalb der Kirche und
aller Vorläufigkeit des Konfessionalismus. Der Judenchrist hat nur
Raum zum Atmen in einer Kirche, die sich als Glied der einen

Heiligen Christlichen Kirche weiß. Nur sie kann ihm geistliche
Heimat bieten. «Er redet mit jener ökumenischen Leidenschaft, die
für so viele Judenchristen geradezu charakteristisch ist17.»

So empfindet er die Zeugnisaufgabe, mitzuhelfen, daß keine
«falschen Götter» von den Christen angebetet werden. Der Judenchrist

ist darum für die Kirche die beständige Mahnung, sich nicht
mit nationalem Kirchentum zu begnügen, sondern sich ihrer
Fremdlingschaft und ihrer Ökumenizität bewußt zu bleiben18.

Darum gerade ist ihm ja die Allianz die geistliche Heimat, «die
ihm nicht bloß über das niederdrückende Gefühl der Vereinsamung,
sondern auch über den Kummer der Zerrissenheit der Kirche in
viele Bekenntnisse hinweghilft»19.

V. Die Not des Judenchristen im Dritten Reich als Frage an die Kirche

Das Problem des Judenchristentums stellt heute die Kirche «vor
die Judenfrage als ihre eigene Frage, um sie zur Klarheit über sich
selbst, über ihren Grund, über ihren Weg und über ihr Ziel zu
zwingen»20.

Diese Sätze von Professor Rengstorf haben ihre Wahrheit erwiesen,

als im Dritten Reich der Kirchenkampf mit innerer
Folgerichtigkeit sich am Arierparagraphen entzündete. Mit ihm brach
die Frage nach dem Wesen der Kirche auf, ob sie sich leiten lassen
wollte von einer Volkstums- und Staatsideologie oder aber sich als

Schöpfung Gottes versteht. Ob also die Kirche grundlegend
bestimmt ist durch den Heiligen Geist und durch die Taufe, oder aber
völkisch bestimmt ist als die Kirche der Christen arischer Rasse.
Das Offenbarungsverständnis des Volkes Israel als des Volkes der
Wahl Gottes lehrt sie, die Besonderheit des Judenchristen eben nicht

17 «Zeuge» 1952, Nr. 8/9, S. 5.
18 «Zeuge» 1953, Nr. 10, S. 15, und 1954 Nov., S. 18.
19 Vgl. zu allem auch Ellison a. a. O. S. 154ff.; Jocz a. a. O. S. 201ff.
20 Rengstorf, Zeitschrift «Saat auf Hoffnung» 1950, IV, S. 146f.

150



in Rasse und Volkstum zu sehen, sondern in der besonderen Treue
Gottes gegenüber Israel. Sie sah sich daher mit der judenchristlichen

Frage nicht vor eine Volkstumsfrage, sondern vor eine
religiöse Frage gestellt. Darum hieß es mit Recht, daß der Judenchrist
«durch sein bloßes Dabeisein innerhalb der Gemeinde die
Verfälschung des christlichen Glaubens in Richtung auf eine Nationalreligion

in der nationalen Kirche» niederhalte21. Der Judenchrist
wurde so als das lebendige Denkmal der Treue Gottes erkannt, als
Zeichen dafür, daß der Zaun zwischen Juden und Heiden niedergelegt

ist. Damit war der Judenchrist im Dritten Reich berufen,
die Grenzen alles Nationalen in der Kirche aufzudecken und zum
Skandalon zu werden für alles national-religiöse Denken innerhalb
der Kirche22.

Andererseits mußten sich bei dem Judenchristen auch die Erlebnisse

der Rassenverfolgung der Juden im Dritten Reich, in die er
mit hineingezogen wurde, bewußtseinsmäßig geltend machen. Denn
weltgeschichtlich erstmalig wurde mit der Ausstoßung des Judentums

aus der offiziellen «christlichen Welt» auch er unter der
Auswirkung des Rassedenkens mit betroffen. Das führte ihn zwangsläufig

in eine verschärfte Isolierung von der Kirche. Er wurde in
eine Absonderung von der Kirche gedrängt und damit die immer
schon latent empfundene innere Trennung von ihr verstärkt. Er
wurde in ihr vollends fremd, geschweige denn, daß er in einer Kirche
ein Heimatgefühl hätte aufbringen können. Damit war er
schicksalsmäßig auf seine Zugehörigkeit zu seinem jüdischen Volk
hingewiesen. Es ist verständlich, daß nun in ihm Empfindungen
aufkamen: «Weil man uns zum Judesein gezwungen hat, wollen wir
auch als Christen Juden bleiben. »

Hinzu kam von jüdischer Seite das neue Selbstverständnis, das

in der jüdischen Renaissance als Gegenschlag gegen die Assimilation
und vor allem im Zionismus lebendig geworden war. Wie sollte
damit im Judenchristen nunmehr nicht der nationale Gedanke —
und nicht zuletzt als Folge der Verschuldung der Kirche — rege
werden. Wenn damals die Neigung zu judenchristlichen Sonder-

21 Vgl. Ehrenberg, «Leitsätze zur Judenfrage», These 15—19.
22 Vgl. Jasper, «Die Evangelische Kirche und die Judenchristen».

Vandenhoeck & Rupprecht, Göttingen 1934, S. 24f.

151



bildungen lebendig wurde, so hat die Kirche damit nur einen Ruf
an sich zu erkennen. Dem Judenchristen eine geistliche Heimat zu
bieten, ist der einzig wirksame Weg zur Vermeidung einer
judenchristlichen Sezession23. Wir müssen darum der Judenchristlichen
Allianz unsere Bewunderung zollen, daß sie dieser Versuchung nicht
Raum gegeben hat.

VI. Die Versuchung des Judenchristen der Diaspora durch die
Existenz des Staates Israel

Eine verstärkte Versuchung trat an den Judenchristen mit der
Bildung des Staates Israel heran. Wie sollte nicht sein Herz höher
schlagen, daß nunmehr nach 1900 Jahren es wieder einen jüdischen
Staat gibt. «Wir stehen vor dem historisch brutalen Faktum, daß
Israel wieder Volk und Nation geworden ist. Damit tritt der Kirche
das nicht glaubende Israel und seine Synagoge zum ersten Male in
der Geschichte wieder klar gegenüber», sagte D. Leuner auf der
Akademietagung in Bad Boll im Februar 1952, die unter dem
Thema stand: «Israel im Heilsplan Gottes.»

Es schien manchem Judenchristen die Existenz des Staates
Israel eine «Manifestation Gottes», ohne daß man sich jedoch zu
irgend einer heilsgeschichtlichen Deutung dieses Geschehens
bekennen konnte. Auch das Exekutivkomitee der Internationalen
Judenchristlichen Allianz nahm zu diesem historischen Ereignis in
einer besonderen Erklärung Stellung. In ihr hieß es: «Die Allianz
begrüßt wärmstens die Zusage völliger religiöser Freiheit für alle,
von der im Verfassungsentwurf die Rede ist, und sieht mit freudiger
Erwartung der Gelegenheit entgegen, in der Praxis die Falschheit
der Jahrhunderte alten Anschuldigung zu beweisen, wonach der
Glaube an Jesus als den Messias unvereinbar sei mit treuer
Zugehörigkeit zum jüdischen Volk. Mit Bedauern und ernster Sorge
betrachten wir die Bestrebungen des Staates, seine vielen Probleme
mit lediglich säkularen Mitteln lösen zu wollen, und bitten, daß
sich seine führenden Männer von Gott leiten lassen mögen, dessen

23 Vgl. Rengstorf, «Saat auf Hoffnung» 1950, IV, S. 156. Jasper, «Die
Frage nach dem Judenchristentum heute», Zeitschrift «Für Arbeit und
Besinnung» 1952, 1. April, S. 104.

152



Willen der Staat sein Dasein verdankt. » Ferner wurde auch darauf
hingewiesen, daß mit der Entstehung des Staates Israel das
Problem einer judenchristlichen Kirche in ein neues Stadium getreten
sei, ohne daß sich die grundsätzliche Einstellung der Allianz geändert

habe24.

Als es daher aus Anlaß des fünfundzwanzigjährigen Bestehens
der holländischen Judenchristlichen Allianz in Holland zu einer
Konferenz im Juli 1950 kam, hatte sich der Schwerpunkt der
judenchristlichen Interessen «und damit auch unserer Arbeit nach
dem Lande Israel verlagert». Man redete mit Eifer von der «Errichtung

einer judenchristlichen Siedlung in dem jungen Staat» und
auch davon, daß «unsere christusgläubigen Brüder im Heiligen
Lande, die unter den gegebenen Umständen keinen leichten Stand
haben, durch Fürbitte und weitgehende Unterstützung in die Lage
versetzt werden, ein würdiges und eindrucksvolles Zeugnis abzulegen

und damit den Boden für die Entstehung einer jungen Kirche
in Israel vorzubereiten». Immerhin war man sich auch auf dieser
Konferenz nüchtern der Gefahr bewußt, die in der «krankhaften
Überbewertung des nationalen Gedankens in dem jungen Staate»
hege. «Sollte es je zu einem Konflikt der Loyalität kommen, muß
der christusgläubige Jude seinem Herrn und Heiland den Vorrang
über alle völkischen und vaterländischen Ideale einräumen. Selbst
der Staat Israel darf nicht mit dem Gottesreich identifiziert werden;
denn dieses Gottesreich ist eben nicht von dieser Welt, so sehr wir
auch manchmal wünschen und hoffen, es hier aufrichten zu
können25.»

Ahe diese Äußerungen verraten uns, wie stark die Judenchristen
der Diaspora durch die Bildung des Staates Israel bewegt sind.
Wenn es heißt, daß es «der Wille Gottes ist, dem der Staat Israel
sein Dasein verdankt», ergibt sich daraus notwendig für ihn die

Frage, ob damit auch von ihm gefordert ist, daß er in ihm seine

Heimat suche. In einem Aufsatz: «Etwas zum Nachdenken» nimmt
Leuner dazu Stehung. Wir lesen:

«Wenn der Judenchrist der Ansicht ist, daß seine Heimat im
Lande Israel hegt, an dessen Aufbau der in Gebet und Dienst-
24 Leuner, «Christuszeugnis» a. a. O. S. 109f.
15 «Zeuge» 1950, Nr. 2.

153



leistung ehrlichen Anteil nimmt und mit dessen Volk er sich

ganz tief und echt verbunden fühlt, wird er auf die Dauer die
Frage nicht vermeiden können, wie es denn mit der Konsequenz
seiner Einstellung aussieht. Sollte er nicht alles daransetzen,
nach Israel zu gehen und dort den Beweis für die bisher nur
intellektuell vertretene Überzeugung zu liefern? Und wie steht
es dann mit seiner Loyalität gegenüber dem Volk und Staat, in
dessen Mitte er aufgewachsen ist und an dessen wirtschaftlichem,
kulturellem und politischem Leben er bis jetzt mitgearbeitet
hat? Wenn sein Herz für das Gelobte Land schlägt, muß er sich
fragen, wie weit ihn seine bisherigen Mitbürger für einen nicht
mehr so ganz zuverlässigen Volksgenossen halten. Ist er wirklich
bereit, von seinen englischen oder deutschen, dänischen oder
holländischen Freunden als ein schlechterer Bürger betrachtet
zu werden? Und wie setzt er sich als Christ mit dem Sinn des

Wortes aus dem Hebräer-Brief auseinander, wonach wir hier
keine bleibende Stätte haben?»
Hinzu kommen weitere Erwägungen, die vom Staate Israel her

verstärkt auf den Judenchristen zukommen, wie es mit dem
Festhalten der jüdischen Gebräuche stehe. Es ist die Frage erwogen, ob
die Beschneidung wirklich den Sinn habe, den Judenchristen
dauernd völlig an Israel zu binden, namentlich wenn die Taufe
hinzugekommen sei. Ebenso heißt es: «Sollen wir nicht das Heilige
Gesetz Gottes im Geiste Christi auch in den Völkern, zu deren
Besten nach Jer. 29,7 wir beitragen sollen, zu leben suchen26?»

Auch Leuner gibt zu bedenken: «Oder nehmen wir die Frage,
wie weit die Beobachtung gewisser jüdischer Gebräuche oder Feste
in Einklang zu bringen ist mit seiner (des Judenchristen) heiligen
Überzeugung, daß sein eigenes und seiner jüdischen Geschwister
einziges Heil in Christo Jesu zu finden ist. Das Feiern des Seder-
Abends, der im jüdischen Volk die unvergeßliche Erinnerung an
den Auszug aus Ägypten festhält und damit an die erste
Offenbarungstat des Erlösergottes, kann und wird in unseren Kreisen
mit dem Kommen des Messias, mit Seiner Wiederkunft und mit der
in Ihm erreichten Vollendung des Gedanken vom Passahlamm,
dessen Blut uns das Leben rettet, in ursächlichen Zusammenhang

26 «Zeuge» 1954, Nr. 13.

154



gebracht. Man kann dagegen kaum biblisch-theologische Einwände
erheben. Aber läßt sich beispielsweise die Beobachtung des

Versöhnungstages in gleicher Weise rechtfertigen? Ist seine Bedeutung
durch das Opfer von Golgatha nicht für alle Zeiten abgetan? Gilt
hier für uns das Gesetz in seiner Ganzheit27? »

Die Frage verschärft sich noch weiter: Wenn im Staate Israel
tatsächlich eine judenchristliche Kirche entstehen sollte, wie haben
sich dann die Judenchristen der Diaspora zu verstehen? Sind sie

etwa «Auslandsglieder» dieser Kirche? Welche Folgerungen würde
das für das Verhältnis zur Kirche des Wirtsvolkes haben? Diese

Frage wird dann von Gewicht sein, wenn die Überbetonung des

nationalen Gedankens für den Judenchristen zur Versuchung wird.
Damit stehen wir vor der Frage nach der Möglichkeit, Eigenart

und Versuchung einer judenchristlichen Kirche im Staate Israel.

VII. Welche geistige Lage findet der Judenchrist im Staate Israel vor?

Im Staate Israel muß für den Judenchristen der Wunsch nach
religiösem Selbstausdruck und Eigenverständnis groß werden,
zumal das stark betonte jüdische Selbstbewußtsein sich auch in
ihm geltend machen muß. Das hatte uns schon in ähnlicher Weise
das neue jüdische Selbstverständnis in der Diaspora gezeigt. Unbedingt

erschließt sich für den Judenchristen daraus die Frage und
der Wunsch nach einer judenchristlichen Kirche um seiner selbst
willen und vor allem auch um der Missionsmöglichkeit willen unter
seinem Volke. Denn eine Darbietung des Evangeliums an die Juden
im Staate Israel, die eine Verleugnung der Loyalität ihm gegenüber
einschließen müßte, wäre zu einem totalen Mißerfolg verdammt.
Wie dann der Christ gewordene Jude seine Nationalität erhält, muß
ihm seine Erfahrung zeigen. Immer aber muß unabdingbare
Forderung sein, daß die Kirche ihm diese seine Aufgabe nicht zu
erschweren hat. Wie schwierig aber die Existenzbedingungen der
Judenchristen im Staate Israel sich für ihn gestalten, wird sofort
deutlich, wenn wir uns die Einstellung der Israeli, der jüdischen
Bewohner der Staates Israel, ihm gegenüber klarmachen. Bei der
nationalen Hochspannung wird der Übertritt zum Christentum als

27 »Zeuge» Juni 1954, Nr. 12, S. lf.

155



Verrat an der jüdischen Volksgemeinschaft gewertet, und zwar als
nationaler Verrat mehr im säkularen Verständnis des Wortes. Und
nach den Erfahrungen der jüngsten Zeit, die sich aus der Verfolgung

in der Zeit des Dritten Reiches herleiten, muß sich im Bewußtsein

des Juden ein Übertritt widerspiegeln als Sympathiekundgebung

für die «christlichen Völker», die doch die Träger der
Verfolgung aller Zeiten gewesen sind: Wie soll Jesus als der Messias
Israels verstanden werden, wenn seine Jünger Leid über Leid
dem jüdischen Volke verursacht haben!

Im Staate Israel als modernem Rechtsstaat besteht selbstverständlich

Religionsfreiheit. Aber es erweist sich, daß im Judentum
wie früher in der Diaspora so auch im Staate Israel die Grenze der
Religionsfreiheit beim Judenchristen offenbar wird. Der Jude kann
alles sein, er kann orthodox sein, liberal und sogar — religionslos.
Aber es herrscht das Empfinden vor, daß ein Judenchrist für das
Staatswesen gefährlich ist, als hätte er, wie Professor Schoeps sagen
würde, dem «Baal des Nationalismus den Abschied gegeben». Denn
der Judenchrist vermag Staat und Volk nicht einen Höchstwert
zuzuerkennen. Und darum verträgt der Israeli wohl einen «privaten
Glauben an Jesus als den Messias», aber nicht ein «offizielles»
Bekenntnis zu ihm. Dies zieht gesellschaftliche Verfehmung und
wirtschaftlichen Boykott nach sich.

Die Verdächtigung der Judenchristen wird immer auch genährt
durch die Tätigkeit ausländischer Judenmissionen. Sie und die von
ihr gewonnenen Judenchristen wurden vom israelischen Ober-
rabbinat in Jerusalem heftig angegriffen. Dieses erließ am 20.
Dezember 1952 einen Aufruf, der von den beiden Oberrabbinern Dr.
Herzog und Usiel und dem Generalsekretär des Oberrabbinates
Shesuri unterzeichnet war. Er war an alle Rabbiner und religiösen
Funktionäre gerichtet und auch in die Presse geleitet. In ihm hieß
es zu Anfang: «Über vierhundert Sendboten des Teufels (Schlichey
Hasatan), Missionare, unter ihnen getaufte Juden, Verräter ihrer
Herkunft, haben sich jetzt wie ein Heuschreckenschwarm (ke Arbe)
im Lande niedergelassen.» Der Reformjude Schalom Ben Chorin
schreibt dazu, daß besonnene jüdische Bürger diese «Schimpfkanonade

einer oberen Religionsbehörde und ihrem berechtigten
Kampf gegen die christliche Mission unwürdig» sei. Sie haben frei-

156



lieh «Recht und Pflicht, der christlichen Mission mit aller gebotenen
Schärfe entgegenzutreten». Aber dies könne auch geschehen, ohne
die Missionare zu beschimpfen. Es müsse die Losung lauten:
«Geistiger Kampf statt Hetze». Denn das Christentum sei eine dem
Wesen nach Mission treibende Religion. Dies hätten auch die
Herren vom Rehgionsministerium stets sich zu vergegenwärtigen.

Das Oberrabbinat griff aber besonders die «Mumarim bogdim»,
die verräterischen jüdischen Täuflinge, an. Dazu sagt Schalom Ben
Chorin, daß die heutigen Judenchristen sich wesensmäßig von den

Meschumadim, den Täufhngen von früher, unterschieden. Denn
sie verheßen nicht die jüdische Volksgemeinschaft, sondern hielten
ihre nationale Zugehörigkeit zu ihrem Volke fest. Mit diesem
Novum müsse auch das Oberrabbinat sich auseinandersetzen.

Zum Schluß fragt Schalom Ben Chorin, was zu tun sei. Dabei
weist er darauf hin, daß viele jüdische Kinder in Missionsanstalten
dem Judentum entfremdet würden. Dies müsse unterbunden werden,

indem sie in jüdische Institute übergeführt würden, jedoch
«ohne Haß und Zwang in edlem Wettstreit». In diesem Sinne
betätige sich schon die Jugend-Alija. Ebenso müßte den Erwachsenen

Seelsorge zuteil werden, damit sie nicht in ihrer Not und
Ratlosigkeit dem Zuspruch der Missionare sich öffnen. Auch diese

Aufgabe habe das Oberrabbinat noch gar nicht gesehen. Ferner sei

der Ausbau der jüdischen Bibelgesellschaften geboten; denn eine
Übersetzung bedeute immer zugleich Auslegung28.

Zur Stellung der Israeli zur Bibel äußert sich Schalom Ben
Chorin in einem Artikel in der Zeitschrift «Judaica»: «Die Bibel im
heutigen Israel»29. In ihm führt er aus, daß Israel das Land der
Bibel ist. Auch die wiederbelebte hebräische Sprache ist die Sprache
der Bibel. So erschließen Land und Sprache einen neuen, ungeahnt
lebensnahen Zugang zur Bibel. Darum spricht er dann auch von
dem «Dreiklang Israels: Bibel, Volk und Land». Während früher
das Talmudstudium die Bibel verdrängte und bei den Assimilanten
die Bibel in Vergessenheit geriet, ist heute die Bibel das einigende
Band aller Gruppen in Israel. Selbst Ben Gurion betont, daß die
Bibel die Grundlage der jüdischen Kultur ist.

28 Erstmalig niedergeschrieben in Yedijoth Hajom, 3. 1. 53.
29 1954, III. S. 170ff.

157



Schalom Ben Chorin weist dann auf einen Artikel in Reader's
Digest hin, betitelt: «Ist die Bibel Hilfe beim Aufbau Israels?» und
fährt fort, daß die Bibel «in Israel die Grundlage des Lebens in
jeder Hinsicht» geworden sei. Denn sie ist «das Geschichtsbuch,
die Literaturquelle und Grammatik, das Geographiebuch ganz
unabhängig von seiner religiösen Einstellung». Die biblische
Archäologie würde geradezu «Volkssport». «Aber auch heute», sagt
er dann, «kann das Wort Gottes baalisiert werden». Denn tatsächlich

ist die Bibel «zu einem Zentralstück der nationalen Literatur,
der nationalen Geschichte und nationalen Kultur gemacht». Damit
ist sie «ins Historische abgeschoben und aus der Unmittelbarkeit
des lebendigen Anspruchs gerissen».

Die Sätze von Schalom Ben Chorin verraten deutlich, daß in
der Judenheit des Staates Israel die Bibel nicht als Offenbarungsurkunde

gewertet ist, sondern als nationaler Baedeker. Dies ließe
sich noch in mannigfacher Weise belegen. Und alles ist immer wieder

ein Beweis für die starke Säkularisierung und nationalistische
Färbung des geistigen Lebens in Israel30.

Bemerkt sei noch, daß Schalom Ben Chorin die Anregung gibt,
der Missionsarbeit im Staate Israel den «Wind aus den Segeln» zu
nehmen «durch jüdisch-christliche Verständigungsarbeit». «An die
Stelle eines Seelenfangs auf der einen Seite und der Schimpfkanonade

auf der anderen Seite muß das jüdisch-christliche Glaubensgespräch

treten, in welchem sich beide Seiten kennenlernen und
einander religiös bereichern. Das Nebeneinander und Miteinander
muß an die Stelle des Gegeneinander treten31.»

Es sei ausdrücklich festgestellt, daß ein christliches Zeugnis im
Staate Israel möglich ist. Aber es ist keinesfalls leicht, es abzulegen.
Zu einer gewissen Zeit schien es tatsächlich zweifelhaft zu sein, ob

man das christliche Zeugnis überhaupt dulden wolle. Für die
Gegenwart gilt jedoch, daß die Missionare in ihrer Arbeit nicht

30 Eine Gruppe atheistischer Lehrer hat das Alte Testament als Schul -

bibel herausgegeben. In ihm ist viel geändert. Das Wort «Gott» ist nach
Möglichkeit ausgemerzt. Es wird nur in der Sinaigeschichte erwähnt. Von
den Zehn Geboten fehlt das erste, und drei weitere sind dem Sinne nach
geändert. Es bleiben letzthin nur Anweisungen, den Sabbat zu halten und
die Eltern zu ehren, ohne daß auch da Gott erwähnt wird.

31 Yedijoth Hajom, 3. 1. 53.

158



gehindert werden. Und das, obwohl die missionarische Zielsetzung
den Staatsbehörden bekannt ist.

Dabei ist zu beachten, daß die meisten missionarischen Kräfte
in «Institutionen» tätig sind, also in Einrichtungen sozialen
Charakters oder in der ärztlichen Mission, in Schulunternehmungen
und dergleichen. Die Politik des Staates geht offenbar dahin, den
Arbeiterstab der Mission unbehelligt zu lassen. In Aussprachen
zeigte sich, daß die Juden wohl der Mission gegenüber tolerant sein

können, jedoch nur solange, wie nach ihrer Ansicht ihre Bedeutung
gering ist.

Hinzu kommt die große innere Zerspaltenheit innerhalb der
Judenschaft des Staates Israel. Die Agnostiker behaupten, für die

Religion überhaupt kein Organ mehr zu haben. Viele sind der
Weltanschauung nach Materialisten, wenn auch von Rassestolz erfüllt.
Wieder andere, nach ihrem Glauben gefragt, geben die Antwort,
sie wüßten nicht, was sie glaubten. Die Orthodoxen werden durch
ihre eigene Messiaserwartung daran gehindert, zu glauben, daß der
Messias sich für sie als das «Lamm Gottes» geopfert hat. Von den
orientalischen Juden, die um ihres Glaubens willen einwanderten,
heißt es, daß unter ihnen immer mehr eine messianische
Enttäuschung sich ausbreite, «wie in den Tagen Sabatei Zewis, des

falschen Messias aus der ersten Hälfte des 16. Jahrhunderts.» Aber
allzuoft wird immer wieder erklärt, daß die Annahme Jesu als des
Messias dem Volksverrat gleichkomme.

Mission unter Israel ist immer ein Wagnis des Glaubens, besonders

aber im Staate Israel. Aber ernsthafte jüdische Stimmen sagen
auch, es wäre eine «verhängnisvolle Politik, wenn wir darüber
hinwegsehen und darauf hoffen wollten, wie die anderen zu sein». Es
wäre nicht Wiedergeburt, aber sicherer Tod. Man überdauert nicht
Jahrtausende, um in irgend einer Zeitlichkeit zu versinken32.

VIII. Die Frage nach einer judenchristlichen Kirche im, Staate Israel

1. Der Weg der Not für den Judenchristen im Staate Israel. «Wir
sind gewiß so weit von einer echten, eigenen, innerlich mit dem

32 Dr. Geis, Chanucka, «Allgemeine Woehenzeitung für die Juden in
Deutsehland», 25. Dez. 1953.

159;



jüdischen Volkstum verwurzelten israelischen Kirche entfernt, wie
wir es immer waren. » Dies ist immer wieder der Eindruck, den die
Judenchristen bei nüchterner Beurteilung der geistigen inneren
Lage der jüdischen Bevölkerung im Staate Israel gewinnen. Sie

stehen einer starken Nationalisierung des geistlichen Lebens gegenüber,

wie wir schon hörten. Die Engländer würden sagen,
gegenwärtig binde die jüdische Tradition den Juden mehr an Jewry (an
die Judenheit) als an Judaism (Judentum). Man ist indifferent und
uninteressiert gegenüber allen Fragen, die das Judentum als Religion,
das Christentum und den Islam betreffen. Dennoch geht ein tiefes

Fragen durch die Kreise der jüdischen Allianz, ob es nicht doch zu
einer judenchristlichen Kirche im Staate Israel kommen müsse33.

Auf der internationalen Konferenz der Allianz in Boldern bei
Zürich im Juli 1952, die unter dem Thema stand: «Ist in Israel
eine Kirche im Werden?», äußerte sich Jocz dahin, «daß es im
zerstreuten Israel (dem Diasporajudentum) keine eigene judenchristliche

Kirche geben darf, daß es aber im Lande Israel früher oder

später zu einer entsprechenden eigenen Kirche kommen muß, die
sich hauptsächlich aus Judenchristen zusammensetzt und doch ein
Glied der Una Sancta ist.» Auf dieser Tagung sprach auch D. S.

Enker, der gegenwärtige Sekretär der Judenchristlichen Allianz im
Staate Israel, der, wie es hieß, «mit warmer Herzlichkeit seine

Zugehörigkeit zu Israel betonte»34. Er gab einen Situationsbericht
über die christliche Gemeinde in Israel. Sie existiere, aber ihr Dasein
sei genau wie überall «in der Zersplitterung von Kirchen und
Sekten verborgen». Die Einheit der Judenchristen sei aber im
Staate Israel besonders vonnöten, denn «die Zersplitterung gibt
unseren Brüdern Ursache zu Spott und Kritik». Sie wird geradezu
ein Ärgernis.

Unter dem Druck des Judentums erliege man auch der
Versuchung, «sich in bestimmten äußeren Formen dem Judentum
anzupassen. Daß die Zusammenkünfte meist am Sabbat gehalten
werden, ist eine wegen der Gesetze des Landes erforderliche,
theologisch unbedenkliche Notwendigkeit. Aber daß man in der einen

33 Die ungefähr 40000 Christen fremder Völker im Staate Israel sind an
einem Missionswerk unter den Juden so gut wie uninteressiert.

34 «Zeuge» 1952, Nr. 8/9, S. 6.

160



oder anderen Gruppe die Liturgie der Synagoge und das Gesetz

von Moses oder sogar auch die rabbinischen Speisevorschriften
hinnehmen will, ist doch schon eine, wenn auch von der Situation her
begreifliche, geistliche Gefahr.» Man hat sogar von der Beschneidung

und der Trauung durch den Rabbiner gesprochen. Wenn aber
der Judenchrist unter das Gesetz zurückgeht, wird er notwendig zu
Konzessionen getrieben, die seine christliche Existenz aufs schwerste

bedrohen. Es ist dann der Schritt nicht mehr weit zu den
heimlichen Judenchristen, die, wie Enker sagt, «zurückgezogen in der
Vereinsamung einer Art geistlicher Katakombe leben». Sie
verheimlichen ihren christlichen Glauben. Diese «heimlichen
Judenchristen» leiden selbst darunter.

Aber es wurde auch davon gesprochen, daß andere «an den
Gottesdiensten der ausländischen Kirchen teilnehmen, die oft viel
von der nationalen Farbe des Landes ihrer Herkunft in ihren Kult
gemischt haben». Es ist daher verständlich, daß die Judenchristen
dann mit Sehnsucht auf eine Kirche warten, «die in geistlicher
Bruderschaft mit den Kirchen der Welt sich national — fleischlich,
würde Paulus sagen — tief verwurzelt wissen im Volke Israel»35.
Leuner hebt daher noch mit Recht hervor: So ist «der Weg vieler
Judenchristen in Israel nach wie vor der einer großen Not, Armut
und Ausweglosigkeit»36.

2. Die reichsunmittelbare Messiasgemeinde, die Gründung von
Abraham Poljak. Man darf wohl sagen, daß der in Deutschland
bekannt gewordene Judenchrist Abraham Poljak im Staate Israel
einen Weg gegangen ist, bei dem die Gefahr der Judaisierung der
Kirche akut wurde. Immer hat die Allianz zwischen einem judai-
sierenden Christen und einem Judenchristen zu unterscheiden
gewußt. Sie hat sich darum auch gegenüber der Ideenwelt eines

Poljak mit Recht verschlossen gehalten. Bei Poljak bricht tatsächlich

die ernste Frage auf, wie weit die Akkomodation an das Judentum

gehen darf. Er hatte Ende 1950 in Jerusalem eine Konferenz
sogenannter «messianischer Juden» einberufen, die unter dem
Er vermied bewußt das Wort «Kirche». Seine «judenchristliche

35 «Zeuge» 1952, Nr. 8/9, S. 6ff'.
33 «Zeuge» 1952, Nr. 8/9, S. 18.

161



hebräischen Namen «Ichud Jehudim Mescbïchijim Be-Israel»
(Zusammenschluß messianischer Juden in Israel) eine Art «mes-
sianische Synagoge » oder judenchristliche Kirche vorbereiten sollte.
Gemeinde», wenn wir sie so nennen wollen, kann man daher
charakterisieren: 1. Sie bezweckt die vollständige Lösung von
sämtlichen Kirchen und Judenmissionen. 2. Die Konstituierung einer
Gruppe mit dem Ziel, eine israelische christliche Kirche zu schaffen.
3. Die Hereinnahme des Evangeliums in die Synagoge, das heißt
bewußte Anpassung an die jüdische Umwelt. 4. Verzicht auf
missionarische Tätigkeit unter den Juden zu Gunsten eines schweigenden

Wartens auf die nahen Ereignisse37.
Der letzte Punkt zeigt eine zweite Gefahr an, der Poljak besonders

erlegen ist, die aber auch sich in anderen, vor allem in
freikirchlichen und Gemeinschaftskreisen zeigt. Sie besteht in einer
Judaisierung des endgeschichtlichen Zeugnisses des Neuen
Testaments. Indem sich bewußtseinsmäßig bei Poljak das neue nationale
jüdische Selbstverständnis geltend macht, kreisen seine Gedanken
darum letztlich nicht um den Herrn Christus, sondern sie haben
das Judentum zum Mittelpunkt. Gerade das verführt ihn zur
Judaisierung der Enderwartung in dem Sinne, daß er entsprechend
einer «geistlichen Erleuchtung» seine «judenchristliche Gemeinde»
als besondere Auswahlgemeinde versteht, die einen besonderen

Auftrag hat, der nur in Jerusalem im Blick auf die nahe Wiederkunft

Christi ausgeführt werden kann. Sie ist sozusagen der neue
Anfang Israels. Er unterscheidet daher zwischen einer
Reichsgemeinde und einer Leibesgemeinde und gewinnt durch diese Aus-
einanderreißung zweier heilsgeschichtlicher Linien die Möglichkeit,
«Sonderverheißungen zu postulieren, die nur dem Judentum allein
und nicht der Kirche gehören». Indem für ihn das «Reich» zum
Reich Israel auf Erden wird, verfällt er einer Judaisierung der Zeit
des tausendjährigen Reiches, das er mit dem Reich Israel zusammen

schaut. Für ihn ist daher das Ergebnis der Staatsgründung
Israels letzthin eine neue Offenbarung Gottes im Heiligen Geist.

Man gewinnt bei Poljaks Gedankenreihen den tiefen Eindruck,
daß hier der Herr Christus in die Synagoge einbezogen wird, ohne

37 Vgl. Hutten, «Materialdienst» vom 1. 4. 1952, Nr. 7, Beiblatt zur
Zeitschrift «Für Arbeit und Besinnung», Quellverlag, Stuttgart.

162



daß die Synagoge damit Kirche wird. Die pneumatische Begründung

der Staatsgründung Israels wird andererseits die Ursache
dafür, daß er an der Schrift und damit auch an der Kirche vorbeigeht

und in diesem Sinne «reichsunmittelbar» wird. «Im Lichte der
prophetischen Erfüllung» ist ihm die Staatsgründung ein eschato-

logisches Zeichen für das «Reich Israel, und zwar des Israels, das

jetzt als Staat gegründet wurde, als Neubeginn des Reiches Gottes»38.

Bemerkt sei noch, daß seine Gedanken in Deutschland in
pietistischen und freikirchlichen Kreisen stark Wurzel geschlagen hatten,

zumal in Württemberg. Inzwischen ist aber bereits eine

Ernüchterung in vielen Kreisen eingetreten. Im Staate Israel
suchte er seinerzeit für seine «Messiasgemeinde» staatliche
Anerkennung zu erreichen, die jedoch verweigert wurde. So löste sie sich
auch bald wieder auf. Nur ganz wenige Judenchristen, die kaum
die Zahl zehn erreichen dürften, blieben für seine Gedanken offen.
Heute hat Poljak für die innere Haltung der übrigen Judenchristen
im Staate Israel keine Bedeutung mehr. Seine Gemeinde steht
außerhalb der Judenchristlichen Allianz. Und wenn sie als
«Judenchristliche Gemeindebewegung Springer (Baron)-Poljak-BenMaeir)»
bezeichnet wird, so ist das ein reichlich volltönender Name39.

3. Daniel Zions messianische Synagoge. Eine andere bemerkenswerte

Gestalt im Staate Israel ist Daniel Zion. Er war Oberrabbiner
in Bulgarien und nach seiner Einwanderung in den Staat Israel
Rabbiner von Jaffa. Hier legte er im Jahre 1950 in der Synagoge
ein öffentliches Bekenntnis für Jesus als den Messias Israels ab.
Selbstverständlich wurde er daraufhin gezwungen, sein Amt
niederzulegen. In seiner von ihm gebildeten «messianischen Synagoge»
hält er jeden Sabbat Gottesdienst in altjüdischen Formen. Am 14.

September 1952 sprach er im Rundfunksender Jerusalem. Dabei
erzählte er, daß er schon vor mehr als zwanzig Jahren damit begonnen

habe, das Neue Testament zu lesen und von Jesus tief beein-

38 Vgl. Jasper, «Die Frage nach dem Judenehristentum heute», «Reichs-
unmittelbare» Messiasgemeinde der Judenchristen. Zeitschrift «Für Arbeit
und Besinnung», 1. April 1952. Quellverlag, Stuttgart.

34 Zeitschrift «Morgenland», Blicke nach Israel, «Prophétie in der
Erfüllung». April 1954.

163



druckt wurde. «Jedoch erst im Frühling 1950 kam der Heilige Geist
über mich und offenbarte mir, daß Jesus der Messias ist, der für
uns gelitten und für unsere Sünden sich geopfert hat. Ein brennendes

Feuer in meinem Herzen ließ mir keine Ruhe, bis ich meinen
Glauben öffentlich bekannte.» Er fuhr dann fort: «Glaubt bitte
nicht, liebe Brüder, daß ich das Judentum verlassen habe. Ich bin
Jude geblieben, noch mehr Jude geworden, weil der Messias Jesus
Jude blieb. Ich erfülle die Gebote der Thora, wie sie der Messias
Jesus erfüllt hat. Wenn ihr meinen Glauben kurz zusammenfassen

wollt, dann lest 1. Kor. 8,5-6.»
Daniel Zion ist offenbar eine edle Gestalt. Aber man hat den

Eindruck, daß ihm noch eine letzte Klarheit mangelt. So heißt es

in einem Bericht über ihn, daß Daniel Zion Jesus den Gottessohn
nennt «aber daß Jesus Gott selbst ist, verneint er». Seine Gruppe
hat auch unter seiner Führung den Versuch gemacht, alle
Judenchristen zu vereinigen. Dies ist jedoch nicht gelungen. Nach dem
Ökumenischen Pressedienst40 soll er «bei den staatlichen Behörden
um Anerkennung der Judenchristen seiner Bewegung als
einheimische Kirche unter gleichzeitiger Ausweisung aller fremden
Missionare» nachgesucht haben. Ob diese Nachricht der Wahrheit
entspricht, ließ sich nicht nachprüfen.

4. Die Frage nach der Notwendigkeit der Taufe. Im Staate Israel
wurde auch die Frage nach der Taufe aufgeworfen. Es heißt: «Die
Taufe scheint sich in Israel mehr und mehr zu einer umstrittenen,
schwierigen Sache zu entwickeln. Sie ist in den vergangenen
neunzehnhundert Jahren allzuoft mißbraucht worden als
Vergewaltigungsmittel gegen uns Juden, weshalb sie in jüdischen Augen mit
einem bösen Makel behaftet ist. Dann war sie wieder viel zu billig
zu haben als «Entréebillet» in irgend eine missionierende
Religionsgemeinschaft, wodurch sie der jüdischen Verachtung verfiel. Deshalb

gibt es heute zahlreiche Juden, die in ihrem Herzen an Jesus
als den Messias glauben, aber sie lehnen die Taufe ab. Sie tun das

nicht etwa aus Furcht; denn sie bekennen wohl, daß sie christlich
glauben und weisen dabei auf das Wort hin: «Wer mit dem Herzen
glaubt, der ist gerecht. Wer mit dem Munde bekennt, wird gerettet.»
Das Wort paßt für die judenchristliche Gegenwart. Denn wenn die

40 Nr. 21/25, Mai 1951.

164



Vertreter der Taufe sagen: «Es heißt doch: ,Wer da glaubt und
getauft wird, der wird selig werden',» dann antworten die Tauf-
ablehner: «Es heißt aber auch: ,Wer da nicht glaubt, der wird
verdammet werden'. Es heißt nicht etwa: ,wer nicht getauft wird, der
wird verdammet werden' (Mark. 16,16)». Da die Wassertaufe letzten
Endes doch nur einen Bekenntniszug oder das Ziel des Zeugnisses
habe, wird sie wirksam durch das Mundbekenntnis ersetzt werden
können. Es ist nicht zu leugnen, daß Taufablehner eben auch
einen Schriftbeweis für ihre Haltung haben. Und letzten Endes
sieht auch hier der Herr das Herz an und nicht, was vor Augen ist41.

Hier ist nicht zu verkennen, daß der Sakramentscharakter der
Taufe nicht gesehen ist.

5. Die Gründung der Judenchristlichen Allianz im Staate Israel.
Nun kam es am 29./30. Januar 1954 in Jerusalem auf einer
Konferenz von Judenchristen aus dem gesamten Staatsgebiet von
Israel und verschiedensten Konfessionen zur Begründung der
Judenchristlichen Allianz in Israel, die auf breitester Basis
vollzogen wurde und darum die verschiedensten Richtungen umfaßte.
Die Zahlenangaben schwanken zwischen 140 und 200 Anwesenden,
unter denen auch einige sich befanden, die noch nicht getauft waren.
Auf der Konferenz machten sich auch die sprachlichen Schwierigkeiten

geltend. Als Konferenzsprache dienten das Hebräische und
das Deutsche, und es fanden Übersetzungen in das Bulgarische und
Rumänische statt. Trotz aller Verschiedenheit wußte man sieh
innerlich eins, und ein Geist der Brüderschaft in Christo beherrschte
alle. «Manche waren zu Tränen bewegt». Und es wird
hervorgehoben, daß «die Nichtgetauften nach der Taufe fragten»42.

Auf dieser Tagung wurde Dr. Otto F. Cahn, Missionsarzt der
schottischen Kirche, zum Präsidenten der Allianz gewählt, als

Vizepräsident Pfarrer Jakob Blum aus Jerusalem und Dr. Max
Enker von der Internationalen Judenchristlichen Konferenz als

Sekretär; denn letzthin verdankte man seiner unermüdlichen Tätigkeit,

daß eine solche stattliche Zahl von Judenchristen sich zusam-

41 «Morgenland» Nr. 7, Juli 1954.
42 Hebrew Christian 1954,1, S. 4. Vierteljahresschrift der International

Hebrew-Christian-Allianz.

165



mengefunden hatte. Für die wichtigsten Städte wurden Ortsgruppen
gebildet und an die israelitische Regierung ein Loyalitätstelegramm
gerichtet. Es hieß in einem Bericht: «Gottes Stunde ist jedenfalls
in Israel gekommen für das Zeugnis einer judenchristlichen
Gemeinde oder Kirche. Und die Fahnenträger, die Handelnden und
Denkenden, sind diesmal die Judenchristen der Allianz43.»

Auf dieser Konferenz wurde die Forderung auf den Schild
gehoben, daß die Furcht vor dem Hervortreten und Bekennen des

Glaubens an Jesus als den Messias überwunden werden müsse. Ein
offenes Bekenntnis sei für die persönliche innere Entwicklung der
einzelnen Judenchristen dringend nötig wie überhaupt für den Fortgang

der ganzen Sache. Aus dem Poljaklager war auch Ben Maeir
gekommen. Er wollte offenbar auch die Aufnahme ungetaufter
Juden erreichen. Doch seine Absicht, die Taufe als kirchliche
Formalität der Heidenchristen hinzustellen, die für Judenchristen nicht
verbindlich sei, wurde entschieden zurückgewiesen. Enker erklärte,
daß ungetaufte Judenchristen nur als «Gäste» betrachtet werden
könnten. Man könnte nicht hinter den Galaterbrief zurückgehen.

Auf der Versammlung zeigte sich auch eine gewisse gereizte
Stimmung und Opposition gegen die judenchristliche Mission. Es
wird berichtet, daß Pastor Enker gesagt habe: «Wir brauchen weder
die Kirche noch die Mission, sondern ganz einfach eine hebräische
Organisation, eine jüdische Kirche in Israel»44.

Auch Dr. Cahn, der von der schottischen Judenmission angestellt

ist, äußerte sich kritisch über die Mission, dies aber mehr aus
missionarischen Erwägungen heraus. «Solange es eine Mission in
Israel gibt, wird unsere Verkündigung fruchtlos bleiben. Einen
wirklichen Anfang wird es geben, wenn die Missionare entfernt
sind.» Er berief sich dabei auf die Vorgänge in China und Indien.
«Indien hat die Missionstätigkeit verboten und nur den örtlichen
Kirchen die Weiterarbeit erlaubt. (Sachlich nicht zutreffend!) In
China tut man dasselbe. Und die christliche Welt nahm es ohne
Groll zur Kenntnis. Warum sollte sie über Israel böse sein, wenn
Israel die Missionare herauswerfen will?» Besondere Erfahrungen,
daß getaufte Juden von den Missionaren Unterstützung erhielten,

43 Morgenland, April 1954, Nr. 4, S. 52.
44 «Morgenland», April 1954 IV., S. 52f.

166



haben dabei sein Urteil beeinflußt. «Nur wenn wir arm sind, werden
wir imstande sein, Vertrauen zu gewinnen und alle zu prüfen, die

zu uns kommen45.»
Doch Missionar Blum, der Vizepräsident, machte hier Vorbehalte:

«Wenn ein Mann zu mir kommt, und ich gebe ihm mein
Kleid, so sage ich ihm nicht, er soll wiederkommen. Und er kommt
auch nicht wieder. Wenn ihn jemand fragt, von wem er das Kleid
erhalten hat, so wird er antworten: ,Ein Missionar hat es mir
gegeben.' Aber die, die mir mein Gehalt schicken, haben mich nicht
gefragt, ob ich in den vergangenen zehn Jahren einmal getauft
habe 46. »

6. Die Frage nach dem Jude-Sein des Judenchristen. Blum ist
Nationaljude. In der Zeitung «Hakidmah», einer deutschsprachigen
Wochenschrift im Staate Israel, wurde in der Nummer vom 7. April
1950 eine Diskussion «Zum Problem des Judenchristentums»
veröffentlicht. Hier hatte Blum die Sätze geprägt: «Hat ein Jude, der
an Christus glaubt und daraus die Konsequenz der Taufe gezogen
hat, damit aufgehört, ein Jude zu sein? Diese Frage ist akut geworden,

als Israel entstand und zahlreiche Judenchristen ins Land
kamen, um mitzukämpfen und mitzubauen. Die Frage «Wer ist ein
Judenchrist? »wird von vielen im jüdisch-christlichen Lager gestellt
und verschieden beantwortet. Vom Standpunkt der Judenchristen
in Israel, zu denen ich selbst gehöre, ist die Frage dahin zu
beantworten, daß ein Judenchrist ein echter Jude ist. Getaufte Juden,
die sich nicht als Juden fühlen, sind auch keine echten Christen.
Wahr ist: Man ist Jude und Christ, oder man ist keines von beiden.
Wer kein Volljude ist und bleibt, wird nie ein echter Christ sein.»

Blum führt dann aus, daß dies auch deshalb so sein muß, weil
das Judentum Religion und Nation (Volk) in eins sei und darin
seine Einzigkeit innerhalb der Völkerfamilie beruhe. Darum hat
der Judenchrist von seinem Standpunkt aus durch seine Wendung
zum Christentum «keineswegs eine fremde, nichtjüdische Religion
angenommen. Er hat vielmehr sein Judentum erfüllt», eben weil
der Messiasglaube das Fundament des Judentums sei.

45 «Morgenland», August 1954, Nr. 8, S. 105.
46 «Morgenland», 1954, VIII, S. 106.

167



Die auf diese Äußerung Blums eingehenden Zuschriften von
jüdischer Seite an die Schriftleitung der «Hakidmah» lauten
verschieden. Der eine läßt nur eine Ausnahme zu, wo Judenchristen
echte Juden blieben, nämlich das seien «die Marannen gewesen, die,
die nur dem Zwange gehorchend nach außen hin sich bekehren
ließen, innerlich aber Jude blieben». Sonst sei die Behauptung
Blums, daß ein Jude nach der Taufe Volljude bleibe, paradox; denn
«wer den christlichen Glauben annimmt, tut dies in der Absicht,
nicht mehr als Jude zu gelten. Freilich ändert die Taufe die Rasse
nicht. Und so kann man einen Judenchristen wie Blum als
gleichberechtigten Mitbürger' Israels anerkennen, aber niemals als Jude
betrachten. »47

Jüdische liberale Kreise sehen die Religion als Privatsache an.
Und wenn dieser Grundsatz wirklich im Staate Israel Geltung hat,
«so wäre das Judenchristentum überhaupt kein Problem mehr».
Aber Blum habe in seinem Aufsatz eben nicht vom Prinzip des

liberalen Glaubens und der Gewissensfreiheit aus geurteilt. «Ein
beunruhigendes Motiv klingt uns aus seinen Ausführungen entgegen,
wenn er schreibt: 'Wer kein Volljude ist und bleibt, wird nie ein
echter Christ sein. Judentum ist Religion und Nation. Beides
zugleich ist etwas Einmaliges in der Völkerfamilie.' Also wieder die
national-religiöse Verquickung, nur daß Rev. Blum die Vollendung
dieser Verquickung im Christentum sieht48.»

Eine andere Stimme aus dem liberalen Lager geht noch weiter,
wenn sie schreibt: «Die Frage, wer in Israel das Recht haben soll,
sich Jude zu nennen und welchen Grad religiöser Freiheit in Gedanken,

Wort, Tat und Unterlassung die Bürger besitzen sollen, kann
nicht auf dem Wege eines politischen Kuhhandels beantwortet
werden.» Darum gelte es, dafür zu sorgen, «daß wirklich demokratische,

wahre religiöse Freiheit auf dem einzigen Wege zum Durchbruch

komme, für den es allen Paragraphenkunststücken zum Trotz
eine wirkliche Mehrheit im Lande gibt: durch kompromißlose Trennung

von Staat und Synagoge»49.

47 «Hakidmah» vom 21. April 1950.
48 «Hakidmah», 28. April 1950. In Deutschland ausführlich wiedergegeben

in «Freund Israels», 1954, 4. Heft, August.
49 «Hakidmah», 2. Dezember 1949.

168



7. Die Judenchristliche Allianz geht in die Öffentlichkeit. Als die
Allianz gegründet worden war, hat die hebräische Presse sich stark
mit ihr beschäftigt. Das Blatt der sozialistischen Regierungspartei
«Mapai», «Hai Dor», vom 9. Februar 1954 schrieb: «Die messi-
anische Bewegung ist eine Gefahr für das Judentum. Obwohl die
Konferenz zu einer Gegenaktion gegen die Mission aufruft, bleibt
die Tatsache, daß sie eben von dieser Mission inspiriert wurde.»
Das Organ der Orthodoxen «Aguda», «Hamudiah», richtete unter
dem 13. Januar 1954 einen heftigen Angriff gegen die Judenmission
und das Judenchristentum. Sie hob dabei hervor, daß der Hauptgrund

der Erfolge der Judenmission der Mangel an Religiosität
innerhalb des Judentums sei. Der Zionismus habe viel von seiner

Inspirationskraft verloren, und die Pionierbewegung sei bankrott.
Diese Zeitung macht dann auch Vorschläge, die dahin gehen, daß
die Regierung doch bestimmte Maßnahmen gegen das
Judenchristentum veranlassen möchte, etwa Verbot religiöser Propaganda

mit materieller Unterstützung; listenmäßige Erfassung der
Missionsschulen durch das Unterrichtsministerium und die
Überwachung ihrer Lehrpläne; Verbot der Aufnahme von jüdischen
Kindern aus fremden Bezirken; Anlegung von Listen der zum
Christentum übergetretenen Juden; Bereitstellung von staatlichen
Mitteln zur Bekämpfung der Mission usw.50.

Enker selbst hatte sich einem Presse-Interview gestellt. Die in
Tel Aviv neu gegründete illustrierte Wochenzeitschrift «the Frontpage»

brachte dieses Interview auf der Hauptseite, und zwar unter
der Überschrift: «Ein jüdischer Pastor glaubt an das Judentum,
den Zionismus und den jüdischen Messias». Zu diesem Interview
nahm die Zeitschrift des Israelkomitees des Internationalen
Missionsrates «News Sheet» Stellung51. Hier wurde die Frage gestellt,
ob es weise gewesen sei, daß die junge Organisation sich der
jüdischen Öffentlichkeit gestellt habe; denn dadurch seien die
Judenchristen in das Blickfeld aller gerückt, zumal zu bedenken sei, daß
die Bewegung selbst noch nicht die Zeit gefunden habe, ihre Ziele
fest zu umreißen und sich aus ganz verschiedenen Elementen

60 «Morgenland» 1954, April Nr. 4, S. 54.
61 Juli-Nr. 1954.

169



zusammensetze. Ferner habe man sich vor Augen zu halten, wie
zurückhaltend die Juden auch heute seien, an eine ernsthafte
Bekehrung eines Juden zum Christentum zu glauben. Tatsächlich
ergab sich auch bei dem Interview die Notwendigkeit, die Loyalität
und die positive Stellung zum Zionismus zu betonen. In diesem
Interview kam auch die Stellung der Allianz zu den missionarischen

Unternehmungen auf dem Gebiet der Schultätigkeit und der
ärztlichen Mission zur Sprache. Gegen sie wird von Seiten der Juden
oft die Anschuldigung erhoben, daß Schüler und Patienten angelockt

würden, um als Missionsobjekte mißbraucht zu werden. Diese

Anschuldigung wurde in dem Interview verneint, obwohl zugegeben
wurde, daß sie bei manchen Freimissionaren dahin hätte ausgelegt
werden können. Auch eine andere Beschuldigung wurde
zurückgewiesen: «Mit einigen Ausnahmen sind die kürzlich veröffentlichten

Anschuldigungen, daß die Mission Emigranten unterstütze,
unberechtigt, besonders was die evangelische Mission angeht. »

Als besondere Frage trat auch die Stellung der neuen Organisation

zu den in Israel bestehenden Kirchen heraus. Alle diese

Kirchen seien, so hieß die Antwort, vom israelischen Standpunkt
aus «fremde» Kirchen, welcher Art sie auch sind. Eine «einheimische
Kirche» ist daher seit langer Zeit wünschenswert. «Aber Folgerungen

werden (auch von Judenchristen) nicht leicht akzeptiert. Der
erste Schritt zu einer (judenchristlichen) Kirche beruht auf der
Erkenntnis, daß man neue Wege suchen muß, die Volk und Land
entsprechen. Mit anderen Worten: Die Judenchristen müssen die
innere Freiheit besitzen, ,mit Furcht und Zittern ihren eigenen
Weg zur Erlösung herauszuarbeiten'. Erst dann wird der Grundstein

zu einer wahrhaft innerlieh unabhängigen judenchristlichen
Kirche gelegt unter der Führung Gottes, der in ihr wirkt »(Phil. 2,12).

New Sheet stellt aber dazu die bange Frage: «Können wir den
Judenchristen trauen? Die Schwierigkeiten und Fragen, die
mit der Beschneidung und Taufe, dem Sabbat, der Kirchenordnung,
auch der Kirchenzucht, sich einstellen, werden in diesem Interview
deutlich, obwohl es heißt: ,Wir kennen die Irrwege, denen die
Judenchristen nicht nur in Galizien, sondern auch in Deutschland
und in Polen erlegen sind. In ernstem Ringen müssen wir die Lehre
aus der Vergangenheit ziehen!»

170



Im Interview wurde auch die Frage gestellt, ob das jüdische
Volk in seiner Einzigkeit Jesus als Messias anerkennen könne, ohne
seine Individualität zu verlieren. Die Antwort lautete: «Alles hängt
davon ab, wie man die Treue zu Jesus und die Treue zum Volke
Israel miteinander verbindet.» «Keineswegs darf verdunkelt
werden, daß Juden und Heiden in Jesus eins sind und daß der
Zweck seines Kommens ist, die Welt zu versöhnen. Darum ist die
Möglichkeit gegeben, daß die Judenchristen durch ihr Bekenntnis
zu Jesus dahin geführt werden können, mit ihrer Treue gegenüber
dem Staate Israel in Widerstreit zu geraten. » Darum wurde in dem
Interview auch tapfer bekannt, daß Paulus daran erinnert, daß

man nicht dem Leiden um des Kreuzes willen aus dem Wege gehen
dürfe. Und «weil Christus auferstanden ist, kann kein Christ zur
jüdischen Vergangenheit zurückkehren». «Eine Kirche in Israel
muß mehr sein als eine nationale Kirche. Sie muß die Kirche des

himmlischen Jerusalem sein.» Von der Judenchristlichen Allianz im
Staate Israel wurde dieses Interview begrüßt. Man ist der Hoffnung,
daß der «neue Typ der jüdischen Bekehrten», der Jehudim Meschi-
chim (Messiasjuden) zur Entgiftung der Atmosphäre beitragen
könnte; vor allem nicht zuletzt dadurch, daß sie «auch in ihrem
neuen christlichen Glauben ihre Zugehörigkeit zum Volke Israel
bekennen. Deshalb ist es wichtig, daß sie sich jetzt in der
Judenchristlichen Allianz in Israel vereint haben, die schon durch ihr
bloßes Dasein ein Zeugnis dafür ist, daß ein Jude an Jesus, den
Messias Israels und Heiland der Welt, glauben kann und dennoch
ein treuer Sohn seines Volkes bleibt. Deshalb braucht die junge
Allianz auch die nie erlahmende Hilfe aller Christen im Gebet.»

Dann aber heißt es auch: «Die zweite Möglichkeit, daß
Mißtrauen gegenüber dem Christentum in Israel abzubauen, ist die

Sichtbarmachung des wirklichen Christenglaubens. Würden die
Christen durch ihr Leben und Werk dem Volke Israel deutliche
Zeichen göttlich inspirierter Liebe vorleben, so würde Israel beginnen,

über die Quelle dieses Geistes nachzudenken.»
Darum wurde seitens der Allianz auf eine Aufgabe der Christen

des Auslandes (vom Staate Israel aus gesehen) mit den Worten
hingewiesen: «Im Aufbau Israels gibt es vieles, das die Christen
des Auslandes durch selbstlose Taten der Liebe unterstützen könn-

171



ten. Das müßte freilich nicht nur dadurch geschehen, daß man
Heime zu errichten hilft für diejenigen, die bereits gläubig geworden
sind, sondern vor allem dadurch, daß man rein jüdische Einrichtungen

unterstützt, ohne irgend eine Gegenleistung im Glauben zu
verlangen. Wichtig ist ausschließlich, daß die Hilfe im Namen
Christi dargeboten wird. » Was hier letztlich gefordert wird, ist also
ein «Kreuzzug wahrer christlicher Liebe»52.

Es heißt dann weiter: «Die oft sich wiederholende Erfahrung ist
die, daß die Juden hoffen, daß wir nicht Assimilanten sind, obwohl
wir an Jesus glauben, sondern daß wir unser Volk lieben und
wünschen, unter ihnen zu leben. Dann sind die jüdischen Freunde immer
sehr interessiert, mehr von uns zu hören, obwohl dann einschränkend

fortgefahren werden muß: Man interessiert sich für Jesus als
den nationalen geistlichen Heros. Aber sie werten ihn nicht als
Quelle der Offenbarung, weil ihre Erfahrungen mit seinen Jüngern
dem widerstreiten53. »

8. Die bleibende ernste Frage für die Judenchristen in Israel. Immer
wieder wird entscheidend sein und bleiben, welche Impulse erstlinig
für den Judenchristen maßgebend sind. Das gilt auch als Angelpunkt

für das Judenchristentum im Staate Israel. Das Volk Israel
steht vor uns als das Geheimnis Gottes in seiner merkwürdigen
einzigartigen Einheit von Volkstum und Glaube. Dieses
Doppelangesicht des jüdischen Volkes wird immer für die Judenchristen
Not und Aufgabe bedeuten. Not darum, weil das Judentum seit
dem Erscheinen Christi eine Anti-Position in bezug auf die
Botschaft des Evangeliums einnimmt. Dennoch aber bleibt die Aufgabe
für den Judenchristen, Israel stets anzusehen sub specie aeternitatis,
daß auch heute über ihm die Grundverheißung Gottes steht: «Ich
bin der Herr, Dein Gott». Das wird ihm nur in dem Maße gelingen,
als es ihm geschenkt wird, die Hoffnung Israels festzuhalten, die
durch Paulus der Kirche gegeben wurde, daß einst «ganz Israel»
gerettet wird. So können wir alle diese Vorgänge im Staate Israel
nur mit betendem Herzen begleiten.

52 «Zeuge» 1954, Juni. Ebenso «Hebrew Christian» 1954, II, S. 56ff.
63 Hebrew Christian 1954, II, S. 57.

172



Eine Kirche in Israel hat sich immer auch zu vergegenwärtigen,
wenn man die Frage nach ihrer Eigenart stellt, daß in gewisser
Hinsicht im Staate Israel die jüdische Orthodoxie eine Todwunde
erhalten hat: das ist die Entdeckung, daß selbst im Staate Israel
die Thora nicht vollkommen durchführbar ist. Ellison nennt diese
Wunde «die endgültige Todwunde für die alte Orthodoxie». Hinzu
kommt, daß die jüdische Orthodoxie mit wenigen Ausnahmen nicht
die Wiederherstellung des Tempels wünscht. Wenn nun von einer
jüdischen volkhaften Eigenart der judenchristlichen Kirche gesprochen

wird, ist immer zugleich festzustellen, daß trotz aller Erwägungen

und Erörterungen unter den Judenchristen kein Zug zum
altjüdischen orthodoxen gesetzlichen Wesen zu entdecken ist. Es
lauert darum immer die Gefahr, daß unter dem Druck der jüdischen
Mehrheit es dann in einer judenchristlichen Kirche zu einer falschen
Akkommodation kommt, zu einem das Wesen des Evangeliums
gefährdenden Synkretismus und damit leicht zu sektenhaften
Spaltungen54.

Leuner bejaht darum zwar «im Glauben die Hoffnung, daß die

Gründung der neuen Allianz in Israel einen ersten, wenn auch noch
so zaghaften Schritt zum Entstehen einer jungen Kirche im Lande
der Väter darstellt». Aber im Blick auf die Menschlichkeit all
unseres Tuns ist es ihm ein ernstes Anliegen, daß darüber kein
Zweifel herrscht, «daß diese junge Kirche nur durch den Heiligen
Geist geschaffen werden kann». Und so stellt er überaus ernste
Fragen, «ob diese junge Kirche beherzt genug sein wird, nicht etwa
nur die in Israel ansäßigen Christen aus den Völkern als ebenbürtige
Partner aufzunehmen, sondern auch die arabischen Christen? Sind
wir uns klar darüber, daß mit dem Bejahen oder Verneinen dieser

Frage die im Plane Gottes vorgesehene Aufgabe der jungen Kirche
in Israel steht oder fällt? Denn es soll ja keine israelische, sondern
eine allumfassende Kirche werden, in der es Juden und Heiden
geben muß, wenn sie überhaupt Anspruch darauf erheben will,
wirklich ein lebendiger Ausdruck des Leibes Christi zu sein55.»

54 Schriftwechsel des Verfassers mit Ellison, London, dem Mitherausgeber

des Hebrew Christian.
55 «Zeuge» 1954, Nr. 12, S. 1.

173



IX. Der Judenchrist, das Zeichen Gottes für Israel als das Volk der
Wahl Gottes

Der Versuch einer biblischen Schau

«Wollte man Geschichte und Aufgabe der Judenchristlichen
Allianz in epigrammatischer Kürze umreißen, so müßte man die
Worte zitieren, mit denen Jakobus den soeben zu seinem letzten
Besuch nach Jerusalem zurückgekehrten Paulus auf die
judenchristliche Urgemeinde hinweist: ,Du siehst, Bruder, wie viele
Tausend von gläubig Gewordenen es unter den Juden gibt1» (Apg.
21,20), sagt Leuner56. Merkwürdigerweise zitiert er das Wort des

Jakobus nur halb; denn Jakobus fährt fort: «... und sie sind alle
Eiferer für das Gesetz ».

Damals war die Urgemeinde im Heiligen Lande bereits in ihrer
Existenzmöglichkeit und Missionsmöglichkeit bedroht und konnte
sich nur halten als gesetzestreue Gemeinde. Ihre Gesetzestreue war
ihr besonderes Kennzeichen gegenüber der heidenchristlichen Kirche

seit dem Apostelkonzil. Der Jakobusbrief ist zudem ein Zeugnis
für die der Urgemeinde gebliebene Missionsmöglichkeit unter
national-religiösem Druck der sich dem Evangelium immer mehr
verschließenden Judenheit. Ein christliches Zeugnis konnte nur
noch gegeben werden unter starker Zügelung des Wortes57.

Obwohl Paulus den Rat des Jakobus befolgt, aus missionarischer
Zielsetzung heraus, nämlich um der Urgemeinde Existenz- und
Missionsmöglichkeit zu erhalten und um den Juden ein Jude zu
sein, heißt es doch bald: «Die Tempeltüren wurden geschlossen»
(Apg. 21,30). Die Verteidigung des Paulus steht im Blick auf die
vorfindliche Lage unter dem ausgesprochenen Ziel, wie der
Urgemeinde die Existenz- und Missionsmöglichkeit unter dem Volke
der Wahl Gottes erhalten bleibt. Denn seine Verurteilung würde,
grundsätzlich gesehen, auch eine Verurteilung der Urkirche innerhalb

des jüdischen Volkes bedeuten, staatsrechtlich gesehen, ihr
Zeugnis als religio illicita (unerlaubte Religion) brandmarken. Eine
letzte Entscheidung wird noch hinausgeschoben. Von seiten des

66 «Zeuge» 1962, August 8/9, «Unser Weg».
67 Vgl. Sehlatter, «Der Brief des Jakobus». Calver Vereinsbuchhandlung,

Stuttgart 1932.

174



Judentums fiel sie unter Aqiba, wie wir hörten, mit Aufnahme der
Verfluchung der Nozrim im XVIII. Gebet. Damit wurde der
Trennungsstrich zwischen Kirche und Synagoge vom Judentum gezogen.

Bei dem voraufgehenden Apostelkonzil (Apg. 15) war die
Entscheidung erkämpft, daß das Gesetz für die Heidenchristen nicht
gelte. Eine Judaisierung der Heidenchristen, verstanden als Hineinnahme

der Heiden in die Judenchristenheit als der wahren
Vertreterin des Volkes der Wahl Gottes, wurde damit abgelehnt.
Immerhin wurde eine Trennung nach dem Missionsobjekt vollzogen,
eben auch mit Rücksicht auf den wachsenden Druck der
nationalreligiösen Haltung der ungläubigen Judenheit. Dieser Druck erfuhr
eine Verschärfung durch die neue Frage, die bei dem Apostelkonzil
noch nicht im Blickfeld der Urkirche lag, nämlich durch die Frage
nach der religiösen Haltung der Judenchristen außerhalb Palästinas,
also innerhalb der Diaspora. Jakobus verweigert wegen der
Missionsmöglichkeit unter Israel in Palästina den Heidenchristen die

Tischgemeinschaft; denn nur als gesetzestreue Gemeinde konnte
die Urgemeinde hoffen, daß der Jude auf sie höre. Einzig darin lag
ihre Missionsmöglichkeit beschlossen.

Gerade darum erwuchs der Urgemeinde durch die gesetzesfreie
Haltung des Paulus eine Erschwerung ihrer Existenz- und
Missionsmöglichkeit. Die Macht der innergeschichtlichen Verhältnisse ging
über die Bezeugung der Gesetzestreue der Urgemeinde hinweg. Die
Weissagung Jesu (Joh. 16,1-3) kommt zur Erfüllung: Die
Urgemeinde trifft der Bann. Und der Grund dafür ist letzthin, daß
Israel nicht erträgt, daß es nicht nur Erfüllung des Gesetzes gibt,
sondern auch Glauben an Jesus als den Christus; daß also Israel
nicht versteht, daß seine Geschichte hinzielt auf Jesus Christus als
das Ende des Gesetzes.

Die Ausstoßung der Urgemeinde bedeutet geschichtlich gesehen
zweierlei: Einmal ist ein doppeltes Israelverständnis innerhalb des

jüdischen Volkes nicht mehr möglich, nämlich das des Judentums
und das der Urkirche, bzw. des Judenchristentums. Der Unglaube
im christlichen Sinne ist für Israel Volkssache geworden. Sodann
hat der Verlust ihrer Existenz- und Missionsmöglichkeit innerhalb
des jüdischen Volkes für die Urgemeinde die Bedeutung, daß für
sie nur noch die andere Schau für ihr Eigenverständnis blieb, näm-

175



lieh die, daß das wahre Israel mit der Kirche gegeben ist. Mit
anderen Worten: Die Hineinnahme der Judenchristenheit in die
Kirche sah Paulus als Weg für die Judenchristen. In der Kirche
sah er die heilsgeschichtlichen religiösen Unterschiede des Heiden
und Juden aufgehoben als in einer höheren Ebene. Beide sind «in
Christo».

Des Paulus eigene Haltung, die Schätzung des jüdischen Brauchtums,

die Bejahung der jüdischen heilsgeschichtlichen Vorzüge
(Rom. 9,1-5), die Beschneidung des Thimotheus, zeigen zwar deutlich,

daß er sein Volkstum nicht verleugnet. Dennoch hindert alles
Paulus nicht, vom Judenchristen im Gegensatz zu Jakobus die
Tischgemeinschaft mit den Heidenchristen zu fordern. Für ihn
sind nicht die missionarischen Rücksichten des Jakobus, die Rücksicht

auf die Erhaltung der Missionsmöglichkeit der Urgemeinde in
Palästina, maßgebend, sondern letzthin grundsätzlich gesehen leitet
ihn allein die Rücksicht auf die Darstellung der Kirche, in der
Juden und Christen eins sind «in Christo», der «unser Friede» ist.
Darum erwartet Paulus vom Judenchristen, daß er durch die

Bejahung der Tischgemeinschaft mit den Heidenchristen unverhüllt

das Neue, was Christus ihm geschenkt hat, bezeuge. In Christus

sind Juden und Heiden geeint als in der neuen Schöpfung,
eben in der Kirche.

Im Römerbrief aber gibt er uns die Antwort auf die brennende
Frage nach dem Wesen des jüdischen Volkes als des Volkes der
Wahl, wie es vor Gott möglich sein könne, daß das Volk, dem die
Verheißungen geschenkt wurden, dennoch beiseite stehen und sich
dem Evangelium verschließen kann. Die Antwort lautet, daß Gott
immer souverän ist in seinem majestätischen Handeln (Rom. 9)58.

Wenn aber Israel fällt, so liegt ein Verschulden vor Gott vor
(Rom. 10). Dennoch aber «fällt Gottes Wort nicht hin», sondern
kommt zum Ziel: Wenn die Fülle der Heiden eingegangen ist, wird
auch «ganz Israel» gerettet werden. (Rom. 11.) Aber gerade diese
Schau läßt ihn sein Amt als Heidenapostel immer auch mit dem
Blick auf sein Volk führen, damit er «die, so mein Fleisch sind, zum
Eifer reize».

68 Vgl. auch Matth. 3, 9, das Täuferwort: «Gott vermag dem Abraham
aus Steinen Kinder zu erwecken.»

176



Können wir dem Neuen Testament Normen entnehmen, wie
etwa eine judenchristliche Kirche im Volke Israel aussehen muß?

Liegt etwa die Situation der Urgemeinde vor, für die die Schau des

Jakobus gilt? Hier ist immer zu bedenken, daß die urkirchliche
Situation, wie wir schon in anderem Zusammenhang sagten, in dem
Sinne unwiederholbar ist, seitdem sich Israel endgültig dem Zeugnis

von der Auferstehung Jesu verschlossen hat. Insofern ist das

Israel gewährte Gnadenjahr (Luk. 13, 6-9) abgelaufen. Die von dem

jüdischen Volk seit Aqiba vollzogene Antiposition der entschlossenen

Ablehnung Jesu als des Messias wirkt sich darum immer
bedeutungsvoll aus. Darum ist die Lage des Judenchristen im jüdischen
Volk der Gegenwart völlig anders. Der Judenchrist steht, um mit
Kierkegaard zu reden, unter einem Volk, das in der «Situation des

Untergangs» steht: «Es bleibt stehen in der Situation des Untergangs,

ausdrückend den Untergang. Dies ist göttliches Honneur
für Christus und die Geschichte. Das Wunderbare und Ergreifende
daran ist, daß die Vorsehung darüber wachen muß, beständig ein
Volk auf demselben Punkt zu erhalten, des Untergangs. Und dies
Jahrhundert für Jahrhundert, wie in einem ewigen Kehrreim den

Respektsausdruck für Christus wiederholend. »

Heißt das, daß eine judenchristliche Kirche unmöglich ist? Das
soll nur sagen, daß die Judenchristen sich immer vor Augen halten
müssen, gerade wenn sie ihrem Volke das Heilshandeln Gottes als

dem Volke der Wahl bezeugen möchten, daß Luther mit Recht im
Magnifikat von ihm sagt, daß es das «seltsam hoch Mysterium» sei.

Und dieses Geheimnis hat er zu ehren und kann es nicht
enthüllen, da es erst enthüllt wird, wenn der wiederkommende Herr
die «Situation des Untergangs» beenden und «ganz Israel» gerettet
wird.

Bis dahin ist der Judenchrist das Zeichen für Israel und die

Kirche, daß die Treue Gottes, mit der Er zu Seiner Verheißung
steht, die Er Seinem Volke gegeben hat, nicht hinfällt. Auch in der

Verhärtung bleibt es das Volk der Wahl Gottes. Das sagt uns, daß
das Zeugnis vor Israel sich nicht in negativen Urteilen gegenüber
der Synagoge erschöpfen darf, sondern wesentlich in der Bezeugung
des Heilshandelns Gottes an seinem Volke bestehen muß, das in
Jesus Christus sein Ziel hat.

177



In wieweit eine jüdisch-christliche Kirche jüdischen Formen
Raum geben kann, wird darum immer nur von Christus her
beantwortet werden können.

Die Judenchristen im Staate Israel haben wir im Gebet zu
tragen. Was Gott beschlossen hat, welchen Weg er den Judenchristen
dort weist, wissen wir nicht. Auf alle Fälle aber muß ihr Zeugnis
die Klarheit, die «Kabod» Gottes wiederspiegeln als Lebens- und
Wesenszeugnis: «Gott, der da gesagt hat, aus der Finsternis wird ein
Licht leuchten! Der schuf Licht in unseren Herzen zur Helle der
Erkenntnis der Herrlichkeit Gottes im Angesichte des Christus.
(2. Kor. 4,6. Übersetzung nach Schlatter.)

Der Judenchrist bleibt aber auch insofern für die Kirche das

«Zeichen Gottes», daß er sie aufruft zur Einheit der Kirche und
zum Zeugnis an Israel, daß Israel «zum Eifer» gereizt werde. Und
zugleich ist der Judenchrist für Israel und Kirche der Hinweis auf
die Unvollendetheit der Erlösung der Welt, die erst mit der neuen
Welt Gottes durch den wiederkommenden Herrn ihre Vollendung
erfährt. Gott aber wird die Kirche nicht vollenden, ohne daß er
auch Israel vollendet! Das sagt uns Rom. 11,25f.

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Wie viele waren es

Es gibt Leute, die sagen, daß

es nun endlich an der Zeit wäre,
von den 6 Millionen zu schweigen,
die als Opfer der nazistischen
Judenmorde ihr Leben haben lassen

müssen. Manche mögen es

sogar gut meinen, wenn sie

diese Ansicht vertreten. Abgesehen

davon wird das Schweigen
ja einmal kommen, das Ver¬

gessen hoffentlich nie. Indessen
scheint die Zeit zum Schweigen
heute noch nicht da zu sein. Dafür

lieferten soeben gleich zwei
deutsche Zeitschriften den
Beweis; nämlich das «Grüne Blatt»
und die Zeitung der Entnazifizierten:

«Die Anklage». Beide
haben unter den Schlagzeilen:
«Beweis aus der Schweiz» und
«Amtliche Zahlen des Roten
Kreuzes» einen Artikel veröf-

178


	Der Judenchrist als das Zeichen Gottes für Israel und Kirche : eine Besinnung zur Frage nach der Judenchristenheit

