
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Das jüdische Jahr im jüdischen Haus

Autor: Geis, Robert Raphael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960842

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960842
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DAS JÜDISCHE JAHR IM JÜDISCHEN HAUS

von Dr. Robebt Raphael Geis, Karlsruhe

Das Unbekannteste des Judentums ist ganz zweifelsohne das

jüdische Haus mit seiner Vielfalt von Gebräuchen, seiner frommen
Innigkeit, seinem innigen Frommsein. Die Bedeutung des jüdischen
Heimes im Judentum ist aber gar nicht hoch genug anzuschlagen.
Wann immer dem jüdischen Gottesdienst Schwierigkeiten bereitet
werden, das Haus kann seine Funktionen übernehmen. Solange die

jüdische Familie, das jüdische Haus intakt ist, ist das Judentum
nicht in Gefahr. Auch kennt die Synagoge ja keinen Altar. Beherrschend

in ihr ist das Vorlesepult. Der Altar des Judentums ist der
Tisch eines jeden jüdischen Hauses, von ihm geht alle Kraft des

Dauerns aus, die um ihn Versammelten üben sich täglich in der
Heiligung des Lebens und in der Ausrichtung auf die messianische
Zukunft. So mag es angebracht erscheinen, einmal vom jüdischen
Jahr im jüdischen Haus zu erzählen.

Beginnen wir mit dem Alltag. Der jüdische Tag beginnt für den
frommen Juden mit Gebet, und betend hält er zur nachmittäglichen
und abendlichen Stunde inne. Aber damit nicht genug, spricht der
Jude ungezählte Segenssprüche während des ganzen Tages, wie er
jede Mahlzeit mit Worten des Gebetes beginnt und beendet und
schließlich dem Hüter Israels sich vor dem Schlafen anvertraut.

Dieser jüdische Alltag erhält seine regelmäßige Überhöhung in
dem siebten Tag, dem Schabbat, den wir, wie alle Tage, mit dem
Vorabend beginnen. Diesen Tag bereitet die jüdische Frau mit
besonderer Fürsorge und Liebe vor, um ihn auszuzeichnen und zu
verschönen, ihn über die Tage der Woche zu erheben und zwar
gleicherweise im Ideellen und Materiellen, also auch im Essen und
Trinken. Wenn die Familie aus der Synagoge nach Hause kommt,
hegt der von der Mutter gedeckte Tisch bereits im warmen Licht
der von ihr gesegneten beiden brennenden Kerzen. Am Platz des

Vaters steht der Kelch mit Wein und daneben die Schabbatbrote
unter einer schönen Decke. Der Vater spricht über Wein und Brot
den Segen. Bevor dies aber geschieht, findet noch ein eigenartiges

129



Ritual statt, das freilich im Westen leider mehr und mehr in
Vergessenheit gerät. Der Stuhl der Mutter wird mit der Hilfe des Vaters
von den Kindern geschmückt, die Mutter nimmt dann auf diesem
Stuhle Platz. Nachdem zunächst in einem schlichten Lied die Engel
des Friedens begrüßt werden, die mit diesem Tag und zu dieser
Stunde ihren Einzug halten sollen, wird ein Lied zur Ehre der
jüdischen Frau und Mutter angestimmt. Es ist kein Zufall, daß
diese Lobpreisung bei uns Eingang gefunden hat. Das jüdische
Haus ist das Reich der jüdischen Frau, ihre Mütterlichkeit gestaltet
dieses Intimste unseres Seins, gibt uns die Wärme, die wir im Leben
draußen so oft vermissen müssen. Das Mahl, das sich anschließt,
wird dann immer wieder durch fromme und zumeist frohe Gesänge
unterbrochen. Wenn es irgend möglich ist, soll der Vater auch noch
während des Essens oder nach Tisch den für jeden Schabbat
bestimmten Wochenabschnitt aus den fünf Büchern Moses mit
Kommentaren verlesen und seinen Kindern nahebringen. Am
anderen Tag findet der Schabbat im Hause wieder seine
Akzentuierung, wenn man sich zum mittäglichen Mahle niedersetzt und
über Wein und Brot den Segen spricht. Während die Rabbinen im
allgemeinen das Maß des Schlafes auf ein Minimum reduziert sehen

möchten, ist ein Mittagsschläfchen am Schabbat geradezu geboten.
Die dritte häusliche Feier ist die Feier des Abschieds von einem
Tag, der zwischen Weltschöpfungs- und Erlösungsgedanken die
Mitte hält. Alle versammeln sich wieder um den Vater, der zuerst
den Segen über den Wein spricht, dann über wohlriechende Gewürze
und zum Schluß über das Licht, der ausklingt in dem Unterscheidungssegen

über Heilig und Werktäglich, Licht und Finsternis,
Israel und die Völker, den siebenten Tag und die sechs Werktage.
Dann wird etwas von dem Wein auf einen Teller geschüttet und
die Kerze, die der Kleinste bis dahin halten durfte, erlischt in
diesem Wein. Damit hat der jüdische Schabbat sein Ende gefunden,
und die Familie singt noch einmal von jüdischer Hoffnung und
Erwartung in dem Lied des Propheten Elijahu, des Vorbotens des
Messias. Ohne diesen ständig wiederkehrenden Rhythmus von
Schabbat zu Schabbat hätte unsere Gemeinschaft die Zeiten und
all das Schwere, das sie immer wieder brachten und aufgaben,
nicht überstanden.

130



Neben dem Schabbat wird jeder jüdische Feiertag in einer ihn
allein auszeichnenden Feierlichkeit begangen. Da sind die zwei
Feste des Herbstes, das Neujahrsfest und das Versöhnungsfest;
Feste, die ganz auf das rein Menschliche und Menschheitliche
ausgerichtet sind. Es sind Feste großen Ernstes, da wir auf ein Jahr
zurückschauen, Rechnung vor Gott und uns über alles Getane und
Unterlassene ablegen, um danach so zu beginnen, als ob das Leben

ganz von neuem anfangen könnte. Wie in der Synagoge alles in
Weiß gekleidet ist, so glänzt auch im Haus die Decke über dem
Brot in weißer Seide. Von der Würde und Demut des Menschen

spricht jeder Brauch des Hauses an diesem Tag in eindringlichster
Weise. Den Auftakt zum Versöhnungstag gibt das letzte Mahl vor
dem beginnenden fünfundzwanzigstündigen Fasten, die Familie
schart sich dabei fast schweigend um den Tisch. Bevor man das
Haus verläßt, um in die Synagoge zu gehen, wird eine große Kerze
angezündet, die den ganzen nächsten Tag noch brennt und an die
liebsten Menschen erinnert, die nicht mehr unter uns sind. Wenn
dieser Tag mit seinem Fasten und lange dauernden Gottesdienst
sein Ende gefunden hat, und die Familie etwas ermüdet und
erschöpft wieder ins Heim zurückkehrt und zur ersten Mahlzeit
sich niedersetzt, ist wieder frohe Stimmung im Haus. Typisch ist
es, daß von der Höhe des Versöhnungstages man sich sofort dem
nächsten Fest zuwendet, dem fröhlichen Laubhüttenfest, und mit
den Vorbereitungen zur Aufrichtung der leichten Hütte noch am
gleichen Abend beginnt. In Erinnerung an die Wüstenzeit Israels
verbringt der fromme Jude im Herbst eine Woche in einer
selbstgezimmerten Hütte, deren Dach nur aus Laub besteht, einer Hütte,
in der mehr Schatten als Sonne sein soll und die von den Kindern
mit Früchten und buntem Herbstlaub ausgeschmückt wird. Während

dieser Festwoche wird — wie auch an dem Vorabend des

Wochenfestes, des Festes der Gesetzgebung am Sinai — eine ganze
Nacht mit Lernen verbracht, an dem alle teilnehmen, die nur
irgendwie können. Beim bunten Wechsel von Lernen und Schmauserei

in diesen nächtlichen Stunden zeigt sich so recht, wie wenig
das sogenannte Gesetz des Judentums für den Juden eine Last
oder gar einen Fluch bedeutet. Das Lernen führt in Auszügen über
die fünf Bücher der Thora und die späteren biblischen Schriften

131



bis hin zu der Mischna und dem heiligen Buch der Mystik, dem
Sohar. Zweimal im Jahr wird im Familienkreise sozusagen Appell
gehalten. Der Vater hat den Seinen in diesen beiden Nächten einen
Überblick zu geben über das, was uns geformt hat und uns bis auf
diesen Tag am Leben erhält.

Der letzte Tag des Laubhüttenfestes, wenn Feststrauß und
Festesfrucht schon beiseite gelegt sind, heißt Thorafreudenfest. An
ihm wird das letzte Kapitel des fünften Buches Moses und anschließend

das Kapitel von der Weltschöpfung aus dem ersten Buch
Moses verlesen. Ende und Anfang gehen ineinander über. Die
Freude über die Lehre zeigt sich in Tänzen mit den Thorarollen,
die man liebkost wie ein Kind und an die man sich schmiegt wie an
eine Mutter. Eine besondere Ehrung ist es, zu dem letzten und
ersten Kapitel des Fünfbuches aufgerufen zu werden, es vorgelesen
zu bekommen. Die so Geehrten heißen Bräutigam der Thora und
Bräutigam des Anfangs. Sie geben nach der synagogalen Feier einen

Empfang in ihren Häusern und danken für die hohe Ehrung mit
einem frohen Gemeindefest in ihren Wohnungen.

Neben diesen Festen gibt es noch Tage frohen oder auch
traurigen Gedenkens. Da ist das Chanukkahfest zu nennen zur
Erinnerung an die Makkabäerkämpfe, das wir acht Tage durch Anzünden

von Lichtern und fröhliche Lieder begehen. Ein anderes Fest
ist Purim mit seiner überschäumenden Freude, die eigentlich den
Rahmen durchbricht, der sonst dem jüdischen Leben gesetzt ist.
Man begeht es als Maskenfest, mit einem Festgelage, bei dem der
Wein keine geringe Rolle spielt und zwar aus einem sehr
merkwürdigen Grund. Dieses Purimfest ist seiner Anlage nach eigentlich
dazu angetan gewesen, den Juden einmal den Haß gegen seine

Verfolger abreagieren zu lassen. Um aber Purim diesen Charakter
zu nehmen, hat eine der rabbinischen Größen, Rabba, bestimmt,
es solle an diesem Tag so viel getrunken werden, daß man nicht
mehr unterscheiden könne zwischen Haman und Mordechai,
zwischen dem Verfolger und dem Erretter, und also die beiden Figuren
des Liebens und des Hassens zu verschmelzen. Es scheint oft viel
Wein dazugehört zu haben, um diesem Gebot nachkommen zu
können. Im Gegensatz dazu steht der Tischa beaw, der Fasttag zur
Erinnerung an die Tempelzerstörung. Moses Heß, der geniale Vor-

132



läufer Theodor Herzls, erzählt von dem tiefen Eindruck dieses

Tages in seinem «Rom und Jerusalem». Von der fassungslosen
Trauer der auf der Erde Sitzenden, von der sehnsüchtigen Wehmut
der erldingenden Lieder. Es gäbe kein neues Israel ohne die nie
endende Trauer um das alte, an die auch in jedem jüdischen Haus
ein Eleck ungetünchter oder nichttapezierter Wand gemahnen soll.
Diesen Gedenktag des hohen Sommers müssen wir aber zugleich
als das große, ewige Märtyrerfest des Judentums verstehen, denn
wir sind uns zutiefst bewußt geblieben, wie es keinen echten, lebendigen

Glauben ohne die Bereitschaft zum Märtyrertum geben kann.
Für das Ende dieser kurzen Betrachtung haben wir das Eest

des Anfangs aufgespart: das Pessachfest mit seinen häuslichen
Sederabenden. Kein anderes Eest zeigt in gleicher Vollkommenheit
die jüdische Seele, ihr Frohsein und ihren Ernst, ihr Harren und
Hoffen. Die Vorbereitung für dieses Fest beginnt lange, bevor das

letzte gesäuerte Brot weggeräumt wird. Der Tisch wird aufs
festlichste geschmückt. Alle Leuchter glänzen im Kerzenschimmer,
Becher schmücken jeden Platz und der schönste Becher ist dem
Messiasboten bereitet, während vor dem väterlichen Platz die
Sederschüssel mit ihren symbolischen Speisen steht. Das Mahl, zu
dem der Vater an ihm die Seinen und möglichst viele Gäste vereint,
ist unter den vielen weihevollen Mahlzeiten des jüdischen Jahres
das Mahl schlechthin. Das Wort der Freiheit leuchtet über ihm,
sowohl über den Tischsitten, die dem Jüngsten die Rolle des

Fragenden anvertrauen, wie über der Liturgie des Abends, die aus der
mit Bildern geschmückten Haggadah verlesen wird. In dieser
Haggadah sind, wenn man die biblischen Texte unberücksichtigt
läßt, zwei Jahrtausende jüdischer Geschichte eingefangen, nicht
systematisch, aber überaus lebendig, und das Wunder der Freiheit
aus der Frühzeit unserer Geschichte ist wirklichkeitsnah genug, um
das Verheißungswort der messianischen Erlösung greifbar nahe
erscheinen zu lassen. Alles Judenleid scheint schon überwunden,
der ewig Ringende am Ziel, wenn der Vater, den Becher hoch
erhoben, bekennt: «denn nicht einer allein hat sich gegen uns erhoben,

sondern zu allen Zeiten erhoben sie sich gegen uns, uns zu
vernichten — Gott aber errettet uns vor ihnen». So kann in den

Lobgesängen und Tischliedern des zweiten Teils der Haggadah die

133



Gemeinschaft der beim Mahl Vereinten, scherzend und geheimnisvoll

zugleich, vom Ende der Zeiten singen und sagen: «das
kommende Jahr in Jerusalem», dem wiedererbauten, dem Sitz des

Königs Messias. Kein Jude, mag er noch so sehr in die Ferne und
Fremde gegangen sein, kann das Heimweh an diesen Abenden zum
Schweigen bringen.

Das Geheimnis des Judentums — es ist viel darüber gerätselt
worden — ist das jüdische Haus, jener weiße Fleck des Tisches, um
den sich die Familie immer wieder sammelt. Hier und hier allein
ist die Urzelle des Judentums, die nie versiegende Kraft- und
Glaubensquelle, die jedem Ansturm hassender Menschen und fremder,

allzu zeitbedingter Gedanken widersteht. Unsere Ewigkeit hat
ihre Wurzel in unserem Heim, an dessen Pforte schon die Mesusa,
das Röllchen mit den zwei ersten Abschnitten des Schemagebetes,
uns begrüßt. Darin ist das Urgeheimnis des Glaubensvolkes Israel
enthalten, die unendliche Liebe zu Gott und das große, nicht zu
überhörende «Du sollst!»

DER JUDENCHRIST ALS DAS ZEICHEN GOTTES
FÜR ISRAEL UND KIRCHE

Eine Besinnung zur Frage nach der Judenchristenheit

von Gebhard Jaspeb, Bethel bei Bielefeld

I. Der Sinn der Bezeichnung « Judenchrist »

Wie sollen wir einen Juden nennen, der Christ wird? Im
kontinentalen Raum wird er gewöhnlich «Judenchrist» genannt, während

man im angelsächsischen Raum von «Hebrew Christian»
(hebräischer Christ) spricht.

Man wird sofort auf das Ungereimte der Bezeichnung «Judenchrist»

hinweisen; denn man kann, so folgert man, schon darum
nicht «Judenchrist» sein, weil man nicht «Jude» und «Christ»
zugleich zu sein vermag. Denn das ist ein Widerspruch in sich

134


	Das jüdische Jahr im jüdischen Haus

