
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


mus der Produktion gegeben sind, denkend zu durchdringen und zu
überwinden. Dabei können Theologie und Soziologie einander befruchten. Auch
die soziologische Fragestellung kann zum WirklichkeitsVerständnis beitragen.
Dabei behandelte Horkheimer ausführlich die soziologischen und
ökonomischen Bedingungen, die dazu geführt haben, vielfach den Juden zum
Sündenbock zu machen. Alles stimmte ihm bei, als er sagte, daß die
Verfolger der Juden immer «schlecht getaufte Christen» sind. Folgerichtig
sprach er in diesem Zusammenhang auch über den Antisemitismus, der
nicht eine Frage der Politik, sondern des sittlich Bösen ist. Er suchte ihn
vom Soziologischen her zu erfassen. Dabei wurde gesagt, daß man der
Erziehung «unendlich viel zutrauen muß». «Dem Elternhaus kommt dabei
übergroße Wichtigkeit zu.»

Zum Schluß sei auch noch auf die Festpredigt von Bischof D. Knolle,
Hamburg, über 2. Mose 19, 18 hingewiesen. Sie ging davon aus, daß das

Gebot der Nächstenliebe allzuleicht als selbstverständlich hingenommen
wird. Das Selbstverständliche aber erweise sich oft als Feind echten Ver-
stehens. Die Doppelheit von Gottesliebe und Nächstenliebe ist aber eine
Einheit. Die Liebe zu Gott ist Grund und Erweis der Liebe zum Nächsten.
Das ist das Erbgut aus dem Alten Testament, das in der Gemeinde Jesu
weiterlebt.

Abschließend sprach er davon, wie uns im Judentum ein Geheimnis
Gottes umweht. Wir leben in einer Zeit der Bewährung, ob die Liebe zum
Nächsten angesichts des Juden bei uns zu finden ist oder nicht.

P. Jasper

REZENSIONEN

H. Ljungman : Das Gesetz erfüllen, Matth. 5,17 ff. und 3,15 untersucht. Lunds
Universitets Ârsskrift, N. F., 1954, 140 S.

Die einleitenden Verse zur Auslegung des Gesetzes, Matth. 5, 17—20,

gehören zu den schwierigsten Stellen der ganzen Bergpredigt. Besonders
V. 17 «ich bin nicht gekommen, aufzulösen, sondern zu erfüllen» ist geradezu
das Schibboleth, an dem sich das Gesamtverständnis der Bergpredigt verrät.
Hier setzt nun Ljungman mit frischem Elan ein, wobei er die Frage nach
den Vorstufen der einzelnen Logia beiseite läßt und sich dem Zusammenhange

des Matthäustextes zuwendet. Während das Matthäusevangelium im
allgemeinen die Erfüllung der Weissagungen des Gesetzes und der Propheten

Altes Testament) betont, ist hier im besonderen von der Erfüllung der
fordernden Gebote die Rede. Die bisherigen Interpretationen werden nun

123



von L. in drei Gruppen geteilt. Jesus ist gekommen, das Gesetz zu erfüllen,
indem er 1. als Täter dessen Gebote verwirklicht, 2. als Lehrer ihren Sinn
und Inhalt abschließend vertieft oder 3. als Gesetzgeber dem Gesetz neue
Geltung verschafft. L. untersucht diese Deutungen und verwirft sie, indem
er eine Lösung vorschlägt, die quer zu den bisherigen verläuft. Als natürlichen

Ausgangspunkt nimmt er die betonte Aussage von V. 18f., wonach
«alles » geschehen muß und nicht ein einziger Buchstabenteil herausgebrochen
werden darf. Nach ihm bedeutet «lyein» in V. 19 das Herauslösen einzelner
Teile aus dem Ganzen und «katalyein» in V. 17 das Auseinanderreißen der
ganzen, in sich geschlossenen Schrift. Von hier aus wir der Unterschied
zwischen Tun, Lehren und In-Kraft-setzen relativiert, indem nun alle diese
Linien einbezogen und überhöht werden. Die Sendung Jesu bewirkt nicht,
daß die Schrift in einzelne Teile auseinander fällt, sondern daß diese alle
in Harmonie zusammengehalten werden, daß die Schrift also zu einem
harmonischen Ganzen zusammengeschlossen und in sich verbunden wird.
Durch die Ereignisse, deren Mittelpunkt Jesus ist, wird also Gottes in der
Schrift festgelegter Wille auf der ganzen Linie erfüllt und zu Ende geführt.
Dieses «Füllen» wird nun am Beispiel von 5, 17—48 näher geklärt. Das
«Mehr» gegenüber der Gesetzeserfüllung der Pharisäer (V. 20) besteht darin,
daß die Gerechtigkeit zum einigenden Faktor und Mittelpunkt der vielen
Gebote wird, Dies gehört aber damit zusammen, daß erst in der Sendung
Jesu diese Gerechtigkeit, also die ganze «Fülle» des Gesetzes da ist. Von
Jesus als dem Erfüller des Gesetzes wird nicht das Gesetz selbst, sondern
werden dessen von der Sünde bedingten Einschränkungen aufgehoben: Das
Recht zum Zorn (V. 2Iff.), das Recht, auch eine ehebrecherische Frau zu
entlassen (V. 27ff. — L. nimmt in V. 32 die in katholischen Kreisen
vertretene, aber nicht stichhaltige Auslegung auf, «parektos logu porneias»
bedeute: «unbeschadet dessen, ob die Frau Unzucht getrieben habe oder
nicht») u. a. Auf dem Hintergrund der Selbsthingabe des Messias empfängt
nun auch der Jünger die Gerechtigkeit, das Gesetz durch die überfließende
Gerechtigkeit zu «füllen», so daß es mit dem Aufhören der Sünde hinfällig
wird.

Analog zu Matth. 5 wird nun auch 3, 17 verstanden: «So geziemt sich
uns, alle Gerechtigkeit zu erfüllen.» Wieder werden alle bisherigen
Interpretationen verworfen und eine neue «harmonistische» an ihre Stelle gesetzt.
An und in der Person Jesu als der Endphase aller Zeiten laufen alle Linien
der «Füllung» zusammen: Tn seiner Verwerfung erfüllt sich das Maß der
Sünde, in seiner Heilstat wird die positive Gerechtigkeit gefüllt und erfüllt,
wie auch in ihm die Gemeinde die ganze Fülle erfährt.

Die ganze Arbeit gibt sehr viele Anregungen, um so mehr, als sie sich
nicht auf ausgefahrenen Geleisen bewegt. Und doch gesellt sich zur Freude
ein Bedenken. Ljungman betont mit Recht, daß die «Füllung» des Gesetzes
bzw. der Gerechtigkeit ganzheitlich verstanden werden muß und nicht auf
einzelne Linien (Lehren, Tun, In-Kraft-setzen) beschränkt werden darf.

124



Aber er scheint mir dabei zu übersehen, daß der Begriff «pleroün» ja an
einer besonderen Stelle eine besondere Linie betont, ohne daß dabei das

Mitschwingen der anderen Komponenten ganz außer Betracht fällt. Aber
diese besondere Färbung der einzelnen Stelle darf in einer differenzierten
Exegese nicht einfach durch ein harmonistisches Streben verwischt werden.
Weil nun gerade in 5, 17 die besondere Zuspitzung der Erfüllung des Gesetzes
im Blick auf die das Tun fordernden Gebote ausgesprochen ist, so wirkt die

ganze Ausführung etwas verschwommen, wenn dem nicht Rechnung getragen

wird. Daß in Jesus alle Linien zusammenlaufen, ergibt sich nicht aus
5, 17 allein, sondern eben erst aus der Zusammenschau der verschiedenen
Linien der «Erfüllung» des Alten Testamentes im ganzen Matthäusevangelium.

Bethel bei Bielefeld Chr. Maurer

Richard Gutzwili.br, Meditationen über Matthäus. Einsiedeln 1951, Ben¬

ziger.

Der Zürcher katholische Theologe und Prediger, ein führender Anwalt
des Gespräches zwischen den Konfessionen, der seine christozentrische Theologie

auf das Matthäus-Evangelium aufbaut (Jesus der Messias. Christus im
Matthäus-Evangelium, 1949, Benziger), knüpft auch in den vorliegenden
Meditationen wieder an das erste Evangelium an. In erster Linie für katholische

Leser geschrieben, denen die Muße für ein tieferes Eindringen in das

Evangelium fehlt, kann die großartige Geschlossenheit der
katholischapologetischen Interpretation darüber hinaus auch anderen Lesern von
Nutzen sein. Der fortlaufende Matthäus-Kommentar ist dazu reich genug
an fruchtbaren Einzelheiten. Zu den schönsten Teilen des Buches zählt die
Erklärung des Vaterunsers (I. 81—100). Man kann zu diesem Urteil auch
dann kommen, wenn man nicht jede Wendung teilt, so wenn in die
Vaterunser-Bitten auch ein «Gebet um Beschleunigung der eschatologischen
Wirklichkeit» hineingelegt wird (88), als würde es dem Christentum wesentlicher
sein, «um Abkürzung dieser Weltzeit» (also auch des eigenen Lebens?) als
um die Gestaltung dieser Erde durch den Geist Gottes zu beten. Darin offenbart

sich eine klassische Antithese zur «Weltimmanenz» des Christentums
(s. Der historische Christus, Judaica X, 208ff., zt. W.), die freilich G. an
anderen Stellen im Grunde nicht anders betont, wenn er die Schlußfolgerung
aus der zweiten Versuchung Christi dahin umschreibt, es müsse das christliche

Volk lernen, «im schlichten Glauben den gewöhnlichen Alltag zu einem
Dienst Gottes zu machen und nicht das Außergewöhnliche, Besondere,
Wunderbare als Wesen der Religion betrachten» (30). Mit vollem Verständnis

für den didaktischen Parallelismus von Bergpredigt und Wehepredigt im
Aufbau des ersten Evangeliums prägt G. (ganz in derselben Linie wie W.
218 oben) den Begriff des «spätgeborenen Pharisäers des Neuen Bundes»;

125



dieser umgibt «die Freiheit der Kinder Gottes mit so vielen gesetzlichen
Schranken, daß man den Alten Bund auferstanden glaubt und mit ihm die
Scheinwichtigkeit der wortglaubenden Schriftgelehrten» (50). Diesem Typus
gilt (nicht minder oder an erster Stelle?) das Wehe des Herrn an die Schrift-
gelehrten. Auch sonst scheuen sich diese Matthäus-Meditationen nicht,
positive, innerkatholische Kritik zu üben (z. B. ad Mt 6, 7—8; 6, 15—20).
Die Gefahr des bloßen Traditionschristentums ist identisch mit der Gefahr,
der Israel erlag (138—9); das Ärgernis der invidia clericalis ist von der
jüdischen Priesterschaft auf die christliche übergesprungen (223).

Die katholische Apologetik basiert ihre Psychologie Christi auf tieferen
und moderneren Erkenntnissen vom Menschen Christus, für die es freilich
nicht immer leicht ist, einen adaequaten sprachlichen Ausdruck zu finden.
Nach G. «erfährt» Christus in der Jordantaufe «erlebnishaft, überwältigend
die Tatsache, daß er der geliebte Sohn des Vaters ist und die Fülle des
Geistes in sich hat» (26); er ist «in der ekstasis über sich hinausgehoben und
taucht völlig unter in der Herrlichkeit des dreifaltigen Gottes» (27—8). In
seinem eigenen Lebenswerk bis hinein in die Passion hat Christus «keineswegs

die andere Wange hingehalten» (65). Nach der «Entscheidung» von
Cäsarea Philippi (Mt 16), in der G. die Mitte des Matthäus-Evangeliums
sieht (anders als W. 213ff., wo Mt 19 diese Funktion zukommt), gibt es
einen «Umschlag» auch bei Christus, der einen solchen bei Petrus nach sich
zieht (II. 5—6). Während man sich mit dieser Ausdrucksweise, die ein
metapsychologisehes Datum mit den Mitteln der menschlichen Psychologie
und Sprache auszudrücken versuchen, abfinden kann, scheint der folgende
Punkt einer Korrektur bedürftig. G. spricht von der großen Einsamkeit
Christi während seines ganzen Lebens, die am Olberg ihren Gipfelpunkt
erreichte, als er «zum ersten und einzigen Male seines Lebens bei Menschen
Hilfe suchte» (201). Doch hat sich in der Olbergszene nicht bloß verdichtet,
was auch sonst im Leben Christi — wie in jedem anderen menschlichen
Leben — existierte: das Angewiesensein auf Kooperation, zu der auch
Verständnis gehört (s. W. 200, 214—5)? G. schreibt: «Jesus war zeitlebens
einsam. Er hat nie ein Gespräch geführt, in welchem er nicht bloß geben
mußte, sondern auch empfangen konnte, außer vielleicht als Kind mit seiner
Mutter» (200). Hier liegen offenbar zwei sehr typische Denkfehler vor: Denn
wenn Christus auch nur einmal darin Mensch war, daß er des geistigen
Verständnisses bedurfte (wie in der Ölbergstunde), dann war er es immer in
allen Phasen seines Lebens in irgendeiner Weise (selbst in den intellektuellen
Diskussionen mit seinen Gegnern, aus denen er ebenfalls, wenn auch durch
deren Nichtverständnis Gewinn zog), und wenn in der Tat die Mutter das
Kind geistig belehrt hat wie bei allen anderen Menschen, dann wohl auch der
Vater (s. Zum Begriff der Parthenogenese, Theologie und Glaube, 1954,
254—263), ja darüber hinaus auch noch viele andere Lehrer, die als geistige
Menschen Christus begegnet sind. Der charakteristische Fehler in der
angeführten Formulierung liegt wohl darin, daß auf der ganzen Linie die geistige

126



Sphäre mit der seelischen verwechselt wird und daß Christus (wie klassische
in der katholischen Herz-Jesu-Verehrung) eigentlich nur als leidende,
opfernde, die Gottespläne gesetzhaft vollziehende Seele, nicht auch als
kühner, schöpferischer, planender Geist aufgefaßt wird (was der historische
Christus in erster Linie gewesen ist, wenn wir ihn aus dem gegebenen Quellenbestand

unabhängig von den überlieferten, zeitgebundenen Klischees
verstehen wollen).

Es liegt im Wesen der katholisch-apologetischen Methode, eine Fülle
geistiger, historischer, psychologischer Erkenntnisse vorauszusetzen, jedoch
nicht viel davon zu reden, sondern sie ausschließlich in verarbeiteter Form
darzubieten. Als katholischer Laie kann der Rezensent hier die Frage nicht
ganz unterdrücken, ob nicht gerade der Kreis der gebildeten Katholiken,
die durch diese Methode angesprochen werden, in unseren Zeitläufen zwangsläufig

ein immer kleinerer werden muß, wogegen der andere Kreis eines mit
der Heilgeschichte auch geistig-schöpferisch befaßten katholischen Laien-
turns, das nach dem historisch-kritischen Verständnis des Evangeliums,
daher auch nach der Offenlegung seiner textlichen und theologischen
Problematik verlangt, immer größer wird. Ein Paradox will es freilich, daß, was
für katholische Leser in der apologetischen Linie nicht immer mehr ganz
überzeugend geschrieben wird, nicht selten für den am katholischen Schrifttum

interessierten Nichtkatholiken, Juden und Christen, eine Einführung
in eine neue Welt bedeutet, die auf alle Fälle in ihrer Geschlossenheit eine
Fülle von fruchtbaren Einsichten in das Evangelium gewährt, der auch der
Andersdenkende, der sich anders entscheidet, nicht entraten muß.

Tappan N. Y. (USA) Ernst Karl Winter

Johannes Jellinek: Eine Handvoll Oliven aus Israel. Ein Reisebericht.
Quellverlag Stuttgart 1955, 176 S., Leinen DM 6.80.

Hebmann Maas : und will Rachels Kinder wieder bringen in das Land.
Reiseeindrücke aus dem heutigen Israel. Eugen Salzer Verlag 1955,
215 S., Leinen DM 9.80.

Zwei Israelbücher, die von deutschen Verlagswerken fast zur gleichen
Zeit auf den Markt gebracht werden. Beide halten persönliche Reiseeindrücke

und -erlebnisse fest und geben sie in lebendiger, flüssiger Sprache
weiter. Wie es aber schon in den Buchtiteln zum Ausdruck kommt,
unterscheiden sich die beiden Bücher nicht nur durch die Verschiedenheit des von
ihren Verfassern Geschauten und Erlebten. Das Buch von Maas ist mehr als
ein Bericht. Es ist ein warmherziges Bekenntnis zur Heimkehr der Juden
aus der Zerstreuimg und zum zionistischen Aufbau im Heiligen Land. Es
ist ein Buch, das den Leser in die Entscheidung führt. Jellineks Buch ladet

127



den Leser vor allem ein, in Gedanken mitzureisen und mitzuhalten bei
allem, was dem Verfasser selber bei seiner Israelfahrt zuteil geworden ist.
Dabei muß man dem Leser freilich manchmal wünschen, daß er sich auf der
Palette ebenso gut auskennt wie Jellinek selbst und um den Unterschied
weiß von einem Kobaltblau zu einem Ultramarin und von einem Umbra-
braun zu einem Sepia. Sonst könnte es wohl geschehen, daß ihm die eine
oder andere der dargebotenen «Oliven» nicht so schmeckt wie der Verfasser
es wünscht

Zürich Rob. Brunner

Geo Widengben: Sakrales Königtum, im Alten Testament und im Judentum.
Franz-Delitzsch-Vorlesungen 1952. Verlag W. Kohlhammer GmbH,
Stuttgart. 127 Seiten.

Die eingehende Arbeit des schwedischen Verfassers ist die Niederschrift
der Franz-Delitzsch-Vorlesungen, die er 1952 an der Universität Münster
auf Einladung des Kuratoriums des Institutum Judaicum und der
Universität daselbst gehalten hat. Nach einer kurzen Einführung über Israel
in Kanaan, in der sich Sätze finden wie diese: «Jerusalem als vorisraelitisches
Kulturzentrum muß eine große Rolle gespielt haben. Eine sehr alte
Kultstätte, wurde es von David erobert und von Anfang an zur Wohnung der
Lade Jahves gemacht. Auf die Übernahme folgte aber als Begleiterscheinung

ein stark synkretistischer Kultus mit der Verehrung von El 'Eljon,
Neschuchtan u. dgl.», die für die Einstellung des Verfassers bezeichnend
sind, folgen vier Vorlesungen über den König als Leiter des Staatskultus
und Tempelbauer, als Hoherpriester, Tora-Besitzer und Inhaber von
Weisheit, über den König am Laubhüttenfest und über das Krönungsritual
und himmlische Inthronisation, das Krönungsorakel und die Königsideologie.
Zwei Exkurse, der erste über 2. Sam. 7 und der zweite über das israelitische
Neujahrsfest, ausführliche Anmerkungen und eine eingehende Bibliographie
beschließen das Buch. Das Buch ist durchzogen von dem Gedanken, daß
sich die israelitische Religion mit der einheimischen kanaanäischen im Verlauf

der israelitischen Geschichte gemischt hat. Besonders der letzte Exkurs
bringt eine Fülle von Gesichtspunkten zur Erhärtung dieser These.
Demgegenüber tritt der Gedanke der Offenbarungsgeschichte stark zurück. Es
wäre lohnend und reizvoll, das vorliegende Material ins Licht des Gedankens
der Offenbarungsgeschichte zu rücken.

Frankfurt a. M. Hellmut Bergmann

128


	Rezensionen

