Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 11 (1955)

Rubrik: Notizen zum Zeitgeschehen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Zeit der Christus-Preisgabe und des Versammeltwerdens, mul} die-
ses Volk das Schicksal des dem Azazel geweihten Bockes auskosten,
vorausgesetzt, dall es individuell, also im einzelnen, auch in der
Diaspora zu dem anderen Bock zuriickfindet, zu jenem Bock, wel-
cher am Kreuze auch fir ihn geopfert wurde. Der Vorschrift Moses
nach muBte der Hohepriester zuerst den am Altar geopferten Bock
toten und erst nachdem der andere Bock mit dem Blute des geopfer-
ten Bockes bestrichen war, wurde der Siindenbock zu Azazel gebracht.
Das Blut von Golgatha klebt daher auf dem irrglaubigen Auser-
wihlten, damit es zum Gnaden-Faktor werde, sobald dieser Aus-
erwihlte wieder zu seinem Gotte zuriickfindet.

Das Auserwiihltsein ist daher die gro3te Gabe des menschlichen
Lebens, gleichzeitig aber auch die einfachste und heldenhafteste
Aufgabe — in Jerusalem oder auf dem Berge Garizim, im Sonnen-
schein oder im Sturm, unter Formalitdten oder ohne diese, schwach
oder stark im Glauben, mit guter oder schlechter Methode, lebend
oder tot, aber stets

«halte, was (wen) du hast!».

(Dieser Aufsatz wurde im Auftrag des Verfassers aus dem Ungarischen
tibersetzt von Karl Lawn und Pfarrer Julius Groo) — Die Spuren der
Ubersetzung lieBen sich ohne tiefere Eingriffe in den Text leider nicht ganz
beseitigen. Wir hoffen aber, daB der Leser trotz der sprachlichen Uneben-
heiten von dieser Stimme jenseits des eisernen Vorhanges doch gerne Kennt-
nis genommen hat. (Red.)

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Es kommt immer wieder vor... Spender des Fliichtlingsbatzens
heraus. In der Ausgabe fiir den

Das Hilfswerk der Evangeli- Monat Mai 1955 teilt der Redak-
schen Kirchen der Schweiz, kurz tor einige Sitze aus einem Briefe
genannt HEKS, gibt einen Dan- mit, den er kiirzlich aus dem
kesgrull fiir die regelmifligen Leserkreis erhalten habe. Diese

108



lauten: «...Es kommt immer
wieder vor, dafl die Sammlerin-
nen gefragt werden, ob keine
Juden durch den Flichtlingsbat-
zen unterstitzt werden. Wenn
dann noch eine ganze Nummer
des ,Dankesgrufies’ nur von den
Juden schreibt und auf dem
Titelblatt das Wort Israel ganz
grofl erscheint, so wirkt dies
auf manche Leute wie ein rotes
Tuch.» — Das also kommt immer
wieder vor: Christen, die sich
im Wohltun iiben, verschlielen
ihre Hand vor dem notleidenden
Juden. So etwas sollte ohne
Zweifel nicht vorkommen, und
erst recht nicht «immer wieder».
Es sollte wirklich nicht vor-
kommen, dall ein christliches
Hilfswerk seine Geber «beruhi-
gen» mull mit der Versicherung:
«wir betreuen nur evangelische
und einige orthodoxe Schiitz-
linge. Die jiidischen Fliichtlinge
unterstehen  der  Judischen
Fliichtlingshilfe. »

Er hatte erfahren, daf3. . .

Ein amerikanischer Jude
namens Allen Rabin hatte er-
fahren, daBl das hollindische
Ehepaar Hordijk wihrend der
Besetzung Hollands durch die
Deutschen fiinf seiner jiidischen
Glaubensgenossen unter eigener

Lebensgefahr Zuflucht gewiahrt
hatte. Um die edle mensch-
liche Gesinnung und den Mut
dieser Eheleute zu belohnen, hat
Rabin ihnen in Amerika eine
Farm geschenkt. Dorthin sind
die Hordijks kiirzlich mit ihren
fiinf Kindern ausgewandert.
Auch die Uberfahrt wurde von
Rabin bezahlt.

FHin verdientes Verdienstkreuz

Bundespriasident Heull hat
unlidngst einer 74jahrigen Haus-
angestellten, Frieda Krolzik, das
Verdienstkreuz verliehen. Und
warum? Frieda war wihrend
40 Jahren bei der jiidischen
Familie Lowi in Berlin als Haus-
angestellte téatig. Trotz ihrer
«arischen» Abstammung folgte
sie ihrer Dienstherrin, der Grof3-
mutter Lowi,ins Konzentrations-
lager Theresienstadt. Auch die
Lowis haben ihr dies nicht ver-
gessen. Frieda lebt heute mit
ihnen in Israel.

Daniel in der Lowengrube

So lautet der Titel eines KZ-
Romanes von Kurt Ziesel. Sofern
sich eine Verleih-Firma findet,
die das Finanzielle iibernimmt,
soll daraus ein Film werden. Die
Schweizer Kiinstlerin Maria

109



Schell will auf jede Gage verzich-
ten, weil sie sich «schimen wiirde,
fiir einen solchen Film Geld an-
zunehmen». Der Drehbuchautor
Jochen Huth und der Regisseur
Rudolf Nolte haben sich eben-
falls bereit erklirt, ohne Ent-
gelt fiir diesen Film zu arbeiten.
Trotzdem hat sich bis jetzt keine
Verleih-Firma gefunden, die sich
zur Verfilmung dieses Stoffes
bereit erklirt. «Zu spéit» sagen
die einen — «zu frith» meinen
die andern. Man will eben ver-
gessen, man will nichts mehr da-
von wissen. SchlieBlich waren es
ja zur Hauptsache «nur» Juden,
die in den Konzentrationslagern
gelitten haben.

Kirchenglocken fir einen jidi-
schen Gelehrten

Ins hellste Rampenlicht der
Weltpresse ist der Gelehrte Dr.
Jonas Salk gestellt worden. Er
hat einen Impfstoff gegen die
Kinderlihmung entwickelt, der
sich in breit angelegten Ver-
suchen an amerikanischen Kin-
dern bewihrt haben soll. Das
Bekanntwerden des Impfstoffes
wurde mancherorts durch Glok-
kengeldute gefeiert. Ein For-
scher mehr steht damit in der
stattlichen Reihe der jiidischen
Gelehrten, die Entscheidendes

110

zur Besiegung von Krankheit
und Seuche beigetragen haben.
Die jiidische Presse Amerikas
nennt folgende Namen: Prof.
Haffkins, der Besieger der Cho-
lera, Dr. Paul Ehrlich, der Her-
steller des Salversans, Dr. Ernst
Chain, der mit Fleming im Jahr
1945 den Nobelpreis fiir die Ent-
deckung des Penicillins erhielt,
und endlich Dr. Selman Waks-
mann, der Schopfer des Strepto-
myzins.

Ewn denkwiirdiges Wort in einer
denkwitrdigen Debaite

Der durch einen jihen und
tragischen Tod aus dem Leben
gerissene  Nationalrat Henri
Perret hat in jener denkwiirdigen
Flichtlingsdebatte vom Jahre
1942 im Nationalrat ein Wort
gesprochen, das ihn mehr ehrt
als alles, was nach seinem Tod
iiber ihn gesagt und geschrieben
wurde. Von der Regierungsbhank
her war das Wort von der Staats-
raison gefallen, der sich die Be-
weggriinde der Menschlichkeit
unterzuordnen hitten. Perret
antwortete : Wenn man zwischen
dem Herzen und der Vernunft
schwanke, so solle man sich vom
Herzen leiten  lassen. Sei ein
Mensch am Ertrinken, diirfe man
nicht die Uberlegung anstellen,



ithn zu retten kénnte die Ver-
pflichtung nach sich ziehen, ihm
hernach helfen zu miissen. Daher
sei es vorteilhafter ihn umkom-
men zu lassen. Noch viel weniger
habe man das Recht, jemanden
in den FluB zuriickzustoBen,
dem es gelungen sei, am Ufer
Ful} zu fassen. «Es gibt Dinge,
die ein Mensch, der sich achtet,
die ein Volk, das sich achtet,
nicht tun kann... Wir ver-
teidigen die Grenze Gewehr bei
Ful3, und unsere Soldaten er-
fillen voll ihre Pflicht. Doch
gibt es neben dieser materiellen
Verteidigung eine geistige, eine
moralische Verteidigung. Mogen
unsere Kinder und Enkel sagen
konnen, daB die Schweizer in
diesem héllischen Ausbruch von
HaB, Gewalt und Verbrechen
human, und da das Schweizer-
banner und das Schweizervolk
fiir alle Entrechteten, fiir alle Ver-
folgten, fiir alle Ungliicklichen
ein Symbol der Barmherzigkeit
und Giite, ja des wahrhaft ange-
wandten Christentums geblieben
sind. »

Ein befreites Volk

 Osterreich hat soeben seine
Freiheit zuriickerhalten, die es
durch seine unselige Verbindung
mit dem 3. Reich verlor. Bundes-
kanzler Raab,..der seinem Volk

die neue Freiheit eingehandelt
hat bei den Russen, wurde des-
wegen von einem Witzbold zum
«Glicksraben» gemacht. Nicht
ganz zufrieden diirften mit dieser
Entwicklung die Juden sein, die
unter dem Titel «Wiedergut-
machung» dem Staate Osterreich
schon lingst eine Rechnung vor-
gelegt haben. Sie befiirchten
nicht ganz mit Unrecht, die
Befreiung Osterreichs bedeute
auch Befreiung von einer mora-
lischen Verpflichtung aus ver-
gangenen Tagen. Ihre Hoffnung,
AuBlenminister Dulles werde
seine Unterschrift zum Staats-
vertrag von einer Regelung der
Wiedergutmachungsfrage  ab-
héngig machen, ist enttduscht
worden. Man weill nicht einmal,
ob er in diesem Sinne der Oster-
reichischen Regierung etwas zu-
gesprochen hat. Bis heute hat
sichdie 6sterreichische Regierung
gegeniiber den Wiedergutma-
chungsanspriichen auf den for-
malrechtlichen Standpunkt ge-
stellt, es habe zur Zeit, als die
Juden in Osterreich zu Schaden
kamen, keinen osterreichischen
Staat gegeben.

- Nach Einsteins Tod

. Kaum eine Zeitung, die die-
sem auBerordentlichen jiidischen

111



Manne nicht einige Spalten oder
wenigstens Zeilen gewidmet hat,
um seine Verdienste um die
Wissenschaft und die Mensch-
heit schlechthin zu wiirdigen.
Einem deutschen Blatt blieb es
freilich vorbehalten, mit einer
Artikelfolge unter der Schlag-
zeile: «Kinstein und die Atom-
bombe» des gelehrten Mannes
zu gedenken. Dal} diese Schlag-
zeile absichtslos gewidhlt wurde,
ist schwer zu glauben und noch
schwerer, dal} eine gute Absicht
dahinter stand. Jedenfalls ist die
Tatsache an sich zu bedauern.
Es braucht wahrlich keine be-
sonders feine Nase, um festzu-
stellen, daf3 es da wieder einmal
bedenklich nach jenem sattsam
bekannten Slogan riecht: «Der
Jude ist unser Unheil.» — Dal}
48 Stunden nach Einsteins Tod
das Berliner Bundesentschidi-
gungsamt mitgeteilt hat, dieWie-
dergutmachungsanspriiche von
Prof. Albert Einstein wiirden
«hochstens» 7—8000 DM betra-
gen und konnten «frithestens in
einem halben Jahre» zur Aus-
zahlung kommen, ist auch eine
wenig dekorative und nachdenk-
liche Sache. — Einstein hat
testamentarisch festgelegt, dal}
seine Asche an einem geheimen
Ort beigesetzt werde. Diesem
letzten Willen wurde nachgelebt.

112

Es bleibt die Frage nach dem
Sinn desselben. Hat Einstein da-
mit wirklich wverhiiten wollen,
dafl ihm ein Denkmal gesetzt
werde, oder hat er vielleicht da-
mit gerechnet, dall eines Tages
auch in der neuen Welt die anti-
semitischen Krafte stirker wer-
den kénnten ? Dal3 es heute nicht
fehlt an Leuten, die sich inner-
lich verpflichtet fiihlen, alles zu
tun, um den Namen Einsteins zu
ehren, sei unbestritten. Jeden-
falls hat sich auch eine Ziircher
Zeitung dafir eingesetzt, man
solle eine StraBle der Stadt nach
dem groflen jiidischen Gelehrten
benennen — (Kinstein hat be-
kanntlich auch in Ziirich ge-
wirkt) —, hat aber nicht verges-
sen, den zustédndigen Stellen da-
fiir etwas «Zivilcourage» zu
empfehlen!

Aus einer tapferen Rede

An einem Gedenkabend der
Stadt Mannheim vom 7. Mai
1955 hat Helmut Gollwitzer ge-
sprochen. « Warum» — fragte er
— ¢sind in Deutschland weniger
Juden durch Untertauchen von
thren Mitbiirgern gerettet wor-
den als in dem kleinen hollin-
dischen Volk ? 1500 Jahre christ-
licher Predigt in unserem Volk
haben nicht bewirkt, dall ein



Schutzwall glaubiger Christen
sich um die verfolgten Juden ge-
stellt hitte.» — «Erinnerung ist
Pflicht, auch und gerade wenn
sie schmerzt.» «Dankbar kann
nur sein, der nicht vergif3t.»

Es resmt sich nicht!

Zum 7. Unabhiangigkeitstag
des Staates Israel hat der israe-
lische Staatsprisident eine Bot-
schaft erlassen, in welcher «eine
Staatsordnung gegriindet auf Ge-

einer der Grundfaktoren des
Wiederaufbaues gepriesen wird.
Fast gleichzeitig hat der stell-
vertretende Minister fiir religiose
Angelegenheiten die Erklirung
abgegeben, Mischehen zwischen
Juden und Christen seien in
Israel abzulehnen. Er hat damit
einen Protest eines israelischen
Malers gegen das Mischehenver-
bot des GroBrabbinats beant-
wortet. Der junge Mann versuch-
tedaraufseine Eheschliefung mit
einer jugoslawischen Christin
durch einen Hungerstreik zu er-

rechtigkeit und Gleichheit» als zwingen. Spectator

DER NACHSTE IN CHRISTLICHER UND
JUDISCHER SICHT

VII. Studientagung « Kirche und Judentum»
Hildesheim 28. 2. bis 4. 3. 1955

Mit besonderen Gedanken fuhr man zur VII. Studientagung «Kirche
und Judentum», die in diesem Jahre in Hildesheim vom 28. 2. bis 4. 3.
stattfand. Und noch viel mehr denkt man an sie zuruck. Das Thema hief3:
«Der Niichste in christlicher und judischer Sicht.» Von vornherein war damit
deutlich: Es geht um ein humanum. Denn immer wird die Frage nach dem
Menschenbruder akut im Verhiltnis zum Juden. Zum Abschlufl der Tagung
hieB es im Munde von Dr. Wiener-London, dem fritheren Justiziar des
Zentralvereins der deutschen Staatsbiirger jiidischen Glaubens, man solle
nun nicht mehr von Néchstenliebe sprechen. Sie sei in Gefahr, abgegriffene
Miinze zu werden, oder man behaupte ausweichend: «Das sagen die Pasto-
ren.» Die Néchstenliebe werde mit «ganz kleinen Buchstaben» geschrieben.
Und sie miisse getrieben werden «ganz anonym und bescheiden und — ohne

113



Nichstenliebe». Zumal im Blick auf die Juden sagte er: «Wer mit einem
Juden zu tun hat, dann — ohne Nachstenliebe. Tun Sie so, wie wenn Sie
mit einem gewdhnlichen Menschen zu tun haben. Behandeln Sie ihn nicht
vorziiglich.» Hier ist vielleicht in schlichten’ Worten darauf aufmerksam
gemacht, da Nichstenliebe gegentliber den Juden nicht verwechselt werden
darf mit Philosemitismus, sondern daf3 es hier um etwas ganz anderes geht.

Die Worte von Dr. Wiener machten darum Eindruck, weil man ihn
schon zuvor in mancher Aussprache als einen grundgiitigen Menschen kennen-
gelernt hatte. Wer ihm nidhersteht wei3, wie trotz allem Schweren, das er
erleben muf3te (seine Frau blieb in Bergen-Belsen und seine Kinder wurden
im letzten Augenblick wie ein Scheit aus dem Feuer gerettet), eine ver-
zehrende Sehnsucht und Liebe zu Deutschland in seinem Herzen lebendig
geblieben ist, in ihm, dem alten Gardesoldaten aus dem ersten Weltkriege.
«Die Heimat wird zur Fremde, und die Fremde wird nicht zur Heimat»,
hief3 es einmal in einem Gespridch aus seinem Munde. Er schloB3 seine Worte
ab mit dem Hinweis, im jiidischen Gebetbuch finde sich der Satz: «Ich bin
nicht da um zu lernen, sondern um auszuiiben.»

Damit nahm er in gewisser Hinsicht eine Linie auf, die zur Sprache kam
in einer Unterredung mit der Tagespresse. Sie dringte auf «Praxis». Die
Presse behauptete, sie finde sich mit den theologischen Gesprichen nicht
zurecht. Was solle sie davon in der Tagespresse bringen? Fiir sie sei es
wichtig, zu wissen, wie sich die Kirche darum bemihe, die Leute zur Nich-
stenliebe zu erziehen. Demgegeniiber mufite offen gesagt werden, dafl die
Aufgabe der Tagung nicht ist, «praktische Konsequenzen zu ziehen». Immer-
hin ist' der Kontakt mit der Offentlichkeit wichtig. Und es ist auch bedeut-
sam, wie das hier Erarbeitete in kirchlichen Kreisen weiter verarbeitet wird.
An und fir sich aber ist die Tagung ein «aufgerichtetes Zeichen». Das auf
ihr gefiihrte Gesprich zwischen Christen und Juden ist keine Selbstver-
standlichkeit. Immer gilt es, selbst. durch die beriichtigten theologischen
Monologe hindurch Briicken zu schlagen. Es ist auch die Tatsache festzu-
stellen, dafl etwas Eigenartiges aufgebrochen ist: In der Judenfrage ziehen
die so verschieden eingestellten kirchlichen Kreise an einem Strick. Ebenso
ist bedeutsam, daB3 das Alte Testament durch diese Gespriche in seiner
Bedeutung neu erkannt wird. Es war auch eigenartig, wie in diesem Jahre
mehr als die fritheren Konferenzen die Tagung im Rampenlicht der Offent-
lichkeit stand. Die Landesregierung Niedersachsen, in deren Bereich man
tagte, lieB durch den Regierungspréasidenten von Hildesheim ein GruBwort
sagen. In ihm hieBl es, daB vom Staatlichen her zu erkennen sei, dal nicht
Ordnungsprinzipien das Leben regeln koénnen, sondern immer bestehe die
Notwendigkeit, da die Menschen in sich in Ordnung sind. Nur das erschlief3e
den Blick fiir den Néichsten. Neben der Presse nahm sich auch der Rundfunk
bis hin zum Fernsehen der Tagung an. Auch die Vertretung des Staates
Israel in Deutschland lieB ihrer Verbundenheit mit den Zielen der Tagung
Ausdruck geben. Desgleichen wurde ein GruBwort seitens der katholischen

114



Kirche gesagt. Wenn so die Tagung die Beachtung der Offentlichkeit findet,
1st um so mehr zu fragen, wie das hier erarbeitete Resultat, das in gemein-
samen Gespriichen gewonnen wurde, fiir die Kirche und weite Offentlichkeit
fruchtbar wird. Und das darum, damit die Verantwortung gegeniiber dem
Niéchsten neu erkannt wird und nicht zuletzt gegeniiber dem jiidischen
Menschen nach alle dem, was in Deutschland geschehen ist.

Bedeutet die Tagung nunmehr einen Beitrag zur « Wiedererweckung der
Nichstenliebe in den sozialen und politischen Spannungen unserer Zeit»?
Unter diesemm Thema stand das Rundgespriach, an dem ein Vertreter der
Tagespresse, Herr Dannenberger vom Berliner Tagesspiegel, Kreisdekan
Maas-Heidelberg, Friaulein Dr. Luckner-Freiburg, die Mitherausgeberin der
katholischen «Freiburger Rundbriefe zur Judenfrage», Herr Hoffmann-
Hamburg als Vertreter der Rassenverfolgten, Dr. Wiener aus London und
Professor D. Holsten-Mainz teilnahmen. Auch in diesem Gesprach war Dr.
Wiener der Firsprecher der Liebestat im Kleinen und im Alltag. Und
Fraulein Dr. Luckner sagte wohl mit Recht, dal es immer unser Schmerz
bleibe, daf3 im Dritten Reich fiir den jiidischen Menschenbruder viel mehr
hétte geschehen sollen, auch in Anerkennung dessen, was im einzelnen getan
worden sei. (Sie selbst hat ihre Fiirsorge fiir den judischen Menschen mit
langjéhriger KZ-Haft bilen miissen.) Maas kniipfte an, wie jiidische Men-
schen uber uns betroffen sein miiiten, wenn sie oft so seltsame Reden rechts-
radikaler Elemente horen miiten oder auch nur, wenn sie seltsame Sétze
nationalistischen Riithmens selbst auf den Universititen neu vernihmen.
Dr. Wiener mit seinem giitigen Herzen meinte, man mége doch lieber nach
der guten Seite hin verallgemeinern. Und Maas gab darauf wohl die rechte
Antwort, dal es dahin kommen miisse, daf man dem Niachsten gegeniiber
eine Haltung einnehme, die man mit den Worten beschreiben kénnte: «Ich
sehe Dich.» Es gelte, den Menschen neu zu sehen und ihn «in Gott hinein»
zu sehen und Gemeinschaft mit ihm zu tben. Und das als Glieder einer
Schuldgemeinschaft. Man kann schon einmal dariiber nachdenken, was man
zu sagen und zu tun hat, wenn wir an neu sich abhebende Spannungen
denken. Wird etwa der Antisemitismus wieder stirker bei uns? Und wenn
es der Fall ist, wie begegnen wir wirksam einer solchen Tatsache eben um
des jiidischen Néchsten willen ?

Bei der Wiederaufnahme der Tagungen 1948 schien es hoffnungslos zu
sein, auf deutschem Boden ein Gesprich zwischen jiidischen und deutschen
Menschen der Kirche zu fithren. Wenn es doch méglich wurde, so nur deshalb,
weil der emigrierte jidische Freund mit uns der Uberzeugung war, da3 eine
der gewichtigsten Voraussetzungen zur Gesundung des Verhiltnisses zwi-
schen Kirche und Judentum ein solches Gesprich sei, das im BewuBtsein
der gegenseitigen Achtung gefuhrt wurde. Das Thema Nichstenliebe aber
fihrt uns in Fragen, die jeden einzelnen angehen.

* *

115



Der Mensch im dichterischen Schaffen Franz Werfels

Der Leiter der Tagung, Professor D. Rengstorf-Miinster, gab mit seinem
Vortrag bei der Ersoffnungsversammlung dafiir den rechten Auftakt, indem
er tiber den «Menschen im dichterischen Schaffen Franz Werfels» sprach.
Dabei ging Professor Rengstorf ausfiihrlich ein auf die Stellung des Dichters
zum Tode, die sein ganzes dichterisches Schaffen durchzieht. Tm Geworfen-
sein auf den Tod hin, das den Menschen in tiefste Kinsamkeit fithrt, erkennt
der Mensch seine Mitverantwortung fiir die Ordnung der Welt. Das lie
Werfel auch den Satz priagen: «Die Welt fingt im Menschen an. Die kleine
Liebestat rollt durch die ganze Schépfung.» Die Uberwindung der Tod-
einsamkeit aber gehe von CGott aus. DaB3 Gott sich unser erinnert, darin
liegt filr Werfel die Wiirde des Menschen. Darin liegt auch fiir ihn die oft
brachliegende und oft miBbrauchte Liebesféahigkeit des Menschen begriindet.
Darin liegt fiir ihn auch das Licht, das uns lebendig sein 1iBt und uns als
Sterbende trostet. ‘

Die Bibelarbeit

Die von Professor D. Bauernfeind-Tubingen dargebotene Bibelarbeit
iiber 1. Mose 18 suchte darzulegen, wie das Hohelied der Gastlichkeit
kennzeichnend ist fiir die Verkiindigung des Gottes Israels. So wurde die
Gastlichkeit ein lehrreiches Kapitel tiber das Thema «der fremde Mensch».
Damit gewann Bauernfeind den Beziehungspunkt zum Hauptthema der
Tagung. Dasselbe galt in anderer Beziehung, wenn er iiber den 2. Teil dieses
Kapitels, Abrahams Firbitte fiir Sodom, die Uberschrift setzte: «Einen
Tag vor dem Feuer vom Himmel», wo es dann gilt, in letzter Stunde mit
den anvertrauten Pfunden zu wuchern. Hier hilft kein «Programm aus
besseremm Wissen, so wie es kein Programm des barmherzigen Samariters
gibt», hier heillt es, sich mitverantwortlich wissen fiir die Taten der Gemein-
schaft, in der wir stehen, auch wenn der andere nicht unseres Sinnes ist. Es
gibt so etwas wie eine Kollektivverantwortung. Und ein «fahrlissiges
Schweigen» ist zu iiberwinden. Es gibt entscheidende Dinge, wo Menschen
einwirken kénnen. An diese Moglichkeit dirfen wir glauben. Es gibt vor
allem ein heiliges Vorrecht zur Firbitte.

Die Bibelarbeit iiber Rémer 11 von Landesbischof D. L:l]e fithrte in die
Mitte der Sache. Mit Recht nannte er Rémer 9 bis 11 ein «auBerordentlich
wichtiges historisches Dokument», wo ein Mann, der in der Geschichte der
Beziehung zwischen Israel und Kirche Wesentliches bedeutet hat, seine
Haltung erklart. Es ist ein Dokument eines vollzogenen Wandels. Hier geht
es um die Frage, ob obduratio ultima oder salvatio das letzte Wort hat.
Ebenso empfingt die Kirche hier eine Verwarnung, nicht einem christlichen
Antisemitismus zu verfallen, sowie die Warnung vor falscher securitas. Sie
hat zu héren, dafl die partielle Verstockung des judischen Volkes nicht
abgeschlossenes Faktum ist. Die Geschichte Gottes ist noch nicht am Ziel
angelangt. Es liegt noch nicht alles abgeschlossen vor unseren Augen. Das

116



letzte heif3t, daBB der Mensch kein Recht hat, der Allmacht der géttlichen
Barmbherzigkeit eine Grenze zu setzen. Auch durch die Geschichte des
menschlichen Ungehorsams hért die Geschichte Gottes und seiner Barm-
herzigkeit nicht auf. Gott bleibt der Handelnde. Was Menschen trennt, kann
aus Gottes Barmherzigkeit etwas werden, das uns zur Anbetung der gott-
lichen Majestit Veranlassung gibt. Man horte hier ein einhelliges Zeugnis,
dafl man Rém. 9—11 nicht miBbrauchen darf als eine dogmatische Abhand-
lung iiber die gemina praedestinatio.

Dre Hauptvortrdge

Die drei Hauptvortragsthemen fragten 1. nach dem «Begriff des Nach-
sten» (Oberrabbiner Dr. Wilhelm, Stockholm ; Professor Lic. Fichtner-Bethel),
2. nach dem «Sinn und Grund der Nichstenliebe» (Professor Dr. Gollwitzer,
Bonn; Rabbiner Preys, Basel, 3. nach dem «Néchsten in seiner Bedeutung
fiir das menschliche Zusammenleben (Professor Dr. H. Horkheimer, Rektor
der Universitit Frankfurt (Main); Kirchenprisident D. Niemoller, Wies-
baden). Thnen folgten jeweils Aussprachen in Arbeitsgruppen und sodann
abschlieBend eine Hauptaussprache.

1. Die Begriindung der Ndichstenliebe

a) Die Begriindung der Ndchstenliebe in der Gottesliebe. Wilhelm machte
darauf aufmerksam, dafl das Zehngebot mit der GrundverheiBung aller
VerheiBungen «Ich bin der Herr, Dein Gott» beginnt und mit dem Wort
«Néchster» schlie8t. So sei deutlich, da8 zwischen dem géttlichen Ich und
dem Nichsten das menschliche Du angeredet wird. Hier spricht nicht der
ferne Gott, sondern der Gott der Geschichte zu Israel als «sein Nichstery,
«der dich aus Agyptenland gefiihrt hat». Damit wurde hervorgehoben, daB
das Gebot der Nachstenliebe seine innere Begriindung im Gebot der Gottes-
liebe hat, oder sollen wir sagen: vom Bundesgott her.

Gollwitzer gab in seinen Ausfiihrungen eigentlich eine Exegese des
Gleichnisses vom barmherzigen Samariter. Das wirkte sich insofern ungiin-
stig aus, da} man nunmehr Uber die Richtigkeit oder das Unberechtigte
seiner Exegese sprach, anstatt dal die Sache selbst in der Aussprache den
ersten Rang einnahm.

Zur Begrundung der Nichstenliebe fuhrte er aus, daB3 Jesus gegeniiber
dem spiteren judischen Verstdndnis des alttestamentlichen Gesetzes seinen
urspriinglichen Sinn aufdecke. Der Kenner des Gesetzes mufl ein Horer
sein, nach der urspriinglichen Meinung der Torah Hérer des urspriinglichen
Sprechens Gottes. So kam Gollwitzer auch dahin, dal das Gesetz und damit
das Gebot der Nichstenliebe nicht abzulésen sei «von der Bedingtheit im
Glauben». Und ebenso sagte Preys, dafl die Aussage «heilig sollt ihr mir sein ;
denn der Heilige ist ewig» die Einleitung fiir die folgenden Gebote sei und
damit auch fiir das Gebot der Nichstenliebe.

117



b) Die Frage nach der christologischen Begriindung der Ndichstenliebe. Wenn
es aber bei Gollwitzer hie}, dal3 die Néchstenliebe in der HeilsgewiBheit
griinde, entstand sofort in der Aussprache die Frage, ob denn der Schrift-
gelehrte eine solche HeilsgewiBheit sein eigen genannt habe und sie Jesus
bei ihm voraussetzen konnte. Damit stand man vor der Frage nach der
christologischen Begriindung des Vorganges, zumal Gollwitzer noch sprach
von der «Liebe des Dankes auf empfangene Barmbherzigkeit». Eine solche
Begriindung wurde von judischer Seite als schwierig empfunden, da letztlich
das Hebriische kein Wort fiir das deutsche Wort Dank hat. Das Wort
«toda» bedeutet mehr «anerkennen». Aber von studentischer Seite wurde
lebhaft die Frage erhoben, ob es iiberhaupt auBerhalb Christi Liebe geben
kann. Und Gollwitzer stellte die Frage, ob etwa Jesus sich im Gleichnis
nicht selbst verkiindigt. Insofern setzt dann das Gebot der Nichstenliebe
christlich verstanden voraus, daB Jesus gekommen ist. Aber aufs neue
wurde dann gefragt, was der Jude dann mit dem Gleichnis vom barmherzigen
Samariter anfangen kann. Genuigt die Auskunft Gollwitzers, dal man auf
den Zusammenhang zwischen Neuem und Altem Testament hinweist und
so die christliche Kirche der Synagoge sagt, worauf Paulus in Beréa hin-
weist: «Nehmt eure Bibel zur Hand. Durchforscht die Heilsgeschichte aufs
neue, ob ihr Gott im Handeln Jesu wiedererkennt als den Bundesgott?»
Aber auch da blieb die Frage: Wenn die Erlosertat Christi solche zentrale
Bedeutung hat fur die Nichstenliebe, kann dann Israel lieben? Einige
Studenten meinten, Israel kénne tatsichlich nur lieben «in Erwartung des
Messias». Darin aber war man einig, daB Christen und Juden in der Span-
nung zwischen Heilsgewillheit und Heilssicherheit stehen. Auch das Neue
Testament sagt, dal wir gerichtet werden nach den Taten (Matth. 25, 31{f.).
Vielleicht hitte man hinzufiigen kénnen, daf gerade in diesem Gleichnis
die Gerechten sich ihrer Liebe nicht bewult waren. Auch von dem Samariter
kann man gewil3 sagen, daB3 bei ihm wohl eine christologische Verwurzelung
der Liebe nicht vorliegt. Niemoller gab dem auch einmal Ausdruck, indem
er sagte: «Jesus preist die Friedensstifter selig, und er meint es auch so. Er
sagt nicht: Ihr sollt warten mit der Néchstenliebe, bis Thr durch Gott ver-
sohnt seid.» Letztlich stehen wir hier vor dem géttlichen Geheimnis. Und
Niemsoller prigte den treffenden Satz: «Ich gucke Gott nicht in die Karten,
héchstens in die, mit denen er mich sticht.»

¢) Die Begriindung der Ndchstenliebe in der Gottebenbildlichkeit. Tatsich-
lich ging eine andere Begriindung der Nichstenliebe nebenher. Wilhelm
glaubte, die Worte «lieben wie dich selbst» nach dem hebriischen Wortlaut
auch iibersetzen zu konnen «denn er ist wie du». Dann lige die Nichsten-
liebe begriindet in der Mitmenschlichkeit: der Néchste ist der Mitmensch,
eben weil auch der Néchste wie alle Menschen von einem Menschen her-
stamme, im Ebenbild Gottes-geschaffen. Es ist sehr fraglich — und Pro-
fessor Fichtner verneinte es — ob die Ubertragung Wilhelms exegetisch zu
rechtfertigen ist. Sie ist durch Parallelen nicht zu belegen. Dennoch hat die

118



Zurickfithrung der Nichstenliebe auf den Schépfergott ihr Recht: «Wer
den Geringsten bedriickt, liastert dessen Schépfer», heilt es. Wohl gemerkt
steht hier «dessen Schopfer». Es ist hier nicht der Bundesgott angesprochen.
Und in anderem Zusammenhang sagte auch Niemdéller treffend: «Es geht
immer um drei, um Gott, den anderen und um mich. Wir kénnen nie mit
Gott allein sein, sondern er kommt zu uns durch den Bruder. Gott begeg-
nest du nur im Bruder.»

2. Die Reichweite des Begriffes Ndchstenliebe

Es wurde ausfiihrlich und wiederholt von der Bedeutung des alttesta-
mentlichen Begriffes rea gesprochen, ob man in ihm nur den Volksgenossen
oder jeden Mitmenschen zu verstehen habe. Wilhelm antwortete sachlich
richtig, da der Begriff rea nicht allgemein genug zu fassen und umfassend
‘genug verstanden werden kann. Und Fichter betonte ebenso, daB3 rea, das
wir 180mal im Alten Testament finden, schlicht bedeute, «der Mensch neben
mir», '«der_ andere». Sachlich gefiillt ist rea so der «nachbarliche Freundy,
der «personliche Freund» und stets Ausdruck einer Beziehung zur Gemein-
schaft. Und auch der ger, der Fremde, der in Israel wohnt, steht unter dem
Geltungsbereich der Nichstenliebe.

Wohl wird im Alten Testament der nochri, der Auslander, nicht vom
Nichstengebot erfaBt, aber nur deshalb nicht, weil es im Gesetz sich stets
um faBbare Rechtspersonen handelt, so daf wir also damit keine Einschrin-
kung des Geboi;eé der Niichstenliebe im Alten Testament feststellen kénnen.

Was das Neue Testament anbetrifft, so ist, wie Fichtner anfiihrte, mit
der Bruderliebe keine Beschrinkung der Nichstenliebe als Allernichsten-
liebe festzustellen, sondern die Bruderliebe bedeute die Nachstenliebe inner-
halb der Gliedschaft der Gemeinde Jesu, bzw. im Alten Testament innerhalb
der Gliedschaft des Alten Bundesvolkes. Jesus aber fithrt mit dem Gleichnis
vom barmherzigen Samariter die Frage: «Wer ist mein Nichster?» ad
absurdum. «Wer so fragt, hat noch nicht begriffen, dal die Liebe ein breiter
Strom ist, der flieBen muB, nicht das Dahinsickern in einem Bachbett, das
man suchen muB. ... Die Liebe ist das Lebenselement der Jesusnachfolge.»
Das Wort plesion, der Nichste, ist eigentlich Adverb. Und so bedeutet der
Nichste «derjenige, der nahe ist», «der Mensch, der in der néichsten Reich-
weite ist». Und dafiir gibt es «kein Rezept».

Gollwitzer fiihrte diese Gedanken weiter, indem er hervorhob, dal3 Néch-
stenschaft «nicht ein Zusténdigkeitsverhiltnis, sondern ein Geschichtsver-
haltnis» ist, ein « Geschehnisverhiltnis». «Im Geschehen wirklicher Geschichte
hast du Aussicht, zu erkennen, wer dein Nichster ist. Nichster sein ist ein
~ geschichtlicher Sendungsbegriff.” Nichster ist der, der in der geschehenen
Geschichte sich herausstellt als mir gegeniiber Nichster.» Demgegeniiber
fithren Priester und Levit im Gleichnis «ihr urspriingliches Programm» durch.
Fiir sie geschieht nichts und kann nichts Neues geschehen, da sie durch ihr
Programm festgelegt sind. Viele Griinde kénnen den Mitmenschen fiir uns

119



«abwesend» sein lassen. Wir sind dann «geschiitzt davor, daB3 uns etwas
Neues begegnet». Demgegeniiber zerbricht das Mitleid des Samariters «die
ganze Tradition». Aber hier wird nicht ein Mitleidsprogramm durch Jesus
aufgestellt, sondern alles erschliet sich aus der Lage. Der Samariter denkt
und handelt gemdfl dem, was der andere ist. «Er ist der andere geworden. »
Jesus gibt im Gleichnis keinen Imperativ. Er ruft auch nicht die goldene
Regel an, sondern wer mein Néchster ist, bestimmt sich durch mein Ver-
halten zu ihm. Subjekt und Objekt vertauschen sich. Denn die Frage ist:
«Fir wen bin ich Néchster ?» Der Néchste ist nicht erst Objekt meiner Liebe,
sondern zuerst Subjekt, und ich bin Objekt. Das Gebot der Nichstenliebe
146t uns keine Pause. Hier ist eine groBartige Unbedingtheit.

Es wurde des éfteren auch die Frage erwogen, ob das Judentum verschie-
dene Behandlung von Juden und Nichtjuden kenne. So sei im Mittelalter
fur die Juden das Zinsnehmen von den Juden verboten gewesen, nicht aber
vom Nichtjuden. Aber auch das Umgekehrte gelte in gleicher Weise, da@
die Christen vom Juden Zins nehmen durften, nicht aber vom Christen.
Und dazu ist zu sagen, dafl man die Juden zu dieser Lage gedringt hatte.

Ebenso wurde auch die Frage nach der Heidenmission gestellt, ob wir
nicht die Nichstenliebe durch die Fernstenliebe ersetzen. Aber hierbei
wurde auf die Weisung des Heiligen Geistes hingewiesen. Und Niemoller
machte mit Recht geltend, da3 der Fernste mein Niachster sein kénne, da
nicht die Geographie eine Entscheidung fallen konne. Immer diirfte es daran
héangen, ob der Mensch meine Solidaritit beanspruche, weil er sie brauche.
Freilich dirfen wir uns nicht des Fernsten annehmen, um auf diese Weise
dem Nichsten in unserer Umgebung ausweichen zu kénnen.

3. Qibt es Grenzsetzungen zum Gebot der Ndchstenliebe durch das jiidische
Ritualgesetz?

Mufl die Liebe weichen, weil das Religionsgesetz das gemeinsame Mahl
unmoglich macht, wurde gefragt. Darauf wurde geantwortet, dall alle
Religionsgesetze, die sich hindernd zwischen das Volk Israel und die Mensch-
heit stellen, der Erhaltung des Bundes zwischen Gott und Volk dienen. Dies
kénne die Liebe unméglich machen, aber sie hindert sie nicht. Die Gesetze
verlangen mit unzweideutiger Sprache die Beachtung der goldenen Regel.
Immer werde auch im Judentum festgestellt, daB3 die Anhéinger des Christen-
tums und des Islam Briider Israels sind, die den Weg zur Messiaszeit bah-
nen, wenn man auch zu gleicher Zeit sagen miisse, dafl Israel «einsam am
Sinai» stehe. Diese Antwort befriedigte nicht. So wurde weiter gefragt, in-
wiefern dann, wenn das Ritualgesetz den Juden zur Liebe hinderte, mit
anderen Gemeinschaft zu haben, der Jude doch dem anderen gegeniiber
ein Nichster sein konne. Darauf wurde mit dem Blick auf das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter gesagt, daB der Priester iiber den kultischen
Behinderungsgrund hinweggehen darf, wenn eben kein anderer zur Hilfe
da ist. Ja, er hat sogar die Pflicht, in diesem Falle sich mit einem Toten zu

120



beschéftigen. Auch «um des Friedens willen» ist der Jude berechtigt, Vor-
schriften aufzuheben. Und immer ist von der Begriindung des Gebotes in
der VerheiBung des Bundesgottes: «Ich bin der Herr, dein Gott» auszu-
gehen. Und damit ist Néachstenliebe geboten, denn letzthin bekommt das
Nichstenliebegebot durch die Zuwendung Gottes, dal3 er aus freier Gnade
fir uns da ist, seinen Pflichtcharakter. Man mufl im Hintergrund sich immer
das Verhiltnis von Bund und Gesetz vergegenwirtigen.

4. Gerechtigkeit und Ndchstenliebe

Ergibt sich aber nicht ein anderer Aspekt fiir die Nachstenliebe, weil das
«oberste Prinzip judischer Ethik die Gerechtigkeit ist»? Von diesem Prinzip
aus sieht die jiidische Ethik den Menschen ohne jeglichen Unterschied
zwischen dem Ich und dem anderen in seinem ethischen Wert. Dieses
Wissen um die Gerechtigkeit diktiert alles Handeln. Beide, das Ich und das
Du, sind verpflichtet, das Tun nach dem Prinzip der absoluten Gerechtig-
keit auszurichten. Beide sind dazu gerufen, zusammen und miteinander
diese Gerechtigkeit zu verwirklichen. Denn mein Nichster und ich werden
einst vor dem Thron der Gerechtigkeit fiir das Tun und Lassen zur Verant-
wortung gezogen. Die Grundlage der jiidischen Existenz in der Gerechtig-
keit, die gebietet, dem Nichsten Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, heil3t
ihn immer wieder, den Néchsten zu verstehen als Mitmenschen, der Anspruch
hat auf irdische Gerechtigkeit, eben weil es eine himmlische Gerechtigkeit
gibt, die ihn als meinen Mitmenschen wie mich in Gottes Ebenbild geschaffen
hat. Das zweite Wort Michas (Micha 6, 8) spricht darum von der Liebe als
notwendige Folge aus der Gerechtigkeit. In diesem Sinne war schon die
Antwort vorweg gegeben, ob nicht die Gerechtigkeit im Judentum von der
Liebe abgehoben werden und wie sich beide dann zueinander verhalten.

Umgekehrt wurden die Christen von jiidischer Seite gefragt, ob im
Christentum auch der Gerechtigkeit zentrale Bedeutung zukomme. Die
Antwort, von Professor Michel, Tiibingen, lautete: «Ohne Zweifel. Nur hat
das Christentum von Christus her einen anderen Aspekt. Ndmlich von ihm
her ist die Gerechtigkeit nicht nur Zeichen des Kreuzes, sondern innerhalb
der Schopfung und Heilsgeschichte wirkliche geschichtliche Begebenbheit.»

5. Die Feindesliebe im jiidischen und christlichen Ve;-.s'tdndnis

Wilhelm glaubte, einen grundlegenden Unterschied in der Auffassung
iiber die Feindesliebe zwischen Christentum und Judentum feststellen zu
miissen. Die christliche Liebe sieht im Feind den kiinftigen Bruder. Und so
sei die Feindesliebe hier gefafit als stiirkste Waffe der Selbstbezwingung.
Fiir die jiidische Auffassung kennzeichnend fiithrte er demgegeniiber ein
Wort von Halevi an: «Scheltworte meines Feindes, sie freuen mich deinet-
halben (um Gottes willen). LaB ihn, sein Druck preBt, den dein Druck
lingst preBte.» Darum glaubt Wilhelm, sagen zu diirfen, der Jude gehért
zu der «Gemeinschaft derer, die mit Unterliegen begnadet ist». Er sieht

121



darum in seinen Feinden den Vollstrecker des géttlichen Gerichts. Die Liebe
aber, mit der er Gott liebt, wird zum Lebensgesetz aller Liebe, mit der em
Mensch bis zum Extrem der Feindesliebe lieben kann.

Es wurde dann aber gefragt, wenn nun der Feind als Vollstrecker gott-
lichen Gerichtes mir gegeniibertritt, liebe ich den Feind dann um seiner
selbst willen oder weil er mir von Gott gesandt ist, damit ich zu mir selbst
komme? Zudem misse man doch zugeben, dal, wenn man die Bejahung
des gottlichen Gerichtes durch den Feind anerkennt, damit nicht die Fein-
desliebe gegeben sei. Die Verbindung diirfe man doch nicht vorschnell her-
stellen. Darauf wurde von judischer Seite geantwortet: «Ich liebe Gott mit
allem, was Gott hat, auch mit seinem Werkzeug und mit seinem Tun. Ich
akzeptiere das, was Gott mir schickt, eben als Zornesrute Gottes.» Es hiel3
dann weiter: Es gibt auf den Hal3 der Feinde zwei Reaktionen im Judentum.
Einmal: Der Feind ist mir von Gott zur Ziichtigung geschickt. Jeden Sabbat
wird darum gebetet: «Wegen unserer Siinde sind wir gebannt worden.» Es
heiBt also nicht, «weil uns die Romer vertrieben haben». Es wird nicht der
Feind angeklagt, sondern man tibt Selbstanklage. Die zweite Reaktion sei
der Haf3. Aber es bleibe nicht beim HaB. Das Purimfest bezeugt, dal der
jidische Feind Hamann zur Kasperlefigur geworden ist. Der Haf3 schligt
um in ausgelassene judische Freude. Das Purimfest ist das frohliche Fest
der Verkleidung, der judische Karneval. Das Gemeinsame, so meint dann
Wilhelm, sei, wenn ich den Feind liebe, dann ist er nicht mehr mein Feind.
Hier kénnten Juden und Christen einander begegnen trotz dieses immerhin
elementaren Gegensatzes in der Auffassung der Feindesliebe. Beide wollen
das Entfremdetsein iilberwinden und den Feind zum Freund gewinnen.

6. Gibt es Erziehung zur Ndichstenliebe?

Es kamen noch andere Fragen zur Aussprache, die mit den Referaten
iiber «die Nichstenliebe in ihrer Bedeutung fiir das menschliche Zusammen-
leben» gegeben waren. Mit Recht sagte Niemoller: «Das Zusammenleben
ist die vorgegebene Form menschlicher Existenz tiberhaupt. Denn sie ist
ihrem Wesen nach Koexistenz und entspricht so dem Willen des Schépfers.
Dasaber stempelt auch das menschliche Zusammenleben als sittliche Aufgabe.
Insofern weist der Begriff Néchster iiber die Gemeinsamkeit der Interessen
hinaus. Oft sind im Kollektivinteresse schon die Keime der Selbstauflésung
verborgen. Mensch aber bin ich, indem der andere mir zum Mitmenschen
wird. Herr iiber uns und iiber unser Handeln ist immer der Niichste. Und
den Nichsten gibt es immer nur in concreto. Den Néchsten erkennen und
-anerkennen macht ihn uns zum Mitmenschen.

- Aber gibt es Erziehung zur Nichstenliebe? Horkheimer fiihrte dazu aus,
da.B das «Denken» hinzukommen muB, damit’ nicht bei allem Fortschritt
der Technik «das wehrhaft Menschliche zuriickbleibt». Es gilt in unserer
Zeit, die Gefahren der gegenwirtigen sozialen Struktur, die Verdnderung
der Gesellschaft mit ihrer Unpersonlichkeitssphiire, die mit dem Mechanis-

122



mus der Produktion gegeben sind, denkend zu durchdringen und zu iiber-
winden. Dabei kénnen Theologie und Soziologie einander befruchten. Auch
die soziologische Fragestellung kann zum Wirklichkeitsverstiandnis beitragen.
Dabei behandelte Horkheimer ausfiihrlich die soziologischen und 6kono-
mischen Bedingungen, die dazu gefiihrt haben, vielfach den Juden zum
Siindenbock zu machen. Alles stimmte ihm bei, als er sagte, dall die Ver-
folger der Juden immer «schlecht getaufte Christen» sind. Folgerichtig
sprach er in diesem Zusammenhang auch iiber den Antisemitismus, der
nicht eine Frage der Politik, sondern des sittlich Bosen ist. Er suchte ihn
vom Soziologischen her zu erfassen. Dabei wurde gesagt, dall man der
Erziehung «unendlich viel zutrauen mu3». «(Dem Elternhaus kommt dabei
ubergroBe Wichtigkeit zu.»

Zum SchluB sei auch noch auf die Festpredigt von Bischof D. Knolle,
Hamburg, iiber 2. Mose 19, 18 hingewiesen. Sie ging davon aus, dal} das
Gebot der Nichstenliebe allzuleicht als selbstversténdlich hingenommen
wird. Das Selbstverstindliche aber erweise sich oft als Feind echten Ver-
stehens. Die Doppelheit von Gottesliebe und Nichstenliebe ist aber eine
Einheit. Die Liebe zu Gott ist Grund und Erweis der Liebe zum Nichsten.
Das ist das Erbgut aus dem Alten Testament, das in der Gemeinde Jesu
weiterlebt.

AbschlieBend sprach er davon, wie uns im Judentum ein Geheimnis
Gottes umweht. Wir leben in einer Zeit der Bewihrung, ob die Liebe zum
Nichsten angesichts des Juden bei uns zu finden ist oder nicht.

P. Jasper

REZENSIONEN

H. LiuneMAN : Das Gesetz erfillen, Matth. 5, 17 ff. und 3, 15 untersucht. Lunds
Universitets Arsskrift, N. F., 1954, 140 S.

Die einleitenden Verse zur Auslegung des Gesetzes, Matth. 5, 17—20,
gehéren zu den schwierigsten Stellen der ganzen Bergpredigt. Besonders
V. 17 «ich bin nicht gekommen, aufzulésen, sondern zu erfiillen» ist geradezu
das Schibboleth, an dem sich das Gesamtverstindnis der Bergpredigt verriit.
Hier setzt nun Ljungman mit frischem Elan ein, wobei er die Frage nach
den Vorstufen der einzelnen Logia beiseite 1iBt und sich dem Zusammen-
hange des Matthiustextes zuwendet. Wihrend das Matthdusevangelium im
allgemeinen die Erfiillung der Weissagungen des Gesetzes und der Propheten
(= Altes Testament) betont, ist hier im besonderen von der Erfiillung der
fordernden Gebote die Rede. Die bisherigen Interpretationen werden nun

123



	Notizen zum Zeitgeschehen

