
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Rubrik: Notizen zum Zeitgeschehen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Zeit der Christus-Preisgabe und des Versammeltwerdens, muß dieses

Volk das Schicksal des dem Azazel geweihten Bockes auskosten,
vorausgesetzt, daß es individuell, also im einzelnen, auch in der

Diaspora zu dem anderen Bock zurückfindet, zu jenem Bock,
welcher am Kreuze auch für ihn geopfert wurde. Der Vorschrift Moses

nach mußte der Hohepriester zuerst den am Altar geopferten Bock
töten und erst nachdem der andere Bock mit dem Blute des geopferten

Bockes bestrichen war, wurde der Sündenbock zu Azazel gebracht.
Das Blut von Golgatha klebt daher auf dem irrgläubigen
Auserwählten, damit es zum Gnaden-Faktor werde, sobald dieser
Auserwählte wieder zu seinem Gotte zurückfindet.

Das Auserwähltsein ist daher die größte Gabe des menschlichen
Lebens, gleichzeitig aber auch die einfachste und heldenhafteste
Aufgabe — in Jerusalem oder auf dem Berge Garizim, im Sonnenschein

oder im Sturm, unter Formalitäten oder ohne diese, schwach
oder stark im Glauben, mit guter oder schlechter Methode, lebend
oder tot, aber stets

«halte, was (wen) du hast!».

(Dieser Aufsatz wurde im Auftrag des Verfassers aus dem Ungarischen
übersetzt von Karl Lawn und Pfarrer Julius Groo) — Die Spuren der
Übersetzung ließen sich ohne tiefere Eingriffe in den Text leider nicht ganz
beseitigen. Wir hoffen aber, daß der Leser trotz der sprachlichen Unebenheiten

von dieser Stimme jenseits des eisernen Vorhanges doch gerne Kenntnis

genommen hat. (Red.)

NOTIZEN ZUM ZEITGESCHEHEN

Es kommt immer wieder vor.

Das Hilfswerk der Evangelischen

Kirchen der Schweiz, kurz
genannt HEKS, gibt einen
Dankesgruß für die regelmäßigen

Spender des Flüchtlingsbatzens
heraus. In der Ausgabe für den
Monat Mai 1955 teilt der Redaktor

einige Sätze aus einem Briefe
mit, den er kürzlich aus dem
Leserkreis erhalten habe. Diese

108



lauten; «...Es kommt immer
wieder vor, daß die Sammlerinnen

gefragt werden, ob keine
Juden durch den Flüchtlingsbatzen

unterstützt werden. Wenn
dann noch eine ganze Nummer
des ,Dankesgrußes' nur von den
Juden schreibt und auf dem
Titelblatt das Wort Israel ganz
groß erscheint, so wirkt dies
auf manche Leute wie ein rotes
Tuch. » — Das also kommt immer
wieder vor: Christen, die sich
im Wohltun üben, verschließen
ihre Hand vor dem notleidenden
Juden. So etwas sollte ohne
Zweifel nicht vorkommen, und
erst recht nicht «immer wieder».
Es sollte wirklich nicht
vorkommen, daß ein christliches
Hilfswerk seine Geber «beruhigen»

muß mit der Versicherung;
«wir betreuen nur evangelische
und einige orthodoxe Schützlinge.

Die jüdischen Flüchtlinge
unterstehen der Jüdischen
Flüchtlingshilfe. »

Er hatte erfahren, daß.

Ein amerikanischer Jude
namens Allen Rabin hatte
erfahren, daß das holländische
Ehepaar Hordijk während der
Besetzung Hollands durch die
Deutschen fünf seiner jüdischen
Glaubensgenossen unter eigener

Lebensgefahr Zuflucht gewährt
hatte. Um die edle menschliche

Gesinnung und den Mut
dieser Eheleute zu belohnen, hat
Rabin ihnen in Amerika eine
Farm geschenkt. Dorthin sind
die Hordijks kürzlich mit ihren
fünf Kindern ausgewandert.
Auch die Überfahrt wurde von
Rabin bezahlt.

Ein verdientes Verdienstkreuz

Bundespräsident Heuß hat
unlängst einer 74jährigen
Hausangestellten, Frieda Ivrolzik, das

Verdienstkreuz verliehen. Und
warum? Frieda war während
40 Jahren bei der jüdischen
Familie Löwi in Berlin als

Hausangestellte tätig. Trotz ihrer
«arischen» Abstammung folgte
sie ihrer Dienstherrin, der
Großmutter Löwi, ins Konzentrationslager

Theresienstadt. Auch die
Löwis haben ihr dies nicht
vergessen. Frieda lebt heute mit
ihnen in Israel.

Daniel in der Löwengrube

So lautet der Titel eines KZ-
Romanes von Kurt Ziesel. Sofern
sich eine Verleih-Firma findet,
die das Finanzielle übernimmt,
soll daraus ein Film werden. Die
Schweizer Künstlerin Maria

109



Schell will auf jede Gage verzichten,

weil sie sich «schämen würde,
für einen solchen Film Geld
anzunehmen». Der Drehbuchautor
Jochen Huth und der Regisseur
Rudolf Nölte haben sich ebenfalls

bereit erklärt, ohne Entgelt

für diesen Film zu arbeiten.
Trotzdem hat sich bis jetzt keine
Verleih-Firma gefunden, die sich

zur Verfilmung dieses Stoffes
bereit erklärt. «Zu spät» sagen
die einen — «zu früh» meinen
die andern. Man will eben

vergessen, man will nichts mehr
davon wissen. Schließlich waren es

ja zur Hauptsache «nur» Juden,
die in den Konzentrationslagern
gelitten haben.

Kirchenglocken für einen jüdi¬
schen Gelehrten

Ins hellste Rampenlicht der
Weltpresse ist der Gelehrte Dr.
Jonas Salk gestellt worden. Er
hat einen Impfstoff gegen die
Kinderlähmung entwickelt, der
sich in breit angelegten
Versuchen an amerikanischen Kindern

bewährt haben soll. Das
Bekanntwerden des Impfstoffes
wurde mancherorts durch Glok-
kengeläute gefeiert. Ein
Forscher mehr steht damit in der
stattlichen Reihe der jüdischen
Gelehrten, die Entscheidendes

zur Besiegung von Krankheit
und Seuche beigetragen haben.
Die jüdische Presse Amerikas
nennt folgende Namen: Prof.
Haffkins, der Besieger der Cholera,

Dr. Paul Ehrlich, der
Hersteller des Salversans, Dr. Ernst
Chain, der mit Fleming im Jahr
1945 den Nobelpreis für die
Entdeckung des Penicillins erhielt,
und endlich Dr. Selman Waksmann,

der Schöpfer des Strepto-
myzins.

Ein denkwürdiges Wort in einer
denkwürdigen Debatte

Der durch einen jähen und
tragischen Tod aus dem Leben
gerissene Nationalrat Henri
Perret hat in jener denkwürdigen
Flüchtlingsdebatte vom Jahre
1942 im Nationalrat ein Wort
gesprochen, das ihn mehr ehrt
als alles, was nach seinem Tod
über ihn gesagt und geschrieben
wurde. Von der Regierungsbank
her war das Wort von der Staats-
raison gefallen, der sich die
Beweggründe der Menschlichkeit
unterzuordnen hätten. Perret
antwortete : Wenn man zwischen
dem Herzen und der Vernunft
schwanke, so solle man sich vom
Herzen leiten lassen. Sei ein
Mensch am Ertrinken, dürfe man
nicht die Überlegung anstellen,

110



ihn zu retten könnte die
Verpflichtung nach sich ziehen, ihm
hernach helfen zu müssen. Daher
sei es vorteilhafter ihn umkommen

zu lassen. Noch viel weniger
habe man das Recht, jemanden
in den Fluß zurückzustoßen,
dem es gelungen sei, am Ufer
Fuß zu fassen. «Es gibt Dinge,
die ein Mensch, der sich achtet,
die ein Volk, das sich achtet,
nicht tun kann... Wir
verteidigen die Grenze Gewehr bei
Fuß, und unsere Soldaten
erfüllen voll ihre Pflicht. Doch

gibt es neben dieser materiellen
Verteidigung eine geistige, eine
moralische Verteidigung. Mögen
unsere Kinder und Enkel sagen
können, daß die Schweizer in
diesem höllischen Ausbruch von
Haß, Gewalt und Verbrechen
human, und daß das Schweizerbanner

und das Schweizervolk
für alle Entrechteten, füralleVer-
folgten, für alle Unglücklichen
ein Symbol der Barmherzigkeit
und Güte, ja des wahrhaft
angewandten Christentums geblieben
sind. »

Ein befreites Volk

Österreich hat soeben seine
Freiheit zurückerhalten, die es

durch seine unselige Verbindung
mit dem 3. Reich verlor. Bundeskanzler

Raab, der seinem Volk

die neue Freiheit eingehandelt
hat bei den Russen, wurde
deswegen von einem Witzbold zum
«Glücksraben» gemacht. Nicht
ganz zufrieden dürften mit dieser

Entwicklung die Juden sein, die
unter dem Titel «Wiedergutmachung»

dem Staate Österreich
schon längst eine Rechnung
vorgelegt haben. Sie befürchten
nicht ganz mit Unrecht, die

Befreiung Österreichs bedeute
auch Befreiung von einer
moralischen Verpflichtung aus
vergangenen Tagen. Ihre Hoffnung,
Außenminister Dulles werde
seine Unterschrift zum
Staatsvertrag von einer Regelung der
Wiedergutmachungsfrage
abhängig machen, ist enttäuscht
worden. Man weiß nicht einmal,
ob er in diesem Sinne der
österreichischen Regierung etwas
zugesprochen hat. Bis heute hat
sich die österreichischeRegierung
gegenüber den
Wiedergutmachungsansprüchen auf den
formalrechtlichen Standpunkt
gestellt, es habe zur Zeit, als die
Juden in Österreich zu Schaden

kamen, keinen österreichischen
Staat gegeben.

Nach Einsteins Tod

Kaum eine Zeitung, die
diesem außerordentlichen jüdischen

III



Manne nicht einige Spalten oder
wenigstens Zeilen gewidmet hat,
um seine Verdienste um die
Wissenschaft und die Menschheit

schlechthin zu würdigen.
Einem deutschen Blatt blieb es

freilich vorbehalten, mit einer
Artikelfolge unter der Schlagzeile:

«Einstein und die
Atombombe» des gelehrten Mannes

zu gedenken. Daß diese Schlagzeile

absichtslos gewählt wurde,
ist schwer zu glauben und noch
schwerer, daß eine gute Absicht
dahinter stand. Jedenfalls ist die
Tatsache an sich zu bedauern.
Es braucht wahrlich keine
besonders feine Nase, um
festzustellen, daß es da wieder einmal
bedenklich nach jenem sattsam
bekannten Slogan riecht: «Der
Jude ist unser Unheil.» — Daß
48 Stunden nach Einsteins Tod
das Berliner Bundesentschädigungsamt

mitgeteilt hat, dieWie-
dergutmachungsansprüche von
Prof. Albert Einstein würden
«höchstens» 7—8000 DM betragen

und könnten «frühestens in
einem halben Jahre» zur
Auszahlung kommen, ist auch eine

wenig dekorative und nachdenkliche

Sache. — Einstein hat
testamentarisch festgelegt, daß
seine Asche an einem geheimen
Ort beigesetzt werde. Diesem
letzten Willen wurde nachgelebt.

Es bleibt die Frage nach dem
Sinn desselben. Hat Einstein
damit wirklich verhüten wollen,
daß ihm ein Denkmal gesetzt
werde, oder hat er vielleicht
damit gerechnet, daß eines Tages
auch in der neuen Welt die
antisemitischen Kräfte stärker werden

könnten Daß es heute nicht
fehlt an Leuten, die sich innerlich

verpflichtet fühlen, alles zu
tun, um den Namen Einsteins zu
ehren, sei unbestritten. Jedenfalls

hat sich auch eine Zürcher
Zeitung dafür eingesetzt, man
solle eine Straße der Stadt nach
dem großen jüdischen Gelehrten
benennen — (Einstein hat
bekanntlich auch in Zürich
gewirkt) —, hat aber nicht vergessen,

den zuständigen Stellen dafür

etwas «Zivilcourage» zu
empfehlen

Aus einer tapferen Rede

An einem Gedenkabend der
Stadt Mannheim vom 7. Mai
1955 hat Helmut Gollwitzer
gesprochen. «Warum» — fragte er
— «sind in Deutschland weniger
Juden durch Untertauchen von
ihren Mitbürgern gerettet worden

als in dem kleinen
holländischen Volk? 1500 Jahre christlicher

Predigt in unserem Volk
haben nicht bewirkt, daß ein

112



Schutzwall gläubiger Christen
sich um die verfolgten Juden
gestellt hätte.» — «Erinnerung ist
Pflicht, auch und gerade wenn
sie schmerzt.» «Dankbar kann
nur sein, der nicht vergißt.»

Es reimt sich nicht!

Zum 7. Unabhängigkeitstag
des Staates Israel hat der
israelische Staatspräsident eine
Botschaft erlassen, in welcher «eine

Staatsordnung gegründet auf
Gerechtigkeit und Gleichheit» als

einer der Grundfaktoren des

Wiederaufbaues gepriesen wird.
Fast gleichzeitig hat der
stellvertretende Minister für religiöse
Angelegenheiten die Erklärung
abgegeben, Mischehen zwischen
Juden und Christen seien in
Israel abzulehnen. Er hat damit
einen Protest eines israelischen
Malers gegen das Mischehenverbot

des Großrabbinats
beantwortet. Der junge Mann versuchte

daraufseine Eheschließungmit
einer jugoslawischen Christin
durch einen Hungerstreik zu
erzwingen. Spectator

DER NÄCHSTE IN CHRISTLICHER UND
JÜDISCHER SICHT

VII. Studientagung « Kirche und Judentum »

Hildesheim 28. 2. bis 4. 3.1955

Mit besonderen Gedanken fuhr man zur VII. Studientagung «Kirche
und Judentum», die in diesem Jahre in Hildesheim vom 28. 2. bis 4. 3.

stattfand. Und noch viel mehr denkt man an sie zurück. Das Thema hieß:
«Der Nächste in christlicher und jüdischer Sicht.» Von vornherein war damit
deutlich : Es geht um ein humanum. Denn immer wird die Frage nach dem
Menschenbruder akut im Verhältnis zum Juden. Zum Abschluß der Tagung
hieß es im Munde von Dr. Wiener-London, dem früheren Justiziar des

Zentralvereins der deutschen Staatsbürger jüdischen Glaubens, man solle

nun nicht mehr von Nächstenliebe sprechen. Sie sei in Gefahr, abgegriffene
Münze zu werden, oder man behaupte ausweichend: «Das sagen die Pastoren.»

Die Nächstenliebe werde mit «ganz kleinen Buchstaben» geschrieben.
Und sie müsse getrieben werden «ganz anonym und bescheiden und — ohne

113



Nächstenliebe». Zumal im Blick auf die Juden sagte er: «Wer mit einem
Juden zu tun hat, dann — ohne Nächstenliebe. Tun Sie so, wie wenn Sie
mit einem gewöhnlichen Menschen zu tun haben. Behandeln Sie ihn nicht
vorzüglich. » Hier ist vielleicht in schlichten Worten darauf aufmerksam
gemacht, daß Nächstenliebe gegenüber den Juden nicht verwechselt werden
darf mit Philosemitismus, sondern daß es hier um etwas ganz anderes geht.

Die Worte von Dr. Wiener machten darum Eindruck, weil man ihn
schon zuvor in mancher Aussprache als einen grundgütigen Menschen kennengelernt

hatte. Wer ihm nähersteht weiß, wie trotz allem Schweren, das er
erleben mußte (seine Frau blieb in Bergen-Belsen und seine Kinder wurden
im letzten Augenblick wie ein Scheit aus dem Feuer gerettet), eine
verzehrende Sehnsucht und Liebe zu Deutschland in seinem Herzen lebendig
geblieben ist, in ihm, dem alten Gardesoldaten aus dem ersten Weltkriege.
«Die Heimat wird zur Fremde, und die Fremde wird nicht zur Heimat»,
hieß es einmal in einem Gespräch aus seinem Munde. Er schloß seine Worte
ab mit dem Hinweis, im jüdischen Gebetbuch finde sich der Satz: «Ich bin
nicht da um zu lernen, sondern um auszuüben. »

Damit nahm er in gewisser Hinsicht eine Linie auf, die zur Sprache kam
in einer Unterredung mit der Tagespresse. Sie drängte auf «Praxis». Die
Presse behauptete, sie finde sich mit den theologischen Gesprächen nicht
zurecht. Was solle sie davon in der Tagespresse bringen? Für sie sei es

wichtig, zu wissen, wie sich die Kirche darum bemühe, die Leute zur
Nächstenliebe zu erziehen. Demgegenüber mußte offen gesagt werden, daß die
Aufgabe der Tagung nicht ist, «praktische Konsequenzen zu ziehen». Immerhin

ist der Kontakt mit der Öffentlichkeit wichtig. Und es ist auch bedeutsam,

wie das hier Erarbeitete in kirchlichen Kreisen weiter verarbeitet wird.
An und für sich aber ist die Tagung ein «aufgerichtetes Zeichen». Das auf
ihr geführte Gespräch zwischen Christen und Juden ist keine
Selbstverständlichkeit. Immer gilt es, selbst durch die berüchtigten theologischen
Monologe hindurch Brücken zu schlagen. Es ist auch die Tatsache
festzustellen, daß etwas Eigenartiges aufgebrochen ist: In der Judenfrage ziehen
die so verschieden eingestellten kirchlichen Kreise an einem Strick. Ebenso
ist bedeutsam, daß das Alte Testament durch diese Gespräche in seiner
Bedeutung neu erkannt wird. Es war auch eigenartig, wie in diesem Jahre
mehr als die früheren Konferenzen die Tagung im Rampenlicht der
Öffentlichkeit stand. Die Landesregierung Niedersachsen, in deren Bereich man
tagte, ließ durch den Regierungspräsidenten von Hildesheim ein Grußwort
sagen. In ihm hieß es, daß vom Staatlichen her zu erkennen sei, daß nicht
Ordnungsprinzipien das Leben regeln können, sondern immer bestehe die
Notwendigkeit, daß die Menschen in sich in Ordnung sind. Nur das erschließe
den Blick für den Nächsten. Neben der Presse nahm sich auch der Rundfunk
bis hin zum Fernsehen der Tagung an. Auch die Vertretung des Staates
Israel in Deutschland ließ ihrer Verbundenheit mit den Zielen der Tagung
Ausdruck geben. Desgleichen wurde ein Grußwort seitens der katholischen

114



Kirche gesagt. Wenn so die Tagung die Beachtung der Öffentlichkeit findet,
ist um so mehr zu fragen, wie das hier erarbeitete Resultat, das in gemeinsamen

Gesprächen gewonnen wurde, für die Kirche und weite Öffentlichkeit
fruchtbar wird. Und das darum, damit die Verantwortung gegenüber dem
Nächsten neu erkannt wird und nicht zuletzt gegenüber dem jüdischen
Menschen nach alle dem, was in Deutschland geschehen ist.

Bedeutet die Tagung nunmehr einen Beitrag zur «Wiedererweckung der
Nächstenliebe in den sozialen und politischen Spannungen unserer Zeit»?
Unter diesem Thema stand das Rundgespräch, an dem ein Vertreter der
Tagespresse, Herr Dannenberger vom Berliner Tagesspiegel, Kreisdekan
Maas-Heidelberg, Fräulein Dr. Luckner-Freiburg, die Mitherausgeberin der
katholischen «Freiburger Rundbriefe zur Judenfrage», Herr Hoffmann-
Hamburg als Vertreter der Rassenverfolgten, Dr. Wiener aus London und
Professor D. Holsten-Mainz teilnahmen. Auch in diesem Gespräch war Dr.
Wiener der Fürsprecher der Liebestat im Kleinen und im Alltag. Und
Fräulein Dr. Luckner sagte wohl mit Recht, daß es immer unser Schmerz
bleibe, daß im Dritten Reich für den jüdischen Menschenbruder viel mehr
hätte geschehen sollen, auch in Anerkennung dessen, was im einzelnen getan
worden sei. (Sie selbst hat ihre Fürsorge für den jüdischen Menschen mit
langjähriger KZ-Haft büßen müssen.) Maas knüpfte an, wie jüdische
Menschen über uns betroffen sein müßten, wenn sie oft so seltsame Reden
rechtsradikaler Elemente hören müßten oder auch nur, wenn sie seltsame Sätze
nationalistischen Rühmens selbst auf den Universitäten neu vernähmen.
Dr. Wiener mit seinem gütigen Herzen meinte, man möge doch lieber nach
der guten Seite hin verallgemeinern. Und Maas gab darauf wohl die rechte
Antwort, daß es dahin kommen müsse, daß man dem Nächsten gegenüber
eine Haltung einnehme, die man mit den Worten beschreiben könnte: «Ich
sehe Dich.» Es gelte, den Menschen neu zu sehen und ihn «in Gott hinein»
zu sehen und Gemeinschaft mit ihm zu üben. Und das als Glieder einer
Schuldgemeinschaft. Man kann schon einmal darüber nachdenken, was man
zu sagen und zu tun hat, wenn wir an neu sich abhebende Spannungen
denken. Wird etwa der Antisemitismus wieder stärker bei uns? Und wenn
es der Fall ist, wie begegnen wir wirksam einer solchen Tatsache eben um
des jüdischen Nächsten willen?

Bei der Wiederaufnahme der Tagungen 1948 schien es hoffnungslos zu
sein, auf deutschem Boden ein Gespräch zwischen jüdischen und deutschen
Menschen der Kirche zu führen. Wenn es doch möglich wurde, so nur deshalb,
weil der emigrierte jüdische Freund mit uns der Überzeugung war, daß eine
der gewichtigsten Voraussetzungen zur Gesundung des Verhältnisses
zwischen Kirche und Judentum ein solches Gespräch sei, das im Bewußtsein
der gegenseitigen Achtimg geführt wurde. Das Thema Nächstenliebe aber
führt uns in Fragen, die jeden einzelnen angehen.

115



Der Mensch im dichterischen Schaffen Franz Werfeis

Der Leiter der Tagung, Professor D. Rengstorf-Münster, gab mit seinem
Vortrag bei der Eröffnungsversammlung dafür den rechten Auftakt, indem
er über den «Menschen im dichterischen Schaffen Franz Werfels» sprach.
Dabei ging Professor Rengstorf ausführlich ein auf die Stellung des Dichters
zum Tode, die sein ganzes dichterisches Schaffen durchzieht. Im Geworfensein

auf den Tod hin, das den Menschen in tiefste Einsamkeit führt, erkennt
der Mensch seine Mitverantwortung für die Ordnung der Welt. Das ließ
Werfel auch den Satz prägen: «Die Welt fängt im Menschen an. Die kleine
Liebestat rollt durch die ganze Schöpfung.» Die Überwindung der
Todeinsamkeit aber gehe von Gott aus. Daß Gott sich unser erinnert, darin
liegt für Werfel die Würde des Menschen. Darin liegt auch für ihn die oft
brachliegende und oft mißbrauchte Liebesfähigkeit des Menschen begründet.
Darin liegt für ihn auch das Licht, das uns lebendig sein läßt und uns als
Sterbende tröstet.

Die Bibelarbeit

Die von Professor D. Bauernfeind-Tübingen dargebotene Bibelarbeit
über 1. Mose 18 suchte darzulegen, wie das Hohelied der Gastlichkeit
kennzeichnend ist für die Verkündigung des Gottes Israels. So wurde die
Gastlichkeit ein lehrreiches Kapitel über das Thema «der fremde Mensch».
Damit gewann Bauernfeind den Beziehungspunkt zum Hauptthema der
Tagung. Dasselbe galt in anderer Beziehung, wenn er über den 2. Teil dieses

Kapitels, Abrahams Fürbitte für Sodom, die Überschrift setzte: «Einen
Tag vor dem Feuer vom Himmel», wo es dann gilt, in letzter Stunde mit
den anvertrauten Pfunden zu wuchern. Hier hilft kein «Programm aus
besserem Wissen, so wie es kein Programm des barmherzigen Samariters
gibt», hier heißt es, sich mitverantwortlich wissen für die Taten der Gemeinschaft,

in der wir stehen, auch wenn der andere nicht unseres Sinnes ist. Es
gibt so etwas wie eine Kollektivverantwortung. Und ein «fahrlässiges
Schweigen» ist zu überwinden. Es gibt entscheidende Dinge, wo Menschen
einwirken können. An diese Möglichkeit dürfen wir glauben. Es gibt vor
allem ein heiliges Vorrecht zur Fürbitte.

Die Bibelarbeit über Römer 11 von Landesbischof D. Lilje führte in die
Mitte der Sache. Mit Recht nannte er Römer 9 bis 11 ein «außerordentlich
wichtiges historisches Dokument», wo ein Mann, der in der Geschichte der
Beziehung zwischen Israel und Kirche Wesentliches bedeutet hat, seine

Haltung erklärt. Es ist ein Dokument eines vollzogenen Wandels. Hier geht
es um die Frage, ob obduratio ultima oder salvatio das letzte Wort hat.
Ebenso empfängt die Kirche hier eine Verwarnung, nicht einem christlichen
Antisemitismus zu verfallen, sowie die Warnung vor falscher securitas. Sie

hat zu hören, daß die partielle Verstockung des jüdischen Volkes nicht
abgeschlossenes Faktum ist. Die Geschichte Gottes ist noch nicht am Ziel
angelangt. Es liegt noch nicht alles abgeschlossen vor unseren Augen. Das

116



letzte heißt, daß der Mensch kein Recht hat, der Allmacht der göttlicheil
Barmherzigkeit eine Grenze zu setzen. Auch durch die Geschichte des
menschlichen Ungehorsams hört die Geschichte Gottes und seiner
Barmherzigkeit nicht auf. Gott bleibt der Handelnde. Was Menschen trennt, kann
aus Gottes Barmherzigkeit etwas werden, das uns zur Anbetung der
göttlichen Majestät Veranlassung gibt. Man hörte hier ein einhelliges Zeugnis,
daß man Rom. 9—11 nicht mißbrauchen darf als eine dogmatische Abhandlung

über die gemina praedestinatio.

Die Hauptvorträge

Die drei Hauptvortragsthemen fragten 1. nach dem «Begriff des Nächsten»

(Oberrabbiner Dr. Wilhelm, Stockholm ; Professor Lie. Fichtner-Bethel),
2. nach dem «Sinn und Grund der Nächstenliebe» (Professor Dr. Gollwitzer,
Bonn; Rabbiner Preys, Basel, 3. nach dem «Nächsten in seiner Bedeutung
für das menschliche Zusammenleben (Professor Dr. H. Horkheimer, Rektor
der Universität Frankfurt (Main); Kirchenpräsident D. Niemöller,
Wiesbaden). Ihnen folgten jeweils Aussprachen in Arbeitsgruppen und sodann
abschließend eine Hauptaussprache.

1. Die Begründung der Nächstenliebe

a) Die Begründung der Nächstenliebe in der Gottesliebe. Wilhelm machte
darauf aufmerksam, daß das Zehngebot mit der Grundverheißung aller
Verheißungen «Ich bin der Herr, Dein Gott» beginnt und mit dem Wort
«Nächster» schließt. So sei deutlich, daß zwischen dem göttlichen Ich und
dem Nächsten das menschliche Du angeredet wird. Hier spricht nicht der
ferne Gott, sondern der Gott der Geschichte zu Israel als «sein Nächster»,
«der dich aus Ägyptenland geführt hat». Damit wurde hervorgehoben, daß
das Gebot der Nächstenliebe seine innere Begründimg im Gebot der Gottes -

liebe hat, oder sollen wir sagen: vom Bundesgott her.
Gollwitzer gab in seinen Ausführungen eigentlich eine Exegese des

Gleichnisses vom barmherzigen Samariter. Das wirkte sich insofern ungünstig

aus, daß man nunmehr über die Richtigkeit oder das Unberechtigte
seiner Exegese sprach, anstatt daß die Sache selbst in der Aussprache den
ersten Rang einnahm.

Zur Begründung der Nächstenliebe führte er aus, daß Jesus gegenüber
dem späteren jüdischen Verständnis des alttestamentlichen Gesetzes seinen

ursprünglichen Sinn aufdecke. Der Kenner des Gesetzes muß ein Hörer
sein, nach der ursprünglichen Meinung der Torah Hörer des ursprünglichen
Sprechens Gottes. So kam Gollwitzer auch dahin, daß das Gesetz und damit
das Gebot der Nächstenliebe nicht abzulösen sei «von der Bedingtheit im
Glauben». Und ebenso sagte Preys, daß die Aussage «heilig sollt ihr mir sein;
denn der Heilige ist ewig» die Einleitung für die folgenden Gebote sei und
damit auch für das Gebot der Nächstenliebe.

117



b) Die Frage nach der christologischen Begründung der Nächstenliebe. Wenn
es aber bei Gollwitzer hieß, daß die Nächstenliebe in der Heilsgewißheit
gründe, entstand sofort in der Aussprache die Frage, ob denn der
Schriftgelehrte eine solche Heilsgewißheit sein eigen genannt habe und sie Jesus
bei ihm voraussetzen konnte. Damit stand man vor der Frage nach der
christologischen Begründung des Vorganges, zumal Gollwitzer noch sprach
von der «Liebe des Dankes auf empfangene Barmherzigkeit». Eine solche
Begründung winde von jüdischer Seite als schwierig empfunden, da letztlich
das Hebräische kein Wort für das deutsche Wort Dank hat. Das Wort
«toda» bedeutet mehr «anerkennen». Aber von studentischer Seite wurde
lebhaft die Frage erhoben, ob es überhaupt außerhalb Christi Liebe geben
kann. Und Gollwitzer stellte die Frage, ob etwa Jesus sich im Gleichnis
nicht selbst verkündigt. Insofern setzt dann das Gebot der Nächstenliebe
christlich verstanden voraus, daß Jesus gekommen ist. Aber aufs neue
wurde dann gefragt, was der Jude dann mit dem Gleichnis vom barmherzigen
Samariter anfangen kann. Genügt die Auskunft Gollwitzers, daß man auf
den Zusammenhang zwischen Neuem und Altem Testament hinweist und
so die christliche Kirche der Synagoge sagt, worauf Paulus in Beröa
hinweist: «Nehmt eure Bibel zur Hand. Durchforscht die Heilsgeschichte aufs
neue, ob ihr Gott im Handeln Jesu wiedererkennt als den Bundesgott?»
Aber auch da blieb die Frage: Wenn die Erlösertat Christi solche zentrale
Bedeutung hat für die Nächstenliebe, kann dann Israel lieben? Einige
Studenten meinten, Israel könne tatsächlich nur lieben «in Erwartimg des
Messias». Darin aber war man einig, daß Christen und Juden in der Spannung

zwischen Heilsgewißheit und Heilssicherheit stehen. Auch das Neue
Testament sagt, daß wir gerichtet werden nach den Taten (Matth. 25, 31 ff.).
Vielleicht hätte man hinzufügen können, daß gerade in diesem Gleichnis
die Gerechten sich ihrer Liebe nicht bewußt waren. Auch von dem Samariter
kann man gewiß sagen, daß bei ihm wohl eine christologische Verwurzelung
der Liebe nicht vorliegt. Niemöller gab dem auch einmal Ausdruck, indem
er sagte: «Jesus preist die Friedensstifter selig, und er meint es auch so. Er
sagt nicht: Ihr sollt warten mit der Nächstenliebe, bis Ihr durch Gott
versöhnt seid.» Letztlich stehen wir hier vor dem göttlichen Geheimnis. Und
Niemöller prägte den treffenden Satz: «Ich gucke Gott nicht in die Karten,
höchstens in die, mit denen er mich sticht. »

c) Die Begründung der Nächstenliebe in der Bottebenbildlichkeit. Tatsächlich

ging eine andere Begründung der Nächstenliebe nebenher. Wilhelm
glaubte, die Worte «lieben wie dich selbst» nach dem hebräischen Wortlaut
auch übersetzen zu können «denn er ist wie du». Dann läge die Nächstenliebe

begründet in der Mitmenschlichkeit: der Nächste ist der Mitmensch,
eben weil auch der Nächste wie alle Menschen von einem Menschen
herstamme, im Ebenbild Gottes geschaffen. Es ist sehr fraglich — und
Professor Fichtner verneinte es — ob die Übertragung Wilhelms exegetisch zu
rechtfertigen ist. Sie ist durch Parallelen nicht zu belegen. Dennoch hat die

118



Zurückführung der Nächstenliebe auf den Schöpfergott ihr Recht: «Wer
den Geringsten bedrückt, lästert dessen Schöpfer», heißt es. Wohl gemerkt
steht hier «dessen Schöpfer». Bs ist hier nicht der Bundesgott angesprochen.
Und in anderem Zusammenhang sagte auch Niemöller treffend: «Es geht
immer tun drei, um Gott, den anderen und um mich. Wir können nie mit
Gott allein sein, sondern er kommt zu uns durch den Bruder. Gott begegnest

du nur im Bruder.»

2. Die Reichweite des Begriffes Nächstenliebe

Es wurde ausführlich und wiederholt von der Bedeutung des alttesta-
mentlichen Begriffes rea gesprochen, ob man in ihm nur den Volksgenossen
oder jeden Mitmenschen zu verstehen habe. Wilhelm antwortete sachlich
richtig, daß der Begriff rea nicht allgemein genug zu fassen und umfassend

genug verstanden werden kann. Und Fichter betonte ebenso, daß rea, das

wir 180mal im Alten Testament finden, schlicht bedeute, «der Mensch neben
mir», «der andere». Sachlich gefüllt ist rea so der «nachbarliche Freund»,
der «persönliche Freund» und stets Ausdruck einer Beziehung zur Gemeinschaft.

Und auch der ger, der Fremde, der in Israel wohnt, steht unter dem
Geltungsbereich der Nächstenliebe.

Wohl wird im Alten Testament der nochri, der Ausländer, nicht vom
Nächstengebot erfaßt, aber nur deshalb nicht, weil es im Gesetz sich stets
um faßbare Rechtspersonen handelt, so daß wir also damit keine Einschränkung

des Gebotes der Nächstenliebe im Alten Testament feststellen können.
Was das Neue Testament anbetrifft, so ist, wie Fichtner anführte, mit

der Bruderliebe keine Beschränkung der Nächstenliebe als Allernächstenliebe

festzustellen, sondern die Bruderliebe bedeute die Nächstenliebe innerhalb

der Gliedschaft der Gemeinde Jesu, bzw. im Alten Testament innerhalb
der Gliedschaft des Alten Bundesvolkes. Jesus aber führt mit dem Gleichnis
vom barmherzigen Samariter die Frage: «Wer ist mein Nächster?» ad
absurdum. «Wer so fragt, hat noch nicht begriffen, daß die Liebe ein breiter
Strom ist, der fließen muß, nicht das Dahinsickern in einem Bachbett, das

man suchen muß. Die Liebe ist das Lebenselement der Jesusnachfolge. »

Das Wort plesion, der Nächste, ist eigentlich Adverb. Und so bedeutet der
Nächste «derjenige, der nahe ist», «der Mensch, der in der nächsten Reichweite

ist». Und dafür gibt es «kein Rezept».
Gollwitzer führte diese Gedanken weiter, indem er hervorhob, daß

Nächstenschaft «nicht ein Zuständigkeitsverhältnis, sondern ein Geschichtsverhältnis»

ist, ein «Geschehnisverhältnis». «Im Geschehen wirklicher Geschichte
hast du Aussicht, zu erkennen, wer dein Nächster ist. Nächster sein ist ein
geschichtlicher Sendungsbegriff. Nächster ist der, der in der geschehenen
Geschichte sich herausstellt als mir gegenüber Nächster.» Demgegenüber
führen Priester Und Levit im Gleichnis «ihr ursprüngliches Programm» durch.
Für sie geschieht nichts und kann nichts Neues geschehen, da sie durch ihr
Programm festgelegt sind. Viele Gründe können den Mitmenschen für uns

119



«abwesend» sein lassen. Wir sind dann «geschützt davor, daß uns etwas
Neues begegnet». Demgegenüber zerbricht das Mitleid des Samariters «die

ganze Tradition». Aber hier wird nicht ein Mitleidsprogramm durch Jesus
aufgestellt, sondern alles erschließt sich aus der Lage. Der Samariter denkt
und handelt gemäß dem, was der andere ist. «Er ist der andere geworden.»
.Jesus gibt im Gleichnis keinen Imperativ. Er ruft auch nicht die goldene
Hegel an, sondern wer mein Nächster ist, bestimmt sich durch mein
Verhalten zu ihm. Subjekt und Objekt vertauschen sich. Denn die Frage ist:
«Für wen bin ich Nächster? » Der Nächste ist nicht erst Objekt meiner Liebe,
sondern zuerst Subjekt, und ich bin Objekt. Das Gebot der Nächstenliebe
läßt uns keine Pause. Hier ist eine großartige Unbedingtheit.

Es wurde des öfteren auch die Frage erwogen, ob das Judentum verschiedene

Behandlung von Juden und Nichtjuden kenne. So sei im Mittelalter
für die Juden das Zinsnehmen von den Juden verboten gewesen, nicht aber
vom Nichtjuden. Aber auch das Umgekehrte gelte in gleicher Weise, daß
die Christen vom Juden Zins nehmen durften, nicht aber vom Christen.
Und dazu ist zu sagen, daß man die Juden zu dieser Lage gedrängt hatte.

Ebenso wurde auch die Frage nach der Heidenmission gestellt, ob wir
nicht die Nächstenliebe durch die Fernstenliebe ersetzen. Aber hierbei
wurde auf die Weisung des Heiligen Geistes hingewiesen. Und Niemöller
machte mit Recht geltend, daß der Fernste mein Nächster sein könne, da
nicht die Geographie eine Entscheidung fällen könne. Immer dürfte es daran
hängen, ob der Mensch meine Solidarität beanspruche, weil er sie brauche.
Freilich dürfen wir uns nicht des Fernsten annehmen, um auf diese Weise
«lern Nächsten in unserer Umgebung ausweichen zu können.

3. Gibt es Grenzsetzungen zum Gebot der Nächstenliebe durch das jüdische
Ritualgesetz

Muß die Liebe weichen, weil das Religionsgesetz das gemeinsame Mahl
unmöglich macht, wurde gefragt. Darauf wurde geantwortet, daß alle
Religionsgesetze, die sich hindernd zwischen das Volk Israel und die Menschheit

stellen, der Erhaltung des Bundes zwischen Gott und Volk dienen. Dies
könne die Liebe unmöglich machen, aber sie hindert sie nicht. Die Gesetze

verlangen mit unzweideutiger Sprache die Beachtung der goldenen Regel.
Immer werde auch im Judentum festgestellt, daß die Anhänger des Christentums

und des Islam Brüder Israels sind, die den Weg zur Messiaszeit bahnen,

wenn man auch zu gleicher Zeit sagen müsse, daß Israel «einsam am
Sinai» stehe. Diese Antwort befriedigte nicht. So wurde weiter gefragt,
inwiefern dann, wenn das Ritualgesetz den Juden zur Liebe hinderte, mit
anderen Gemeinschaft zu haben, der Jude doch dem anderen gegenüber
ein Nächster sein könne. Darauf wurde mit dem Blick auf das Gleichnis vom
barmherzigen Samariter gesagt, daß der Priester über den kultischen
Behinderungsgrund hinweggehen darf, wenn eben kein anderer zur Hilfe
da ist. Ja, er hat sogar die Pflicht, in diesem Falle sich mit einem Toten zu

120



beschäftigen. Auch «um des Friedens willen» ist der Jude berechtigt,
Vorschriften aufzuheben. Und immer ist von der Begründung des Gebotes in
der Verheißung des Bundesgottes: «Ich bin der Herr, dein Gott» auszugehen.

Und damit ist Nächstenliebe geboten, denn letzthin bekommt das
Nächstenliebegebot durch die Zuwendung Gottes, daß er aus freier Gnade
für uns da ist, seinen Pflichtcharakter. Man muß im Hintergrund sich immer
das Verhältnis von Bund und Gesetz vergegenwärtigen.

4. Gerechtigkeit und Nächstenliebe

Ergibt sieh aber nicht ein anderer Aspekt für die Nächstenliebe, weil das
«oberste Prinzip jüdischer Ethik die Gerechtigkeit ist»? Von diesem Prinzip
aus sieht die jüdische Ethik den Menschen ohne jeglichen Unterschied
zwischen dem Ich und dem anderen in seinem ethischen Wert. Dieses
Wissen um die Gerechtigkeit diktiert alles Handeln. Beide, das Ich und das

Du, sind verpflichtet, das Tun nach dem Prinzip der absoluten Gerechtigkeit

auszurichten. Beide sind dazu gerufen, zusammen und miteinander
diese Gerechtigkeit zu verwirklichen. Denn mein Nächster und ich werden
einst vor dem Thron der Gerechtigkeit für das Tun und Lassen zur
Verantwortung gezogen. Die Grundlage der jüdischen Existenz in der Gerechtigkeit,

die gebietet, dem Nächsten Gerechtigkeit widerfahren zu lassen, heißt
ihn immer wieder, den Nächsten zu verstehen als Mitmenschen, der Anspruch
hat auf irdische Gerechtigkeit, eben weil es eine himmlische Gerechtigkeit
gibt, die ihn als meinen Mitmenschen wie mich in Gottes Ebenbild geschaffen
hat. Das zweite Wort Michas (Micha 6, 8) spricht darum von der Liebe als

notwendige Folge aus der Gerechtigkeit. In diesem Sinne war schon die
Antwort vorweg gegeben, ob nicht die Gerechtigkeit im Judentum von der
Liebe abgehoben werden und wie sich beide dann zueinander verhalten.

Umgekehrt wurden die Christen von jüdischer Seite gefragt, ob im
Christentum auch der Gerechtigkeit zentrale Bedeutung zukomme. Die
Antwort von Professor Michel, Tübingen, lautete: «Ohne Zweifel. Nur hat
das Christentum von Christus her einen anderen Aspekt. Nämlich von ihm
her ist die Gerechtigkeit nicht nur Zeichen des Kreuzes, sondern innerhalb
der Schöpfung und Heilsgeschichte wirkliche geschichtliche Begebenheit.»

5. Die Feindesliebe im jüdischen und christlichen Verständnis

Wilhelm glaubte, einen grundlegenden Unterschied in der Auffassung
über die Feindesliebe zwischen Christentum und Judentum feststellen zu
müssen. Die christliche Liebe sieht im Feind den künftigen Bruder. Und so
sei die Feindesliebe hier gefaßt als stärkste Waffe der Selbstbezwingung.
Für die jüdische Auffassung kennzeichnend führte er demgegenüber ein
Wort von Halevi an: «Scheltworte meines Feindes, sie freuen mich deinet-
halben (um Gottes willen). Laß ihn, sein Druck preßt, den dein Druck
längst preßte.» Darum glaubt Wilhelm, sagen zu dürfen, der Jude gehört
zu der «Gemeinschaft derer, die mit Unterliegen begnadet ist». Er sieht

121



darum in seinen Feinden den Vollstrecker des göttlichen Gerichts. Die Liebe
aber, mit der er Gott liebt, wird zum Lebensgesetz aller Liebe, mit der ein
Mensch bis zum Extrem der Feindesliebe lieben kann.

Es wurde dann aber gefragt, wenn nun der Feind als Vollstrecker
göttlichen Gerichtes mir gegenübertritt, liebe ich den Feind dann um seiner
selbst willen oder weil er mir von Gott gesandt ist, damit ich zu mir selbst
komme? Zudem müsse man doch zugeben, daß, wenn man die Bejahimg
des göttlichen Gerichtes durch den Feind anerkennt, damit nicht die
Feindesliebe gegeben sei. Die Verbindung dürfe man doch nicht vorschnell
herstellen. Darauf wurde von jüdischer Seite geantwortet: «Ich liebe Gott mit
allem, was Gott hat, auch mit seinem Werkzeug und mit seinem Tun. Ich
akzeptiere das, was Gott mir schickt, eben als Zornesrute Gottes.» Es hieß
dann weiter: Es gibt auf den Haß der Feinde zwei Reaktionen im Judentum.
Einmal : Der Feind ist mir von Gott zur Züchtigung geschickt. Jeden Sabbat
wird darum gebetet: «Wegen unserer Sünde sind wir gebannt worden.» Es
heißt also nicht, «weil uns die Römer vertrieben haben». Es wird nicht der
Feind angeklagt, sondern man übt Selbstanklage. Die zweite Reaktion sei
der Haß. Aber es bleibe nicht beim Haß. Das Purimfest bezeugt, daß der
jüdische Feind Hamann zur Kasperlefigur geworden ist. Der Haß schlägt
um in ausgelassene jüdische Freude. Das Purimfest ist das fröhliche Fest
der Verkleidung, der jüdische Karneval. Das Gemeinsame, so meint dann
Wilhelm, sei, wenn ich den Feind liebe, dann ist er nicht mehr mein Feind.
Hier könnten Juden und Christen einander begegnen trotz dieses immerhin
elementaren Gegensatzes in der Auffassung der Feindesliebe. Beide wollen
das Entfremdetsein überwinden und den Feind zum Freund gewinnen.

6. Gibt es Erziehung zur Nächstenliebe?

Es kamen noch andere Fragen zur Aussprache, die mit den Referaten
über «die Nächstenliebe in ihrer Bedeutung für das menschliche Zusammenleben»

gegeben waren. Mit Recht sagte Niemöller: «Das Zusammenleben
ist die vorgegebene Form menschlicher Existenz überhaupt. Denn sie ist
ihrem Wesen nach Koexistenz und entspricht so dem Willen des Schöpfers.
Das aber stempelt auch das menschliche Zusammenleben als sittliche Aufgabe.
Insofern weist der Begriff Nächster über die Gemeinsamkeit der Interessen
hinaus. Oft sind im Kollektivinteresse schon die Keime der Selbstauflösung
verborgen. Mensch aber bin ich, indem der andere mir zum Mitmenschen
wird. Herr über uns und über unser Handeln ist immer der Nächste. Und
den Nächsten gibt es immer nur in concreto. Den Nächsten erkennen und
anerkennen macht ihn uns zum Mitmenschen.

Aber gibt es Erziehung zur Nächstenliebe? Horkheimer führte dazu aus,
daß das «Denken» hinzukommen muß, damit' nicht bei allem Fortschritt
der Technik «das wahrhaft Menschliche zurückbleibt». Es gilt in unserer
Zeit, die Gefahren der gegenwärtigen sozialen Struktur, die Veränderung
der Gesellschaft mit ihrer Unpersönliehkeitssphäre, die mit dem Mechanis-

122



mus der Produktion gegeben sind, denkend zu durchdringen und zu
überwinden. Dabei können Theologie und Soziologie einander befruchten. Auch
die soziologische Fragestellung kann zum WirklichkeitsVerständnis beitragen.
Dabei behandelte Horkheimer ausführlich die soziologischen und
ökonomischen Bedingungen, die dazu geführt haben, vielfach den Juden zum
Sündenbock zu machen. Alles stimmte ihm bei, als er sagte, daß die
Verfolger der Juden immer «schlecht getaufte Christen» sind. Folgerichtig
sprach er in diesem Zusammenhang auch über den Antisemitismus, der
nicht eine Frage der Politik, sondern des sittlich Bösen ist. Er suchte ihn
vom Soziologischen her zu erfassen. Dabei wurde gesagt, daß man der
Erziehung «unendlich viel zutrauen muß». «Dem Elternhaus kommt dabei
übergroße Wichtigkeit zu.»

Zum Schluß sei auch noch auf die Festpredigt von Bischof D. Knolle,
Hamburg, über 2. Mose 19, 18 hingewiesen. Sie ging davon aus, daß das

Gebot der Nächstenliebe allzuleicht als selbstverständlich hingenommen
wird. Das Selbstverständliche aber erweise sich oft als Feind echten Ver-
stehens. Die Doppelheit von Gottesliebe und Nächstenliebe ist aber eine
Einheit. Die Liebe zu Gott ist Grund und Erweis der Liebe zum Nächsten.
Das ist das Erbgut aus dem Alten Testament, das in der Gemeinde Jesu
weiterlebt.

Abschließend sprach er davon, wie uns im Judentum ein Geheimnis
Gottes umweht. Wir leben in einer Zeit der Bewährung, ob die Liebe zum
Nächsten angesichts des Juden bei uns zu finden ist oder nicht.

P. Jasper

REZENSIONEN

H. Ljungman : Das Gesetz erfüllen, Matth. 5,17 ff. und 3,15 untersucht. Lunds
Universitets Ârsskrift, N. F., 1954, 140 S.

Die einleitenden Verse zur Auslegung des Gesetzes, Matth. 5, 17—20,

gehören zu den schwierigsten Stellen der ganzen Bergpredigt. Besonders
V. 17 «ich bin nicht gekommen, aufzulösen, sondern zu erfüllen» ist geradezu
das Schibboleth, an dem sich das Gesamtverständnis der Bergpredigt verrät.
Hier setzt nun Ljungman mit frischem Elan ein, wobei er die Frage nach
den Vorstufen der einzelnen Logia beiseite läßt und sich dem Zusammenhange

des Matthäustextes zuwendet. Während das Matthäusevangelium im
allgemeinen die Erfüllung der Weissagungen des Gesetzes und der Propheten

Altes Testament) betont, ist hier im besonderen von der Erfüllung der
fordernden Gebote die Rede. Die bisherigen Interpretationen werden nun

123


	Notizen zum Zeitgeschehen

