
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: König Cyrus und die Typologie

Autor: Simon, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960840

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den überall verstreuten Samenkörnern der Wahrheit nachzuspüren,
den Xoyoi oTiEQfiaTLXoL des einen wahren Myoa.

Literatur

Oilson, Der Geist der mittelalterlichen Philosophie.
Grabmann, Thomas von Aquin.
Guttmann, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehun¬

gen zum Judentum.
Maimun, Moreh nebhuchim (Führer der Unschlüssigen).
Meyer, Thomas von Aquin.
Pieper, Philosophia negativa.
Rohner, Das Schöpfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus magnus

und Thomas von Aquin.
Sertillanges, Der heilige Thomas von Aquin.
Thomas von Aquin, Commentum in quat.tuor libros Sententiarum.
— Quaestiones disputatae de veritate.
— Summa contra gentes.
— Quaestiones disputatae de potentia.
— Summa theologica.
Wissenschaft und Weltbild, IV, 9.

KÖNIG CYRUS UND DIE TYPOLOGIE

von Ulrich Simon, London

Der persische Eroberer Cyrus erscheint plötzlich und
überraschend im Buch Jesaja; an entscheidender Stelle (44: 28 und 45: 1)

hören wir, daß Gott ihn als seinen Messias einsetzt und daß er die

Aufgabe der Wiederherstellung Jerusalems und des Tempels erfüllen
soll. Auf den ersten Blick wirkt diese Prophezeiung gar nicht
problematisch. Wir wissen ja aus der berühmten Zylinderaufschrift, daß

Cyrus alle Länder begnadigte, den eroberten Völkern ihre Götter
zurückgab und selbst die Götter Babylons unter seinen eigenen
Schutz nahm. Die alttestamentarische Wissenschaft hat deshalb
seit ungefähr hundert Jahren angenommen, daß die Prophezeiung

83



des Deutero-Jesaja zu dieser Geschichtsperiode gehört und mit
Sicherheit datiert werden kann (ca. 540 v. Chr.).

Ehe wir die exegetischen Schwierigkeiten dieses Datums betonen,
muß daran erinnert werden, daß es keineswegs schon immer einen
solchen Ruf unerschütterlicher Autorität genossen hatte. Das Gegenteil

ist der Fall. Da man früher nur von einem, Buch Jesaja wußte,
so konnte selbst der Name Cyrus nicht an dem achten, nämlich
Jesajas Jahrhundert, rütteln. Aber wie erklärten die klassischen
Kommentare die immerhin erstaunlichen zwei Verse?

Bekanntlich gab es sowohl bei Juden und Christen die Möglichkeit
einer historischen oder einer analogen (typologischen) oder einer
allegorischen Auslegung. Hieronymus erkennt diese hermeneuti-
schen Unterschiede an, wenn er sagt: «Qui ad Cyrum personam
volunt referre quae dicta sunt, sic locum istum interpretantur. Me

ingentia pollicente, quod propter reversionem populi mei in Judaeam
omnia Cyro regna substernam Qui autem coeptam ad Christum
refert intelligentiam, sic explanationis suae verba moderatur: Vae
eis qui contradicunt Deo, et Christum non putant esse venturum1.»
Ebenso unterscheidet Thomas v. Aquino: «Haec est vox Ciri, cuius
nomen praenuntiatum est ab Ysaia, antequam nasceretur. Aliter
exponitur de Christo2.» Diese Doppelauslegung fällt bei Luther fort;
er findet den Ausdruck « Gesalbten Gottes » in diesem Zusammenhang
merkwürdig, denn «der Name ist Messias, allgemein König, aber
meinen das liest man von keinem Heidenkönig3». Daher ist er
fast gezwungen, anzunehmen, daß Cyrus irgendwie heilig gewesen
sei und daß die Zurückführung des Volkes und die Wiedereinsetzung
des Reichs und des Priestertums Früchte des Glaubens gewesen
seien. Calvin ist auch der Meinung, daß Cyrus, obwohl nie zu Gott
bekehrt, eine besondere Berufung «für die Kirche» hatte, wie manche
Menschen ohne eigentliche Religion. Cyrus war zu dieser Rolle eines

neuen Typus über ein Jahrhundert vor seiner Geburt auserkoren
und «les profanes et incrédules» lügen, wenn sie mutmaßen, die
Juden hätten die Prophezeiung nach ihrer Erfüllung erfunden4. Für

1 Migne, P. L., ad Ioc.
2 Super Isaiam, ad loc.
3 Kurzer Kommentar, ad loc.
4 Ad loc.

84



Bossuet ist diese Verheißung der Beweis göttlicher Vorsehung:
«Quel autor a fait un Cyrus, si ce n'est Dieu qui l'avait nommé deux
cents avant sa naissance ...5?» In einem anderen französischen
Kommentar weicht das Historische dem Typologischen ganz und
gar: «Le prophète, sous le nom de Cyrus, venoit de faire mention de
Jésus-Christ comme le véritable pasteur6.» Vitringa erklärt die
Stelle auch typologisch «quo sensu Deus illum vocet Pastorem
suum7 ».

Der kritische Zeitgeist hat aber nicht nur jener Lehre der
Vorsehung, sondern auch jeder nicht rein historischen Auslegung ein
Ende bereitet. Abgesehen von einigen konservativen Exegeten in
Europa8 und einer größeren Anzahl von «Fundamentalists» in
Amerika, die die Einheit des Buches Jesaja und damit das Datum
des achten Jahrhunderts und die Verheißungsinspiration verteidigen,
gibt es fast nur die « Cyrus Orthodoxie», die sowohl Verheißung und
Typologie ausschließt. Obwohl man Duhm9 nicht in allem gefolgt
ist, so steht seine Hauptthese fest, daß der unbekannte Prophet
eben zu den Juden spricht, die noch in der Gefangenschaft in Babylon

sitzen, ohne besonders enthusiastisch an ihre Rückkehr zu
denken10. Auch der neueste katholische Kommentar11 nimmt die
Problemstellung nicht mehr ernst und ist bereit, die kritischen
Schlußfolgerungen anzuerkennen, die auch Eduard Meyer12
hinsichtlich Cyrus auf jüdischer Seite übernahm.

Aber selbst ohne die geringsten dogmatischen Vorurteile hat die
historische Schule ihre eigenen Schwierigkeiten mit Cyrus. Schließlich

muß sich jeder damit auseinandersetzen, daß der Prophet sich

ganz gehörig irrte und die militärischen Ereignisse des Tages in
gefährlicher Weise deutete. Man kann natürlich ganz einfach zu-

5 Oraison Funèbre, Louis de Bourbon, ed. 1802, p. 230.
6 St-Pères, 1734.
7 In librum proph. Iesaiae, 1714, ad loc.
8 Zum Beispiel O. T. Allis, The Unity of Isaiah, 1952.
9 B. Duhm, Das Buch Jesaia, 1914, S. 260f.
10 Siehe C. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, 1948, besonders

für seine zusammenfassende Bibliographie. Vgl. auch R. Pfeiffer,
Introduction, New York, 1952.

11 A Catholic Commentary, London, 1953.
12 Vgl. Jewish Encyclopaedia, vol. IV, p. 402f.

85



geben, daß es solche Irrtümer in den Propheten gibt, und es wird
manchmal auf Jer. 20: 7 hingewiesen, daß selbst Jeremias sich von
Gott getäuscht fühlte, weil der Einfall der Barbaren aus dem Norden
nicht pünktlich stattfand13. Steht es mit den Cyrus-Stellen auch so?

Wurden üble Mißdeutungen, die eigentlich unter das Todesurteil des
Gesetzes fallen sollten (vgl. Deut. 18: 20—22), unter den Schülern
als heilig aufbewahrt?

Verschiedene Erklärungen beschäftigen sich mit diesem «Irrtum»
des großen Propheten. Max Haller sah in der Cyrus-Anrede nichts
anderes als eine gutgemeinte Propaganda: Möge doch der Perser
Gott anerkennen und Gutes tun, wenn er diese Lieder hört14! Dem
Propheten kann man keine Schuld zuschreiben, wenn seine Worte
keinen Erfolg fanden. J. Begrich gab eine komplizierte Theorie,
nach der der apokalyptische Enthusiasmus des jungen Propheten
zur gegebenen Stunde in die Realpolitik des verantwortlichen und
erwachsenen Staatsmannes umschlug, so daß er die großen eschato-
logischen Hoffnungen aufgab und sich mit geringeren Erfolgen, wie
des Cyrus Eroberung, zufriedengab15. Letzthin hat J. Lindblom16
die gesamte Prophezeiung unproblematischer gemacht, indem er
nichts wörtlich, sondern alles nur poetisch nimmt: Die Symbolik
des Dichters soll nicht mehr mißverstanden werden.

Ganz radikal ging der amerikanische Gelehrte C. C. Torrey in
seinem glänzenden, im Jahr 1928 veröffentlichten und seitdem
schon wieder in Vergessenheit geratenen Buch «The Second Isaiah»
vor. In herausfordernder Weise schaufelte er der gesamten Cyrus-
Orthodoxie das Grab. Mit beissender Ironie fiel er über die Unhalt-
barkeit der Auslegung eines Cyrus her, der erst Babylon zerstört
(laut der Schilderung in Kap. 46 und 47) und dann der Juden Gott
anerkennt und ihm mit TempelWiederherstellung dient, wenn in der
Tat in jedem Einzelfalle genau das Gegenteil eintrat. Torrey, der
keineswegs ein konservativer Theologe ist, fragte, wie man die

13 G. Andersons Argument in einer Besprechung meines Buches, Theology

of Salvation, in The Expository Times, March 1954. Aber war Jeremias'
Täuschung nicht etwas ganz anderes?

14 Max Haller, Die Kyros-Lieder Deuterojesajas, 1923.
15 J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, 1938.
16 J. Lindblom, The Servant Songs in Deutero Isaiah, Lund, 1951.

86



unansehnlichen Dinge, mit denen sich Haggai und Saeharja zwanzig
Jahre später beschäftigen, mit den ekstatischen Worten: «Alle Täler
sollen erhöht werden sage den Städten Judas: Siehe, da ist Euer
Gott» (Jes. 40: 4—9) in Einklang bringen kann. Seine Antwort ist
einfach und revolutionär: Wir haben es hier mit einer frühen
Fälschung zu tun. Babylon und Cyrus sind fremdes Material, das nicht
etwa zufällig in die Prophezeiung, die er um 400 v. Chr. datiert,
eingedrungen, sondern dem mißgünstigen Chronisten zu verdanken
ist, der genau wie in 2 Chron. 36: 22 und in Esra 1: 1 sq. ein persisches

Märchen erfindet. Er vertritt die Interessen der Priesterschaft
und will die Verheißungen des Messias und die universalistische
Tendenz im Judentum entkräften, ja vernichten. Der transzendentale

Ruf an die ganze Welt, das Königreich Gottes im ethischen
Monotheismus anzuerkennen, wird durch die Cyrus-Babylon-Glossen
eine Parodie und die Gegenwart wird in die Vergangenheit versetzt.
Torreys Beweisführung gründet sich hauptsächlich auf metrische

Argumente, die seine Kritiker jedoch nicht anerkennen, besonders
da er sich ja selbst über Duhm und Marti lustig macht, wenn sie am
Text herumschneiden.

In meinem Buch17 habe ich Torreys Datum den Vorzug gegeben,
ohne aber seine Theorie zu vertreten; stattdessen habe ich den
Vorschlag gemacht, eine Lösung aufdem typologischen Gebiet zu suchen,
Das typologische Denken und Fühlen fängt gewiß im Alten Testament

schon an, wie man gerade aus Deuterojesaja selbst ersehen

kann. Abraham und Jakob sind dauernd in seinem Blickfeld und das

Bild des David redivivus in 55: 3 setzt die Linie der früheren
Jesaja-Kapitel fort. In 49: 2—6 und 50: 4—8 werden wir an Jeremias

erinnert, obwohl sein Name nicht erwähnt wird, denn Jeremias
ist der typische leidende Prophet. In 54: 9 sind die Tage Noahs zum
Beispiel Gottes Gerichts und Gnade angeführt. Daher ist es keine
Überraschung, daß Babylon und Ägypten nicht Feinde Israels im
politisch-militärischen Sinne sind, sondern «typische» Gegner der
Herrschaft Gottes. Die Kapitel 46 und 47 sind dann nicht billige
Spottlieder, sondern theologische Dokumente, die den Fall Babylons
und seiner Götzen im allgemeinen (wie in Gen. 11: 1—9) behandeln,

17 Ulrich Simon, Theology of Salvation, 1953.

87



genau wie das später im Buch Daniel und in derApokalypse geschieht.
Eine typologische Erklärung des Cyrus ist also nicht so sehr aus

der Luft gegriffen, wie es vielleicht erst den Anschein hat. Ein
Cyrus-Mythus entwickelte sich während der Herrschaft der Perser;
er wurde der typische Welteroberer, der alles gut machte. Auch in
der jüdischen Literatur genießt er diesen Ruf. Das Buch Daniel
zeigt, wie der Held unter König Cyrus wohl lebt (1: 21; 6: 28); am
Anfang von «Bei und dem Drachen» lebt Daniel mit dem König
(1: 1,2 [Theodotion]), der Bei und seine Diener ausrottet. Dieses ist
Typologie, nicht Geschichte. So steht es auch mit dem Bild, welches

uns die Midrash Rabbah von Cyrus macht. Er ist der gute König
(Esther, Proem. 6), der über alle Königreiche herrscht (Esther, 1: 5),
auf einem Königsthron (1: 12) sitzt und Wunder tut (Cant. V. 3: 1);

er ist ein weiser Mann (Eccles. X: 122).
Geschichte und Typologie stehen sich hier gegenüber. Während

in den Sybillischen Orakeln (3: 286) der Gott des Himmels einen

König wie den Befreier Cyrus schicken wird, fragt Nachman b.
Chisda (Meg. 12a, ca. 300 A.D.): «Ist denn Koresch der Messias

gewesen?» und fügt hinzu, daß Gott sich über ihn beschwert, da er
ja nicht alle Juden freisetzte. Der Kontrast geht auf Jesaja 45: 1

zurück. Der wirkliche geschichtliche Cyrus bleibt an sich unerklärlich,

während der Cyrus-ähnliche Messias, der Adler (46: 11), eine
klare Verheißung des Kommenden darstellt. Wie der historische
Cyrus Babylon einst eroberte, so wird in der Zukunft, in einem
weltumgreifenden Maße, die Welt durch den Messias von Babylon
befreit. Das Heil ist bei Deuterojesaja mit der Welteroberung
verbunden, aber nicht im säkular-militaristischen, sondern im typolo-
gischen Sinne: «Siehe, ich will meine Hand zu den Heiden
aufheben sie werden vor dir niederfallen» (49: 22—23); «Der
Ägypter Handel und der Mohren und der langen Leute zu Seba
Gewerbe werden sich dir ergeben und dein eigen sein; sie werden
dir folgen, in Fesseln werden sie gehen, und werden vor dir niederfallen

und zu dir flehen; denn bei dir ist Gott (45: 14). Ganz

abgesehen von der Cyrus-Stelle wird es offenbar, wie sehr der
dichtende Prophet mit typologischer Symbolik arbeitet, die sich zwar auf
die Geschichte beruft, aber dieselbe im Entscheidenden, a fortiori,
transzendiert. Eine solche biblische Typologie kann behaupten, daß

88



sie mit der Obskuranten Allegorie nichts zu tun hat, daß sie dem
Inhalt seinen wirklichen Wert gibt, Trost spendet, das Herz wie das
Gewissen und den Verstand konsultiert, und selbst der Geschichtlichkeit

gerecht wird.

ERWÄHLUNG ALS GABE UND AUFGABE
Eine Analyse des Jesus-Prozesses

von Josee Ëliâs, Pastor der reformierten Judenmission in Ungarn,
Budapest

Fortsetzung

V.

Nun wollen wir schließlich fragen, welches eigentlich die Lehren
des Jesus-Prozesses sind?

Der Jesus-Prozeß enthüllt :

1. Die Sünde des Menschen und der Auserwählten (sei es die
der Körperschaften oder die des Einzelnen).

2. Die Vergebung für den Menschen und auch für den
Auserwählten.

1 a. Die Sünde des Menschen ist, daß er Gott wirkungslos machen
will und es Satan glaubt, daß er — der Mensch — göttlich sein
kann und «nicht des Todes sterben» wird. Die heidnischen Völker,
die den Rivalen Gottes (Satan) und seine Dämonen anbeten (diese
Form der Selbstanbetung üben) repräsentieren die Sünde des

Menschen. In ihnen personifiziert sich der Gottesmörder, sei es noch als

Barbar oder schon als Kulturmensch. Der alles beschließende,
zersetzende Zorn Gottes donnerte auf diesen Gottesmord der Heiden,
in dem gegen Christus gefällten Todesurteil. In Jesus büßt der Sohn

Ruths und Tamars in konzentrierter Verdammnis. In dem Sohn

Ruths und Tamars wurde das Heidentum des Todesurteils teilhaf-

89


	König Cyrus und die Typologie

