Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Kdnig Cyrus und die Typologie
Autor: Simon, Ulrich

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960840

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960840
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

den iiberall verstreuten Samenkornern der Wahrheit nachzuspiiren,
den Adyot omepuatixol des einen wahren Adyoo.

Lateratur

Gilson, Der Geist der mittelalterlichen Philosophie.

Grabmann, Thomas von Aquin.

Guttmann, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehun-
gen zum Judentum.

Maimun, Moreh nebhuchim (Fihrer der Unschlissigen).

Meyer, Thomas von Aquin.

Pieper, Philosophia negativa.

Rohner, Das Schopfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus magnus
und Thomas von Aquin.

Sertillanges, Der heilige Thomas von Aquin.

Thomas von Agquin, Commentum in quattuor libros Sententiarum.

— Quaestiones disputatae de veritate.

— Summa contra gentes.

— Quaestiones disputatae de potentia.

— Summa theologica.

Wissenschaft und Weltbild, IV, 9.

KONIG CYRUS UND DIE TYPOLOGIE

von ULricH SimonN, London

Der persische Eroberer Cyrus erscheint plotzlich und iiber-
raschend im Buch Jesaja; an entscheidender Stelle (44: 28 und 45: 1)
horen wir, dafl Gott ihn als seinen Messias einsetzt und daf3 er die
Aufgabe der Wiederherstellung Jerusalems und des Tempels erfiillen
soll. Auf den ersten Blick wirkt diese Prophezeiung gar nicht proble-
matisch. Wir wissen ja aus der beriihmten Zylinderaufschrift, daf3
Cyrus alle Lander begnadigte, den eroberten Volkern ihre Gotter
zuriickgab und selbst die Gotter Babylons unter seinen eigenen
Schutz nahm. Die alttestamentarische Wissenschaft hat deshalb
seit ungefahr hundert Jahren angenommen, dal3 die Prophezeiung

83



des Deutero-Jesaja zu dieser Geschichtsperiode gehort und mit
Sicherheit datiert werden kann (ca. 540 v. Chr.). -

Ehe wir die exegetischen Schwierigkeiten dieses Datums betonen,
mul} daran erinnert werden, dafl es keineswegs schon immer einen
solchen Ruf unerschiitterlicher Autoritat genossen hatte. Das Gegen-
teil ist der Fall. Da man frither nur von einem Buch Jesaja wullte,
so konnte selbst der Name Cyrus nicht an dem achten, nimlich
Jesajas Jahrhundert, riitteln. Aber wie erklirten die klassischen
Kommentare die immerhin erstaunlichen zwei Verse?

Bekanntlich gab es sowohl bei Juden und Christen die Méglichkeit
einer historischen oder einer analogen (typologischen) oder einer
allegorischen Auslegung. Hieronymus erkennt diese hermeneuti-
schen Unterschiede an, wenn er sagt: «Qui ad Cyrum personam
volunt referre quae dicta sunt, sic locum istum interpretantur. Me
ingentia pollicente, quod propter reversionem populi mei in Judaeam
omnia Cyro regna substernam ... Qui autem coeptam ad Christum
refert intelligentiam, sic explanationis suae verba moderatur: Vae
eis qui contradicunt Deo, et Christum non putant esse venturum!.»
Ebenso unterscheidet Thomas v. Aquino: « Haec est vox Ciri, cuius
nomen praenuntiatum est ab Ysala, antequam nasceretur. Aliter
exponitur de Christo2.» Diese Doppelauslegung fillt bei Luther fort;
er findet den Ausdruck «Gesalbten Gottes» in diesem Zusammenhang
merkwiirdig, denn «der Name ist Messias, allgemein Konig, aber
meinen . .. das liest man von keinem Heidenkonig3y. Daher ist er
fast gezwungen, anzunehmen, dafl Cyrus irgendwie heilig gewesen
sei und daf} die Zuriickfithrung des Volkes und die Wiedereinsetzung
des Reichs und des Priestertums Friichte des Glaubens gewesen
seien. Calvin ist auch der Meinung, dal} Cyrus, obwohl nie zu Gott
bekehrt, eine besondere Berufung «fiir die Kirche» hatte, wie manche
Menschen ohne eigentliche Religion. Cyrus war zu dieser Rolle eines
neuen Typus iiber ein Jahrhundert vor seiner Geburt auserkoren
und «les profanes et incrédules» liigen, wenn sie mutmaBen, die
Juden hitten die Prophezeiung nach ihrer Erfiillung erfunden. Fiir

Migne, P. L., ad loc.
Super Isaiam, ad loc.

1
2
3 Kurzer Kommentar, ad loc.
1 Ad loe.

84



Bossuet ist diese Verheilung der Beweis gottlicher Vorsehung:
«Quel autor a fait un Cyrus, si ce n’est Dieu qui I’avait nommé deux
cents avant sa naissance ...%? In einem anderen franzosischen
Kommentar weicht das Historische dem Typologischen ganz und
gar: «Le prophete, sous le nom de Cyrus, venoit de faire mention de
Jésus-Christ comme le véritable pasteur®.» Vitringa erklirt die
Stelle auch typologisch «quo sensu Deus illum vocet Pastorem
suum ?».

Der kritische Zeitgeist hat aber nicht nur jener Lehre der Vor-
sehung, sondern auch jeder nicht rein historischen Auslegung ein
Ende bereitet. Abgesehen von einigen konservativen Exegeten in
Europa® und einer gréBleren Anzahl von «Fundamentalists» in
Amerika, die die Einheit des Buches Jesaja und damit das Datum
des achten Jahrhunderts und die Verheillungsinspiration verteidigen,
gibt es fast nur die «Cyrus Orthodoxie», die sowohl Verheilung und
Typologie ausschlieBt. Obwohl man Duhm? nicht in allem gefolgt
ist, so steht seine Hauptthese fest, dall der unbekannte Prophet
eben zu den Juden spricht, die noch in der Gefangenschaft in Baby-
lon sitzen, ohne besonders enthusiastisch an ihre Riickkehr zu
denken!®. Auch der neueste katholische Kommentar!! nimmt die
Problemstellung nicht mehr ernst und ist bereit, die kritischen
Schlufifolgerungen anzuerkennen, die auch Eduard Meyer!? hin-
sichtlich Cyrus auf jidischer Seite iibernahm.

Aber selbst ohne die geringsten dogmatischen Vorurteile hat die
historische Schule ihre eigenen Schwierigkeiten mit Cyrus. Schliel3-
lich muf} sich jeder damit auseinandersetzen, dal der Prophet sich
ganz gehorig irrte und die militdrischen Ereignisse des Tages in
gefahrlicher Weise deutete. Man kann natiirlich ganz einfach zu-

5 QOraison Funébre, Louis de Bourbon, ed. 1802, p 230.

6 St-Peéres, 1734.

? In librum proph. lesaiae, 1714, ad loc.

8 Zum Beispiel O. T. Allis, The Unity of Isaiah, 1952.

% B. Duhm, Das Buch Jesaia, 1914, S. 260f.

10 Siehe C. North, The Suffering Servant in Deutero-Isaiah, 1948, beson-
ders fiir seine zusammenfassende Bibliographie. Vgl. auch R. Pfeiffer, Intro-
duction, New York, 1952.

11 A Catholic Commentary, London, 1953.

12 Vgl. Jewish Encyclopaedia, vol. IV, p. 402f,

85



geben, da} es solche Irrtiimer in den Propheten gibt, und es wird
manchmal auf Jer. 20: 7 hingewiesen, daf} selbst Jeremias sich von
Gott getiduscht fiihlte, weil der Einfall der Barbaren aus dem Norden
nicht piinktlich stattfand 3. Steht es mit den Cyrus-Stellen auch so?
Wurden iible MiBdeutungen, die eigentlich unter das Todesurteil des
Gesetzes fallen sollten (vgl. Deut.18: 20—22), unter den Schiilern
als heilig aufbewahrt?

Verschiedene Erklirungen beschiftigen sich mit diesem «Irrtum»
des groBlen Propheten. Max Haller sah in der Cyrus-Anrede nichts
anderes als eine gutgemeinte Propaganda: Moge doch der Perser
Gott anerkennen und Gutes tun, wenn er diese Lieder hort14! Dem
Propheten kann man keine Schuld zuschreiben, wenn seine Worte
keinen Erfolg fanden. J. Begrich gab eine komplizierte Theorie,
nach der der apokalyptische Enthusiasmus des jungen Propheten
zur gegebenen Stunde in die Realpolitik des verantwortlichen und
erwachsenen Staatsmannes umschlug, so daB} er die grofien eschato-
logischen Hoffnungen aufgab und sich mit geringeren Erfolgen, wie
des Cyrus Eroberung, zufriedengab!®. Letzthin hat J. Lindblom 16
die gesamte Prophezeiung unproblematischer gemacht, indem er
nichts wortlich, sondern alles nur poetisch nimmt: Die Symbolik
des Dichters soll nicht mehr mifiverstanden werden.

Ganz radikal ging der amerikanische Gelehrte C. C. Torrey in
seinem gldnzenden, im Jahr 1928 veroffentlichten und seitdem
schon wieder in Vergessenheit geratenen Buch «The Second Isaiah»
vor. In herausfordernder Weise schaufelte er der gesamten Cyrus-
Orthodoxie das Grab. Mit beissender Ironie fiel er iiber die Unhalt-
barkeit der Auslegung eines Cyrus her, der erst Babylon zerstért
(laut der Schilderung in Kap. 46 und 47) und dann der Juden Gott
anerkennt und ihm mit Tempelwiederherstellung dient, wenn in der
Tat in jedem Einzelfalle genau das Gegenteil eintrat. Torrey, der
keineswegs ein konservativer Theologe ist, fragte, wie man die

13 3. Andersons Argument in einer Besprechung meines Buches, Theo-
logy of Salvation, in The Expository Times, March 1954. Aber war Jeremias’
Tauschung nicht etwas ganz anderes?

14 Max Haller, Die Kyros-Lieder Deuterojesajas, 1923.

15 J. Begrich, Studien zu Deuterojesaja, 1938.

16 J. Lindblom, The Servant Songs in Deutero Isaiah, Lund, 1951.

86



unansehnlichen Dinge, mit denen sich Haggai und Sacharja zwanzig
Jahre spéter beschéftigen, mit den ekstatischen Worten: «Alle Tiler
sollen erhoht werden . . . sage den Stiadten Judas: Siehe, da ist Euer
Gott» (Jes. 40: 4—9) in Einklang bringen kann. Seine Antwort ist
einfach und revolutionidr: Wir haben es hier mit einer frithen Fil-
schung zu tun. Babylon und Cyrus sind fremdes Material, das nicht
etwa zufillig in die Prophezeiung, die er um 400 v. Chr. datiert,
eingedrungen, sondern dem mifigiinstigen Chronisten zu verdanken
ist, der genau wie in 2 Chron. 36: 22 und in Esra 1: 1 sq. ein persi-
sches Mirchen erfindet. Er vertritt die Interessen der Priesterschaft
und will die VerheiBungen des Messias und die universalistische
Tendenz im Judentum entkriften, ja vernichten. Der transzenden-
tale Ruf an die ganze Welt, das Konigreich Gottes im ethischen
Monotheismus anzuerkennen, wird durch die Cyrus-Babylon-Glossen
eine Parodie und die Gegenwart wird in die Vergangenheit versetzt.
Torreys Beweisfithrung griindet sich hauptsichlich auf metrische
Argumente, die seine Kritiker jedoch nicht anerkennen, besonders
da er sich ja selbst iiber Duhm und Marti lustig macht, wenn sie am
Text herumschneiden.

In meinem Buch!? habe ich Torreys Datum den Vorzug gegeben,
ohne aber seine Theorie zu vertreten; stattdessen habe ich den Vor-
schlag gemacht, eine Losung auf dem typologischen Gebiet zu suchen,
Das typologische Denken und Fiihlen fingt gewill im Alten Testa-
ment schon an, wie man gerade aus Deuterojesaja selbst ersehen
kann. Abraham und Jakob sind dauernd in seinem Blickfeld und das
Bild des David redivivus in 55: 3 setzt die Linie der friiheren
Jesaja-Kapitel fort. In 49: 2—6 und 50: 4—8 werden wir an Jere-
mias erinnert, obwohl sein Name nicht erwiihnt wird, denn Jeremias
ist der typische leidende Prophet. In 54: 9 sind die Tage Noahs zum
Beispiel Gottes Gerichts und Gnade angefiihrt. Daher ist es keine
Uberraschung, daB Babylon und Agypten nicht Feinde Israels im
politisch-militarischen Sinne sind, sondern «typische» Gegner der
Herrschaft Gottes. Die Kapitel 46 und 47 sind dann nicht billige
Spottlieder, sondern theologische Dokumente, die den Fall Babylons
und seiner Gétzen im allgemeinen (wie in Gen. 11: 1—9) behandeln,

17 Ulrich Simon, Theology of Salvation, 1953.

87



genau wie das spiter im Buch Daniel und in der Apokalypse geschieht.

Eine typologische Erkliarung des Cyrus ist also nicht so sehr aus
der Luft gegriffen, wie es vielleicht erst den Anschein hat. Ein
Cyrus-Mythus entwickelte sich wihrend der Herrschaft der Perser;
er wurde der typische Welteroberer, der alles gut machte. Auch in
der jidischen Literatur genielt er diesen Ruf. Das Buch Daniel
zeigt, wie der Held unter Konig Cyrus wohl lebt (1: 21; 6: 28); am
Anfang von «Bel und dem Drachen» lebt Daniel mit dem Konig
(1: 1, 2 [Theodotion]), der Bel und seine Diener ausrottet. Dieses ist
Typologie, nicht Geschichte. So steht es auch mit dem Bild, welches
uns die Midrash Rabbah von Cyrus macht. Er ist der gute Konig
(Esther, Proem. 6), der iiber alle Konigreiche herrscht (Esther, 1: 5),
auf einem Konigsthron (1: 12) sitzt und Wunder tut (Cant. V. 3: 1);
er ist ein weiser Mann (Eccles. X: 122).

Geschichte und Typologie stehen sich hier gegeniiber. Wiahrend
in den Sybillischen Orakeln (3: 286) der Gott des Himmels einen
Konig wie den Befreier Cyrus schicken wird, fragt Nachman b.
Chisda (Meg. 12a, ca. 300 A.D.): «Ist denn Koresch der Messias
gewesen ?» und fiigt hinzu, dafl Gott sich iiber ihn beschwert, da er
ja nicht alle Juden freisetzte. Der Kontrast geht auf Jesaja 45: 1
zuriick. Der wirkliche geschichtliche Cyrus bleibt an sich unerklar-
lich, wihrend der Cyrus-ihnliche Messias, der Adler (46: 11), eine
klare Verheilung des Kommenden darstellt. Wie der historische
Cyrus Babylon einst eroberte, so wird in der Zukunft, in einem welt-
umgreifenden MaBle, die Welt durch den Messias von Babylon
befreit. Das Heil ist bei Deuterojesaja mit der Welteroberung ver-
bunden, aber nicht im sdkular-militaristischen, sondern im typolo-
gischen Sinne: «Siehe, ich will meine Hand zu den Heiden auf-
heben ... sie werden vor dir niederfallen» (49:22—23); «Der
Agypter Handel und der Mohren und der langen Leute zu Seba
Gewerbe werden sich dir ergeben und dein eigen sein; sie werden
dir folgen, in Fesseln werden sie gehen, und werden vor dir nieder-
fallen und zu dir flehen; denn bei dir ist Gott ... (45: 14). Ganz
abgesehen von der Cyrus-Stelle wird es offenbar, wie sehr der dich-
tende Prophet mit typologischer Symbolik arbeitet, die sich zwar auf
die Geschichte beruft, aber dieselbe im Entscheidenden, a fortiori,
transzendiert. Eine solche biblische Typologie kann behaupten, daf3

88



sie mit der obskuranten Allegorie nichts zu tun hat, dal} sie dem
Inhalt seinen wirklichen Wert gibt, Trost spendet, das Herz wie das
Gewissen und den Verstand konsultiert, und selbst der Geschicht-
lichkeit gerecht wird. -

ERWAHLUNG ALS GABE UND AUFGABE

Hine Analyse des Jesus-Prozesses

von Joser Eriis, Pastor der reformierten Judenmission in Ungarn,
Budapest

Fortsetzung

V.

Nun wollen wir schlieBlich fragen, welches eigentlich die Lehren
des Jesus-Prozesses sind ?

Der Jesus-Prozell enthiillt:

1. Die Siinde des Menschen und der Auserwihlten (sei es die
der Koérperschaften oder die des Einzelnen).

2. Die Vergebung fiir den Menschen und auch fiir den Auser-
withlten.

la. Die Siinde des Menschen ist, daf er Gott wirkungslos machen
will und es Satan glaubt, daBl er — der Mensch — gottlich sein
kann und «nicht des Todes sterben» wird. Die heidnischen Volker,
die den Rivalen Gottes (Satan) und seine Dimonen anbeten (diese
Form der Selbstanbetung iiben) reprisentieren die Sinde des Men-
schen. In ihnen personifiziert sich der Gottesmorder, sei es noch als
Barbar oder schon als Kulturmensch. Der alles beschlieende, zer-
setzende Zorn Gottes donnerte auf diesen Gottesmord der Heiden,
in dem gegen Christus gefiillten Todesurteil. In Jesus biiit der Sohn
Ruths und Tamars in konzentrierter Verdammnis. In dem Sohn
Ruths und Tamars wurde das Heidentum des Todesurteils teilhaf-

89



	König Cyrus und die Typologie

