
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Die Bedeutung Maimuns für Thomas von Aquin

Autor: Harasta, Koloman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960839

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BEDEUTUNG MAIMUNS FÜR
THOMAS VON AQUIN

von Koloman Habasta, Klosterneuburg bei Wien

Die große Aufgabe, vor die sich die Männer der Hochscholastik,
vorab Thomas, gestellt sahen, war die, den Aristotelismus mit der
Offenbarung in Einklang zu bringen, beziehungsweise, wo dies nicht
möglich war, die Grenzen genau abzustecken. Es war dies ein
Unternehmen, das nicht ohne Kampf abging. Analoge Bestrebungen

und Auseinandersetzungen waren im islamischen wie im
jüdischen Kulturbereich vorangegangen. Da Thomas sowohl arabische
wie jüdische Philosophen studiert hatte1, so waren ihm auch deren
Lösungsversuche bekannt und er unterließ es nicht, sie zu benützen,
soweit dies im christlichen Bereich möglich war, wenn es ihm zur
Wahrheitsfindung dienlich erschien. Von besonderer Bedeutung
war dabei das Hauptwerk des Moses ben Mairnun2, des zwar nicht
ersten, aber doch größten und am nachhaltigsten wirkenden
jüdischen Aristotelikers3. Dieses Werk trug den Titel «More nebhuchim»
(Führer der Unschlüssigen) und enthält fast zur Gänze seine

Religionsphilosophie4. Es lag dem lateinischen Abendland natürlich

1 Von den letzteren waren ihm außer Maimun sicher noch Isaak Israeli
und Avicebron Ibn Gabirol) bekannt, obwohl er von diesem wahrscheinlich

nicht wußte, daß er Jude war.
2 Latinisiert «Maimonides» (1135—1204).
3 Der erste erhaltene jüdische Aristoteliker war Abraham Ibn Daud aus

Toledo (gest. 1180). Jedoch ist aus der Polemik Jehuda Halewis (gest. 1141)
im Kusari zu ersehen, daß es schon zu seiner Zeit jüdische Aristoteliker
gegeben haben mag.

4 Das Werk sollte zunächst, wie sein Verfasser selbst in der Einleitung
sagt, denjenigen ein Führer oder Lehrer sein, die zwischen wörtlicher und
übertragener Auslegung der Hl. Schrift schwankten. Es wurde aber zu einem
Leitfaden für alle philosophisch Gebildeten, die bestrebt waren, die
Ergebnisse der Forschung mit den Lehren der Offenbarung in Einklang zu
bringen, die Widerspruchslosigkeit von Vernunft und Offenbarung zu erweisen.

Dazu war aber eine richtige Auslegung der Schrift, die oft in Parabeln
und Bildern spricht, notwendig.

65



in einer lateinischen Übersetzung vor, die noch in den ersten
Jahrzehnten des 13. Jahrhunderts angefertigt worden sein mußte5.
Sein Einfluß zeigt sich bereits im 1. Buch von Thomas' « Sentenzen -

kommentar». Überhaupt darf der Einfluß des Maimun auf Thomas
und die Hochscholastik nicht unterschätzt, wie dies in der Regel
von christlicher Seite geschieht, insofern nämlich ihre Vertreter
meist nicht viel mehr als seinen Namen kennen6, freilich auch nicht
überschätzt werden, wie dies — begreiflicherweise möchte man
fast sagen — bisweilen von jüdischer Seite geschieht. Bei dem
geistigen Format eines Thomas von Aquin darf man wohl nicht immer
und ohne weiters auf eine Abhängigkeit schließen, wo eine gleiche
oder ähnliche Lösung vorliegt. Außerdem hat, wie schon gesagt,
Thomas auch die arabischen Philosophen studiert, die sich mit
ähnlichen Problemen auseinanderzusetzen hatten, und schließlich
darf nicht übersehen werden, daß Thomas auch des öfteren zu
anderen Ergebnissen gelangte als Maimun, was nicht zuletzt darauf
zurückzuführen ist, daß er als christlicher Theologe nicht nur aus
dem Alten, sondern natürlich auch aus dem Neuen Testament
schöpfte, welches ja für das Judentum als Beweisquelle inexistent
war und ist.

Im folgenden soll versucht werden, an Hand von Beispielen aus
einzelnen Sachgebieten das Verhältnis der beiden Aristoteliker

5 Die Übersetzung erfolgte nach der nicht sehr glücklichen hebräischen
Übertragung von Alcharizi, aber unter Benützung des ursprünglich
arabischen Textes. Dieser selbst war in hebräischen Lettern verbreitet.

6 Einer der bedeutendsten gegenwärtigen Forscher der Philosophie des

Mittelalters, Etienne Gilson, schreibt zum Beispiel: «Die christliche
Philosophie des Mittelalters ist also nicht nur der griechischen Philosophie
verpflichtet ; sie hat auch die jüdische und islamische Philosophie benützt. Der
Leser erwartet hier vielleicht eine Darlegung dessen, was die christliche
Philosophie der jüdischen und islamischen verdankt. Ich muß mich damit
entschuldigen, daß ich es nicht weiß, und kann mich damit trösten, daß
niemand es weiß...» (Der Geist der mittelalterlichen Philosophie, Wien
1950, S. 430.) Ist es auch nicht ganz so schlimm (cf. Literaturverzeichnis!),
so steht es doch außer Zweifel, daß die Forschung über die Zusammenhänge
der christlichen Philosophie des Mittelalters mit der islamischen und
jüdischen kaum über einige Ansätze hinausgekommen ist und ihrer noch große
Aufgaben harren, daß hier noch weite Lücken zu sehließen sind.

66



aufzuzeigen. Vollständigkeit ist dabei weder erstrebt, noch scheint
sie nach dem derzeitigen Stand der Forschung möglich (vgl.
Anmerk. 6).

* *

Im Artikel 10 (corp.) der Quaestio 14 seiner «Quaestiones dis-

putatae de veritate» legt Thomas dar, daß der Glaube wenigstens
anfänglich («a principio») auch solchen Wahrheiten gegenüber
notwendig ist, zu deren Erkenntnis wir im Diesseits an sich auch durch
unser Denken allein gelangen können und welche daher die Kraft
der natürlichen Vernunft nicht übersteigen. (Z.B.: Die Existenz
Gottes.) Darum hat sie Gott auch geoffenbart. Zur Erhärtung dieser

seiner Auffassung führt Thomas 5 Gründe an, die, wie er sagt,
«Rabbi Moyses7 aufgezählt hat»: profunditas et subtilitas cognosci-
bilium, débilitas intellectus in suo principio (in seinem Anfang), die
multitudo der Voraussetzungen für den Beweis, indispositio ad
sciendum bei manchen wegen ihrer minderwertigen Anlagen, nécessitas

occupationum zur Erhaltung des Lebens. Thomas bezieht sich
hier auf das Kapitel 34 des ersten Buches des «Führers», das mit
den Worten beginnt: «Gründe, die verhindern, in das Erlernen des

Göttlichen einzudringen werden fünf gezählt. 1. Grund: die
Schwierigkeit der Sache an sich, sowie ihre Feinheit und Tiefe.
2. Grund: Die anfängliche Verstandesschwäche aller Menschen. .»

usw.8. Hier haben wir also eine deutliche Entlehnung durch Thomas
vor uns. Auch in seinem «Sentenzenkommentar» beruft er sich
ausdrücklich auf diese Stelle9.

Thomas darf jedoch nicht mißverstanden werden. Wenn er auch

— in Übereinstimmung mit Maimun — der Meinung ist, daß für

7 So zitiert Thomas Maimun in seinen Schriften.
8 Die Zitate aus dem «Führer» wurden vom Verfasser aus der hebräischen

Ubersetzimg des Samuel ibn Tibbon übertragen.
9 «... sicut est in gratia perficiente affectum quod praesupponit naturam,

quia earn perficit; ita et fidei substernitur naturalis cognitio quam fides
praesupponit et ratio probare potest; sicut Deum esse et Deum esse unum,
incorporeum, intelligentem et alia huiusmodi. Et ad hoc etiam sufficienter
fides inclinât, ut qui rationem ad hoc habere non potest, fide eis assentiat:
quod quidem necessarium fit propter quinque, Ut dicit Rabbi Moyses. .»

(In Sent. Ill, 24, 3, sol 1).

67



die Menschen ob ihrer Verstandesmängel anfänglich der Glaube an
die Existenz Gottes einer vernunftmäßigen Erfassung derselben
vorausgehen muß, so tritt er doch als Aristoteliker entschieden der
Meinung entgegen, daß das Dasein Gottes ausschließlich Sache des

Glaubens sei und nur aus der Offenbarung erkannt werden könne,
und er verteidigt die Auffassung, daß die menschliche Vernunft
durch Schlußfolgerung von den Wirkungen auf die Ursachen aus
eigenem zu dieser Erkenntnis befähigt sei10. In seinen «Quaestiones
disputatae de veritate» beruft er sich auch in dieser Erage auf
Maimun und schreibt: «Manche haben nämlich gesagt, wie Rabi
Moyses erzählt, Gottes Existenz sei weder durch sich bekannt noch
bewiesen, sondern nur vom Glauben angenommen; die Schwäche
der Gründe, die viele anführen, um Gottes Existenz zu beweisen,
veranlaßte sie, dies zu sagen» (qu 10, a 12). Diese letztere Bemerkung

hat Maimun allerdings in einem anderen Zusammenhang
gemacht, als er nämlich von der Einheit und Unkörperlichkeit
Gottes nach der Auffassung des Mutakallimun handelt, nicht von
seiner Existenz11.

Sachlich stimmen also beide, Maimun und Thomas, mit Aristoteles

überein, der hauptsächlich in seiner Physik und Metaphysik12
den Weg der Vernunft zur Erkenntnis der höchsten Stufe von
Existenzen darlegt, die stoffloser Geist, die Gott ist. Den Nachweis
für die Notwendigkeit der Annahme dieses höchsten Prinzips führt
er darin z.B. dadurch, daß er von der Tatsache der Bewegung auf
die Notwendigkeit eines Bewegers, der selbst nicht mehr bewegt

10 Cf. Aristoteles, Metaph. XII., Rom. 1, 20. — C. G. 1, 12: «... ex
demonstrationis arte, quae ex efficientibus causas concludere potest...» —
S. th. 1, 12, 12: «Sed quia sunt (seil, sensibiles) effectus a causa dependen-
tes, ex eis in hoc perduci possumus, ut cognoscamus de Deo an est...»
(Resp.).

11 More nebhuchim I, Kap. 75 und 76. Dort nimmt er gegen die
Mutakallimun, die islamischen spekulativen Dogmatiker, Stellung. Zum Beispiel:
«Weil er unter ihren Reden keine vernahm, die in Wahrheit etwas beweist,
und weil seine Seele fand, daß das kein Trost war, was sie für einen Beweis
hielten, sagte er, daß dies als religiöse Uberlieferung angenommen werden
müsse...» (Kap. 75). «Die Methoden der Mutakallimun und ihre Argumente
über die Unkörperlichkeit sind sehr schwach, noch schwächer als ihre
Beweise über die Einheit (sc. Gottes). ..» (Kap. 76).

12 Phys. I und VIII; Methaphys. XII.

68



ist, also eines ersten unbewegten Bewegers (tiqûtov xivovv âxîvtjrov)
schließt. Maimun und Thomas haben beide diesen Bewegungsbeweis

des Aristoteles übernommen. Maimun behandelt ihn im
Ii Kapitel des 2. Buches seines «Führers», wo er auch aus der
Tatsache der Potenzialität, die wir in allen Dingen erfahren müssen,
auf eine letzte Aktualität, die keine Potenzialität mehr enthält,
schließt. Desgleichen muß aus den kontingenten, den abhängigen
und nicht notwendig Seienden auf ein letztes, nicht mehr weiter
abhängiges und notwendiges Seiendes geschlossen werden, und das

ist eben Gott. Gerade diesen letzten, sogenannten «Kontingenzbeweis»

hat nun auch Thomas von Maimun übernommen und in
seine Gottesbeweise aufgenommen als einen der «quinque viae»,
die den Menschen zu einer rationalen Erkenntnis der Existenz
Gottes führen und die ihre klassische Formulierung in der Quae-
stio 2 des ersten Teiles seiner theologischen Summe gefunden
haben13.

* **

Ist nun die Frage des «Daß», der Existenz Gottes, auf rationalem
Weg, also unabhängig von einer Offenbarung, von beiden in
positivem Sinn entschieden worden, so ergeben sich in der Frage des

«Was», das heißt der Wesenheit Gottes und seiner Eigenschaften,
Divergenzen. Doch ist wahrscheinlich auch hier, wenigstens in der
ersten Phase der Entwicklung, eine gewisse Beeinflussung des

Aquinaten von Seiten Maimuns anzunehmen.
Maimun sagt im «Führer» (I, 58) kurz und bündig: »nVk riiq

imna xb, "laba im©1. Wir begreifen nur seine Existenz, nicht aber
sein Wesen.» Die Erkenntnismöglichkeit des Wesens Gottes wird
also rein negativ beurteilt.

Wie sieht die Sache nun bei Thomas aus und aus welchen
Quellen schöpft er seine Auffassung? Wer Thomas in der Bestimmung

Gottes verstehen will, muß ihn als Glied der Tradition
verstehen. In seiner Gotteslehre laufen verschiedene Gedankengänge

13 S. th. 1,2,3: «Tertia via est sumpta ex possibili et neeessario.

Ergo necesse est ponere aliquid, quod sit per se necessarium, non habens
causam necessitatis aliunde, sed quod est causa necessitatis aliis; quod
omnes dicunt Deum.»

69i



zusammen. Darunter auch der, daß wir zwar das Dasein, nicht
aber das Wesen Gottes erkennen können. Contra Gentiles 1,12
heißt es: «Via rationis perveniri non potest, ut sciatur Deo, quid
est.» Die Fäden verlaufen in diesem Punkt von Philo und Plotin
über den Neuplatonismus und die Patristik14 bis zum Aquinaten,
andererseits wirkt hier auch der Gedanke des Aristoteles auf ihn,
daß die Augen des Nachtvogels gerade das Hellste nicht sehen
können15. Diese Auffassungen verstärken in Thomas die Tendenz,
für unsere Gotteserkenntnis unübersteigbare Schranken festzustellen

— hier mag sicherlich auch die Auffassung des Maimun
mitgewirkt haben, wenn sie auch nicht mehr ausschlaggebend sein

konnte neben so bedeutenden Autoritäten der innerchristlichen
Tradition. Diese Tendenz tritt besonders in Thomas' Frühschriften
hervor, in seinen späteren jedoch zurück, wenn sie auch dort nicht
ganz fehlt.

Thomas legt großen Wert darauf, seinen Standpunkt auch
erkenntnistheoretisch und logisch zu fundieren. Die menschliche
Erkenntnis ist nämlich grundsätzlich an die Sinnesbilder
(Phantasmen) gebunden und gelangt von ihnen erst durch Abstraktion
zu geistigen Gehalten. Apriorische Denkinhalte, angeborene Ideen,
besitzt der menschliche Verstand nicht. Er gleicht vielmehr einer
tabula rasa, die erst auf dem Weg über die Sinneserkenntnis
beschrieben werden muß. Durch die Abstraktion gelangt der Verstand
zur Erkenntnis des Wesens der Dinge. Von jeglicher Erkenntnis
gilt ferner: Omnis cognitio fit per modum cognoscentis — die
Erkenntnisweise ist also subjektsbedingt16. Da Gott unseren Sinnen
nicht zugänglich ist, muß uns daher auch die Erkenntnis seines

Wesens verschlossen bleiben. Von der sinnlichen Erfahrung
ausgehend können wir immer nur zur Erkenntnis der Existenz Gottes
gelangen17. Aus dem gleichen Grund ist Gott auch nicht definier-

14 Besonders durch Augustinus und Dionysius Areopagita.
15 Metaph. 2, 1; 993b. Thomas formuliert diesen Gedanken in seinem

«Kommentar zur aristotelischen Metaphysik» 2, 1 so: «Solem etiam non
videat oculus nycticoracis, videt tarnen eum oculus aquilae — mag auch
das Auge des Nachtvogels die Sonne nicht sehen, es schaut sie dennoch das

Auge des Adlers!» Vgl. ferner S. th. I, 12, 12.

". Cf. In Sent. 3, 1,-1.
17 C.G.I 3: «Ad substantiam ipsius (i. e. Dei) capiendam intellectus

70



bar. In jeder Definition wird ja das Wesen eines Dinges logisch
erfaßt. Zu jeder Wesensdefinition ist aber die Angabe der
übergeordneten Gattung und des Artunterschiedes notwendig. Gott
aber hat weder das eine noch das andere. So muß an Stelle einer
Wesenserkenntnis Gottes eine solche per negationem, auf dem

Wege der Verneinung treten18.
Mit der Auffassung, daß die menschliche Vernunft wohl das

Dasein, nicht aber das Sosein, die Wesenheit Gottes, zu erkennen
imstande ist, darf aber keineswegs jene verbunden werden, daß
beide etwas Verschiedenes wären, beide sind vielmehr identisch19,
im Gegensatz zu den Geschöpfen, bei denen Wesenheit und Dasein
auseinanderfallen, bei denen das Verhältnis beider ein fundamental
verschiedenes ist. Gott ist ipsum esse. Thomas verweist in dieser

Frage in einer seiner kleineren Schriften, in der «Quaestio disputata
de potentia» ausdrücklich auf Maimun: «... Rabbi Moyses dicit,
quod Deus est ens non in essentia et vivens non in vita et potens
non in potentia et sapiens non in sapientia. Ergo in Deo non est
aliud essentia quam esse» (qu 7, a 2)20. Maimun behandelt diese

Frage unter anderem im 1. Buch seines «Führers», Kapitel 57, aus
dem sie Thomas in zum größten Teil wörtlicher Übereinstimmung
übernommen hat21.

humanus non potest naturali virtute pertingere, cum intellectus nostri
secundum modum praesentis vitae cognitio a sensu incipiat. Ducitur
tarnen ex sensibilibus intellectus noster in divinam cognitionem, ut cognoscat
in Deo, quia est et alia huiusmodi, quae oportet attribui primo principio...»
Cf. S. th. I, 12, 12.

18 C. G. I, 14: «... aliqualem eius habemus notitiam cognoscendo quod
non est.» Freilich tritt zu dieser via negativa auch noch eine via affirmativa
und eine via eminentiae hinzu (cf. S. th. I, 12, 12), aber als Ergebnis aller
drei Wege bleibt doch schließlich die Erkenntnis, daß wir von Gott eher

wissen können, was er nicht ist, als was er ist. (Daher der Begriff der «negativen

Theologie.») Vgl. auch Maimun, Führer I, 58: «Die negativen Attribute

sind nichts anderes als die Negation der Privation von der Gesamtheit

dessen, das wir ohne jedwede Privation annehmen.»
19 C. G. I, 22: «Quod in Deo idem est esse et. essentia — In Gott sind

Sein und Wesenheit dasselbe.» (Überschrift.)
20 «Esse» bedeutet hier Existenz, Sein als Akt des Existierens.
21 «(D3BÇ) bei demjenigen, der keine Ursache seiner Existenz hat

— und das ist Gott allein, gepriesen sei er wird seine Existenz in Wahr-

71



Diese Wahrheit nun, daß Gottes Wesenheit sein Dasein ist
(essentia Dei est suum esse), findet Thomas bereits in der Antwort
Gottes im brennenden Dornbusch an Moses auf dessen Frage nach
seinem Namen ausgedrückt: «ÏTTIX "IB?X rrnx — Ich bin, der ich bin»
(Ex. 3,14). «Ein Name ist ja eingesetzt zum Bezeichnen der Wesenheit

einer Sache. Wonach übrigbleibt, daß das göttliche Dasein
selbst seine Wesenheit ist — quod ipsum divinum esse est sua
essentia» (Contra Gentiles 1,22). Obwohl Thomas hier den Namen
Maimuns nicht nennt, so ist es doch nicht ausgeschlossen, daß er
ihn auch hier als Quelle benützt hat.

Maimun hat wohl erklärt (siehe oben!), daß Gott absolut
unerkennbar ist und daher — mit Ausnahme der Wirkungsattribute,
Führer 1,52, gegen Ende — nur negative Aussagen über ihn zulässig

sind. Auch die in der hl. Schrift enthaltenen positiven Aussagen
sind entweder nur in positive Form gekleidete Negationen oder
Aussagen über Wirkungen Gottes. Im Kapitel 61 des ersten Buches
des «Führers» nimmt er nun zu den Gottesnamen der Bibel
Stellung, die gleichfalls durch ihre positive Form bestimmte
Eigenschaften auszusagen scheinen. «Alle Gottesnamen, die sich in den
hl. Schriften vorfinden, sind von Wirkungen hergeleitet und dies
ist etwas, worin kein Geheimnis liegt, ausgenommen ist ein Name,
und zwar: 'XH INI XH TP'. Das ist der Name, der nur ihm allein
gepriesen sei, ihm zukommt, und der deshalb ,Schern mephorasch'22
genannt wird und der ganz eindeutig das Wesen Gottes bedeutet,
an dem es keine Teilhabe gibt.» Joseph Ibn Schemtob (1400—1460),
ein jüdischer Aristoteliker und Kommentator Maimuns, erklärt zu
dieser Stelle: «Das Tetragramm bezeichnet, daß Gott notwendig
existiert, daß er das Seiende ist, dessen Dasein nicht von einem
anderen Ding herrührt, sondern in seinem Wesen liegt darum
bedeutet auch für ihn dieser Name nicht etwas Positives, sondern
etwas Negatives.» In der Fortsetzung dieses Zusammenhanges

heit sein Wesen sein und sein Wesen seine Existenz wenn es so ist, dann
existiert er nicht durch Existenz, ebenso lebt er, aber nicht durch Leben,
ist er mächtig, aber nicht durch Macht, weise, aber nicht durch Weisheit;
sondern all das wendet sich zum einen, in dem es keine Vielheit gibt ...»

22 Bedeutet: Der deutlieh ausgesprochene Name t£HQ deutlich
aussprechen.

72



erklärt Maimun (Kap. 62, Ende): «Es ist notwendig, daß wir noch
über diesen Namen sprechen (nämlich über den Schern hamme-
phorasch, der also die Identität von Wesen und Dasein ausdrückt),
der gleichbedeutend ist mit ntlX fPHX ")5?X .», womit wir wieder
dort angelangt wären, wo wir bei Thomas ausgegangen sind, der
ebenfalls erklärt, daß rpHX "TOX rrnx Ausdruck der Identität von
Wesenheit und Dasein in Gott sind.

Auch das Tetragramm ist nach Maimun nur eine negative
Bezeichnung Gottes. Breit und ausführlich behandelt er das Thema
der Attribute Gottes, unter denen er nur die negativen und die

Wirkungsattribute gelten läßt. Auch Thomas ist, wie schon gesagt,
anfänglich ganz von dieser via negativa beherrscht, wendet sich

jedoch später einer positiveren Auffassung zu. Besonders ist dies

in den beiden Summen der Fall. Zwar leitet er auch dort noch seine

Ausführungen mit der Feststellung ein, daß wir Gottes Wesen
niemals erfassen, kommt aber im Anschluß an die Gottesbeweise zur
Feststellung, daß die dort erreichte Daß-Erkenntnis auch eine

gewisse Was-Erkenntnis in sich birgt (wie dies übrigens bei jeder
«Daß-Erkenntnis» der Fall ist). Und so gibt es keine negative
Erkenntnis, keine negative Theologie und Philosophie ohne positive
Grundsetzungen, mögen sie der Zahl nach auch noch so wenige
sein. Die Gottesbeweise zeigen demnach nicht bloß, daß Gott ist,
sondern sie erweisen ihn auch als den unbewegten Beweger, als
erste Wirkursache, als notwendiges, aus sich seiendes, mit Vernunft
ausgestattetes Wesen, als höchstes an Sein und Vollkommenheit,
als actus purus.

Auch in dieser positiven Bestimmung Gottes steht Thomas in
einer Traditionslinie. Ich möchte hier nur auf Aristoteles hinweisen,
in dessen Metaphysik (12. Buch) Thomas eine wesentlich positiv
gehaltene Gotteslehre vor sich hatte. Thomas setzt also die Linie
der positiven Gotteserkenntnis nur fort und kommt dadurch in
Gegensatz zu Maimun, der, wie schon gesagt, auch affirmativen
Aussagen nur negativen Charakter zuerkennen will. In S. th. I, 13,2
polemisiert Thomas ausdrücklich unter Namensnennung gegen

73



ihn23. Trotzdem bleibt natürlich bestehen, daß unsere Erkenntnis
von Gott unvollkommen ist; dennoch sind unsere Aussagen über
ihn wahr. Freilich muß hier noch eine wichtige Unterscheidung
beachtet werden. Thomas erklärt nämlich, daß die Negationen über
Gott absolut wahr seien, die affirmativen Aussagen hingegen nur
secundum quid, das heißt relativ. Unsere Aussagen haben nämlich
für Gott keine univoke Geltung, sondern nur eine analoge.

Eine Aussage ist univolc, eindeutig, wenn ein gleicher Name
immer Gleiches bezeichnet (so ist das Wort «Mensch» eindeutig,
da alle Menschen in gleicher Weise Mensch sind). Es ist nun klar,
daß keine geschöpfliche Vollkommenheit eindeutig, das heißt auf
ganz gleiche Weise von Gott ausgesagt werden kann. Eine Aussage
kann aber auch mehrdeutig (äquivok sein, wenn nämlich mit dem

gleichen Namen etwas schlechthin Verschiedenes bezeichnet wird.
Wenn wir z.B. vom «Bären» sprechen, so können wir mit diesem
Wort das Tier, aber auch das Sternbild verstehen. Die Eigenschaften

der Geschöpfe werden nun von Gott nicht mehrdeutig, also in
schlechthin verschiedenem Sinn ausgesagt, denn die Vollkommenheiten

der Geschöpfe finden sich wirklich in Gott. Eine dritte Art
der Aussage ist die analoge, in der mit gleichen Worten etwas teils
Gleiches, teils Verschiedenes bezeichnet wird. Sie ist eine Aussage
im Sinn der Verhältnisgleichheit. Da nun die Wesensmerkmale
Gottes zu den Vollkommenheiten der Geschöpfe in einem ganz
eigenartigen Verhältnis stehen, darum sind alle unsere Aussagen
über Gott analog. — Das ist die Analogie von Gott und Geschöpf-
lichkeit. Sie führt über Maimun hinaus, bei dem wir sie nicht festzustellen

vermochten; in ihr sieht Professor A. Dempf z.B. einen
großen Fortschritt der christlichen Philosophie.

#
*

23 Die angeführte Stelle heißt im Wortlaut: «In bezug auf jene Namen
aber, die unbedingt und bejahend von Gott gebraucht werden ist man
zu ganz verschiedenen Auffassungen gekommen. Die einen lehren : Mag man
auch alle diese Namen bejahend auf Gott anwenden, so sind sie mehr als
Mittel gedacht, etwas von Gott auszuschließen, als ihm etwas zuzuschreiben

dasselbe gilt auch von den anderen Namen, die wir Gott beilegen.
So die Lehre Rabbi Moyses. Nach anderen aber sollen diese Namen seine

Beziehung zu den Geschöpfen ausdrücken beide Auffassungen erscheinen
jedoch unhaltbar ...» (Resp.).

74



So ist Thomas wohl eine bleibende Vertiefung der Gotteslehre
geglückt. Von ihr aus gelang ihm auch eine Vertiefung der
Schöpfungslehre, eines weiteren großen Themas jeder theistischen
Philosophie.

Ist die Lehre von der Analogie aus Aristoteles genommen, so

war hingegen der Schöpfungsbegriff dem Aristoteles mit der gesamten

griechischen Philosophie fremd. Nach griechischer Auffassung
besteht die Welt von Ewigkeit her und unerschaffen neben der
Gottheit. Zwar kennt Aristoteles, wie wir schon gesehen haben,
einen ersten unbewegten Beweger, aber die Welt als Ganzes ist von
ihm weder gebildet noch geschaffen. Die Welt ruht in ihrem
Seinsbestand in sich selbst. Das gilt für den Kosmos der Seinsformen,
wie für das Substrat, die erste Materie, die aus Notwendigkeit
besteht. Nur die Einzeldinge sind kontingent, nicht die Welt als
Ganzes.

In der ersten Zeile aber der von Juden und Christen anerkannten

«Genesis» steht der Satz: «nsn HNT D'ötfn nx D'nbx tria rptfina
I v t t : * - t - •• * :v TT • :

— im Anfang schuf Gott Himmel und Erde», das heißt alles, das

ganze Sein außer ihm selbst. Für Juden und Christen, ebenso wie
auch für die Gläubigen des Islam, stand die Schöpfung der Welt
aus dem Nichts auf Grund ihres Glaubens fest. Der Schöpfungsbericht

entstammt also ursprünglich nicht der philosophischen
Spekulation, sondern der Offenbarung.

Maimun hat nun als Aristoteliker zum ersten Male mit großem
Erfolg die Schöpfungslehre gegen die Peripatetiker, die Anhänger
der aristotelischen Philosophie, verteidigt. Darin ist er in gewisser
Hinsicht Vorläufer von Albert dem Großen und Thomas von Aquin,
nämlich bezüglich der Art und Weise, wie hier trotz aller Liebe zu
Aristoteles gegen den Aristotelismus Stellung genommen werden
muß. Darin liegt die Leistung Maimuns in diesem Fragenkomplex.
Allerdings war er nicht der erste Aristoteliker überhaupt, der sich
mit dieser Frage beschäftigte. Schon vor ihm hatten die arabischen
Peripatetiker dazu Stellung genommen; aber durch ihre unbedingte,
geradezu leidenschaftliche Hingabe an die aristotelische Philosophie
wurden sie zum Konflikt mit dem Koran geführt. So sehen sich
denn auch die mohammedanischen Theologen, die Mutakallimun,
genötigt, gegen sie Stellung zu nehmen, und sie verteidigen nicht

75



nur die Glaubenslehre von der Schöpfung, sondern suchen sie auch
wissenschaftlich zu rechtfertigen; sie kommen auf diese Weise zu
der Behauptung, daß die Schöpfung, die creatio ex nihilo apodiktisch

bewiesen werden könne. Es standen einander also die Peri-
patetiker und die Mutakallimun gegenüber.

Diese Sachlage fand Maimun bereits vor. Die Lösung, zu der er
kam, trägt KompromißCharakter. Gegen die Mutakallimun stellt er
die Behauptung auf, daß die Schöpfung der Welt nicht stringent
bewiesen werden kann; gegen die Peripatetiker nimmt er insofern
Stellung, als er auch die Stringenz des Gegenteils leugnet, das heißt,
auch daß die Welt nicht geschaffen sein kann, läßt sich rein rational
nicht beweisen. Wir wissen also nur durch Offenbarung sicher, daß
die Welt aus dem Nichts geschaffen ist. Allerdings seien die
philosophischen Gründe, welche für die Schöpfung sprechen, jenen, die
für ihre Unerschaffenheit angeführt werden, bei weitem
vorzuziehen.

Wie sieht nun bei Thomas die Lösung aus im Verhältnis zu
Maimun? Er stimmt mit Maimun darin überein, daß wir den
zeithchen Anfang der Welt nur aus dem Glauben wissen, ihn aber
rational nicht erweisen können. In dieser Auffassung stimmen also
beide miteinander überein. Hatte aber Maimun behauptet, daß wir
die Schöpfung aus dem Nichts ebenfalls nur aus der Offenbarung
erkennen können, so ist sie nach Thomas rational demonstrativ.
Ist also Thomas in der letzteren Frage über Maimun hinausgekommen,

hat er hier klarer und tiefer gesehen, so geht er doch in der
ersteren mit Maimun fehl. Beide werden von Aristoteles zu der
irrtümlichen Behauptung verleitet, daß die Zeitlichkeit der Welt
(d.h. ihr zeitlicher Anfang) streng philosophisch weder 6ewiesen
noch angewiesen werden könne, sondern reine Glaubenssache sei24,

oder anders ausgedrückt: daß Geschaffensein und ohne Anfangsein
(d. h. ewig sein) keinen inneren Widerspruch bedeutet.

24 In Sent. II, 1, 1, 5 sol: «Tertia positio est dieentium quod omne quod
est praeter Deum incepit esse; sed tarnen mundum incepisse non potuit
demonstrari, sed per revelationem divinam esse habitum et creditum
et huic positioni consentio (Solutio).» Cf. C. G. II, 31—38; S. th. I, 46, 2

(resp.); De potentia 3, 17 (hier wird auch der Name Maimuns wieder
ausdrücklieh genannt!).

76



Der Jünger des Thomas, der selbst «Meister» genannte Eckhart
hat hier größere Klarheit als sein Lehrer erreicht: Gewiß ist das

göttliche Schaffen, die creatio activa, ewig, weil in Gott alles ewig
ist, aber die Schöpfung, die creatio passiva, ist doch zeitlich, weil
die Seinsverleihung ein anfangendes Sein setzen muß. Uns Heutigen
sind Anfang und Vergänglichkeit der Welt eine Selbstverständlichkeit.

Nicht uninteressant mag in diesem Zusammenhang eine
ausdrückliche Bezugnahme Thomas' in seinem Sentenzenkommentar
(II, 1,1,5) auf Maimun sein. Er stellt dort als Ursache, warum
nach peripatetischer Auffassung die Schöpfung nicht bewiesen
werden könne, eine nicht zutreffende Gleichsetzung fest, insofern
ein vollendetes Sein (in esse perfecto) nicht vom Sein im Werden
(in primo suo fieri, secundum quod exit a causa) unterschieden
wird, obwohl beide doch verschieden sind wie die Natur des bereits
geborenen Menschen von der des noch im Mutterleib befindlichen
und aus der einen kein Schluß auf die andere gezogen werden könne.
Maimun bringt diesen Gedanken der unerlaubten Gleichsetzung in
seinem «Führer» II, 17, wo er sagen will, daß die Beweisgründe,
die Aristoteles aus der Natur des vollendeten Seins nimmt, nicht
auf das werdende Sein anwendbar sind und daher seine eigene
Behauptung, daß die philosophischen Gründe, die für eine Erschaffung

des Seienden aus dem Nichts sprechen, bestehen bleiben und
mehr Gewicht haben als jene, die für die gegenteilige Meinung
angeführt werden. Aus das bei Maimun breit ausgeführte Beispiel
wiederholt Thomas in einigen Sätzen. In der zeitlich späteren
Schrift «De veritate» verweist Thomas nochmals namentlich auf
die grundsätzliche Feststellung Maimuns, wo er ganz allgemein
erklärt, daß ein und dasselbe ein und derselben Sache einmal
naturgemäß (secundum naturam), ein anderes Mal aber naturwidrig
(contra naturam) sein kann, je nachdem sie sich im Zustand des

Werdens oder des vollendeten Seins befindet25.

25 Die betreffenden Stellen lauten bei Thomas: «Causa autem, quare
demonstrari non potest, est ita: quia variatur, secundum quod est in esse

perfecto et secundum quod est in primo suo fieri, secundum quod exit a
causa, sicut alia natura est hominis iam nati et eius, secundum quod adhuc
est in matemo utero. Unde si quis ex conditionibus hominis nati et perfecti

77



Gegenüber der für Thomas leider verhängnisvollen Abhängigkeit
von Maimun in der Frage der Zeitlichkeit der Welt sind etliche
andere untergeordnete Fragen und Einzelheiten (z.B. in der

Erklärung des biblischen Schöpfungsberichtes) von weit geringerer
Bedeutung und es würde zu weit führen, sie hier im einzelnen
anzuführen. Selbstverständlich treten auch hier neben
Übereinstimmungen Gegensätze zutage. Den Namen Maimuns nennt
Thomas in diesem Fragenkreis wiederholt26.

*

Noch ein Problem möge hier anschließend kurz behandelt sein,
mit dem sich sowohl Maimun als auch Thomas beschäftigt haben,
mit der göttlichen Providern. Zu dem Gedanken der Vorsehung
mußten sie vor allem deshalb Stellung nehmen, weil hier eine
fälschliche Interpretation des Aristoteles durch den arabischen
Aristotelismus27 in Widerspruch mit den religiösen Auffassungen
stand. Nach dieser Auslegung erstrecke sich nämlich die göttliche
Vorsehung in der sublunarischen Welt nur auf die Spezies als das

Bleibende, nicht aber auf die Individuen, die dem Entstehen und
Vergehen unterliegen.

vellet argumentari de conditionibus eius, secundum quod imperfectus in
utero matris existens deciperetur, sicut Rabbi Moyses de quodam puero,
qui mortua matre, cum esset paucorum mensium, et nutritus fuisset in
quadam insula, solitaria perveniens ad annos discretionis quaesivit a
quodam an hominis essent facti et quomodo, cui cum exponeret ordinem nati-
vitatis humanae, obiecit puer hoc esse impossibile asserens, quia homo,
nisi respiret et comedat et superfl.ua expellat, nec per unum diem vivere
potest, unde nec in utero matris per novem menses vivere potest. Similiter
errant, qui ex modo fiendi res in mundo iam perfecto volunt necessitatem.
vel impossibilitatem inceptionis mundi ostendere» (In Sent. II, 1, 1, 5). —
«Uni enim et eidem rei est aliquid contra naturam et secundum naturam,
secundum eius status diversos; eo quod non est eadem natura rei dum est
in fieri, et dum est in perfecto esse, ut dicit Rabbi Moyses ...» (De veritate
13, 1 ad 1). — Der Text bei Maimun («Führer» II, 17) ist zu breit und zu
ausführlich, um in einer Anmerkung angeführt werden zu können.

26 Z. B.: De veritate 13, 1; In Sent. II, 1, 1, 5; 2, 1, 3; S. th. I, 66, 1;
74, 3; De potentia 4, 1; 5, 7 usw.

27 Für Thomas besonders bedeutend war Averroes (Ibn Roschd) (1126
bis 1198), der bedeutendste arabische Aristoteleskommentator.

78



Maimun geht nun hier in einem Punkt über den arabischen
Aristotelismus hinaus und erklärt, daß sich die göttliche Vorsehung
im sublunarischen Bereich auch auf die menschlichen Individuen
erstrecke. Was jedoch die anderen, außermenschlichen Dinge dieses
Bereiches betrifft, so ist er mit den arabischen Aristotelikern der
Meinung, daß sich hier die Providenz nur auf die Spezies, nicht
aber auf die Individuen erstrecke28.

Thomas erklärt sich in seinem Sentenzenkommentar (in Sent. I,
39,2) mit der Lehre des Maimun einverstanden, soweit es sich um
das Verhältnis der göttlichen Providenz zu den menschlichen
Individuen handelt. In seiner theologischen Summe vertritt er
jedoch mit Entschiedenheit die Meinung, daß auch die nicht-
menschlichen Individuen, also sämtliche Dinge im sublunarischen
Bereich der göttlichen Vorsehung unterliegen (S. th. I, 22,2). Er
sieht diese Wahrheit nicht nur im alten Testament niedergelegt29,
sondern noch anschaulicher im neuen Testament dargestellt, wo von
den Vögeln des Himmels, den Lilien und dem Gras des Feldes die
Rede ist, für die der himmlische Vater sorgt (Mt. 6,26ff.), oder wo
es heißt: «Kauft man nicht zwei Sperlinge mit einem Aß? Und
dennoch fällt keiner von ihnen zur Erde ohne euren Vater. Bei
euch aber sind sogar alle Haare eures Hauptes gezählt. Fürchtet
euch also nicht, ihr seid doch mehr wert als die vielen Sperlinge»
(Matth. 10, 29ff.). Philosophisch aber folgert Thomas die Universalität

der göttlichen Vorsehung aus der Universalität der göttlichen
Ursächlichkeit. Die göttliche Vorsehung reicht soweit wie die göttliche

ursächliche Tätigkeit; demnach erstreckt sie sich eben auf
alles, was irgendwie ein Sein ist, also auf alles Seiende ohne
Ausnahme30. In der angezogenen Stelle seiner Summe nennt Thomas
wieder den Namen Maimuns.

* **

28 Cf. «Führer» III, Kap. 17 und 18.
29 Cf. «Expositio aurea in Threnos», 3, 36f.
30 Unter der göttlichen Vorsehung versteht Thomas den ewigen, im

göttlichen Intellekt vorhandenen Plan über die Hinordnung der Weltdinge
zu ihrem Ziel. (Die zeitliche Wirkung zum ewigen Plan ist die göttliche
Weltregierung.)

79



Damit soll die Darstellung einzelner Lehrpunkte und Beispiele
beendet sein. Im letzten ist es die Absicht Maimuns, vor allem in
seinem Hauptwerk, die Spannung, die für viele seiner gebildeten
Glaubensgenossen zwischen Glauben und Wissen bestand, zu
überwinden31. Das uralte Menschheitsproblem des Verhältnisses von
Glaube und Wissen, von Glaube und rationalem Denken, das bis
heute noch immer die Menschen beschäftigt, steht auch hier im
Hintergrund. Die Akzente waren im Verlauf der Geschichte
verschieden verteilt — Fideismus und Rationalismus sind die extremen
Positionen. So war also auch die Gefahr des Rationalismus immer
da, im jüdischen Bereich ebenso wie im christlichen. Auch Maimun
ist ihr erlegen.

Im 50. Kapitel des ersten Buches seines «Führers» schreibt er:
«Es gibt keinen Glauben, dem nicht eine Vorstellung vorangeht.
Denn der Glaube besteht in dem Fürwahrhalten von etwas
Vorgestelltem, das denkunabhängig so ist, wie man es sich im Denken
vorstellt. Wenn nun mit diesem Glauben die Gewißheit verbunden
ist, daß das Gegenteil des Geglaubten in keiner Weise möglich ist,
wenn im Verstand kein Raum zur Widerlegung dieses Glaubens
vorhanden ist und so sein Gegenteil ihm vollkommen unmöglich
erscheint, erst dann ist es ein wahrer Glaube ...» Der Glaube wird
seiner Meinung nach also erst ein wahrer durch den rationalen Beweis
des Behaupteten oder durch die Unmöglichkeit seiner

_
logischen

Widerlegung. Damit ist für Maimun die Vereinbarkeit des zugleich
Geglaubten und Gewußten nicht nur möglich, sondern geradezu
notwendig und gefordert! Wir haben hier eine völlig rationalistische
Auffassung des Glaubens vor uns, gegen die Thomas entschieden
Stellung nimmt (S. th. II, 1,4 und 5; De veritate 14,9).

Thomas bezeichnet den Glauben als assensus intellectus ad id
quod creditur. Diese Zustimmung des Verstandes aber ist verschieden.

Sie ist eine notwendige (d. h. der Verstand muß zustimmen,
er kann nicht nicht zustimmen) gegenüber den ersten Prinzipien
des Denkens, die von selbst einleuchten, als auch gegenüber den
erschlossenen Wahrheiten, wie dies im Gebiet der Wissenschaften
der Fall ist. Die Zustimmung kann aber auch eine freie sein, hervor-

31 Cf. Anmerkung 4.

80



gerufen durch den Willen («... intellectus assentit alicui, non quia
sufficienter moveatur ab objecto proprio, sed per quandam elec-
tionem voluntarie declinans in unam partem magis quam in
aliam...»). Diese freie Zustimmung des Verstandes betrifft das
Gebiet des Glaubens, und sie ist eine sichere, ohne Furcht zu irren.
Beide Arten der Zustimmung kommen also auf verschiedene Weise
zustande und betreffen auch verschiedene Gegenstandsgebiete,
«unde etiam impossibile est quod ab eodem idem sit scitum et
creditum ».

Glaube und Wissen sind also zwei verschiedene Erkenntnisweisen,

die auch verschiedene Erkenntnisgebiete haben. Das im
Glauben Ausgesagte geht über die Grenze der Vernunft hinaus ; es

kann durch sie gar nicht erreicht werden. Der Glaube tritt also dort
ein, wo die Vernunft ihre Grenze, hat. Das bedeutet aber nicht, daß

er gegen die Vernunft ist, er ist nur praeter oder supra rationem,
er ergänzt sie. Dieses Grenzgebiet ist das Entscheidende ; auf die
Grenze kommt es an! Denn jede Grenze hat zwei Seiten: eine Dies-
seite und eine Jenseite, das heißt, daß die Grenze selbst beiden
Gebieten angehört und sie verbindet, in unserem Fall also das
Gebiet der Vernunft und das des Glaubens. Es gibt Wahrheiten,
welche die Vernunft übersteigen, aber gerade damit auch die
Vernunft berühren, eben an der Grenze. Glaube ist also eine
Grenzbewegung zwischen der Vernunft und dem für sie nicht mehr
Erreichbaren (L. Gabriel). Man kann darum auch nicht sagen, daß
der Glaube einfach irrational wäre; denn die Vernunft soll ja so

lange gelten, bis sie einsieht, daß sie an die Grenze kommt und an
dieser die Entscheidung verlangt wird, dort stehen zu bleiben oder,
wenn es ein Gut des Menschen verlangt, sie zu transzendieren. In
letzterem Fall geht dann die Vernunft willig über die Grenze hinaus,
weil sie die Verbindung herstellt mit dem Willen, der nach dem
Guten strebt32. Die Idee des Guten ist ja noch höher als die des

Wahren. Der Mensch lebt nicht bloß aus der Erkenntnis der
Vernunft, die Vernunft drückt nicht die Summe seiner Existenz aus,
der Mensch ist eben mehr als Vernunft, d. h. der Glaube muß

32 Das Objekt des Verstandes allein ist ja das verum, das des Willens
aber das bonum.

81



eintreten, um den Menschen als Ganzes zu verwirklichen; dazu
muß eben über die Vernunft hinausgegangen werden.

Der Rationalismus sieht nur die eine Seite der Grenze, er
verfehlt darum das Ganze des Menschen und muß so notwendig zur
Verkümmerung des Menschenbildes führen oder aber er macht sich
einer Verwischung der Grenze dieser beiden Bereiche schuldig und
gelangt auf diesem Weg zu Konstruktionen, wie wir sie etwa bei
Baruch de Spinoza finden, der ja den Rationalismus am
konsequentesten entwickelt und der auch Gott völlig rational zu bewältigen

sucht, indem er ihn mit Substanz oder Natur identifiziert
(«deus sive substantia», «deus sive natura» lauten seine Formeln)
und die Natur aus dem Wesen Gottes mit Notwendigkeit folgen
läßt, so wie aus dem Wesen des Dreiecks folgt, daß seine Winkelsumme

180° beträgt.
Es kommt also hier, um es nochmals zu betonen, auf die Grenze

an, die das Gebiet des Glaubens von dem des Wissens sauber trennt
und auch die Voraussetzung der Eigenständigkeit von Philosophie
und Theologie ist, für die die Scholastik immer eingetreten ist.
Grenze bedeutet aber nicht nur Trennung, sondern auch Verbindung

zum Ganzen; zum Ganzen der Wirklichkeit innerhalb und
außerhalb des Menschen. Professor A. Wenzl (München) sagt darum
unseres Erachtens mit Recht: «Religion und Philosophie sind
komplementär » 33.

* _ *

Aus diesen Zeilen über das Verhältnis Thomas' zu Maimun
erhellt sich wohl die Haltung des wirklichen Forschers: Die Bereitschaft,

die Wahrheit dort zu suchen und anzuerkennen, wo sie

gefunden werden kann, ohne Voreingenommenheit gegenüber
bestimmten Völkern, Sprachen oder Weltanschauungen. Der christliche

Mönch Thomas von Aquin nimmt sie bereitwillig vom «Rabbi»
an. Das bedeutet keinen bequemen Eklektizismus, auch keinen
seichten Interkonfessionalismus, sondern eine ernst erarbeitete
kritische Synthese; eine solche haben wir im Werk des Thomas ohne
Zweifel vor uns. Sie bedeutet schließlich auch nichts anderes, als

33 «Wissenschaft und Glaube» in Wissenschaft und Weltbild IV, 9, Wien
1951, S. 289.

82



den überall verstreuten Samenkörnern der Wahrheit nachzuspüren,
den Xoyoi oTiEQfiaTLXoL des einen wahren Myoa.

Literatur

Oilson, Der Geist der mittelalterlichen Philosophie.
Grabmann, Thomas von Aquin.
Guttmann, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehun¬

gen zum Judentum.
Maimun, Moreh nebhuchim (Führer der Unschlüssigen).
Meyer, Thomas von Aquin.
Pieper, Philosophia negativa.
Rohner, Das Schöpfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus magnus

und Thomas von Aquin.
Sertillanges, Der heilige Thomas von Aquin.
Thomas von Aquin, Commentum in quat.tuor libros Sententiarum.
— Quaestiones disputatae de veritate.
— Summa contra gentes.
— Quaestiones disputatae de potentia.
— Summa theologica.
Wissenschaft und Weltbild, IV, 9.

KÖNIG CYRUS UND DIE TYPOLOGIE

von Ulrich Simon, London

Der persische Eroberer Cyrus erscheint plötzlich und
überraschend im Buch Jesaja; an entscheidender Stelle (44: 28 und 45: 1)

hören wir, daß Gott ihn als seinen Messias einsetzt und daß er die

Aufgabe der Wiederherstellung Jerusalems und des Tempels erfüllen
soll. Auf den ersten Blick wirkt diese Prophezeiung gar nicht
problematisch. Wir wissen ja aus der berühmten Zylinderaufschrift, daß

Cyrus alle Länder begnadigte, den eroberten Völkern ihre Götter
zurückgab und selbst die Götter Babylons unter seinen eigenen
Schutz nahm. Die alttestamentarische Wissenschaft hat deshalb
seit ungefähr hundert Jahren angenommen, daß die Prophezeiung

83


	Die Bedeutung Maimuns für Thomas von Aquin

