Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Die Bedeutung Maimuns fiir Thomas von Aquin
Autor: Harasta, Koloman

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960839

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960839
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

DIE BEDEUTUNG MAIMUNS FUR
THOMAS VON AQUIN

von Koroman Harasta, Klosterneuburg bei Wien

Die grofle Aufgabe, vor die sich die Madnner der Hochscholastik,
vorab Thomas, gestellt sahen, war die, den Aristotelismus mit der
Offenbarung in Einklang zu bringen, beziehungsweise, wo dies nicht
moglich war, die Grenzen genau abzustecken. Es war dies ein
Unternehmen, das nicht ohne Kampf abging. Analoge Bestrebun-
gen und Auseinandersetzungen waren im islamischen wie im jiidi-
schen Kulturbereich vorangegangen. Da Thomas sowohl arabische
wie jiidische Philosophen studiert hattel, so waren ihm auch deren
Lésungsversuche bekannt und er unterlief3 es nicht, sie zu beniitzen,
soweit dies im christlichen Bereich moglich war, wenn es ihm zur
Wahrheitsfindung dienlich erschien. Von besonderer Bedeutung
war dabei das Hauptwerk des Moses ben Maimun?, des zwar nicht
ersten, aber doch groften und am nachhaltigsten wirkenden jiidi-
schen Aristotelikers?. Dieses Werk trug den Titel «More nebhuchim»
(Fiihrer der Unschliissigen) und enthélt fast zur Génze seine
Religionsphilosophie®. Es lag dem lateinischen Abendland natiirlich

1 Von den letzteren waren ihm auller Maimun sicher noch Isaak Israeli
und Avicebron (= Ibn Gabirol) bekannt, obwohl er von diesem wahrschein-
lich nicht wuBBte, daB3 er Jude war.

2 Latinisiert «Maimonides» (1135—1204).

3 Der erste erhaltene judische Aristoteliker war Abraham Ibn Daud aus
Toledo (gest. 1180). Jedoch ist aus der Polemik Jehuda Halewis (gest. 1141)
im Kusari zu ersehen, dal es schon zu seiner Zeit judische Aristoteliker
gegeben haben mag.

4 Das Werk sollte zunéchst, wie sein Verfasser selbst in der Einleitung
sagt, denjenigen ein Fiihrer oder Lehrer sein, die zwischen woértlicher und
iibertragener Auslegung der HI. Schrift schwankten. Es wurde aber zu einem
Leitfaden fiir alle philosophisch Gebildeten, die bestrebt waren, die
Ergebnisse der Forschung mit den Lehren der Offenbarung in Einklang zu
bringen, die Widerspruchslosigkeit von Vernunft und Offenbarung zu erwei-
sen. Dazu war aber eine richtige Auslegung der Schrift, die oft in Parabeln
und Bildern spricht, notwendig.

65



in einer lateinischen Ubersetzung vor, die noch in den ersten Jahr-
zehnten des 13. Jahrhunderts angefertigt worden sein muBte?®.
Sein Einfluf} zeigt sich bereits im 1. Buch von Thomas’ «Sentenzen-
kommentary. Uberhaupt darf der EinfluB des Maimun auf Thomas
und die Hochscholastik nicht unterschitzt, wie dies in der Regel
von christlicher Seite geschieht, insofern namlich ihre Vertreter
meist nicht viel mehr als seinen Namen kennen®, freilich auch nicht
iiberschitzt werden, wie dies — begreiflicherweise mochte man
fast sagen — bisweilen von jiidischer Seite geschieht. Bei dem gei-
stigen Format eines Thomas von Aquin darf man wohl nicht immer
und ohne weiters auf eine Abhingigkeit schliefen, wo eine gleiche
oder ahnliche Losung vorliegt. Auflerdem hat, wie schon gesagt,
Thomas auch die arabischen Philosophen studiert, die sich mit
dhnlichen Problemen auseinanderzusetzen hatten, und schlieBlich
darf nicht tibersehen werden, dal Thomas auch des ofteren zu
anderen Ergebnissen gelangte als Maimun, was nicht zuletzt darauf
zuriickzufiihren ist, dal er als christlicher Theologe nicht nur aus
dem Alten, sondern natiirlich auch aus dem Neuen Testament
schopfte, welches ja fiir das Judentum als Beweisquelle inexistent
war und ist.

Im folgenden soll versucht werden, an Hand von Beispielen aus
einzelnen Sachgebieten das Verhéltnis der beiden Aristoteliker

5 Die Ubersetzung erfolgte nach der nicht sehr gliicklichen hebriischen
Ubertragung von Alcharizi, aber unter Beniitzung des urspriinglich ara-
bischen Textes. Dieser selbst war in hebrédischen Lettern verbreitet.

¢ Einer der bedeutendsten gegenwirtigen Forscher der Philosophie des
Mittelalters, Etienne Gilson, schreibt zum Beispiel: «Die christliche Philo-
sophie des Mittelalters ist also nicht nur der griechischen Philosophie ver-
pflichtet; sie hat auch die jiidische und islamische Philosophie beniitzt. Der
Leser erwartet hier vielleicht eine Darlegung dessen, was die christliche
Philosophie der jiidischen und islamischen verdankt. Ich mufl mich damit
entschuldigen, daf3 ich es nicht weil3, und kann mich damit trosten, da@
niemand es weill...» (Der Geist der mittelalterlichen Philosophie, Wien
1950, S. 430.) Ist es auch nicht ganz so schlimm (cf. Literaturverzeichnis!),
so steht es doch auBler Zweifel, daf3 die Forschung tiber die Zusammenhénge
der christlichen Philosophie des Mittelalters mit der islamischen und judi-
schen kaum tiber einige Ansidtze hinausgekommen ist und ihrer noch groB3e
Aufgaben harren, da8 hier noch weite Liicken zu schlielen sind.

66



aufzuzeigen. Vollstindigkeit ist dabei weder erstrebt, noch scheint
sie nach dem derzeitigen Stand der Forschung moglich (vgl.
Anmerk. 6).

Im Artikel 10 (corp.) der Quaestio 14 seiner «Quaestiones dis-
putatae de veritate» legt Thomas dar, dal der Glaube wenigstens
anfinglich («a principio») auch solchen Wahrheiten gegeniiber not-
wendrg ist, zu deren Erkenntnis wir im Diesseits an sich auch durch
unser Denken allein gelangen konnen und welche daher die Kraft
der natiirlichen Vernunft nicht iibersteigen. (Z.B.: Die Existenz
Gottes.) Darum hat sie Gott auch geoffenbart. Zur Erhirtung die-
ser seiner Auffassung fiithrt Thomas 5 Griinde an, die, wie er sagt,
«Rabbi Moyses? aufgezéhlt hat»: profunditas et subtilitas cognosci-
bilium, debilitas intellectus in suo principio (in seinem Anfang), die
multitudo der Voraussetzungen fiir den Beweis, indispositio ad
sciendum bei manchen wegen ihrer minderwertigen Anlagen, neces-
sitas occupationum zur Erhaltung des Lebens. Thomas bezieht sich
hier auf das Kapitel 34 des ersten Buches des «Fiihrers», das mit
den Worten beginnt: «Griinde, die verhindern, in das Erlernen des
Gottlichen einzudringen ... werden finf gezdhlt. 1. Grund: die
Schwierigkeit der Sache an sich, sowie ihre Feinheit und Tiefe.
2. Grund: Die anfangliche Verstandesschwiche aller Menschen . . .»
usw. 8. Hier haben wir also eine deutliche Entlehnung durch Thomas
vor uns. Auch in seinem «Sentenzenkommentar» beruft er sich
ausdriicklich auf diese Stelle?. _

Thomas darf jedoch nicht miBverstanden werden. Wenn er auch
— in Ubereinstimmung mit Maimun — der Meinung ist, daB fiir

? So zitiert Thomas Maimun in seinen Schriften.

8 Die Zitate aus dem «Fihrer» wurden vom Verfasser aus der hebréischen
Ubersetzung des Samuel ibn Tibbon iibertragen.

® «. .. sicut est in gratia perficiente affectum quod praesupponit naturam,
quia eam perficit; ita et fidei substernitur naturalis cognitio quam fides
praesupponit et ratio probare potest; sicut Deum esse et Deum esse unum,
incorporeum, intelligentem et alia huiusmodi. Et ad hoc etiam sufficienter
fides inclinat, ut qui rationem ad hoc habere non potest, fide eis assentiat:
quod quidem necessarium fit propter quingue, ut dicit Rabbi Moyses.. . .»
(In Sent. 111, 24, 3, sol 1). By : '

67



die Menschen ob ihrer Verstandesmingel anfinglich der Glaube an
die Existenz Gottes einer vernunftméiBigen Erfassung derselben
vorausgehen muf}, so tritt er doch als Aristoteliker entschieden der
Meinung entgegen, dafl das Dasein Gottes ausschliefflich Sache des
Glaubens sei und nur aus der Offenbarung erkannt werden konne,
und er verteidigt die Auffassung, dall die menschliche Vernunft
durch Schluifolgerung von den Wirkungen auf die Ursachen aus
eigenem zu dieser Erkenntnis befiahigt seil?. In seinen «Quaestiones
disputatae de veritate» beruft er sich auch in dieser Frage auf
Maimun und schreibt: «Manche haben ndmlich gesagt, wie Rabi
Moyses erzihlt, Gottes Existenz sei weder durch sich bekannt noch
bewiesen, sondern nur vom Glauben angenommen; die Schwiiche
der Griinde, die viele anfithren, um Gottes Existenz zu beweisen,
veranlaBte sie, dies zu sagen» (qu 10, a 12). Diese letztere Bemer-
kung hat Maimun allerdings in einem anderen Zusammenhang
gemacht, als er ndmlich von der Einheit und Unkorperlichkeit
Gottes nach der Auffassung des Mutakallimun handelt, nicht von
seiner Existenz!l.

Sachlich stimmen also beide, Maimun und Thomas, mit Aristo-
teles iiberein, der hauptsiichlich in seiner Physik und Metaphysik 12
den Weg der Vernunft zur Erkenntnis der hdchsten Stufe von
Existenzen darlegt, die stoffloser Geist, die Gott ist. Den Nachweis
fiir die Notwendigkeit der Annahme dieses hochsten Prinzips fiihrt
er darin z. B. dadurch, dafl er von der Tatsache der Bewegung auf
die Notwendigkeit eines Bewegers, der selbst nicht mehr bewegt

10 Cf. Aristoteles, Metaph. XII., Rém. 1,20. — C.G.1,12: «... ex
demonstrationis arte, quae ex efficientibus causas concludere potest...» —
S. th. 1, 12, 12: «Sed quia sunt (scil. sensibiles) effectus a causa dependen-
tes, ex eis in hoc perduci possumus, ut cognoscamus de Deo an est...»
(Resp.).

11 More nebhuchim I, Kap. 75 und 76. Dort nimmt er gegen die Muta-
kallimun, die islamischen spekulativen Dogmatiker, Stellung. Zum Beispiel :
«Well er unter ihren Reden keine vernahm, die in Wahrheit etwas bewelist,
und weil seine Seele fand, da8 das kein f_[‘_rost war, was sle fir einen Beweis
hielten, sagte er, da3 dies als religiose Uberlieferung angenommen werden
miisse . . .» (Kap. 75). «Die Methoden der Mutakallimun und ihre Argumente
uber die Unkérperlichkeit sind sehr schwach, noch schwicher als ihre

Beweise iiber die Einheit (sc. Gottes)...» (Kap. 76).
12 Phys. I und VIII; Methaphys. XII.

68



ist, also eines ersten unbewegten Bewegers (mpdrov xwotv axivytov)
schlieBt. Maimun und Thomas haben beide diesen Bewegungs-
beweis des Aristoteles iibernommen. Maimun behandelt ihn im
1. Kapitel des 2. Buches seines «Fiihrers», wo er auch aus der Tat-
sache der Potenzialitit, die wir in allen Dingen erfahren miissen,
auf eine letzte Aktualitit, die keine Potenzialitit mehr enthilt,
schliet. Desgleichen mufl aus den kontingenten, den abhingigen
und nicht notwendig Seienden auf ein letztes, nicht mehr weiter
abhingiges und notwendiges Seiendes geschlossen werden, und das
ist eben Gott. Gerade diesen letzten, sogenannten «Kontingenz-
beweis» hat nun auch Thomas von Maimun iibernommen und in
seine Gottesbeweise aufgenommen als einen der «quinque viaey,
die den Menschen zu einer rationalen Erkenntnis der Existenz
Gottes fithren und die ihre klassische Formulierung in der Quae-

stio 2 des ersten Teiles seiner theologischen Summe gefunden

haben 13,
% ES

Ist nun die Frage des « Daf}», der Existenz Gottes, auf rationalem
Weg, also unabhiingig von einer Offenbarung, von beiden in posi-
tivem Sinn entschieden worden, so ergeben sich in der Frage des
«Was», das heillt der Wesenheit Gottes und seiner Kigenschaften,
Divergenzen. Doch ist. wahrscheinlich auch hier, wenigstens in der
ersten Phase der Entwicklung, eine gewisse Beeinflussung des
Aquinaten von seiten Maimuns anzunehmen.

Maimun sagt im «Fiihrer» (I, 58) kurz und biindig: »&7§ 11 &)
imin &5, 92%3 i Wir begreifen nur seine Existenz, nicht aber
sein Wesen.» Die Erkenntnismoglichkeit des Wesens Gottes wird
also rein negativ beurteilt.

Wie sieht die Sache nun bei Thomas aus und aus welchen
Quellen schopft er seine Auffassung? Wer Thomas in der Bestim-
mung Gottes verstehen will, mul} ihn als Glied der Tradition ver-
stehen. In seiner Gotteslehre laufen verschiedene Gedankenginge

13 8. th. I, 2, 3: «Tertia via est sumpta ex possibili et necessario...
Ergo necesse est ponere aliquid, quod sit per se necessarium, non habens
causam necessitatis aliunde, sed quod est causa necessitatis aliis; quod
omnes dicunt Deum.»

69



zusammen. Darunter auch der, dall wir zwar das Dasein, nicht
aber das Wesen Gottes erkennen konnen. Contra Gentiles 1,12
heil3t es: «Via rationis perveniri non potest, ut sciatur Deo, quid
est.» Die Fiden verlaufen in diesem Punkt von Philo und Plotin
iiber den Neuplatonismus und die Patristik!* bis zum Aquinaten,
andererseits wirkt hier auch der Gedanke des Aristoteles auf ihn,
daBl die Augen des Nachtvogels gerade das Hellste nicht sehen
konnen !5, Diese Auffassungen verstidrken in Thomas die Tendenz,
fiir unsere Gotteserkenntnis uniibersteigbare Schranken festzu-
stellen — hier mag sicherlich auch die Auffassung des Maimun
mitgewirkt haben, wenn sie auch nicht mehr ausschlaggebend sein
konnte neben so bedeutenden Autorititen der innerchristlichen
Tradition. Diese Tendenz tritt besonders in Thomas’ Friihschriften
hervor, in seinen spiteren jedoch zuriick, wenn sie auch dort nicht
ganz fehlt.

Thomas legt groflen Wert darauf, seinen Standpunkt auch
erkenntnistheoretisch und logisch zu fundieren. Die menschliche
Erkenntnis ist ndmlich grundsétzlich an die Sinnesbilder (Phan-
tasmen) gebunden und gelangt von ihnen erst durch Abstraktion
zu geistigen Gehalten. Apriorische Denkinhalte, angeborene Ideen,
besitzt der menschliche Verstand nicht. Er gleicht vielmehr einer
tabula rasa, die erst auf dem Weg iiber die Sinneserkenntnis be-
schrieben werden muf}. Durch die Abstraktion gelangt der Verstand
zur Erkenntnis des Wesens der Dinge. Von jeglicher Erkenntnis
gilt ferner: Omnis cognitio fit per modum cognoscentis — die
Erkenntnisweise ist also subjektsbedingt 6. Da Gott unseren Sinnen
nicht zuginglich ist, muf uns daher auch die Erkenntnis seines
Wesens verschlossen bleiben. Von der sinnlichen Erfahrung aus-
gehend kénnen wir immer nur zur Erkenntnis der Existenz Gottes
gelangen!”. Aus dem gleichen Grund ist Gott auch nicht definier-

14 Besonders durch Augustinus und Dionysius Areopagita.

18 Metaph. 2, 1; 993b. Thomas formuliert diesen Gedanken in seinem
«Kommentar zur aristotelischen Metaphysik» 2, 1 so: «Solem etiam non
videat oculus nycticoracis, videt tamen eum oculus aquilae — mag auch
das Auge des Nachtvogels die Sonne nicht sehen, es schaut sie dennoch das
Auge des Adlers!» Vgl. ferner S. th. I, 12, 12. '

1% Cf. In Sent. 3, 1, 1.

17 C.G.1I 3: «Ad substantiam ipsius (i. e. Dei) capiendam intellectus

70



bar. In jeder Definition wird ja das Wesen eines Dinges logisch
erfallt. Zu jeder Wesensdefinition ist aber die Angabe der iiber-
geordneten Gattung und des Artunterschiedes notwendig. Gott
aber hat weder das eine noch das andere. So mull an Stelle einer
Wesenserkenntnis Gottes eine solche per negationem, auf dem
Wege der Verneinung treten?!s.

Mit der Auffassung, dall die menschliche Vernunft wohl das
Dasein, nicht aber das Sosein, die Wesenheit Gottes, zu erkennen
imstande ist, darf aber keineswegs jene verbunden werden, daf}
beide etwas Verschiedenes wiren, beide sind vielmehr identisch!®,
im Gegensatz zu den Geschopfen, bei denen Wesenheit und Dasein
auseinanderfallen, bei denen das Verhiltnis beider ein fundamental
verschiedenes ist. Gott ist ipsum esse. Thomas verweist in dieser
Frage in einer seiner kleineren Schriften, in der «Quaestio disputata
de potentia» ausdriicklich auf Maimun: «... Rabbi Moyses dicit,
quod Deus est ens non in essentia et vivens non in vita et potens
non in potentia et sapiens non in sapientia. Ergo in Deo non est
aliud essentia quam esse» (qu 7, a 2)20. Maimun behandelt diese
Frage unter anderem im 1. Buch seines «Fiihrers», Kapitel 57, aus
dem sie Thomas in zum gréBten Teil wortlicher Ubereinstimmung
iibernommen hat 2.

humanus non potest naturali virtute pertingere, cum intellectus nostri
secundum modum praesentis vitae cognitio a sensu incipiat... Duecitur
tamen ex sensibilibus intellectus noster in divinam cognitionem, ut cognoscat
in Deo, quia est et alia huiusmodi, quae oportet attribui primo principio. . .»
Cf. S. th. 1, 12, 12.

18 C.G. 1, 14: «... aliqualem eius habemus notitiam cognoscendo quod
non est.» Freilich tritt zu dieser via negativa auch noch eine via affirmativa
und eine via eminentiae hinzu (cf. S. th. I, 12, 12), aber als Ergebnis aller
drei Wege bleibt doch schlieBlich die Erkenntnis, dal wir von Gott eher
wissen kénnen, was er nicht ist, als was er ist. (Daher der Begriff der (nega-
tiven Theologie.») Vgl. auch Maimun, Fiahrer I, 58: «Die negativen Attri-
bute sind nichts anderes ... als die Negation der Privation von der Gesamt-
heit dessen, das wir ohne jedwede Privation annehmen.»

1% C.G. I, 22: «Quod in Deo idem est esse et essentia — In Gott sind
Sein und Wesenheit, dasselbe.» (Uberschrift.)

20 (Esse» bedeutet hier Existenz, Sein als Akt des Existierens.

~ 21 «(02nY) ... bei demjenigen, der keine Ursache seiner Existenz hat
— und das ist Gott allein, gepriesen sei er ... wird seine Existenz in Wahr-

71



Diese Wahrheit nun, daBl Gottes Wesenheit sein Dasein ist
(essentia Dei est suum esse), findet Thomas bereits in der Antwort
Gottes im brennenden Dornbusch an Moses auf dessen Frage nach
seinem Namen ausgedriickt: «mnx 998 nnx — Ich bin, der ich bin»
(Ex. 3, 14). «Ein Name ist ja eingesetzt zum Bezeichnen der Wesen-
heit einer Sache. Wonach iibrigbleibt, dal das gottliche Dasein
selbst seine Wesenheit ist — quod ipsum divinum esse est sua
essentia» (Contra Gentiles I,22). Obwohl Thomas hier den Namen
Maimuns nicht nennt, so ist es doch nicht ausgeschlossen, dal} er
ihn auch hier als Quelle beniitzt hat.

Maimun hat wohl erklirt (siehe oben!), dafi Gott absolut uner-
kennbar ist und daher — mit Ausnahme der Wirkungsattribute,
Fiihrer I, 52, gegen Ende — nur negative Aussagen iiber ihn zulis-
sig sind. Auch die in der hl. Schrift enthaltenen positiven Aussagen
sind entweder nur in positive Form gekleidete Negationen oder
Aussagen iiber Wirkungen Gottes. Im Kapitel 61 des ersten Buches
des «Fithrers» nimmt er nun zu den Gottesnamen der Bibel Stel-
lung, die gleichfalls durch ihre positive Form bestimmte Eigen-
schaften auszusagen scheinen. «Alle Gottesnamen, die sich in den
hl. Schriften vorfinden, sind von Wirkungen hergeleitet und dies
ist etwas, worin kein Geheimnis liegt, ausgenommen ist ein Name,
und zwar: ‘Xf IR X7 Y. Das ist der Name, der nur ihm allein
gepriesen sei, ihm zukommt, und der deshalb ,Schem mephorasch®??
genannt wird und der ganz eindeutig das Wesen Gottes bedeutet,
an dem es keine Teilhabe gibt.» Joseph Ibn Schemiob (1400—1460),
ein judischer Aristoteliker und Kommentator Maimuns, erklirt zu
dieser Stelle: «Das Tetragramm bezeichnet, dall Gott notwendig
existiert, daB er das Seiende ist, dessen Dasein nicht von einem
anderen Ding herriihrt, sondern in seinem Wesen liegt ... darum
bedeutet auch fir ihn dieser Name nicht etwas Positives, sondern
etwas Negatives.» In der Fortsetzung dieses Zusammenhanges

heit sein Wesen sein und sein Wesen seine Existenz ... wenn es so ist, dann
existiert er micht durch Existenz, ebenso lebt er, aber nicht durch Leben,
ist er méchtig, aber nicht durch Macht, weise, aber nicht durch Weisheit;
sondern all das wendet sich zum einen, in dem es keine Vielheit gibt ...»

22 Bedeutet: Der deutlich ausgesprochene Name %79 = deutlich aus-
sprechen.

72



erklart Maimun (Kap. 62, Ende): «Es ist notwendig, dall wir noch
iiber diesen Namen sprechen (ndmlich iiber den Schem hamme-
phorasch, der also die Identitit von Wesen und Dasein ausdriickt),
der gleichbedeutend ist mit #2728 WK . . .», womit wir wieder
dort angelangt wiren, wo wir bei Thomas ausgegangen sind, der
ebenfalls erkldrt, dafl 7N 9WR 7278 Ausdruck der Identitdt von
Wesenheit und Dasein in Gott sind.

*

Auch das Tetragramm ist nach Maimun nur eine negative
Bezeichnung Gottes. Breit und ausfiihrlich behandelt er das Thema
der Attribute Gottes, unter denen er nur die negativen und die
Wirkungsattribute gelten 1af3t. Auch Thomas ist, wie schon gesagt,
anfinglich ganz von dieser via negativa beherrscht, wendet sich
jedoch spiter einer positiveren Auffassung zu. Besonders ist dies
in den beiden Summen der Fall. Zwar leitet er auch dort noch seine
Ausfithrungen mit der Feststellung ein, dall wir Gottes Wesen nie-
mals erfassen, kommt aber im Anschlull an die Gottesbeweise zur
Feststellung, dafl die dort erreichte Dal3-Erkenntnis auch eine
gewisse Was-Erkenntnis in sich birgt (wie dies iibrigens bei jeder
«Dal3-Erkenntnis» der Fall ist). Und so gibt es keine negative
Erkenntnis, keine negative Theologie und Philosophie ohne positive
Grundsetzungen, mogen sie der Zahl nach auch noch so wenige
sein. Die Gottesbeweise zeigen demnach nicht blo8, dall Gott ist,
sondern sie erweisen ihn auch als den unbewegten Beweger, als
erste Wirkursache, als notwendiges, aus sich seiendes, mit Vernunft
ausgestattetes Wesen, als hochstes an Sein und Vollkommenheit,
als actus purus.

Auch in dieser positiven Bestimmung Gottes steht Thomas in
einer Traditionslinie. Ich mochte hier nur auf Aristoteles hinweisen,
in dessen Metaphysik (12. Buch) Thomas eine wesentlich positiv
gehaltene Gotteslehre vor sich hatte. Thomas setzt also die Linie
der positiven Gotteserkenntnis nur fort und kommt dadurch in
Gegensatz zu Maimun, der, wie schon gesagt, auch affirmativen Aus-
sagen nur negativen Charakter zuerkennen will. In S. th. I, 13,2
polemisiert Thomas ausdriicklich unter Namensnennung gegen

73



ihn 23, Trotzdem bleibt natiirlich bestehen, dall unsere Erkenntnis
von Gott unvollkommen ist; dennoch sind unsere Aussagen iiber
ihn wahr. Freilich mull hier noch eine wichtige Unterscheidung
beachtet werden. Thomas erkliart namlich, dal die Negationen iiber
rott absolut wahr seien, die affirmativen Aussagen hingegen nur
secundum quid, das heillt relativ. Unsere Aussagen haben namlich
fiir Gott keine univoke Geltung, sondern nur eine analoge.

Eine Aussage ist univok, eindeutig, wenn ein gleicher Name
immer Gleiches bezeichnet (so ist das Wort «Mensch» eindeutig,
da alle Menschen in gleicher Weise Mensch sind). Es ist nun klar,
daB3 keine geschopfliche Vollkommenheit eindeutig, das heillt auf
ganz gleiche Weise von Gott ausgesagt werden kann. Eine Aussage
kann aber auch mehrdeutig (dguivok) sein, wenn nimlich mit dem
gleichen Namen etwas schlechthin Verschiedenes bezeichnet wird.
Wenn wir z. B. vom «Béren» sprechen, so konnen wir mit diesem
Wort das Tier, aber auch das Sternbild verstehen. Die Eigenschaf-
ten der Geschopfe werden nun von Gott nicht mehrdeutig, also in
schlechthin verschiedenem Sinn ausgesagt, denn die Vollkommen-
heiten der Geschopfe finden sich wirklich in Gott. Eine dritte Art
der Aussage ist die analoge, in der mit gleichen Worten etwas teils
Gleiches, teils Verschiedenes bezeichnet wird. Sie ist eine Aussage
im Sinn der Verhiltnisgleichheit. Da nun die Wesensmerkmale
Gottes zu den Vollkommenheiten der Geschopfe in einem ganz
eigenartigen Verhiltnis stehen, darum sind alle unsere Aussagen
iiber Gott analog. — Das ist die Analogie von Gott und Geschopf-
lichkeit. Sie fithrt iiber Maimun hinaus, bei dem wir sie nicht festzu-
stellen vermochten; in ihr sieht Professor A. Dempf z.B. einen
groflen Fortschritt der christlichen Philosophie.

* W
>

23 Die angefiihrte Stelle heilt im Wortlaut: «In bezug auf jene Namen
aber, die unbedingt und bejahend von Gott gebraucht werden ... ist man
zu ganz verschiedenen Auffassungen gekommen. Die einen lehren: Mag man
auch alle diese Namen bejahend auf Gott anwenden, so sind sie mehr als
Mittel gedacht, etwas von Gott auszuschlieflen, als ihm etwas zuzuschrei-
ben ..., dasselbe gilt auch von den anderen Namen, die wir Gott beilegen.
So die Lehre Rabbi Moyses. Nach anderen aber sollen diese Namen seine
Beziehung zu den Geschopfen ausdriicken ... beide Auffassungen erscheinen
jedoch ... unhaltbar ...» (Resp.).

74



So ist Thomas wohl eine bleibende Vertiefung der Gotteslehre
gegliickt. Von ihr aus gelang ihm auch eine Vertiefung der Schép-
fungslehre, eines weiteren groBen Themas jeder theistischen Philo-
sophie.

Ist die Lehre von der Analogie aus Aristoteles genommen, so
war hingegen der Schopfungsbegriff dem Aristoteles mit der gesam-
ten griechischen Philosophie fremd. Nach griechischer Auffassung
besteht die Welt von Ewigkeit her und unerschaffen neben der
Gottheit. Zwar kennt Aristoteles, wie wir schon gesehen haben,
einen ersten unbewegten Beweger, aber die Welt als Ganzes ist von
thm weder gebildet noch geschaffen. Die Welt ruht in ihrem Seins-
bestand in sich selbst. Das gilt fiir den Kosmos der Seinsformen,
wie fiir das Substrat, die erste Materie, die aus Notwendigkeit
besteht. Nur die Einzeldinge sind kontingent, nicht die Welt als
Ganzes.

In der ersten Zeile aber der von Juden und Christen anerkann-
ten «Genesis» steht der Satz: «]7R7 NXI00YD NXR 0WI58 X732 YR
— im Anfang schuf Gott Himmel und Erde», das heifit alles, das
ganze Sein auller ihm selbst. Fiir Juden und Christen, ebenso wie
auch fir die Glaubigen des Islam, stand die Schopfung der Welt
aus dem Nichts auf Grund ihres Glaubens fest. Der Schopfungs-
bericht entstammt also urspriinglich nicht der philosophischen
Spekulation, sondern der Offenbarung.

Maimun hat nun als Aristoteliker zum ersten Male mit grofem
Erfolg die Schopfungslehre gegen die Peripatetiker, die Anhinger
der aristotelischen Philosophie, verteidigt. Darin ist er in gewisser
Hinsicht Vorlaufer von Albert dem Groflen und Thomas von Aquin,
ndmlich beziiglich der Art und Weise, wie hier trotz aller Liebe zu
Aristoteles gegen den Aristotelismus Stellung genommen werden
mul}. Darin liegt die Leistung Maimuns in diesem Fragenkomplex.
Allerdings war er nicht der erste Aristoteliker tiberhaupt, der sich
mit dieser Frage beschiftigte. Schon vor ihm hatten die arabischen
Peripatetiker dazu Stellung genommen; aber durch ihre unbedingte,
geradezu leidenschaftliche Hingabe an die aristotelische Philosophie
wurden sie zum Konflikt mit dem Koran gefiihrt. So sehen sich
denn auch die mohammedanischen Theologen, die Mutakallimun,
genotigt, gegen sie Stellung zu nehmen, und sie verteidigen nicht

75



nur die Glaubenslehre von der Schépfung, sondern suchen sie auch
wissenschaftlich zu rechtfertigen; sie kommen auf diese Weise zu
der Behauptung, daf3 die Schopfung, die creatio ex nihilo apodik-
tisch bewiesen werden konne. Es standen einander also die Peri-
patetiker und die Mutakallimun gegeniiber.

Diese Sachlage fand Maimun bereits vor. Die Losung, zu der er
kam, trigt KompromiBcharakter. Gegen die Mutakallimun stellt er
die Behauptung auf, dal die Schépfung der Welt nicht stringent
bewiesen werden kann; gegen die Peripatetiker nimmt er insofern
Stellung, als er auch die Stringenz des Gegenteils leugnet, das heil3t,
auch daf} die Welt nicht geschaffen sein kann, 146t sich rein rational
nicht beweisen. Wir wissen also nur durch Offenbarung sicher, daf3
die Welt aus dem Nichts geschaffen ist. Allerdings seien die philo-
sophischen Griinde, welche fiir die Schopfung sprechen, jenen, die
fiir ihre Unerschaffenheit angefiihrt werden, bei weitem vorzu-
ziehen.

Wie sieht nun bei Thomas die Losung aus im Verhiltnis zu
Maimun? Er stimmt mit Maimun darin iiberein, daf3 wir den zeit-
lichen Anfang der Welt nur aus dem Glauben wissen, ihn aber
rational nicht erweisen konnen. In dieser Auffassung stimmen also
beide miteinander iiberein. Hatte aber Maimun behauptet, dall wir
die Schopfung aus dem Nichts ebenfalls nur aus der Offenbarung
erkennen konnen, so ist sie nach Thomas rational demonstrativ.
Ist also Thomas in der letzteren Frage iiber Maimun hinausgekom-
men, hat er hier klarer und tiefer gesehen, so geht er doch in der
ersteren mit Maimun fehl. Beide werden von Aristoteles zu der
irrtiimlichen Behauptung verleitet, dall die Zeitlichkeit der Welt
(d.h. ihr zeitlicher Anfang) streng philosophisch weder bewiesen
noch abgewiesen werden konne, sondern reine Glaubenssache sei?4,
oder anders ausgedriickt: dall Geschaffensein und ohne Anfangsein
(d. h. ewig sein) keinen inneren Widerspruch bedeutet.

24 In Sent. II, 1, 1, 5 sol: «Tertia positio est dicentium quod omne quod
est praeter Deum incepit esse; sed tamen mundum incepisse non potuit
demonstrari, sed per revelationem divinam esse habitum et creditum ...
et huic positioni consentio (Solutio).» Cf. C. G. II, 31—38; S. th. I, 46, 2
(resp.); De potentia 3, 17 (hier wird auch der Name Maimuns wieder aus-
driicklich genannt!).

76



Der Jiinger des Thomas, der selbst «Meister» genannte Eckhart
hat hier groBere Klarheit als sein Lehrer erreicht: Gewil ist das
gottliche Schaffen, die creatio activa, ewig, weil in Gott alles ewig
ist, aber die Schopfung, die creatio passiva, ist doch zeitlich, weil
die Seinsverleihung ein anfangendes Sein setzen muf3. Uns Heutigen
sind Anfang und Vergianglichkeit der Welt eine Selbstverstandlich-
keit.

Nicht uninteressant mag in diesem Zusammenhang eine aus-
driickliche Bezugnahme Thomas’ in seinem Sentenzenkommentar
(IT, 1,1, 5) auf Maimun sein. Er stellt dort als Ursache, warum
nach peripatetischer Auffassung die Schopfung nicht bewiesen
werden konne, eine nicht zutreffende Gleichsetzung fest, insofern
ein vollendetes Sein (in esse perfecto) nicht vom Sein im Werden
(in primo suo fieri, secundum quod exit a causa) unterschieden
wird, obwohl beide doch verschieden sind wie die Natur des bereits
geborenen Menschen von der des noch im Mutterleib befindlichen
und aus der einen kein Schluf} auf die andere gezogen werden konne.
Maimun bringt diesen Gedanken der unerlaubten Gleichsetzung in
seinem «Fiihrer» II, 17, wo er sagen will, dal} die Beweisgriinde,
die Aristoteles aus der Natur des vollendeten Seins nimmt, nicht
auf das werdende Sein anwendbar sind und daher seine eigene
Behauptung, daBl die philosophischen Griinde, die fiir eine Erschaf-
fung des Seienden aus dem Nichts sprechen, bestehen bleiben und
mehr Gewicht haben als jene, die fiir die gegenteilige Meinung
angefiihrt werden. Aus das bei Maimun breit ausgefiihrte Beispiel
wiederholt Thomas in einigen Sédtzen. In der zeitlich spéteren
Schrift «De veritate» verweist Thomas nochmals namentlich auf
die grundsitzliche Feststellung Maimuns, wo er ganz allgemein
erkliart, da ein und dasselbe ein und derselben Sache einmal natur-
gemall (secundum naturam), ein anderes Mal aber naturwidrig
(contra naturam) sein kann, je nachdem sie sich im Zustand des
Werdens oder des vollendeten Seins befindet 5.

% Die betreffenden Stellen lauten bei Thomas: «Causa autem, quare
demonstrari non potest, est ita: quia variatur, secundum quod est in esse
perfecto et secundum quod est in primo suo fieri, secundum quod exit a
causa, sicut alia natura est hominis iam nati et eius, secundum quod adhuc
est in materno utero. Unde si quis ex conditionibus hominis nati et perfecti

7



Gegeniiber der fiir Thomas leider verhingnisvollen Abhangigkeit
von Maimun in der Frage der Zeitlichkeit der Welt sind etliche
andere untergeordnete Fragen und Einzelheiten (z.B. in der
Erkliarung des biblischen Schopfungsberichtes) von weit geringerer
Bedeutung und es wiirde zu weit fiithren, sie hier im einzelnen
anzufiithren. Selbstverstindlich treten auch hier neben Uberein-
stimmungen Gegensitze zutage. Den Namen Maimuns nennt
Thomas in diesem Fragenkreis wiederholt 2.

sk
i

£

Noch ein Problem moge hier anschlieBend kurz behandelt sein,
mit dem sich sowohl Maimun als auch Thomas beschiftigt haben,
mit der gottlichen Providenz. Zu dem Gedanken der Vorsehung
mullten sie vor allem deshalb Stellung nehmen, weil hier eine
falschliche Interpretation des Aristoteles durch den arabischen
Aristotelismus?” in Widerspruch mit den religiosen Auffassungen
stand. Nach dieser Auslegung erstrecke sich namlich die gottliche
Vorsehung in der sublunarischen Welt nur auf die Spezies als das
Bleibende, nicht aber auf die Individuen, die dem Entstehen und
Vergehen unterliegen.

vellet argumentari de conditionibus eius, secundum quod imperfectus in
utero matris existens deciperetur, sicut Rabbi Moyses de quodam puero,
qui mortua matre, cum esset paucorum mensium, et nutritus fuisset in
quadam insula, solitaria perveniens ad annos discretionis quaesivit a quo-
dam an hominis essent facti et quomodo, cui cum exponeret ordinem nati-
vitatis humanae, obiecit puer hoc esse impossibile asserens, quia homo,
nisi respiret et comedat et superflua expellat, nec per unum diem vivere
potest, unde nec in utero matris per novem menses vivere potest. Similiter
errant, qui ex modo fiendi res in mundo iam perfecto volunt necessitatem
vel impossibilitatem inceptionis mundi ostendere» (In Sent. II, 1, 1, 5). —
«Uni enim et eidem rei est aliquid contra naturam et secundum naturam,
secundum eius status diversos; eo quod non est eadem natura rei dum est
in fieri, et dum est in perfecto esse, ut dicit Rabbi Moyses . ..» (De veritate
13, 1 ad 1). — Der Text bei Maimun («Fiihrer» II, 17) ist zu breit und zu
ausfithrlich, um in einer Anmerkung angefithrt werden zu koénnen.

26 7. B.: De veritate 13, 1; In Sent. II 1,1, 5; 2,1, 3; S. th. I, 66, 1;
74, 3; De potentia 4, 1; 5, 7 usw.

27 Fiur Thomas besonders bedeutend war Averroes (Ibn Roschd) (1126
bis 1198), der bedeutendste arabische Aristoteleskommentator.. ‘

78



Maimun geht nun hier in einem Punkt iiber den arabischen
Aristotelismus hinaus und erklirt, daf sich die gottliche Vorsehung
im sublunarischen Bereich auch auf die menschlichen Individuen
erstrecke. Was jedoch die anderen, aullermenschlichen Dinge dieses
Bereiches betrifft, so ist er mit den arabischen Aristotelikern der
Meinung, daB sich hier die Providenz nur auf die Spezies, nicht
aber auf die Individuen erstrecke 8.

Thomas erklirt sich in seinem Sentenzenkommentar (in Sent. I,
39, 2) mit der Lehre des Maimun einverstanden, soweit es sich um
das Verhiltnis der gottlichen Providenz zu den menschlichen
Individuen handelt. In seiner theologischen Summe vertritt er
jedoch mit Entschiedenheit die Meinung, dall auch die nicht-
menschlichen Individuen, also simtliche Dinge im sublunarischen
Bereich der gottlichen Vorsehung unterliegen (S. th. I, 22,2). Er
sieht diese Wahrheit nicht nur im alten Testament niedergelegt ??,
sondern noch anschaulicher im neuen Testament dargestellt, wo von
den Vogeln des Himmels, den Lilien und dem Gras des Feldes die
Rede ist, fiir die der himmlische Vater sorgt (Mt. 6,26ff.), oder wo
es heilt: «Kauft man nicht zwei Sperlinge mit einem AB? Und
dennoch fillt keiner von ihnen zur Erde ohne euren Vater. Bei
euch aber sind sogar alle Haare eures Hauptes gezihlt. Fiirchtet
euch also nicht, ihr seid doch mehr wert als die vielen Sperlinge»
(Matth. 10,29ff.). Philosophisch aber folgert Thomas die Univer-
salitdt der gottlichen Vorsehung aus der Universalitit der gottlichen
Urséchlichkeit. Die gottliche Vorsehung reicht soweit wie die gott-
liche ursdchliche Téatigkeit; demnach erstreckt sie sich eben auf
alles, was irgendwie ein Sein ist, also auf alles Seiende ohne Aus-
nahme?’. In der angezogenen Stelle seiner Summe nennt Thomas
wieder den Namen Maimuns.

*

28 Cf. «Fihrer» ITI, Kap. 17 und 18.

¥ Cf. «Expositio aurea in Threnos», 3, 36f.

30 Unter der gottlichen Vorsehung versteht Thomas den ewigen, im
gottlichen Intellekt vorhandenen Plan iiber die Hinordnung der Weltdinge
zu ihrem Ziel. (Die zeitliche Wirkung zum ewigen Plan ist die gottliche
Weltregierung.) : & ‘ :

9



Damit soll die Darstellung einzelner Lehrpunkte und Beispiele
beendet sein. Im letzten ist es die Absicht Maimuns, vor allem in
seinem Hauptwerk, die Spannung, die fiir viele seiner gebildeten
Glaubensgenossen zwischen Glauben und Wissen bestand, zu iiber-
windens!. Das uralte Menschheitsproblem des Verhiltnisses von
Glaube und Wissen, von Glaube und rationalem Denken, das bis
heute noch immer die Menschen beschéftigt, steht auch hier im
Hintergrund. Die Akzente waren im Verlauf der Geschichte ver-
schieden verteilt — Fideismus und Rationalismus sind die extremen
Positionen. So war also auch die Gefahr des Rationalismus immer
da, im jidischen Bereich ebenso wie im christlichen. Auch Maimun
ist ihr erlegen.

Im 50. Kapitel des ersten Buches seines «Fiihrers» schreibt er:
«Es gibt keinen Glauben, dem nicht eine Vorstellung vorangeht.
Denn der Glaube besteht in dem Fiirwahrhalten von etwas Vor-
gestelltem, das denkunabhingig so ist, wie man es sich im Denken
vorstellt. Wenn nun mit diesem Glauben die GewiBheit verbunden
ist, dall das Gegenteil des Geglaubten in keiner Weise moglich ist,
wenn im Verstand kein Raum zur Widerlegung dieses Glaubens
vorhanden ist und so sein Gegenteil ihm vollkommen unmdéglich
erscheint, erst dann ist es ein wahrer Glaube . . .» Der Glaube wird
seiner Meinung nach also erst ein wahrer durch den rationalen Beweis
des Behaupteten oder durch die Unmdglichkeit seiner logischen
Widerlegung. Damit ist fiir Maimun die Vereinbarkeit des zugleich
Geglaubten und GewulBiten nicht nur moglich, sondern geradezu
notwendig und gefordert! Wir haben hier eine vollig rationalistische
Auffassung des Glaubens vor uns, gegen die Thomas entschieden
Stellung nimmt (S. th. II, 1,4 und 5; De veritate 14, 9).

Thomas bezeichnet den Glauben als assensus intellectus ad id
quod creditur. Diese Zustimmung des Verstandes aber ist verschie-
den. Sie ist eine notwendige (d.h. der Verstand mull zustimmen,
er kann nicht nicht zustimmen) gegeniiber den ersten Prinzipien
des Denkens, die von selbst einleuchten, als auch gegeniiber den
erschlossenen Wahrheiten, wie dies im Gebiet der Wissenschaften
der Fall ist. Die Zustimmung kann aber auch eine freve sein, hervor-

31 Cf. Anmerkung 4.

80



gerufen durch den Willen («. .. intellectus assentit alicui, non quia
sufficienter moveatur ab objecto proprio, sed per quandam elec-
tionem woluntarie declinans in unam partem magis quam in
aliam . ..»). Diese freie Zustimmung des Verstandes betrifft das
Gebiet des Glaubens, und sie ist eine sichere, ohne Furcht zu irren.
Beide Arten der Zustimmung kommen also auf verschiedene Weise
zustande und betreffen auch verschiedene Gegenstandsgebiete,
«unde etiam impossibile est quod ab eodem idem sit scitum et
creditum ».

Glaube und Wissen sind also zwei verschiedene Erkenntnis-
weisen, die auch verschiedene Erkenntnisgebiete haben. Das im
Glauben Ausgesagte geht iiber die Grenze der Vernunft hinaus; es
kann durch sie gar nicht erreicht werden. Der Glaube tritt also dort
ein, wo die Vernunft ihre Grenze hat. Das bedeutet aber nicht, dal
er gegen die Vernunft ist, er ist nur praeter oder supra rationem,
er erganzt sie. Dieses Grenzgebiet ist das Entscheidende; auf die
Grenze kommt es an! Denn jede Grenze hat zwei Seiten: eine Dies-
seite und eine Jenseite, das heilt, dalB die Grenze selbst beiden
Gebieten angehort und sie verbindet, in unserem Fall also das
Gebiet der Vernunft und das des Glaubens. Es gibt Wahrheiten,
welche die Vernunft iibersteigen, aber gerade damit auch die Ver-
nunft beriithren, eben an der Grenze. Glaube ist also eine Grenz-
bewegung zwischen der Vernunft und dem fiir sie nicht mehr
Erreichbaren (L. Gabriel). Man kann darum auch nicht sagen, daf}
der Glaube einfach irrational wire; denn die Vernunft soll ja so
lange gelten, bis sie einsieht, daf sie an die Grenze kommt und an
dieser die Entscheidung verlangt wird, dort stehen zu bleiben oder,
wenn es ein Gut des Menschen verlangt, sie zu transzendieren. In
letzterem Fall geht dann die Vernunft willig iiber die Grenze hinaus,
weil sie die Verbindung herstellt mit dem Willen, der nach dem
Guten strebt32. Die Idee des Guten ist ja noch hoher als die des
Wahren. Der Mensch lebt nicht blo aus der Erkenntnis der Ver-
nunft, die Vernunft driickt nicht die Summe seiner Existenz aus,
der Mensch ist eben mehr als Vernunft, d. h. der Glaube mul3

32 Das Objekt des Verstandes allein ist ja das verum, das des Willens
aber das bonum.

81



eintreten, um den Menschen als Ganzes zu verwirklichen; dazu
mufl eben iiber die Vernunft hinausgegangen werden.

Der Rationalismus sieht nur die eine Seite der Grenze, er ver-
fehlt darum das Ganze des Menschen und mul} so notwendig zur
Verkiimmerung des Menschenbildes fiihren oder aber er macht sich
einer Verwischung der Grenze dieser beiden Bereiche schuldig und
gelangt auf diesem Weg zu Konstruktionen, wie wir sie etwa bei
Baruch de Spinoza finden, der ja den Rationalismus am konse-
quentesten entwickelt und der auch Gott voéllig rational zu bewil-
tigen sucht, indem er ihn mit Substanz oder Natur identifiziert
(«deus sive substantia», «deus sive natura» lauten seine Formeln)
und die Natur aus dem Wesen Gottes mit Notwendigkeit folgen
14Bt, so wie aus dem Wesen des Dreiecks folgt, daBl seine Winkel-
summe 180° betrigt.

Es kommt also hier, um es nochmals zu betonen, auf die Grenze
an, die das Gebiet des Glaubens von dem des Wissens sauber trennt
und auch die Voraussetzung der Eigenstdndigkeit von Philosophie
und Theologie ist, fiir die die Scholastik immer eingetreten ist.
Grenze bedeutet aber nicht nur Trennung, sondern auch Verbin-
dung zum Ganzen; zum Ganzen der Wirklichkeit innerhalb und
auBerhalb des Menschen. Professor A. Wenzl (Miinchen) sagt darum
unseres Krachtens mit Recht: «Religion und Philosophie sind

komplementéar»33.

Aus diesen Zeilen iiber das Verhiltnis Thomas’ zu Maimun
erhellt sich wohl die Haltung des wirklichen Forschers: Die Bereit-
schaft, die Wahrheit dort zu suchen und anzuerkennen, wo sie
gefunden werden kann, ohne Voreingenommenheit gegeniiber
bestimmten Volkern, Sprachen oder Weltanschauungen. Der christ-
liche Monch Thomas von Aquin nimmt sie bereitwillig vom «Rabbi»
an. Das bedeutet keinen bequemen Eklektizismus, auch keinen
seichten Interkonfessionalismus, sondern eine ernst erarbeitete
kritische Synthese; eine solche haben wir im Werk des Thomas ohne
Zweifel vor uns. Sie bedeutet schlieBlich auch nichts anderes, als

33 «Wissenschaft und Glaube» in Wissenschaft und Weltbild 1V, 9, Wien
1951, S. 289.

82



den iiberall verstreuten Samenkornern der Wahrheit nachzuspiiren,
den Adyot omepuatixol des einen wahren Adyoo.

Lateratur

Gilson, Der Geist der mittelalterlichen Philosophie.

Grabmann, Thomas von Aquin.

Guttmann, Die Scholastik des dreizehnten Jahrhunderts in ihren Beziehun-
gen zum Judentum.

Maimun, Moreh nebhuchim (Fihrer der Unschlissigen).

Meyer, Thomas von Aquin.

Pieper, Philosophia negativa.

Rohner, Das Schopfungsproblem bei Moses Maimonides, Albertus magnus
und Thomas von Aquin.

Sertillanges, Der heilige Thomas von Aquin.

Thomas von Agquin, Commentum in quattuor libros Sententiarum.

— Quaestiones disputatae de veritate.

— Summa contra gentes.

— Quaestiones disputatae de potentia.

— Summa theologica.

Wissenschaft und Weltbild, IV, 9.

KONIG CYRUS UND DIE TYPOLOGIE

von ULricH SimonN, London

Der persische Eroberer Cyrus erscheint plotzlich und iiber-
raschend im Buch Jesaja; an entscheidender Stelle (44: 28 und 45: 1)
horen wir, dafl Gott ihn als seinen Messias einsetzt und daf3 er die
Aufgabe der Wiederherstellung Jerusalems und des Tempels erfiillen
soll. Auf den ersten Blick wirkt diese Prophezeiung gar nicht proble-
matisch. Wir wissen ja aus der beriihmten Zylinderaufschrift, daf3
Cyrus alle Lander begnadigte, den eroberten Volkern ihre Gotter
zuriickgab und selbst die Gotter Babylons unter seinen eigenen
Schutz nahm. Die alttestamentarische Wissenschaft hat deshalb
seit ungefahr hundert Jahren angenommen, dal3 die Prophezeiung

83



	Die Bedeutung Maimuns für Thomas von Aquin

