Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Jacob Boehme und die Kabbala
Autor: Schulze, W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960837

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

tibertrug. Denn in dieser Bibel steht ja, dal} Gott, der Herr, spricht:
«Meine Wege sind nicht eure Wege und meine Gedanken sind nicht
eure Gedanken.» Und es steht ferner darin: «Das Dichten des
menschlichen Herzens ist bose von Jugend an» (Gen. 8,21). Wie
sollten denn da das Herz und die Offenbarung das selbe sprechen?
Das Gegenteil stimmt ja schon eher?, dal} die Schrift entgegen dem
bosen menschlichen Herzen steht, das sie verindern will, oder in
ihrer eigenen Sprache gesprochen, dessen « Beschneidung» sie fordert.

Die Bibel des Vitalismus tibersieht, was in der Bibel unverriick-
bar steht. Aber ist Rosenzweig dieser Spriinge wegen, die iiber das
Ziel fithrten, nicht mehr «Morenu», unser Erzieher? Er ist es gerade
noch in den Mingeln seiner Lehre, aus denen ebenso gelernt werden
kann wie aus der durch ihn geschehenen Darstellung der Wahrheit.

«Die Uberlebenden der ,Schule‘s — sagt Rosenzweig in einem
Artikel aus seinem letzten Lebensjahre — «mochten aus dem Mei-
ster gern einen Schulmeister machen. Die lebendig weiterschreitende
Geschichte des Geistes entzieht ihn solchem schiilerhaften Unter-
fangen: ... Die Schule mit ihrem Schulmeister stirbt; der Meister
lebt.»

JACOB BOEHME UND DIE KABBALA

von W. ScHULZE, Freiburg i. Br.

Als der schwibische Magister Friedrich Christoph Oetinger,
unschliissig, ob er in den wiirttembergischen Kirchendienst eintre-
ten sollte oder nicht, auf seiner langausgedehnten Kandidatenreise
nach Frankfurt am Main kam, da wurde er durch «Rath Fende»
mit dem gelehrten Kabbalisten, dem Juden Cappel Hecht, bekannt.
Oetinger sagt von der Begegnung mit ihm: «Dieser gewann mich
wegen der ungewohnten Fragen aus der jiidischen Philosophie, was
arich anpin (= weites Gesicht) und seiir anpin (= kleines Gesicht)
in Gott wire, sehr lieb» (Ehmann, Oetingers Leben und Briefe,

2 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus.
Tel-Aviv 1939, 4. Kap., S. 75ff.

12



1859, S. 59). Als Oetinger bei ihm Unterricht nehmen wollte, um
tiefer in die Kabbala einzudringen, riet ihm Cappel Hecht ab, er
werde es darin doch nie zur Meisterschaft bringen. Statt dessen
solle er um so eifriger Jacob Boehme lesen, denn seine Schriften
redeten viel deutlicher von der Kabbala als etwa das Buch Sohar
(ibid.). Allerdings rannte Hecht mit dieser Empfehlung offene
Tiiren ein, denn die Begegnung Oetingers mit Boehme hatte lingst
stattgefunden; der Tiibinger Pulvermiiller hatte den Studenten
bereits mit Boehmes Werken bekannt gemacht, wie Oetinger selbst
hochst anschaulich erzihlt (a.a.O., S. 36). Mit Hechts Ausspruch
ist unser Thema gestellt: Wie verhalten sich Kabbala und die Philo-
sophie des tiefsinnigen Schusters aus Gorlitz zueinander?

Jene Erscheinung des Synkretismus, welche die Kirchenge-
schichte Gnosis nennt, die «akute Hellenisierung des Christentums»
(Harnack) gibt es auch auf dem Boden der jiidischen Religions-
philosophie. Man nennt sie die Kabbala!. Wahrend es auf christ-
lichem Boden gelungen ist, die michtige Geistesbewegung der
Gnosis durch die bekannten 3 Institutionen (Kanon, Regula Fidei.
monarchischer Episkopat) niederzuringen, ist das auf jiidischem
Boden nie ganz gelungen. Die gnostisierenden Lehren der Kabbala
wurden zwar immer wieder von orthodoxen Rabbinen fiir ketzerisch
erkliart, aber trotzdem waren sie nicht auszurotten und sandten ihre
Ausstrahlungen immer wieder tief hinein ins Geistesleben, nicht nur
des Judentums, sondern der gesamten Menschheit. Eine «Hoch-
Zeit» solcher Ausstrahlungen war die Zeit der Renaissance, die
Zeit, der Jacob Boehme angehort. Er ist der Renaissance-Philosoph
par excellence. Alle fiir die Philosophie jener Zeit typischen Merk-
male treffen in ihm zusammen, wie die Strahlen im Brennpunkt
einer Linse. Seine Philosophie ist, wie der russische Exilphilosoph
Berdyajew es treffend ausgedriickt hat, «geniale Gnosis» (Bestim-
mung des Menschen, 1935, S. 92)2. Aber nicht nur der geistige

! Der terminus kommt her vom hebr. Kibbel = tradere, vgl. Gerhard
Gershom Scholem, Philosophy and Jewish Mysticism, The Review of Reli-
gion, May, 1938, p. 391. «Kabbala means literally tradition.»

2 Auch der Wiirzburger Philosoph Hans Meyer nennt Boehme treffend
einen «Gnostiker des 16./17. Jahrhunderts». Gesch. d. abendl. Weltanschau-
ung IV. 1950, S. 55.

13



Gesamthabitus von Kabbala und Boehme erlaubt eine solche Zusam-
menschau, sondern auch einzelne Probleme des beiderseitigen
Philosophierens bzw. Spekulierens.

Wie bereits die klassische Gnosis sich befaBte mit den ersten
Seiten der Bibel — die Kosmogonie ist ein gnostisches Urproblem —
so ist das auch bei der Kabbala der Fall 3. Genau so liegen die Dinge
bei Boehme. Nicht nur behandelt er die Probleme der Weltent-
stehung in seinem Genesiskommentar Mysterium Magnum, sondern
in allen seinen Schriften kommt er auf diese Fragen zu sprechen.
Sie gleichen alle einander wie ein Ei dem andern. In immer neuen
Anldufen mufl der Autodidakt Boehme versuchen, die grofle Wahr-
heit, die ihn beseeligt, zu formulieren. Man kénnte auch gleichnishaft
an einen Kristall erinnern. Zerschligt man ihn, so sind die ent-
standenen Teilkristalle alle dem Ausgangskristalle dhnlich, weil sie
alle demselben Baugesetz unterstehen.

Fiir die kabbalistische Schopfungslehre ist typisch, dafl sie von
einem Ur-Pantheismus ausgeht. Am Anfang sind Gott und Natur
eins. Die Natur bildet einen Bestandteil Gottes. Es gibt eine ewige
Natur in Gott. Diese Spekulationen werden besonders im Anschlufl
an die Bibelstelle Exod. 3,14 vollzogen. (Z.B. Sohar III, 65a bei
Erich Bischoff, Elemente der Kabbalah, Berlin 1913, S. 91.) Ebenso
lehrt Boehme eine «Natur in Gott». So heillt es in der Schrift
De Signatura rerum VI, 8: «Gott hat alle Dinge aus Nichts gemacht
und dasselbe Nichts ist er selber.» Fiir das «Nichts» kann Boehme
auch sagen das Chaos, die Finsternis, der Ungrund, das Geisterreich,
es sind fiir ihn diese Termini nur Umschreibungen der «Natur in
Gott». Die Weltschopfung wird sowohl bei den Kabbalisten wie
bei Boehme durch Emanation?® vollzogen. (Vgl. Bischoff a.a.O.,
S. 161 u.6.) Boehme sagt in der Schrift Drey Principien I, 3: Da
nun Gott diese Welt samt Allem hat erschaffen, hat er keine andere

3 Scholem: «The interpretation of the Maasse Bereshith (= Genesis),
the esoteric dactrine of creation, has always been one of the main preoccu-
pations of Kabbalism», a. a. O. S. 391.

¢ Scholem: «Nothing comprises a wealth of mystical reality although it
cannot be defined... ... in fact, creation out of nothing means to many mystics
just creation of God. Creation out of nothing thus becomes the symbol of
emanation... A. a. Q. S. 395.

14



materiam gehabt, daraus ers machte, als sein eigen Wesen aus sich
selbst. .. (Weitere Beispiele dieser Natur in Gott und der emana-
tistischen Schopfung liegen vor in Vierzig Fragen I, 200, Dreyfach
Leben I, 41 und 54, Von Christi Testament der hl. Tauffe I, 1, 1, 2.)

Gott heilt in der Kabbala als geistiges Urprinzip vor der Welt-
schopfung En Soph. Obwohl er als Geist angesehen wird, wird doch
von einem Leib Gottes gesprochen, er muf} ja urbildlich die ganze
Kreatur in sich enthalten. (Vgl. August Wiinsche Art. Kabbala in
RE? 9, S. 670ff.) Die Leiblichkeit Gottes wird auch von Boehme
gelehrt. Sie kann als integrierender Grundbestandteil seiner Theo-
sophie und der durch ihn angeregten abendlindischen Theosophie?
iiberhaupt bezeichnet werden. Nach Boehme schlielen sich ja Geist
und Leib nicht aus, jeder Geist braucht einen Leib. «Ein geist ist
rohe ohne leib; Da aber doch kein Verstand ohne leib ist, und auch
der geist ohne leib nicht bestehet; Denn eine jede gestalt in dem
geiste ist ein hunger und sehnendes begehren je einer gestalt nach
der andern» (Dreyfach Leben IV, 5). Das gilt nach Boehme auch
von Gott, der Geist ist und « Weisheit». Darum heil3t es in der zwei-
ten Schutzschrift wider Balthasar Tilken 67: «Er ist ihr Leben [ sie
ist sein Kasten oder Leib [ sie ist des HI. Geistes Leiblichkeit.»
(Weitere Beispiele fiir Boehmes Lehre von der Leiblichkeit Gottes
bei Ernst Benz, der vollkommene Mensch nach Jacob Boehme,
Stuttgart 1937, S. 9—20.)

Damit sind wir bereits mit der Weisheitsspekulation bekannt
geworden, die sowohl dem kabbalistischen, wie dem boehmeschen
System eigentiimlich ist 6. Schon in der vorkabbalistischen Haggada

5 Hier ist die Wurzel von QOetingers berithmtem Wort: «Leiblichkeit ist
das Ende der Werke Gottes.» Vgl. Paracelsus, «Philosophia sagax», X 272
{(Werke ed Sudhoff I, XTI, 306); Oetinger, «Lehrtafel der Antonia» (Werke
ed. Ehmann IT, 1, S. 381); Schelling «Weltalter» (ed. Manfred Schréter 1947),
S. 246 und 273f. Hier wird auch ganz klar die «Natur in Gott» gelehrt,
Richard Rothe, Ethik 1845 I, S. 63ff., und II, S. 159.

¢ Christian Hermann Weile, der Theosoph des 19. Jahrhunderts,
sschwiirmt» geradezu, wenn er sagt: «Prov. 8, 22—32 ist die nie aufmerksam
und ehrfurchtsvoll genug zu betrachtende Bibelstelle, in welcher der Quell
der lautersten und erhabensten Gottesoffenbarung so klar und michtig
strémt, wie selten anderwirts, ein unschitzbares Juwel» (vgl. Philosophische
Dogmatik, III, 1862, S. 105ff., 1381f. u. a.), |

15



hat sich im Anschlull an Prov 8 und an Hiobstellen, wo von der
vorweltlichen Weisheit die Rede ist, eine Weisheits- (hebr. Choch-
mah) Spekulation entwickelt, die in vielem der Logos-Spekulation
der Griechen entspricht. Auf dem Boden der Kabbala flieBen dann
diese beiden Strome zusammen. Chochmah bildet eine der zehn
Sephirot, die man mit den Aonen der Gnostiker vergleichen kann.
Boehme hat eine ausgesprochene Sophia-Spekulation; er kann sich
nicht genug tun, Sophia zu preisen: «Die Jungfrau ist ewig unge-
schaffen, und ungeborhen: Sie ist Gottes Weisheit und ein Eben-
bild der gottheit im Ternario Sancto nach der Dreyzahl und aller
ewigen Wunder des ewigen Centri Naturae und wird in der Maje-
stit in den Wundern Gottes erkannt, denn sie ists, die da darstellet
ins Licht das Verborgene der Tieffe der Gottheit» (Dreyfach Leben
X1, 15). Weitere Beispiele in reichster Fiille bietet wiederum Ernst
Benz a.a.O., S. 21—39.

Schon auf dem Boden der mittelalterlichen Mystik wurde diese
Sophiologie verbunden mit der Mariologie, mit der Lehre von der
Maria aeterna. Bei Paracelsus gehort Maria sogar der immanenten
Trinitdt 7 an. Ebenso ist der Protestant Valentin Weigel in Zschop-
pau weithin dem Zauber dieser kosmischen Marienspekulation
erlegen. Der Protestant Boehme versucht in ausdriicklicher Front-
stellung gegen Weigél (Sendschreiben 12,59) hier Abstriche zu
machen. Doch ist auch fiir Boehme Maria das Weib auf der Mond-
sichel (nach Apok. 12) und die Geburt Christi aus Maria erfolgt
auch nach Boehme «magisch» ohne «Zerreissung des Bildes», also
utero clauso (vgl. Ernst Benz a.a. 0., S. 25ff.). Die Zahl der mario-

7 Vgl. Vorrede zum «Liber de Generatione Hominis», Ende (Werke Sud-
hoff I, S. 251). Der Protestant Oetinger kann sogar sagen: «Es ist zu ver-
muten, daB3 ihr irdischer Leib nicht verwest ist. Ohne Zweifel ist sie eines
der vier lebenden Wesen vor den Thron Gottes geworden.» Vgl. meine
Heidelberger Dissertation «Das androgyne Ideal und der christliche Glaube»,
Dinglingen 1940, S. 18. Eine Weiterbildung dieser Mariologie liegt vor bei
den schwibischen Nazarenern, einer auf den Basler Seidenweber Johann
Jakob Wirz (1778—1858) zuriickgehenden mystischen Sekte. Diese Speku-
lation ist heute ein heiBumstrittenes Thema der ostkirchlichen Theologie,
propagiert von den Sophiologen Bulgakow, Chomjakow und Florenski (vgl.
Friedrich Heiler, Urkirche, Ostkirche, 1937, S. 208 u. 6.; auch der verstorbene
Berdijajew huldigte einer solchen aus Boehme herzuleitenden Sophialehre
(Von der Bestimmung des Menschen, 1935).

16



logischen Stellen Boehmes ist Legion; es seien angefiihrt: Vierzig
Fragen 33, 9; Drey Prine. 22, 38; 22, 80, 81, 88, 89.

Sophia erscheint in der Kabbala als Androgyne. Dasselbe wird
vom En Soph ausgesagt; die préiexistenten Seelen sind mannweib-
lich (Wiinsche a.a.O., S. 678); doppelgeschlechtlich ist der Ur-
mensch, wie ihn schon Plato (Sympos. 189D), die Orphik, die
Haggada, Gnosis, Hermetik (Poimandres 1,12, Asklep. 20) dar-
stellten. So kann Ernst Ludwig Dietrich eine diesem Thema gewid-
mete Untersuchung (ZKG 1939, S. 297—345) abschlieBen mit der
Feststellung: «Die Kabbala zeigt uns beziiglich des Urandrogyn die
gnostische Spekulation gewissermafen in vollendeter Durchfiihrung.
Das androgyne Motiv ist zur Form des Denkens selbst geworden»
(S. 325) und: «Fiir die kabbalistische Systematik ist der Androgyn
geradezu das. Ordnungsprinzip, durch das ihre spekulativen Ideen
Symmetrie erhalten» (S. 318). Dasselbe mufl auch von Boehmes
androgynen Spekulationen gesagt werden®. Jacob Boehme lehrt
die Androgynie des vorweltlichen Gottes, des préiexistenten Chri-
stus, der priexistenten Sophia, der Ecclesia und ihrer wieder-
geborenen Glieder. Er hat sogar wie die Kabbalisten eine sehr merk-
wiirdige und von seinen Anhingern Oetinger und Michael Hahn
reproduzierte Lehre von der «komplementéren Androgynie Christi»,
und zwar in der Weise, dal der androgyne Christus die Seelen der
Minner durch Geschenk seiner weiblichen, die Seelen der Frauen
durch Zugabe seiner ménnlichen Potenzen zur androgynen Voll-
kommenheit hinaufpotenziert.

Gemeinsam ist der Kabbala und Jacob Boehme ferner die Lehre
von einer doppelten Schopfung. Sie geht zuriick auf Philo von
Alexandrien, der die beiden Schopfungsberichte von Gen 1 und
Gen 2 zu harmonisieren versucht hat mit Hilfe der platonischen

8 Zum Mythos vom Androgynen bei Boehme vgl. Ernst Benz, der voll-
kommene Mensch bei Jakob Boehme, 1937, mit vielen Belegen. Ebenso
bietet solche Ernst Ludwig Dietrich (a. a. O.). Fir Oetinger und Hahn vgl.
meine Dissertation: Das androgyne Ideal etc. Im 19. Jahrhundert huldigen
dieser Spekulation die durch Schelling angeregten Theosophen E. A. von
Schaden (Uber den Gegensatz des theistischen und pantheistischen Stand-
punktes, Erlangen 1848) und Theodor Culmann (Die christliche Ethik,
3. Aufl. 1889) sowie der wiirttembergisch-badische Pfarrer Theodor Boehmerle
(1860—1927), vgl. meine Dissertation S. 35ff.

17



Ideenlehre. Er findet in Gen1l die Erschaffung der Idealwelt, in
Gen 2 die der Realwelt geschildert. (De Opif. Mundi 76, ed. Cohn-
Wendland, Ed. minor, S. 20.) Dementsprechend unterscheidet die
Kabbala Beriah und Assijah, nach den in beiden Schépfungsberich-
ten verwandten hebr. Termini. Auf den Menschen angewandt wird
unterschieden zwischen der Erschaffung des Adam Kadmon, des
Himmelsmenschen, und des irdischen Adam, des Adam ha-rischon.
Der Adam Kadmon wird in kabbalistischen Werken dargestellt als
Riese (Golemmotiv), an seinen einzelnen GliedmaBen werden die
Sephirot aufgezeigt (Beispiel bei Bischoff, S. 39), denn der Mensch
ist ja Mikrokosmos, Abbild des Makrokosmos und enthilt alle
Potenzen sowohl der mineralischen, wie der tierischen, wie der
Geisteswelt in sich. Ganz konform sagt Boehme: « Wir zeigen euch
dieses, dal} das ewige Wesen gleich ist einem Menschen, und diese
Welt ist auch gleich einem Menschen» (Dreyfach Leben VI, 48)
oder: «Der ganze Leib dieser Welt ist gleichwie ein menschlicher
Leib; dan er ist in seinem #duBersten Cirk mit den Sternen oder
aufgegangenen Kriften der Natur umschlossen und in dem Leibe
regieren die 7 Geister der Natur und das Herze der Natur stehet
mitten inne» (Aurora 25, 22). Das Mikrokosmosmotiv tritt uns ent-
gegen, Theos. Sendbriefe 22,7: «Dan der Mensch ist eine kleine
Welt aus der Groflen und hat der ganzen groen Welt Eigenschaft
in sich [ dan Gott sprach zu ihm nach dem Falle: Du bist Erde und
sollst zu Erde werden, das ist Sulphur. Mercurius und Sal: darinne
stehet alles in dieser Welt [ es sey geistlich (!) oder leiblich.» Boehme
entwickelt—genau iibrigens wie Paracelsus— aus dem Mikrokosmos-
gedanken heraus seine Lehre vom Tier im Menschen. Sie wird von
ihm sogar biblisch fundiert auf Stellen wie Luc. 13,32 (Herodes,
dieser Fuchs), Mt. 23, 33 (Die Phariséer sind Nattern und Schlangen);
auch die Tiersymbole des Buches Daniel und der Apokalypse wer-
den von ihm zu Hilfe genommen. So kann Boehme sagen: «So
machet mancher eines Hundes Eigenschafft im dufleren Geiste die-
ser Welt, mancher eines Wolfes, eines Béahren, Lowen, Fuchsens,
Hasen, Stieres, Pfauens, Hahnens, auch Kriten, oder Schlangen
Eigenschafft, und so fort nach allen Creaturen» (Dreyfach Leben
X1, 45). Weitere Stellen: Vierzig Fragen VII, 18, Dreyfach Leben
VI, 49 u.6.

18



Obiges Zitat aus Aurora 25,22 brachte uns bereits Boehmes
Lehre von den 7 Naturgeistern nahe. Auch sie ist aus der Kabbala
geschopft. Sie hangt natiirlich zusammen mit der gnostischen Spe-
kulation von den 7 Planetengeistern, die auch im Manichdismus
als die 7 Archonten vorkommen °. In der Kabbala gibt die Sieben-
zahl der Planeten ebenfalls Anlafl zu weitgehenden Spekulationen
(vgl. Jezirah V, 6 und 7, bei Bischoff a.a.0., S. 71); bei Boehme
werden diese Planetengeister kombiniert mit den 7 Geistern Gottes
aus Apok. 4, 5. Er nennt sie auch die 7 Quellgeister. Als Autodidakt
gibt er eine unmogliche Etymologie dieses Terminus, die jedoch
nicht des Tiefsinnes ermangelt. In der Kategorie Qualitit steckt
nach Boehme ein dreifacher Sinn, die Qual, die Quelle und die
Qualitdt im iiblichen Wortverstand. Diese 7 Quellgeister heilen
Begierde, Ziehen oder Stachel der Bewegung, Kreuzrad, Feuer,
Licht und Liebe, Schall Wort, oder Hauch und Wesen oder Gehiuse
(lichtvolle Darstellung bei Ferdinand Weinhandl, Die Gestalt-
analyse 1927, S. 99). Von diesen 7 Geistern kann Boehme sagen:
«Wir wissen, dafl die Seele im Hertzen wohnet: ihr eigen Wesen ist
das Centrum der 7 Geister der Natur; sechs Geister sind das Regi-
ment des Lebens und der siebente ist die Tinctur der Wesenheit.
Denn ihre Wesenheit ist Blut und Fleisch (!), das machet die Tinc-
tur, wiewohl die Tinctur nicht Fleisch und Blut ist, sondern eine
Jungfrau ohne Gebéren. Aber die 6 Geister in der Tinctur gebéren
je einer den andern» (Dreyfach Leben XIV, 17 — weitere Beispiele
Dreyf. Leben X1V, 21, I, 22; Drey Princip. 21, 8). Daf} in Apoc. 4,5
diese 7 Geister «Geister Gottes» und nicht der Natur genannt wer-
den, ist nach Boehme unwesentlich, denn er lehrt ja eine «Natur in
Gott» und die Leiblichkeit Gottes, und was vom Mikrokosmos, dem
Menschen, gilt, das gilt auch von Gott und umgekehrt.

Den dritten dieser Natur- oder Quellgeister nennt Boehme
«Kreutzrad». Damit sind wir seiner Spekulation vom Rad der
Geburt begegnet, die fiir ihn ebenfalls wesentlich ist. Neben der
Ausdeutung der biblischen Urgeschichte kénnte man die Ausdeu-
tung der Thronwagenvision des Ezechiel (Ezech. 1—3), ein Zen-
trum kabbalistischer Spekulation, nennen. Die Kabbalisten haben

? Vgl. Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Rel.-Geschichte I1, S. 270.

19



diesen Wagen mit den vier Rédern, die nach allen Richtungen ohne
Umwenden beweglich sind, kombiniert mit den orphischen Lehren
vom Trochos tes geneseos. (Sohar II, 42f., bei Bischoff a.a. 0., S.85
und 223.) Boehme bringt aus dem Neuen Testament (Apoc. 4;)
noch die 7 Geister Gottes hinzu. So kann er sagen: «Also hat die
Erde in ihrer Sucht den Geist des siebenfichigen Rades an sich
gezogen und hilt den in sich als eine eigene matrix naturae und
wollte immer gerne in ihr selbst das Rad des Lebens erwecken:
darum drehet sie sich um, denn sie hat beyde Feuer, als das Hitzige
und auch das Kalte und will immer das unterste hinauf gegen der
Sonnen.» (Dreyfach Leben XI, 5 — weitere Beispiele: Drey Princ.
4,50, Vierzig Fragen I, 9.) — Die Ausfiihrungen August Fausts tiber
das «Rad der Geburt» (Einleitung zum 3. Band von Boehmes Wer-
ken, S. 31f.) zeigen, dall er keine Ahnung hat vom biblischen bzw.
kabbalistischen Ursprung dieses Motivs. Oetinger wird dann noch
Jakobus 3,16 einbeziehen, um die L.ehre vom «Rad der Geburt»
noch fester biblisch zu verankern.

Er sagt: «Der Ausgang dieser Krafte ist in der Tat ein zirkularer
oder eine Rotation und wird von Jakobus Kap. 3 das Rad oder die
Rotation der Natur genannt, sofern ndamlich der Geist durch jene
Zirkularkrifte die Natur hervorbringt, in Bewegung setzt und
erhilt» (Theologia ex idea vitae, ed. Hamberger, S. 134). Bei dem
Bauersmann Michael Hahn heifit es gleicherweise: «Im Ungrunde
ist der Zeugungs- und Geburtsquell aller wirkenden und leidenden,
zeugenden und gebédrenden Zentral- und SchoBkrifte (Emanation!)
des allerheiligsten Lebensquells und Geburtsrades» (W. F. Stroh, die
Lehre des wiirttembergischen Theosophen Johann Michael Hahn,
systematisch entwickelt, 2. Aufl. 1928, S. 391). Auch in Schellings
«Weltaltern» kommt das «Rad der Geburt» sowohl makrokosmisch
wie mikrokosmisch gewendet vor (ed. Manfred Schriter, 1947,
S. 38, 68f., 232 u.d.).

Gott ist nicht erst bei Nicolaus Cusanus, sondern auch schon bei
den Kabbalisten coincidentia oppositorum (Scholem: the union and
the root of all contradictions a.a.O., S. 386). Darum «urstiandet»
auch das Bose in Gott (Scholem: The mystic does not recoil even
before the consequence that in a higher sense there is a root of evil
even in God a. a. O., S. 386). Das ist auch eine Lehre Jacob Boehmes,

20



die sogar, wo immer auch nur einige Kenntnis von Boehmes
Gedankenwelt besteht, als allgemein bekannt vorausgesetzt werden
kann. Wahrend aber Heinrich Bornkamm in seiner Jugendarbeit
(Luther und Boehme, 1925) auch diese Besonderheit Boehmes auf
Luther zuriickfithren1® méchte, und zwar auf Luthers Lehre vom
Deus absconditus, diirfte nach unseren Darlegungen kein Zweifel
dariiber bestehen, dafl auch in dieser Hinsicht die kabbalistische
Mystik als geistiger Quellort dieser wichtigen Spekulation des Gor-
litzer Mystikers anzusehen ist.

Mit dem Pantheismus — genauer Panentheismus — der Kabbala
bzw. ihrer Lehre von der Natur in Gott!!, die via emanationis zur
materiellen Natur wird, nachdem sie zuerst durch die Geisterwelt
hindurchgeschritten ist, hingt zusammen die eigenartige Lehre der
Kabbalisten vom Zimzum. Sie machen sich Gedanken dariiber, wie
der Kosmos neben dem En Soph, der vorweltlichen Gottheit also,
die das ganze All ausfiillte, Platz haben konnte. Die Losung dieses
Problems geht in die Richtung, daBl Gott sich zusammengezogen
habe, um fiir die Welt Platz zu schaffen. (Erich Bischoff a.a.O.,
S. 20; Elisabeth Zinn, Die Theologie Oetingers, Beitr. zur Forderung
christl. Theologie XXXVI, 3, S. 174, 177, Schelling, Philosophie der
Mythologie XII, 616.)

Bei Jacob Boehme heillt es dementsprechend: « Die grofle Weite

10 Ernst Benz weist demgegeniiber mit Recht darauf hin, dafl Born-
kamm Boehme viel zu sehr an Luther annédhert und dafl} die lutherische
Orthodoxie Boehme als Ketzer bekampft hat (ZKG 1935, S. 110—113).
Zu den orthodoxen Boehmebestreitern gehéren Valentin Griemann 1623,
P. Wichmann 1624, Johannes Fabricius 1676, Tobias Wagner (Tibinger
Kanzler) 1679, Abraham Calov 1684, Holzhausen 1690, M. Frick (Ulm) 1697,
Adolf von Harle3 1882. Der Boehmeanhénger Gottfried Arnold nimmt den
Meister gegen diese Angriffe in Schutz in seiner «Unpartheyischen Kirchen-
und Ketzergeschichte», 1699/1701.

11 Schelling behauptet, daB3 auch Spinoza die «Natur in Gott» lehre,
«Weltalter», S.45 — auch bei ihm sind Einflisse der Kabbala von allen
Kennern derselben immer angenommen worden. Schelling lehrt die «Natur
in Gott» auch ganz deutlich in seiner Schrift: «(Das Wesen der menschlichen
Freiheit», ‘ed. Horst Fuhrmans,, 1950¢ S. 16 17, 18, 24, 26, 27 u. o. Richard
Rothe gibt zu, daB3 die Lehre von der «Natur in Gott» Pantheismus bedeute,
aber, meint er, das sei nur ein innergéttlicher (Theologische Ethik 1845 1.,
S. 71 Anm.). , _ s , .



ohne Ende begehret die Enge und eine Einfalllichkeit, darinnen sie
sich mag offenbaren. Dann in der Weite und Stille wire keine
Offenbarung. So mull ein Anziehen und ein Einschliefen sein,
daraus die Offenbarung erscheine» (Dreyf. Leben I, 35, vgl. auch
II, 12). Diese Offenbarung Gottes geschieht aber in der Schopfung.
Bei Oetinger und den beiden Hahn (Philipp Matthéius und Johann
Michael) ist diese Lehre vom Zimzum hé#ufig!2, ebenso klingt sie
nach in Schellings «Diastole und Systole», fiir welche sich auch
Goethe begeistert hat.

Die kabbalistischen Gelehrten haben auch sprachphilosophische
Untersuchungen durchgefiihrt. Entsprechend ihrer ganzen Geistes-
richtung, die nach Aufstellung eines «vorweltlichen Systems»
(Oetinger) trachtete, zielten dieselben nach der Ur- oder Natur-
sprache. Es war fiir sie selbstverstindlich, da3. dieselbe nur das
Hebriische gewesen sein konnte 3. Auch Boehme beschéftigt sich
mit dem Problem der Ursprache. Mittels der Ur- oder Natursprache
war Adam befihigt, allen Kreaturen Namen zu geben* (Vierzig

12 Einzelnachweise in meinem Aufsatz «Oetinger und die Kabbalas,
«Judaica» 1948, S. 273.

13 Vgl. Scholem: «Language in its purest form, that is, Hebrew, according
to the Cabbalists, reflects the fundamental spiritual nature of the world;
in other words, it has mystical value. Speech reaches God, because it comes
from God», a. a. 0., S. 389. Uber Boehmes Sprachphilosophie haben gehan-
delt Ernst Benz in «Dichtung und Volkstum», Neue Folge des «Euphorion»
1936, S. 340—357, und Schleiff in ZKG 1938, S. 151. Es ist bezeichnend fiir
die groBe Unkenntnis iiber diese doch sehr wichtigen Sprachtheorien, daf
die Sprachphilosophie des groBen Philologen Karl VoBler weder die Sprach-
theorie der Kabbala noch die Boehmes erwihnt.

Vgl. Karl VoBler, Gesammelte Aufsitze zur Sprachphilosophie, 1923,
272 Seiten! Dieselbe Unkenntnis iiber dieses Problem verraten auch die
Worte Alfred Bertholets, der das als Alttestamentler doch eigentlich hitte
wissen miissen: «Franciscus Mercurius van Helmont (1618—1699) verwendet
in seiner Erstlingsschrift seinen ganzen Scharfsinn darauf, zu beweisen, daf3
das Hebriische die natiirliche Sprache der Menschheit sei, die, wiire nicht
der verderbliche Einflu der menschlichen Gesellschaft dazwischen gekom-
men, jedermann von Haus aus sprechen wiirde, und die selbst Taubstumme
spielend erlernen miilten». (Seelenwanderung, Rel.-Gesch. Volksbiicher,
Tiibingen 1906, S. 46). Auch Paracelsus sinnt diesem Problem nach (Hem-
rich Bornkamm in ZKG 1928, S. 449).

14 Diese Ansicht findet sich auch bei Paracelsus: ¢«Adam hat mittels der

22



Fragen IV, ed. Faust III, S. 7). Da auch Boehme der Meinung ist,
daB dieselbe die hebriische war, finden sich bei ihm eine ganze
Reihe von hebr. Lehnwortern. Trotzdem versucht er immer wieder
unter Zugrundelegung deutscher Worter Wesenhaftes iiber die
Natursprache auszusagen. So miiht sich Boehme in «Dreyfach
Leben» ab, mit Hilfe des Wortes «schuf» den Vorgang des Schaffens
zu schildern (z. B. V, 87, 88). Als Paradigma diene V, 102: «Wie der
Mund das Wort «schuf» formet, also ist die Schopfung auch gefor-
met worden. Denn die Lippen tun sich auf und der Obergaumen
mit den Zahnen faBet sich mit der unteren Lippe und zischet der
Geist durch die Zahne. Das ist also: Wie sich die Lippen als der
duBere Umfang austun, also hat sich aufgetan die Matrix der
Gebirerin, verstehe in der Entziindung. Das Zischen ist das Feuer
und aus dem Feuer die Luft, als ein Geist der Matrix, welcher jetzt
erwecket und zuvor im Zentro nicht erkannt ward, sondern alleine
in der Weisheit vor der Dreizahl.» Natiirlich wird die Trennung
in die Einzelsprachen mit der Geschichte vom Turmbau zu Babel
begriindet; in der Ewigkeit wird die Sprachentrennung aufhéren,
darum soll die innere Emigration aus «Babel» jetzt schon beginnen:
«Gehet aus von den Sprachen in Babel: dann wir reden in Jerusalem
alle nur eine Sprache: Babel brennet im Feuer. Amen» (V, 149).
Unter Babel ist die siindige Welt zu verstehen, unter der «einen
Sprache» ein pfingstliches. Ereignis.

Die sprachphilosophischen Untersuchungen der Kabbalisten
richten sich vorziiglich auf den Gottesnamen. Name ist ja in der
ganzen Antike nicht Schall und Rauch, sondern Realitit. Und dem
alttestamentlichen Gottesnamen wurde ja solche efficacia zugespro-
chen, dafl man ihn moéglichst vermied, um ihn nicht zu miBbrauchen.
Das Verhiltnis zum Gottesnamen ist auch in der Kabbala ein
magisches, wie das zu den Namen iiberhaupt. Die Beschiftigung
mit den Gottesnamen der Bibel ist darum ein wesentliches Stiick
der sog. praktischen Kabbala (vgl. Erich Bischoff, Die Elemente

Kunst Signata den Tieren die Namen gegeben. Er war der erste Signator.
-AuB Hebriischer Sprach — die aber Paracelsus nicht beherrscht, wie man
an vielen Einzelbeobachtungen feststellen kann — flieBen auch die rechten
Namen (!) her und werden erfunden jedwedem nach seiner Arth, Natur und
Eigenschafft.» De Signatura Rerum (Huser, Bd. 6, S. 356).

23



der Kabbala IT, 1914, S. 35—39). Wenn August Wiinsche in seinem
Artikel Kabbala in RE 39, S. 681, diese Beschiftigung mit den
Gottesnamen «ein kindisches Spiel» nennt, dann beweist er damit,
dal ihm jedes tiefere Verstéindnis fiir den religiosen Sinn dieser
Dinge abgeht. Dieser Vorwurf kann gegen Boehme nicht erhoben
werden; er ist auch darin ein gelehriger Schiiler der Kabbalisten,
daB er sich mit dem Tetragrammaton beschaftigt®. Auch dieser
fir den Laien doch so schwierige Terminus ist ihm wohlvertraut.
So schreibt er im Rahmen einer Erklarung der 4. Bitte des Vater-
unsers: « Wiewol es der letzte Buchstabe in der Sylbe Brot aus-
spricht, dal es paradiesisch Brot sei, dann das Creutz fiithret in
seinem Charakter — in der Natursprache den schweren Namen
Gottes. Welches, so man den recht erkliren und nach der Natur-
Sprache (!) verstehen will, in dem Worte Tetragrammaton gewaltig
und zum héchsten verstanden wird. Dann fasset es alle drey Prin-
cipia. Und in dem Worte Adonaj wird Gott in einem Principio, als
in der Englischen Welt verstanden, welches in einem sondern Trak-
tat mag erklirt werden» (Dreyfach Leben XVI, 34). «Phantastische
Spielerei» nennt auch Franz Dibelius Boehmes Meditation iiber den
Gottesnamen Jehovah: «Die Dreiheit offenbart sich aus der Einheit
in einem dreifachen Hauchen, und dasselbe heillet mit seinem sen-
sualischen Namen Jehovah. Denn die Einheit als das J gehet in
sich selber ein in ein dreifaches Wesen, das heilet Je, und das Je
ist der Vater; der fithret sich mit seinem hauchenden Willen ins
Ho als in eine Fassung der Liebe, und im Ho wird das Wort aller
Krifte verstanden, denn es macht eine Circumferenz oder Umschluf3
seiner selber, als das ewige Etwas oder Ichts (Heidegger!). Davon
gehet die Liebe-Lust aus, welcher Ausgang ist der Geist, der fasset
und formieret sich ins Va. Denn das V ist der Geist als der Ausgang

15 Vgl. den Auszug aus Paracelsus’ Schrift «Tetragrammaton» bei Gott-
fried Arnold, Unpartheyische Kirchen- und Ketzerhistorie, II. Anhang,
S. 1511—1521. Paracelsus verweist mehrfach auf seine Schrift «Cabballiahs,
so in «De signatura Rerum» IX (Huser, Bd. 6, S. 352). Fir ihn waren die
Weisen von Bethlehem «Gabalisten», ebenso Moses, Aaron, Elias, Bildad,
Enoch, David, Salomon, Daniel, Baruch, Jeremias, Hesekiel (Huser, Bd. 3,
S. 60). Bei Boehme kommt der terminus «Gabala» dreimal vor (Theos.
Fragen IIT 34 VI 11)., ‘

24



und A ist die Weisheit, darin sich der Geist fasset zu einem wirken-
den Leben» (RE 33, S. 275, ohne nihere Stellenangabe).

Wiinsche bietet ein Beispiel kabbalistischer Silbensymbolik mit
dem Gottesnamen Elohim (a.a.Q., S. 681). Dasselbe Verfahren
wendet auch Boehme an auf Mer-cu-ri-us (Drey Principien I, 13).
Sul-phur (Drey Princip. II, 7). Sul soll die Seele, phur- das herbe
Rad (!) an ihme selber bedeuten (Dreyfach Leben I1, 41). Dieselben
Manipulationen nimmt Boehme auch mit dem Wort Jesus (Drey
Prine. 22, 87), Christus (22, 88) und Immanuel (22, 84) vor. Ebenso
verfihrt er mit den Vokalen A E I O U des Alphabeths (Vierzig
Fragen I, 102). Aus der Apokalypse leitet Boehme ab, dal es 24
Buchstaben in der Natursprache geben miisse (Dreyfach Leben IX.
67—70). Wieder greift August Faust vollstindig daneben, wenn er
Boehmes Zahlenspekulationen von Quirinus Kuhlmann herleiten
will, und es ist lediglich eine petitio principii, wenn Faust behauptet,
dafl Boehme im Grunde derartigen Phantastereien fern steht (Vor-
rede zum 3. Band der Werke Boehmes, S. 33, Anm. 34).

Nach der Kabbala ist der fromme Mensch verpflichtet, Gott in
der Natur zu suchen. Darum wird Sohar 11 fol. 23 (ed. Miiller 1932,
S.170—174) die Alchemie religios begriindet. Alle Kabbalisten
treiben sie, die christlichen wie Paracelsus, Knorr von Rosenroth,
Van Helmont, Vater und Sohn, Dippel (Erfinder des Berliner Blaus)
und Oetinger ganz besonders eifrig!%. Susanna von Klettenberg.
die «schone Seele Goethes», war auf diesem Gebiete ebenfalls zu
Hause. Sie hat dem Rekonvalescenten Goethe Wellings Opus mago-
kabbalisticam empfohlen. Goethe hat es angeschafft, fleifig darin
studiert und daher seine guten Kenntnisse der Adepten gewonnen,
die im ersten Teil des Faust hervortreten. Zwar hat Boehme erklirt,
er verstehe nicht viel von ihr, aber mit den alchemistischen Aus-
driicken wie Sulphur, Mercurius, Quintessenz, Ternarius Sanctus,
Tinktur, Coagulation etc. ist er sehr wohl vertraut. Er hat sie fast
alle aus Paracelsus iitbernommen, ebenso wie die Titel der meisten
seiner Schriften 17.

18 Schelling verteidigt die Alchemie in den Weltaltern, S. 152f.

17 Wir nennen auler ¢«De Signatura rerum», «Mysterium Magnum» (vgl.
Will-Erich Peuckert, Paracelsus, 1941, S. 50), der Titel «Vom dreyfachen
Leben», geht iiber Paracelsus sogar zuriick zu Marsilio Ficinos «de vita

25



Auch die Astrologie wird von den «praktischen Kabbalisten»
betrieben ohne irgendwelche Gewissensbisse, die religiose Begriin-
dung liefert wieder der Sohar (II fol. 171a—172a, ed Miiller 1932,
S. 174f.). Sie nimmt bei Boehme einen breiten Raum ein. Beispiele
«Dreyfach Leben» X, 34, XI, 33, XVII, 418, Ein weiteres Betiti-
gungsfeld «Praktischer Kabbalistik» war die Welt des Okkulten,
Traumdeutung, Zauberei, Spiritismus (vgl. Bischoff II «Magische
Kiinste», S. 169—206). Auch hier ist Boehme als' Renaissance-
mensch durchaus heimisch. Er sagt in den Vierzig Fragen: «So hat
der Seelen Geist Macht, einen andern Menschen in Marc und Bein,
als in Sulphur einzugehen und ihme, so er falsch, in die Turbam
einzufiithren, so ferne derjenige nicht mit Gottes Geist gewappnet
ist, daBl er nur blo8 im Geist dieser Welt erfunden wird, wie das an
den Zauber-Huren zu sehen ist.» VI, 15. Damit schon ist erwiesen,
daB es bei Boehme ebenso wie bei Paracelsus ein Lehrstiick «De
sagis» gibt; Belege konnen leicht erbracht werden.

Bei den Kabbalisten gibt es eine ausgesprochene Farbensym-
bolik. Sie beschéftigt sich zum Beispiel mit der Flamme und stellt
fest, daB3 dieselbe aus einer blauen und einer gelben Komponente
besteht. Blau bedeutet dann die weiblichen, rot die minnlichen
Potenzen sowohl der Gottheit wie der Kreatur. An diese Farben-
symbolik wird man erinnert, wenn man Boehmes Ausdeutung des
Regenbogens kennen lernt: «Blau bedeutet die Wesenheit, rot den
Vater im Feuerglantz, gelb bedeutet das Licht, den Glanz, die
Majestit des Sohnes Gottes, braun bedeutet die Dunkelheit und die
Vermischung aller Gestélte. Und aufsolchem Bogen wird Christus des
Menschen Sohn mit dem letzten Gericht erscheinen» (Dreyfach
Leben VI, 65).

Eine Richtung der Kabbalisten hat die « Apokatastasis ton Pan-
ton» gelehrt, wie der «christliche Gnostiker» Origenes. Hierin folgt
Boehme nicht. Er ist der Ansicht: «Aus der Hoélle ist kein Wider-

triplici» (vgl. Walter Dress, Die Mystik des Marsilio Ficino, 1929, S. 152 und
Will-Erich Peuckert a. a. O., S. 132). Ebenso ist es mit Boehmes Titel: «Von
den drei Principien», er stammt aus «De Natura rerum» VI, 265 (ed. Sudhoff
I, XT1, 318) und kommt auch als Uberschrift vor: ¢Von den dreyen Princi-
piis» (vgl. Sudhoff I, III, S. 1—11).

18 Qetingers Verteidigung der Astrologie (!) findet sich in der «Lehrtafel
der Antonia» (Werke ed. Ehmann II, 1, S. 197).

26



rufen» (Dreyfach Leben VIII, 5). Die schwibischen Theosophen
Oetinger und Hahn lenken wieder zur Apokatastasis zuriick im
Anschlufl an Albrecht Bengel; sie ist auch heute noch bei den
schwibischen Pietisten mindestens esoterisch in Geltung, wihrend
etwa Denker wie Lessing und Leibniz mit Boehme an der sog.
Ewigkeit der Hollenstrafen1® festhalten und dies auch ausfiihrlich
begriindet haben. Ferner lehrt die Kabbala — oder mindestens
einzelne Schulen in ihr — den Gilgul, die Seelenwanderung (vgl.
Bischoff II, S. 138—150). Hierin leistet Boehme auch keine Gefolg-
schaft. Doch schon der Theosoph Franciscus Mercurius van Helmont
(1614—1699) kehrt zu dieser alt-orphischen Lehre zuriick20. Die
Anthroposophie Steinerscher Richtung — welche sich merkwiir-
digerweise wenig auf Kabbala und Boehme beruft, wohl aus man-
gelnder Kenntnis derselben — hat sie jedoch wieder aus Indien
importiert und propagiert in charakteristisch abendlindischer Wen-
dung den Karma-Gedanken 2.

Zum Schluf} sei noch auf eine Gemeinsamkeit zwischen Kabbala
und Boehme hingewiesen, die sachlich schon lingst erwiesen wurde,
auch wenn der Name bis jetzt absichtlich noch unerwiahnt blieb.
Gemeint ist die Lehre vom «werdenden Gott», der sog. Theogonische
Prozel. Unsere Darlegungen am Anfang schon haben gezeigt, daf3
die Kosmogonie zugleich Theogonie ist und umgekehrt, weil ja
pantheistisch in beiden Systemen von einer «Natur in Gott» die
Rede ist. In diesem fiir alle Mystik so typischen Gedanken iibt die
Kabbala auch heute noch den weitesten Einflul auf weite Kreise
aus. Wir finden dieselbe Lehre vom « Werdenden Gott» ausgespro-
chen und womoéglich als ganz eigene und ganz neue Neuentdeckung
verkiindet bei Angelus Silesius 22, Schelling, Novalis, Rothe, Chri-

1% Vgl. Willy Hellpach, Beitrige zur Leibnizforschung, Reutlingen 1947,
S. 1291f. 7

20 Alfred Bertholet a. a. O., S. 46. Auch Richard Rothe suchte in modi-
fizierter Form die Seelenwanderungslehre fiir die christliche Dogmatik min-
destens als «Wahrheitsmoment» zu retten (vgl. Heinrich Holtzmann, R.
Rothes spekulatives System, Freiburg 1899, S. 258).

21 Vgl. Paul Althaus, Die letzten Dinge, 3. Aufl., S. 152—164.

22 Den Mythos vom «werdenden Gott» finde ich in Cherub. Wanders-
mann I, 52: ¢<Ein Senfkorn ist mein Geist, durchscheint ihn seine Sonne, so
wichst er Gotte gleich (!) mit freudenreicher Wonne.» Die theosophische

27



stian Hermann WeiBle, Rudolf Steiner, Max Scheler und Rilke. Ja
auch die NS-Ideologen L. F. Claul, Hauer, Schwarz? meinten,
wohl angeregt durch Gedankenginge Kolbenheyers (der ja auch
einen Spinoza- und Boehme-Roman geschrieben hat, ehe er die
Paracelsus-Trilogie begann), diese mystische These vom werdenden
rott sei geeignet, die Rassenmystik religios fruchtbar zu machen.
DaB sie dabei ihre Zuflucht genommen haben zu einer gerade durch
die jidische Kabbala ins Abendland importierten Lehre, gehort zu
den grausigen Ironien dieser Weltanschauungsmache, so wie fir
den Kundigen keine erheblichen Unterschiede bestanden zwischen
dem Pantheismus Spinozas und dem Rosenbergischen «Mythus».
Ich bin mir bewuBt, daB die hier aufgezeigte Ubereinstimmung
zwischen der kabbalistischen Mystik und der Boehmeschen Gnosis
bei vielen Lesern Kopfschiitteln erregen wird. Aber der Grund liegt
nicht in der Neuheit der hier ausgesprochenen Thesen — ich kénnte
eine stattliche Anzahl von Gewidhrsménnern anfithren von dem
eingangs erwihnten Cappel Hecht bis zur Gegenwart —, sondern
in der groBen Unkenntnis sowohl iiber die Kabbala wie iiber Boehme.
Gerhard Gershom Scholem, Professor fiir Juidische Mystische Lite-
ratur an der Universitit Jerusalem — also sicher ein Sachkenner —,
spricht von der «Affinitit zwischen der Religion Jacob Boehmes
und der Kabbalah», sie sei nicht mit Unrecht schon den #ltesten
Gegnern — und wir fiigen hinzu Freunden — Boehmes aufgefallen.
Es sei geradezu grotesk, daf} es der neueren Boehmeliteratur gelun-
gen sei, diese Beziehungen in Vergessenheit zu bringen (Eranos-
jahrbuch 1949, S. 305) %4, Dieser Vergessenheit mochten obige Aus-
fithrungen sowohl Boehme wie die Kabbala entreillen. Es ist meine
Uberzeugung, daB damit ein Schliissel gewonnen ist, um viele
Bereiche der sonst véllig unverstindlichen Gedankenwelt Boehmes

Grundlage wird deutlich I, 257: «Daf3 Gott dreieinig ist, zeigt dir ein jedes
Kraut, da Schwefel, Salz, Merkur, in einem wird geschaut». Auch bei Schel-
ling wird die Trinitdt aus dem kosmogonisch-theogonischen Prozef3 heraus
konstruiert (Weltalter, S. 144 u. 6.).

23 Einzelnachweise bei Fritz-Joachim von Rintelen, Ddmonie des Willens,
1947, S. 89. Dort auch Ausfithrungen iiber den theogonischen ProzeB bei
Boehme, desgl. bei Hans Meyer a. a. O., S. 57; Kurt Leese, Krisis und Wende.

24 Scholem hatte diese These schon frither vertreten, vgl. Enzyklopedia
Judaica, 9. Band, 1932, S. 729.

28



und dariiber hinaus der Theosophie aufzuschlieBen?3. Ich weil3
mich in diesem Bemiihen im Einklang mit den schon genannten
Forschern Benz, Bornkamm, Leese, Peuckert sowie mit dem noch
nicht genannten polnisch-franzosischen Boehmeforscher Alexandre
Koyré (Schiiler von Husserl) 26 sowie mit Hans Meyer, der in seiner
Geschichte der Abendl. Weltanschauung (Bd. IV, S. 58) den groB3en
Einfluf} der Kabbala auf die ganze Renaissancephilosophie andeu-
tet. Fiir Paracelsus ist dieser Einflul} heute wieder weithin aner-
kannt, fiir Boehme noch nicht. Darum ist eine sorgfialtige Erfor-
schung der angegebenen Gebiete notig. Dazu mochte dieser Beitrag
einen Anstol} geben.

ERWAHLUNG ALS GABE UND AUFGABE

Bine Analyse des Jesus-Prozesses

von Joser Eriis, Pastor der reformierten Judenmission in Ungarn,
Budapest

Vorwort

- Die ganze Heilige Schrift spricht iiber das Verhalten, das aus der
Tatsache des Auserwihltseins folgt; dennoch, um dem Ziel gerade-
aus zuzusteuern und um dabei eine biblische Methode zu befolgen,
habe ich ein entscheidendes Moment der Heilgeschichte, den sog.
Jesus-Prozel3, meinen Betrachtungen zu Grunde gelegt. Wir kénnen
fiiglich behaupten, daf3 der Jesus-Prozel3 eine kulminierende Begeben-

% Franz Xaver von Baader zitiert seitenlang Wachters «Elucidarius
Cabbalisticus», um Jacob Boehme zu kommentieren (Werke 1, 3, 405ff.).

26 «Il est nullement impossible, il est méme trés probable que Boehme
ait eu quelque notion de la doctrine cabbalistique. Il avait des amis, qui y
étaient versés... Il est fort possible aussi que la mystique spéculative de
Jacob Boehme ait des ressemblances avec celle du Zohar. Le fait qu’un
certain nombre de cabbalistes I’affirment n’est pas sans importance.» (La
philosophie de Jacob Boehme, Paris 1929, S. 126f.)

29



	Jacob Boehme und die Kabbala

