
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Jacob Boehme und die Kabbala

Autor: Schulze, W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960837

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960837
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


übertrug. Denn in dieser Bibel steht ja, daß Gott, der Herr, spricht:
«Meine Wege sind nicht eure Wege und meine Gedanken sind nicht
eure Gedanken.» Und es steht ferner darin: «Das Dichten des

menschlichen Herzens ist böse von Jugend an» (Gen. 8,21). Wie
sollten denn da das Herz und die Offenbarung das selbe sprechen?
Das Gegenteil stimmt ja schon eher2, daß die Schrift entgegen dem
bösen menschlichen Herzen steht, das sie verändern will, oder in
ihrer eigenen Sprache gesprochen, dessen «Beschneidung» sie fordert.

Die Bibel des Vitalismus übersieht, was in der Bibel unverrückbar

steht. Aber ist Rosenzweig dieser Sprünge wegen, die über das

Ziel führten, nicht mehr «Morenu», unser Erzieher? Er ist es gerade
noch in den Mängeln seiner Lehre, aus denen ebenso gelernt werden
kann wie aus der durch ihn geschehenen Darstellung der Wahrheit.

«Die Überlebenden der ,Schule'» — sagt Rosenzweig in einem

Artikel aus seinem letzten Lebensjahre — «möchten aus dem Meister

gern einen Schulmeister machen. Die lebendig weiterschreitende
Geschichte des Geistes entzieht ihn solchem schülerhaften
Unterfangen: Die Schule mit ihrem Schulmeister stirbt; der Meister
lebt. »

JACOB BOEHME UND DIE KABBALA

von W. Schulze. Freiburg i. Br.

Als der schwäbische Magister Friedrich Christoph Oetinger,
unschlüssig, ob er in den württembergischen Kirchendienst eintreten

sollte oder nicht, auf seiner langausgedehnten Kandidatenreise
nach Frankfurt am Main kam, da wurde er durch «Rath Fende»
mit dem gelehrten Kabbalisten, dem Juden Cappel Hecht, bekannt.
Oetinger sagt von der Begegnung mit ihm: «Dieser gewann mich

wegen der ungewohnten Fragen aus der jüdischen Philosophie, was
arich anpin weites Gesicht) und seiir anpin kleines Gesicht)
in Gott wäre, sehr lieb» (Ehmann, Oetingers Leben und Briefe,

2 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus.
Tel-Aviv 1939, 4. Kap., S. 75ff.

12



1859, S. 59). Als Oetinger bei ihm Unterricht nehmen wollte, um
tiefer in die Kabbala einzudringen, riet ihm Cappel Hecht ab, er
werde es darin doch nie zur Meisterschaft bringen. Statt dessen

solle er um so eifriger Jacob Boehme lesen, denn seine Schriften
redeten viel deutlicher von der Kabbala als etwa das Buch Sohar
(ibid.). Allerdings rannte Hecht mit dieser Empfehlung offene
Türen ein, denn die Begegnung Oetingers mit Boehme hatte längst
stattgefunden; der Tübinger Pulvermüller hatte den Studenten
bereits mit Boehmes Werken bekannt gemacht, wie Oetinger selbst
höchst anschaulich erzählt (a.a.O., S. 36). Mit Hechts Ausspruch
ist unser Thema gestellt: Wie verhalten sich Kabbala und die
Philosophie des tiefsinnigen Schusters aus Görlitz zueinander?

Jene Erscheinung des Synkretismus, welche die Kirchengeschichte

Gnosis nennt, die «akute Hellenisierung des Christentums»
(Harnack) gibt es auch auf dem Boden der jüdischen
Religionsphilosophie. Man nennt sie die Kabbala1. Während es auf
christlichem Boden gelungen ist, die mächtige Geistesbewegung der
Gnosis durch die bekannten 3 Institutionen (Kanon, Regula Fidei.
monarchischer Episkopat) niederzuringen, ist das auf jüdischem
Boden nie ganz gelungen. Die gnostisierenden Lehren der Kabbala
wurden zwar immer wieder von orthodoxen Rabbinen für ketzerisch
erklärt, aber trotzdem waren sie nicht auszurotten und sandten ihre
Ausstrahlungen immer wieder tief hinein ins Geistesleben, nicht nur
des Judentums, sondern der gesamten Menschheit. Eine «Hoch-
Zeit» solcher Ausstrahlungen war die Zeit der Renaissance, die

Zeit, der Jacob Boehme angehört. Er ist der Renaissance-Philosoph
par excellence. Alle für die Philosophie jener Zeit typischen Merkmale

treffen in ihm zusammen, wie die Strahlen im Brennpunkt
einer Linse. Seine Philosophie ist, wie der russische Exilphilosoph
Berdyajew es treffend ausgedrückt hat, «geniale Gnosis» (Bestimmung

des Menschen. 1935, S. 92)2. Aber nicht nur der geistige

1 Der terminus kommt her vom hebr. Kibbel tradere, vgl. Gerhard
Gershom Scholem, Philosophy and Jewish Mysticism, The Review of
Religion, May, 1938, p. 391. «Kabbala means literally tradition.»

2 Auch der Würzburger Philosoph Hans Meyer nennt Boehme treffend
einen «Gnostiker des 16./] 7. Jahrhunderts». Gesch. d. abendl. Weltanschauung

IV. 1950, 8. 55.

13



Gesamthabitus von Kabbala und Boehme erlaubt eine solche
Zusammenschau, sondern auch einzelne Probleme des beiderseitigen
Philosophierens bzw. Spekulierens.

Wie bereits die klassische Gnosis sich befaßte mit den ersten
Seiten der Bibel — die Kosmogonie ist ein gnostisches Urproblem —
so ist das auch bei der Kabbala der Fall3. Genau so liegen die Dinge
bei Boehme. Nicht nur behandelt er die Probleme der Weltentstehung

in seinem Genesiskommentar Mysterium Magnum, sondern
in allen seinen Schriften kommt er auf diese Fragen zu sprechen.
Sie gleichen alle einander wie ein Ei dem andern. In immer neuen
Anläufen muß der Autodidakt Boehme versuchen, die große Wahrheit,

die ihn beseeligt, zu formulieren. Man könnte auch gleichnishaft
an einen Kristall erinnern. Zerschlägt man ihn, so sind die
entstandenen Teilkristalle alle dem Ausgangskristalle ähnlich, weil sie

alle demselben Baugesetz unterstehen.
Für die kabbalistische Schöpfungslehre ist typisch, daß sie von

einem Ur-Pantheismus ausgeht. Am Anfang sind Gott und Natur
eins. Die Natur bildet einen Bestandteil Gottes. Es gibt eine ewige
Natur in Gott. Diese Spekulationen werden besonders im Anschluß
an die Bibelstelle Exod. 3,14 vollzogen. (Z.B. Sohar III, 65a bei
Erich Bischoff, Elemente der Kabbalah, Berlin 1913, S. 91.) Ebenso
lehrt Boehme eine «Natur in Gott». So heißt es in der Schrift
De Signatura rerum VI, 8: «Gott hat alle Dinge aus Nichts gemacht
und dasselbe Nichts ist er selber.» Für das «Nichts» kann Boehme
auch sagen das Chaos, die Finsternis, der Ungrund, das Geisterreich,
es sind für ihn diese Termini nur Umschreibungen der «Natur in
Gott». Die Weltschöpfung wird sowohl bei den Kabbalisten wie
bei Boehme durch Emanation4 vollzogen. (Vgl. Bischoff a.a.O.,
S. 161 u. ö.) Boehme sagt in der Schrift Drey Principien I, 3: Da
nun Gott diese Welt samt Allem hat erschaffen, hat er keine andere

3 Scholem: «The interpretation of the Maasse Bereshith Genesis),
the esoteric doctrine of creation, has always been one of the main preoccupations

of Kabbalism», a. a. O. S. 391.
4 Scholem: «Nothing comprises a wealth of mystical reality although it

cannot be defined in fact, creation out of nothing means to many mystics
just creation of God. Creation out of nothing thus becomes the symbol of
emanation... A. a. O. S. 395.

14



materiam gehabt, daraus ers machte, als sein eigen Wesen aus sich
selbst... (Weitere Beispiele dieser Natur in Gott und der emana-
tistischen Schöpfung Hegen vor in Vierzig Fragen I, 200, Dreyfach
Leben I, 41 und 54, Von Christi Testament der hl. Tauffe I, 1, 1, 2.)

Gott heißt in der Kabbala als geistiges Urprinzip vor der
Weltschöpfung En Soph. Obwohl er als Geist angesehen wird, wird doch

von einem Leib Gottes gesprochen, er muß ja urbildhch die ganze
Kreatur in sich enthalten. (Vgl. August Wünsche Art. Kabbala in
RE3 9, S. 670ff.) Die Leiblichkeit Gottes wird auch von Boehme
gelehrt. Sie kann als integrierender Grundbestandteil seiner
Theosophie und der durch ihn angeregten abendländischen Theosophie5
überhaupt bezeichnet werden. Nach Boehme schließen sich ja Geist
und Leib nicht aus, jeder Geist braucht einen Leib. «Ein geist ist
rohe ohne leib; Da aber doch kein Verstand ohne leib ist, und auch
der geist ohne leib nicht bestehet; Denn eine jede gestalt in dem

geiste ist ein hunger und sehnendes begehren je einer gestalt nach
der andern» (Dreyfach Leben IV, 5). Das gilt nach Boehme auch

von Gott, der Geist ist und «Weisheit». Darum heißt es in der zweiten

Schutzschrift wider Balthasar Tilken 67: «Er ist ihr Leben / sie

ist sein Kasten oder Leib / sie ist des Hl. Geistes Leiblichkeit.»
(Weitere Beispiele für Boehmes Lehre von der Leiblichkeit Gottes
bei Ernst Benz, der vollkommene Mensch nach Jacob Boehme,
Stuttgart 1937, S. 9—20.)

Damit sind wir bereits mit der Weisheitsspekulation bekannt
geworden, die sowohl dem kabbahstischen, wie dem boehmeschen

System eigentümhch ist6. Schon in der vorkabbalistischen Haggada

6 Hier ist die Wurzel von Oetingers berühmtem Wort: «Leiblichkeit ist
das Ende der Werke Gottes.» Vgl. Paracelsus, «Philosophia sagax», X 272

(Werke ed Sudhoff I, XII, 306) ; Oetinger, «Lehrtafel der Antonia» (Werke
ed. Ehmann II, 1, S. 381); Schelling «Weltalter» (ed. Manfred Schröter 1947),
S. 246 und 273f. Hier wird auch ganz klar die «Natur in Gott» gelehrt,
Richard Rothe, Ethik 1845 I, S. 63ff., und II, S. 159.

4 Christian Hermann Weiße, der Theosoph des 19. Jahrhunderts,
«schwärmt» geradezu, wenn er sagt: «Prov. 8, 22—32 ist die nie aufmerksam
und ehrfurchtsvoll genug zu betrachtende Bibelstelle, in welcher der Quell
der lautersten und erhabensten Gottesoffenbarung so klar und mächtig
strömt, wie selten anderwärts, ein unschätzbares Juwel» (vgl. Philosophische
Dogmatik, III, 1862, S. lOöfif-, 138ff. u. a.).

15



hat sich im Anschluß an Prov 8 und an Hiobstellen, wo von der
vorweltlichen Weisheit die Rede ist, eine Weisheits- (hebr. Choch-
mah) Spekulation entwickelt, die in vielem der Logos-Spekulation
der Griechen entspricht. Auf dem Boden der Kabbala fließen dann
diese beiden Ströme zusammen. Chochmah bildet eine der zehn

Sephirot, die man mit den Äonen der Gnostiker vergleichen kann.
Boehme hat eine ausgesprochene Sophia-Spekulation ; er kann sich
nicht genug tun, Sophia zu preisen: «Die Jungfrau ist ewig
ungeschaffen, und ungeborhen: Sie ist Gottes Weisheit und ein Ebenbild

der gottheit im Ternario Sancto nach der Dreyzahl und aller
ewigen Wunder des ewigen Centri Naturae und wird in der Majestät

in den Wundern Gottes erkannt, denn sie ists, die da darstellet
ins Licht das Verborgene der Tieffe der Gottheit» (Dreyfach Leben
XI, 15). Weitere Beispiele in reichster Fülle bietet wiederum Ernst
Benz a.a.O., S. 21—39.

Schon auf dem Boden der mittelalterlichen Mystik wurde diese

Sophiologie verbunden mit der Mariologie, mit der Lehre von der
Maria aeterna. Bei Paracelsus gehört Maria sogar der immanenten
Trinität7 an. Ebenso ist der Protestant Valentin Weigel in Zschop-
pau weithin dem Zauber dieser kosmischen Marienspekulation
erlegen. Der Protestant Boehme versucht in ausdrücklicher
Frontstellung gegen Weigel (Sendschreiben 12,59) hier Abstriche zu
machen. Doch ist auch füi; Boehme Maria das Weib auf der Mondsichel

(nach Apok. 12) und die Geburt Christi aus Maria erfolgt
auch nach Boehme «magisch» ohne «Zerreissung des Bildes», also
utero clauso (vgl. Ernst Benz a. a. 0., S. 25ff.). Die Zahl der mario-

7 Vgl. Vorrede zum «Liber de Generatione Hominis», Ende (Werke Sud-
hoff I, S. 251). Der Protestant Oetinger kann sogar sagen: «Es ist zu
vermuten, daß ihr irdischer Leib nicht verwest ist. Ohne Zweifel ist sie eines
der vier lebenden Wesen vor den Thron Gottes geworden.» Vgl. meine
Heidelberger Dissertation «Das androgyne Ideal und der christliche Glaube»,
Dinglingen 1940, S. 18. Eine Weiterbildung dieser Mariologie liegt vor bei
den schwäbischen Nazarenern, einer auf den Basler Seidenweber Johann
Jakob Wirz (1778—1858) zurückgehenden mystischen Sekte. Diese Spekulation

ist heute ein heißumstrittenes Thema der ostkirchlichen Theologie,
propagiert von den Sophiologen Bulgakow, Chomjakow und Florenski (vgl.
Friedrich Heiler, Urkirche, Ostkirche, 1937, S. 208 u. ö. ; auch der verstorbene
Berdijajew huldigte einer solchen aus Boehme herzuleitenden Sophialehre
(Von der Bestimmung des Menschen, 1935).

16



logischen Stellen Boehmes ist Legion; es seien angeführt: Vierzig
Fragen 33,9; Drey Princ. 22,38; 22,80,81,88,89.

Sophia erscheint in der Kabbala als Androgyne. Dasselbe wird
vom En Soph ausgesagt; die präexistenten Seelen sind mannweiblich

(Wünsche a.a.O., S. 678); doppelgeschlechtlich ist der
Urmensch, wie ihn schon Plato (Sympos. 189 D), die Orphik, die

Haggada, Gnosis, Hermetik (Poimandres 1,12, Asklep. 20)
darstellten. So kann Ernst Ludwig Dietrich eine diesem Thema gewidmete

Untersuchung (ZKG 1939, S. 297—345) abschließen mit der
Feststellung: «Die Kabbala zeigt uns bezüglich des Urandrogyn die

gnostische Spekulation gewissermaßen in vollendeter Durchführung.
Das androgyne Motiv ist zur Form des Denkens selbst geworden»
(S. 325) und: «Für die kabbalistische Systematik ist der Androgyn
geradezu das Ordnungsprinzip, durch das ihre spekulativen Ideen
Symmetrie erhalten» (S. 318). Dasselbe muß auch von Boehmes

androgynen Spekulationen gesagt werden8. Jacob Boehme lehrt
die Androgynie des vorweltlichen Gottes, des präexistenten Christus,

der präexistenten Sophia, der Ecclesia und ihrer
wiedergeborenen Glieder. Er hat sogar wie die Kabbalisten eine sehr
merkwürdige und von seinen Anhängern Oetinger und Michael Hahn
reproduzierte Lehre von der «komplementären Androgynie Christi»,
und zwar in der Weise, daß der androgyne Christus die Seelen der
Männer durch Geschenk seiner weiblichen, die Seelen der Frauen
durch Zugabe seiner männlichen Potenzen zur androgynen
Vollkommenheit hinaufpotenziert.

Gemeinsam ist der Kabbala und Jacob Boehme ferner die Lehre
von einer doppelten Schöpfung. Sie geht zurück auf Philo von
Alexandrien, der die beiden Schöpfungsberichte von Gen 1 und
Gen 2 zu harmonisieren versucht hat mit Hilfe der platonischen

8 Zum Mythos vom Androgynen bei Boehme vgl. Ernst Benz, der
vollkommene Mensch bei Jakob Boehme, 1937, mit vielen Belegen. Ebenso
bietet solche Ernst Ludwig Dietrich (a. a. O.). Für Oetinger und Hahn vgl.
meine Dissertation: Das androgyne Ideal etc. Im 19. Jahrhundert huldigen
dieser Spekulation die durch Schölling angeregten Theosophen E. A. von
Schaden (Über den Gegensatz des theistisehen und pantheistischen
Standpunktes, Erlangen 1848) und Theodor Culmann (Die christliche Ethik,
3. Aufl. 1889) sowie der württembergisch-badische Pfarrer Theodor Boehmerle
(1860—1927), vgl. meine Dissertation S. 35ff.

17



Ideenlehre. Er findet in Gen 1 die Erschaffung der Idealwelt, in
Gen 2 die der Realwelt geschildert. (De Opif. Mundi 76, ed. Cohn-
Wendland, Ed. minor, S. 20.) Dementsprechend unterscheidet die
Kabbala Beriah und Assijah, nach den in beiden Schöpfungsberichten

verwandten hebr. Termini. Auf den Menschen angewandt wird
unterschieden zwischen der Erschaffung des Adam Kadmon, des

Himmelsmenschen, und des irdischen Adam, des Adam ha-rischon.
Der Adam Kadmon wird in kabbalistischen Werken dargestellt als
Riese (Golemmotiv), an seinen einzelnen Gliedmaßen werden die
Sephirot aufgezeigt (Beispiel bei Bischoff, S. 39), denn der Mensch
ist ja Mikrokosmos, Abbild des Makrokosmos und enthält alle
Potenzen sowohl der mineralischen, wie der tierischen, wie der
Geisteswelt in sich. Ganz konform sagt Boehme: «Wir zeigen euch
dieses, daß das ewige Wesen gleich ist einem Menschen, und diese
Welt ist auch gleich einem Menschen» (Dreyfach Leben VI, 48)
oder: «Der ganze Leib dieser Welt ist gleichwie ein menschlicher
Leib; dan er ist in seinem äußersten Cirk mit den Sternen oder
aufgegangenen Kräften der Natur umschlossen und in dem Leibe
regieren die 7 Geister der Natur und das Herze der Natur stehet
mitten inne» (Aurora 25,22). Das Mikrokosmosmotiv tritt uns
entgegen, Theos. Sendbriefe 22,7: «Dan der Mensch ist eine kleine
Welt aus der Großen und hat der ganzen großen Welt Eigenschaft
in sich / dan Gott sprach zu ihm nach dem Falle: Du bist Erde und
sollst zu Erde werden, das ist Sulphur. Mercurius und Sal: darinne
stehet alles in dieser Welt / es sey geistlich oder leiblich.» Boehme

entwickelt—genau übrigens wie Paracelsus—aus dem Mikrokosmosgedanken

heraus seine Lehre vom Tier im Menschen. Sie wird von
ihm sogar biblisch fundiert auf Stellen wie Luc. 13,32 (Herodes,
dieser Fuchs), Mt. 23,33 (Die Pharisäer sind Nattern und Schlangen) ;

auch die Tiersymbole des Buches Daniel und der Apokalypse werden

von ihm zu Hilfe genommen. So kann Boehme sagen: «So

machet mancher eines Hundes Eigenschafft im äußeren Geiste dieser

Welt, mancher eines Wolfes, eines Bähren, Löwen, Fuchsens,
Hasen, Stieres, Pfauens, Hahnens, auch Kröten, oder Schlangen
Eigenschafft, und so fort nach allen Creaturen» (Dreyfach Leben
XI, 45). Weitere Stellen: Vierzig Fragen VII, 18, Dreyfach Leben
VI, 49 u. ö.

18



Obiges Zitat aus Aurora 25,22 brachte uns bereits Boehmes
Lehre von den 7 Naturgeistern nahe. Auch sie ist aus der Kabbala
geschöpft. Sie hängt natürlich zusammen mit der gnostischen
Spekulation von den 7 Planetengeistern, die auch im Manichäismus
als die 7 Archonten vorkommen 9. In der Kabbala gibt die Siebenzahl

der Planeten ebenfalls Anlaß zu weitgehenden Spekulationen
(vgl. Jezirah V, 6 und 7, bei Bischoff a.a.O., S. 71); bei Boehme
werden diese Planetengeister kombiniert mit den 7 Geistern Gottes
aus Apok. 4,5. Er nennt sie auch die 7 Quellgeister. Als Autodidakt
gibt er eine unmögliche Etymologie dieses Terminus, die jedoch
nicht des Tiefsinnes ermangelt. In der Kategorie Qualität steckt
nach Boehme ein dreifacher Sinn, die Qual, die Quelle und die

Qualität im üblichen Wortverstand. Diese 7 Quellgeister heißen
Begierde, Ziehen oder Stachel der Bewegung, Kreuzrad, Feuer,
Licht und Liebe, Schall Wort, oder Hauch und Wesen oder Gehäuse

(lichtvolle Darstellung bei Ferdinand Weinhandl, Die Gestaltanalyse

1927, S. 99). Von diesen 7 Geistern kann Boehme sagen:
«Wir wissen, daß die Seele im Hertzen wohnet: ihr eigen Wesen ist
das Centrum der 7 Geister der Natur; sechs Geister sind das Regiment

des Lebens und der siebente ist die Tinctur der Wesenheit.
Denn ihre Wesenheit ist Blut und Fleisch das machet die Tinctur,

wiewohl die Tinctur nicht Fleisch und Blut ist, sondern eine

Jungfrau ohne Gebären. Aber die 6 Geister in der Tinctur gebären
je einer den andern» (Dreyfach Leben XIV, 17 — weitere Beispiele
Dreyf. Leben XIV, 21,1, 22; Drey Princip. 21, 8). Daß in Apoc. 4,5
diese 7 Geister «Geister Gottes» und nicht der Natur genannt werden,

ist nach Boehme unwesentlich, denn er lehrt ja eine «Natur in
Gott» und die Leiblichkeit Gottes, und was vom Mikrokosmos, dem
Menschen, gilt, das gilt auch von Gott und umgekehrt.

Den dritten dieser Natur- oder Quellgeister nennt Boehme
«Kreutzrad». Damit sind wir seiner Spekulation vom Rad der
Geburt begegnet, die für ihn ebenfalls wesentlich ist. Neben der
Ausdeutung der biblischen Urgeschichte könnte man die Ausdeutung

der Thronwagenvision des Ezechiel (Ezech. 1—3), ein
Zentrum kabbalistischer Spekulation, nennen. Die Kabbalisten haben

9 Vgl. Chantepie de la Saussaye, Lehrbuch der Rel.-Geschichte II, S. 270.

19



diesen Wagen mit den vier Rädern, die nach allen Richtungen ohne
Umwenden beweglich sind, kombiniert mit den orphischen Lehren
vom Trochos tes geneseos. (Sohar II, 42f., bei Bischoff a. a. 0., S. 85

und 223.) Boehme bringt aus dem Neuen Testament (Apoc. 45)

noch die 7 Geister Gottes hinzu. So kann er sagen: «Also hat die
Erde in ihrer Sucht den Geist des siebenfächigen Rades an sich

gezogen und hält den in sich als eine eigene matrix naturae und
wollte immer gerne in ihr selbst das Rad des Lebens erwecken:
darum drehet sie sich um, denn sie hat beyde Feuer, als das Hitzige
und auch das Kalte und will immer das unterste hinauf gegen der
Sonnen.» (Dreyfach Leben XI, 5 — weitere Beispiele: Drey Prine.
4,50, Vierzig Fragen I, 9.) — Die Ausführungen August Fausts über
das «Rad der Geburt» (Einleitung zum 3. Band von Boehmes Werken,

S. 31 f.) zeigen, daß er keine Ahnung hat vom biblischen bzw.
kabbalistischen Ursprung dieses Motivs. Oetinger wird dann noch
Jakobus 3,16 einbeziehen, um die Lehre vom «Rad der Geburt»
noch fester biblisch zu verankern.

Er sagt: «Der Ausgang dieser Kräfte ist in der Tat ein zirkularer
oder eine Rotation und wird von Jakobus Kap. 3 das Rad oder die
Rotation der Natur genannt, sofern nämlich der Geist durch jene
Zirkularkräfte die Natur hervorbringt, in Bewegung setzt und
erhält» (Theologia ex idea vitae, ed. Hamberger, S. 134). Bei dem
Bauersmann Michael Hahn heißt es gleicherweise: «Im Ungrunde
ist der Zeugungs- und Geburtsquell aller wirkenden und leidenden,
zeugenden und gebärenden Zentral- und Schoßkräfte (Emanation!)
des allerheiligsten Lebensquells und Geburtsrades » (W. F. Stroh, die
Lehre des württembergischen Theosophen Johann Michael Hahn,
systematisch entwickelt, 2. Aufl. 1928, S. 391). Auch in Schellings
«Weltaltern» kommt das «Rad der Geburt» sowohl makrokosmisch
wie mikrokosmisch gewendet vor (ed. Manfred Schröter, 1947,
S. 38, 68f., 232 u.ö.).

Gott ist nicht erst bei Nicolaus Cusanus, sondern auch schon bei
den Kabbalisten coincidentia oppositorum (Scholem: the union and
the root of all contradictions a.a.O., S. 386). Darum «urständet»
auch das Böse in Gott (Scholem: The mystic does not recoil even
before the consequence that in a higher sense there is a root of evil
even in God a. a. O., S. 386). Das ist auch eine Lehre Jacob Boehmes,

20



die sogar, wo immer auch nur einige Kenntnis von Boehmes
Gedankenwelt besteht, als allgemein bekannt vorausgesetzt werden
kann. Während aber Heinrich Bornkamm in seiner Jugendarbeit
(Luther und Boehme, 1925) auch diese Besonderheit Boehmes auf
Luther zurückführen10 möchte, und zwar auf Luthers Lehre vom
Deus absconditus, dürfte nach unseren Darlegungen kein Zweifel
darüber bestehen, daß auch in dieser Hinsicht die kabbalistische
Mystik als geistiger Quellort dieser wichtigen Spekulation des
Görlitzer Mystikers anzusehen ist.

Mit dem Pantheismus — genauer Panentheismus — der Kabbala
bzw. ihrer Lehre von der Natur in Gott11, die via emanationis zur
materiellen Natur wird, nachdem sie zuerst durch die Geisterwelt
hindurchgeschritten ist, hängt zusammen die eigenartige Lehre der
Kabbalisten vom Zimzum. Sie machen sich Gedanken darüber, wie
der Kosmos neben dem En Soph, der vorweltlichen Gottheit also,
die das ganze All ausfüllte, Platz haben konnte. Die Lösung dieses
Problems geht in die Richtung, daß Gott sich zusammengezogen
habe, um für die Welt Platz zu schaffen. (Erich Bischoff a.a.O.,
S. 20; Elisabeth Zinn, Die Theologie Oetingers, Beitr. zur Förderung
christl. Theologie XXXVI, 3, S. 174, 177 ; Schelling, Philosophie der

Mythologie XII, 616.)
Bei Jacob Boehme heißt es dementsprechend: «Die große Weite

10 Ernst Benz weist demgegenüber mit Recht darauf hin, daß
Bornkamm Boehme viel zu sehr an Luther annähert und daß die lutherische
Orthodoxie Boehme als Ketzer bekämpft hat (ZKG 1935, S. 110—113).
Zu den orthodoxen Boehmebestreitern gehören Valentin Grießmann 1623,
P. Wichmann 1624, Johannes Fabricius 1676, Tobias Wagner (Tübinger
Kanzler) 1679, Abraham Calov 1684, Holzhausen 1690, M. Frick (Ulm) 1697,
Adolf von Harleß 1882. Der Boehmeanhänger Gottfried Arnold nimmt den
Meister gegen diese Angriffe in Schutz in seiner «Unpartheyischen Kirchen -

und Ketzergeschichte», 1699/1701.
11 Schelling behauptet, daß auch Spinoza die «Natur in Gott» lehre,

«Weltalter», S. 45 — auch bei ihm sind Einflüsse der Kabbala von allen
Kennern derselben immer angenommen worden. Schelling lehrt die «Natur
in Gott» auch ganz deutlich in seiner Schrift: «Das Wesen der menschlichen
Freiheit», cd. Horst Fuhrmans,, 1950' S. 16 17, 18, 24, 26, 27 u. o. Richard
Rothe gibt zu, daß die Lehre von der «Natur in Gott» Pantheismus bedeute,
aber, meint er, das sei nur ein innergöttlicher (Theologische Ethik 1845 I.,
S. 71 Anm,).

21



ohne Ende begehret die Enge und eine Einfaßlichkeit, darinnen sie

sich mag offenbaren. Dann in der Weite und Stille wäre keine

Offenbarung. So muß ein Anziehen und ein Einschließen sein,
daraus die Offenbarung erscheine» (Dreyf. Leben I, 35, vgl. auch

II, 12). Diese Offenbarung Gottes geschieht aber in der Schöpfung.
Bei Oetinger und den beiden Hahn (Philipp Matthäus und Johann
Michael) ist diese Lehre vom Zimzum häufig12, ebenso klingt sie

nach in Sehellings «Diastole und Systole», für welche sich auch
Goethe begeistert hat.

Die kabbalistischen Gelehrten haben auch sprachphilosophische
Untersuchungen durchgeführt. Entsprechend ihrer ganzen
Geistesrichtung, die nach Aufstellung eines «vorweltlichen Systems»
(Oetinger) trachtete, zielten dieselben nach der Ur- oder
Natursprache. Es war für sie selbstverständlich, daß dieselbe nur das

Hebräische gewesen sein konnte13. Auch Boehme beschäftigt sich
mit dem Problem der Ursprache. Mittels der Ur- oder Natursprache
war Adam befähigt, allen Kreaturen Namen zu geben14 (Vierzig

12 Einzelnachweise in meinem Aufsatz «Oetinger und die Kabbala»,
«Judaica» 1948, S. 273.

13 Vgl. Scholem : «Language in its purest form, that is, Hebrew, according
to the Cabbalists, reflects the fundamental spiritual nature of the world;
in other words, it has mystical value. Speech reaches God, because it comes
from God», a. a. O., S. 389. Über Boehmes Sprachphilosophie haben gehandelt

Ernst Benz in «Dichtung und Volkstum», Neue Folge des «Euphorion»
1936, S. 340—357, und Schleiff in ZKG 1938, S. 151. Es ist bezeichnend für
die große Unkenntnis über diese doch sehr wichtigen Sprachtheorien, daß
die Sprachphilosophie des großen Philologen Karl Voßler weder die Sprachtheorie

der Kabbala noch die Boehmes erwähnt.
Vgl. Karl Voßler, Gesammelte Aufsätze zur Sprachphilosophie, 1923,

272 Seiten! Dieselbe Unkenntnis über dieses Problem verraten auch die
Worte Alfred Bertholets, der das als Alttestamentler doch eigentlich hätte
wissen müssen : «Franciscus Mercurius van Helmont (1618—1699) verwendet
in seiner Erstlingsschrift seinen ganzen Scharfsinn darauf, zu beweisen, daß
das Hebräische die natürliche Sprache der Menschheit sei, die, wäre nicht
der verderbliche Einfluß der menschlichen Gesellschaft dazwischen gekommen,

jedermann von Haus aus sprechen würde, und die selbst Taubstumme
spielend erlernen müßten». (Seelenwanderung, Rel.-Gesch. Volksbücher,
Tübingen 1906, S. 46). Auch Paracelsus sinnt diesem Problem nach (Heinrich

Bornkamm in ZKG 1928, S. 449).
11 Diese Ansicht findet sich auch bei Paracelsus : «Adam hat mittels der

22



Fragen IV, ed. Faust III, S. 7). Da auch Boehme der Meinung ist,
daß dieselbe die hebräische war, finden sich bei ihm eine ganze
Reihe von hebr. Lehnwörtern. Trotzdem versucht er immer wieder
unter Zugrundelegung deutscher Wörter Wesenhaftes über die

Natursprache auszusagen. So müht sich Boehme in «Dreyfach
Leben» ab, mit Hilfe des Wortes «schuf» den Vorgang des Schaffens

zu schildern (z. B. V, 87,88). Als Paradigma diene V, 102: «Wie der
Mund das Wort «schuf » formet, also ist die Schöpfung auch geformet

worden. Denn die Lippen tun sich auf und der Obergaumen
mit den Zähnen faßet sich mit der unteren Lippe und zischet der
Geist durch die Zähne. Das ist also: Wie sich die Lippen als der
äußere Umfang austun, also hat sich aufgetan die Matrix der
Gehärerin, verstehe in der Entzündung. Das Zischen ist das Feuer
und aus dem Feuer die Luft, als ein Geist der Matrix, welcher jetzt
erwecket und zuvor im Zentro nicht erkannt ward, sondern alleine
in der Weisheit vor der Dreizahl.» Natürlich wird die Trennung
in die Einzelsprachen mit der Geschichte vom Turmbau zu Babel

begründet ; in der Ewigkeit wird die Sprachentrennung aufhören,
darum soll die innere Emigration aus «Babel» jetzt schon beginnen:
«Gehet aus von den Sprachen in Babel: dann wir reden in Jerusalem
alle nur eine Sprache: Babel brennet im Feuer. Amen» (V, 149).

Unter Babel ist die sündige Welt zu verstehen, unter der «einen

Sprache» ein pfingstliches Ereignis.
Die sprachphilosophischen Untersuchungen der Kabbalisten

richten sich vorzüglich auf den Gottesnamen. Name ist ja in der

ganzen Antike nicht Schall und Rauch, sondern Realität. Und dem

alttestamentlichen Gottesnamen wurde ja solche efficacia zugesprochen,

daß man ihn möglichst vermied, um ihn nicht zu mißbrauchen.
Das Verhältnis zum Gottesnamen ist auch in der Kabbala ein

magisches, wie das zu den Namen überhaupt. Die Beschäftigung
mit den Gottesnamen der Bibel ist darum ein wesentliches Stück
der sog. praktischen Kabbala (vgl. Erich Bischoff, Die Elemente

Kunst Signata den Tieren die Namen gegeben. Er war der erste Signator.
Auß Hebräischer Sprach — die aber Paracelsus nicht beherrscht, wie man
an vielen Einzelbeobachtungen feststellen kann — fließen auch die rechten
Namen her und werden erfunden jedwedem nach seiner Arth, Natur und
Eigenschafft.» De Signatura Rerum (Huser, Bd. 6, S. 356).

23



der Kabbala II, 1914, S. 35—39). Wenn August Wünsche in seinem

Artikel Kabbala in RE 39, S. 681, diese Beschäftigung mit den
Gottesnamen «ein kindisches Spiel» nennt, dann beweist er damit,
daß ihm jedes tiefere Verständnis für den religiösen Sinn dieser

Dinge abgeht. Dieser Vorwurf kann gegen Boehme nicht erhoben
werden ; er ist auch darin ein gelehriger Schüler der Kabbalisten,
daß er sich mit dem Tetragrammaton beschäftigt16. Auch dieser
für den Laien doch so schwierige Terminus ist ihm wohlvertraut.
So schreibt er im Rahmen einer Erklärung der 4. Bitte des

Vaterunsers: «Wiewol es der letzte Buchstabe in der Sylbe Brot
ausspricht, daß es paradiesisch Brot sei, dann das Creutz führet in
seinem Charakter — in der Natursprache den schweren Namen
Gottes. Welches, so man den recht erklären und nach der Natur-
Sprache verstehen will, in dem Worte Tetragrammaton gewaltig
und zum höchsten verstanden wird. Dann fasset es alle drey Prin-
cipia. Und in dem Worte Adonaj wird Gott in einem Principio, als

in der Englischen Welt verstanden, welches in einem sondern Traktat

mag erklärt werden» (Dreyfach Leben XVI, 34). «Phantastische
Spielerei» nennt auch Franz Dibelius Boehmes Meditation über den
Gottesnamen Jehovah: «Die Dreiheit offenbart sich aus der Einheit
in einem dreifachen Hauchen, und dasselbe heißet mit seinem sen-
sualischen Namen Jehovah. Denn die Einheit als das J gehet in
sich selber ein in ein dreifaches Wesen, das heißet Je, und das Je
ist der Vater; der führet sich mit seinem hauchenden Willen ins
Ho als in eine Fassung der Liebe, und im Ho wird das Wort aller
Kräfte verstanden, denn es macht eine Circumferenz oder Umschluß
seiner selber, als das ewige Etwas oder Ichts (Heidegger!). Davon
gehet die Liebe-Lust aus, welcher Ausgang ist der Geist, der fasset
und formieret sich ins Va. Denn das V ist der Geist als der Ausgang

15 Vgl. den Auszug aus Paracelsus' Schrift «Tetragrammaton» bei Gottfried

Arnold, Unpartheyische Kirchen- und Ketzerhistorie, II. Anhang,
S. 1511—1521. Paracelsus verweist mehrfach auf seine Schrift «Cabballiah»,
so in «De signatura Rerum» IX (Huser, Bd. 6, S. 352). Für ihn waren die
Weisen von Bethlehem «Gabalisten», ebenso Moses, Aaron, Elias, Bildad,
Enoch, David, Salomon, Daniel, Baruch, Jeremias, Hesekiel (Huser, Bd. 3,
S. 60). Bei Boehme kommt der terminus «Gabala» dreimal vor (Theos.
Fragen III 34 VI 11).,

24



und A ist die Weisheit, darin sich der Geist fasset zu einem wirkenden

Leben» (RE 33, S. 275, ohne nähere Stellenangabe).
Wünsche bietet ein Beispiel kabbalistischer Silbensymbolik mit

dem Gottesnamen Elohim (a.a.O., S. 681). Dasselbe Verfahren
wendet auch Boehme an auf Mer-cu-ri-us (Drey Principien I, 13).

Sul-phur (Drey Princip. II, 7). Sul soll die Seele, phur das herbe
Rad anihme selber bedeuten (Dreyfach Leben II, 41). Dieselben

Manipulationen nimmt Boehme auch mit dem Wort Jesus (Drey
Princ. 22, 87), Christus (22, 88) und Immanuel (22, 84) vor. Ebenso
verfährt er mit den Vokalen A E I 0 U des Alphabeths (Vierzig
Fragen I, 102). Aus der Apokalypse leitet Boehme ab, daß es 24

Buchstaben in der Natursprache geben müsse (Dreyfach Leben IX.
67—70). Wieder greift August Faust vollständig daneben, wenn er
Boehmes Zahlenspekulationen von Quirinus Kuhlmann herleiten
will, und es ist lediglich eine petitio principii, wenn Faust behauptet,
daß Boehme im Grunde derartigen Phantastereien fern steht (Vorrede

zum 3. Band der Werke Boehmes, S. 33, Anm. 34).
Nach der Kabbala ist der fromme Mensch verpflichtet, Gott in

der Natur zu suchen. Darum wird Sohar II fol. 23 (ed. Müller 1932.
S. 170—174) die Alchemie religiös begründet. Alle Kabbalisten
treiben sie, die christlichen wie Paracelsus, Knorr von Rosenroth,
Van Helmont, Vater und Sohn, Dippel (Erfinder des Berliner Blaus)
und Oetinger ganz besonders eifrig16. Susanna von Klettenberg,
die «schöne Seele Goethes», war auf diesem Gebiete ebenfalls zu
Hause. Sie hat dem Rekonvalescenten Goethe Wellings Opus mago-
kabbalisticum empfohlen. Goethe hat es angeschafft, fleißig darin
studiert und daher seine guten Kenntnisse der Adepten gewonnen,
die im ersten Teil des Faust hervortreten. Zwar hat Boehme erklärt,
er verstehe nicht viel von ihr, aber mit den alchemistischen
Ausdrücken wie Sulphur, Mercurius, Quintessenz, Ternarius Sanctus,
Tinktur, Coagulation etc. ist er sehr wohl vertraut. Er hat sie fast
alle aus Paracelsus übernommen, ebenso wie die Titel der meisten
seiner Schriften17.

16 Schelling verteidigt die Alchemie in den Weltaltern, 8. 152f.
17 Wir nennen außer «De Signatura rerum», «Mysterium Magnum» (vgl.

Will-Erich Peuckert, Paracelsus, 1941, S. 50), der Titel «Vom dreyfachen
Leben», geht über Paracelsus sogar zurück zu Marsilio Ficinos «de vita

25



Auch die Astrologie wird von den «praktischen Kabbalisten»
betrieben ohne irgendwelche Gewissensbisse, die religiöse Begründung

liefert wieder der Sohar (II fol. 171a—172a, ed Müller 1932,
S. 174f.). Sie nimmt bei Boehme einen breiten Raum ein. Beispiele
«Dreyfach Leben» X, 34, XI, 33, XVII, 418. Ein weiteres
Betätigungsfeld «Praktischer Kabbalistik» war die Welt des Okkulten,
Traumdeutung, Zauberei, Spiritismus (vgl. Bischoff II «Magische
Künste», S. 169—206). Auch hier ist Boehme als Renaissancemensch

durchaus heimisch. Er sagt in den Vierzig Fragen: «So hat
der Seelen Geist Macht, einen andern Menschen in Marc und Bein,
als in Sulphur einzugehen und ihme, so er falsch, in die Turbam
einzuführen, so ferne derjenige nicht mit Gottes Geist gewappnet
ist, daß er nur bloß im Geist dieser Welt erfunden wird, wie das an
den Zauber-Huren zu sehen ist.» VI, 15. Damit schon ist erwiesen,
daß es bei Boehme ebenso wie bei Paracelsus ein Lehrstück «De

sagis» gibt; Belege können leicht erbracht werden.
Bei den Kabbalisten gibt es eine ausgesprochene Farbensymbolik.

Sie beschäftigt sich zum Beispiel mit der Flamme und stellt
fest, daß dieselbe aus einer blauen und einer gelben Komponente
besteht. Blau bedeutet dann die weiblichen, rot die männlichen
Potenzen sowohl der Gottheit wie der Kreatur. An diese
Farbensymbolik wird man erinnert, wenn man Boehmes Ausdeutung des

Regenbogens kennen lernt: «Blau bedeutet die Wesenheit, rot den
Vater im Feuerglantz, gelb bedeutet das Licht, den Glanz, die
Majestät des Sohnes Gottes, braun bedeutet die Dunkelheit und die
Vermischung aller Gestalte. Und aufsolchem Bogen wird Christus des

Menschen Sohn mit dem letzten Gericht erscheinen» (Dreyfach
Leben VI, 65).

Eine Richtung der Kabbalisten hat die «Apokatastasis ton Pan-
ton» gelehrt, wie der «christliche Gnostiker» Origenes. Hierin folgt
Boehme nicht. Er ist der Ansicht: «Aus der Hölle ist kein Wider-
triplici» (vgl. Walter Dress, Die Mystik des Marsilio Ficino, 1929, S. 152 und
Will-Erich Peuckert a. a. O., S. 132). Ebenso ist es mit Boehmes Titel: «Von
den drei Principien», er stammt aus «De Natura rerum» VI, 265 (ed. Sudhoff
I, XI, 318) und kommt auch als Überschrift vor: «Von den dreyen Princi-
piis» (vgl. Sudhoff I, III, S. 1—11).

18 Oetingers Verteidigung der Astrologie findet sich in der «Lehrtafel
der Antonia» (Werke ed. Ehmann II, 1, S. 197).

•26



rufen» (Dreyfach Leben VIII, 5). Die schwäbischen Theosophen
Oetinger und Hahn lenken wieder zur Apokatastasis zurück im
Anschluß an Albrecht Bengel; sie ist auch heute noch bei den
schwäbischen Pietisten mindestens esoterisch in Geltung, während
etwa Denker wie Lessing und Leibniz mit Boehme an der sog.
Ewigkeit der Höllenstrafen19 festhalten und dies auch ausführlich
begründet haben. Ferner lehrt die Kabbala — oder mindestens
einzelne Schulen in ihr — den Gilgul, die SeelenWanderung (vgl.
Bischoff II, S. 138—150). Hierin leistet Boehme auch keine Gefolgschaft.

Doch schon der Theosoph Franciscus Mercurius van Helmont
(1614—1699) kehrt zu dieser alt-orphischen Lehre zurück20. Die
Anthroposophie Steinerscher Richtung — welche sich
merkwürdigerweise wenig auf Kabbala und Boehme beruft, wohl aus
mangelnder Kenntnis derselben — hat sie jedoch wieder aus Indien
importiert und propagiert in charakteristisch abendländischer Wendung

den Karma-Gedanken21.
Zum Schluß sei noch auf eine Gemeinsamkeit zwischen Kabbala

und Boehme hingewiesen, die sachlich schon längst erwiesen wurde,
auch wenn der Name bis jetzt absichtlich noch unerwähnt blieb.
Gemeint ist die Lehre vom «werdenden Gott», der sog. Theogonische
Prozeß. Unsere Darlegungen am Anfang schon haben gezeigt, daß
die Kosmogonie zugleich Theogonie ist und umgekehrt, weil ja
pantheistisch in beiden Systemen von einer «Natur in Gott» die
Rede ist. In diesem für alle Mystik so typischen Gedanken übt die
Kabbala auch heute noch den weitesten Einfluß auf weite Kreise
aus. Wir finden dieselbe Lehre vom «Werdenden Gott» ausgesprochen

und womöglich als ganz eigene und ganz neue Neuentdeckung
verkündet bei Angelus Silesius22, Schelling, Novalis, Rothe, Chri-

19 Vgl. Willy Hellpach, Beiträge zur Leibnizforschung, Reutlingen 1947,
S. 129ff.

20 Alfred Bertholet a. a. O., S. 46. Auch Richard Rothe suchte in
modifizierter Form die Seelenwanderungslehre für die christliche Dogmatik
mindestens als «Wahrheitsmoment» zu retten (vgl. Heinrich Holtzmann, R.
Rothes spekulatives System, Freiburg 1899, S. 258).

21 Vgl. Paul Althaus, Die letzten Dinge, 3. Aufl., S. 152—164.
22 Den Mythos vom «werdenden Gott» finde ich in Cherub. Wanders-

mann I, 52 : «Ein Senfkorn ist mein Geist, durchscheint ihn seine Sonne, so
wächst er Gotte gleich mit freudenreicher Wonne.» Die theosophische

27



stian Hermann Weiße, Rudolf Steiner, Max Scheler und Rilke. Ja
auch die NS-Ideologen L. F. Clauß, Hauer, Schwarz23 meinten,
wohl angeregt durch Gedankengänge Kolbenheyers (der ja auch
einen Spinoza- und Boehme-Roman geschrieben hat, ehe er die
Paracelsus-Trilogie begann), diese mystische These vom werdenden
Gott sei geeignet, die Rassenmystik religiös fruchtbar zu machen.
Daß sie dabei ihre Zuflucht genommen haben zu einer gerade durch
die jüdische Kabbala ins Abendland importierten Lehre, gehört zu
den grausigen Ironien dieser Weltanschauungsmache, so wie für
den Kundigen keine erheblichen Unterschiede bestanden zwischen
dem Pantheismus Spinozas und dem Rosenbergischen «Mythus».

Ich bin mir bewußt, daß die hier aufgezeigte Übereinstimmung
zwischen der kabbalistischen Mystik und der Boehmeschen Gnosis
bei vielen Lesern Kopfschütteln erregen wird. Aber der Grund liegt
nicht in der Neuheit der hier ausgesprochenen Thesen — ich könnte
eine stattliche Anzahl von Gewährsmännern anführen von dem

eingangs erwähnten Cappel Hecht bis zur Gegenwart —, sondern
in der großen Unkenntnis sowohl über die Kabbala wie über Boehme.
Gerhard Gershom Scholem, Professor für Jüdische Mystische
Literatur an der Universität Jerusalem — also sicher ein Sachkenner —,
spricht von der «Affinität zwischen der Religion Jacob Boehmes
und der Kabbalah», sie sei nicht mit Unrecht schon den ältesten
Gegnern — und wir fügen hinzu Freunden — Boehmes aufgefallen.
Es sei geradezu grotesk, daß es der neueren Boehmeliteratur gelungen

sei, diese Beziehungen in Vergessenheit zu bringen (Eranos-
jahrbuch 1949, S. 305)24. Dieser Vergessenheit möchten obige
Ausführungen sowohl Boehme wie die Kabbala entreißen. Es ist meine
Überzeugung, daß damit ein Schlüssel gewonnen ist, um viele
Bereiche der sonst völlig unverständlichen Gedankenwelt Boehmes

Grundlage wird deutlich I, 257 : «Daß Gott dreieinig ist, zeigt dir ein jedes
Kraut, da Schwefel, Salz, Merkur, in einem wird geschaut». Auch bei Schölling

wird die Trinität aus dem kosmogonisch-theogonischen Prozeß heraus
konstruiert (Weltalter, S. 144 u. ö.).

23 Einzelnachweise bei Fritz-Joachim von Rintelen, Dämonie des Willens,
1947, S. 89. Dort auch Ausführungen über den theogonischen Prozeß bei
Boehme, desgl. bei Hans Meyer a. a. O., S. 57 ; Kurt Leese, Krisis und Wende.

24 Scholem hatte diese These schon früher vertreten, vgl. Enzyklopedia
Judaica, 9. Band, 1932, S. 729.

28



und darüber hinaus der Theosophie aufzuschließen25. Ich weiß
mich in diesem Bemühen im Einklang mit den schon genannten
Forschern Benz, Bornkamm, Leese, Peuckert sowie mit dem noch
nicht genannten polnisch-französischen Boehmeforscher Alexandre
Koyré (Schüler von Husserl)26 sowie mit Hans Meyer, der in seiner
Geschichte der Abendl. Weltanschauung (Bd. IV, S. 58) den großen
Einfluß der Kabbala auf die ganze Renaissancephilosophie andeutet.

Für Paracelsus ist dieser Einfluß heute wieder weithin
anerkannt, für Boehme noch nicht. Darum ist eine sorgfältige
Erforschung der angegebenen Gebiete nötig. Dazu möchte dieser Beitrag
einen Anstoß geben.

ERWÄHLUNG ALS GABE UND AUFGABE
Eine Analyse des Jesus-Prozesses

von Josef Éliâs, Pastor der reformierten Judenmission in Ungarn,
Budapest

Vorwort

Die ganze Heilige Schrift spricht über das Verhalten, das aus der
Tatsache des Auserwähltseins folgt; dennoch, um dem Ziel geradeaus

zuzusteuern und um dabei eine biblische Methode zu befolgen,
habe ich ein entscheidendes Moment der Heilgeschichte, den sog.
Jesus-Prozeß, meinen Betrachtungen zu Grunde gelegt. Wir können
füglich behaupten, daß der Jesus-Prozeß eine kulminierende Begeben -

25 Franz Xaver von Baader zitiert seitenlang Wächters «Elucidarius
Cabbalisticus», um Jacob Boehme zu kommentieren (Werke I, 3, 405ff.).

26 «Il est nullement impossible, il est même très probable que Boehme
ait eu quelque notion de la doctrine cabbalistique. Il avait des amis, qui y
étaient versés... Il est fort possible aussi que la mystique spéculative de
Jacob Boehme ait des ressemblances avec celle du Zohar. Le fait qu'un
certain nombre de cabbalistes l'affirment n'est pas sans importance.» (La
philosophie de Jacob Boehme, Paris 1929, S. 126f.)

29


	Jacob Boehme und die Kabbala

