Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Franz Rosenzweig als Erzieher : zu seinem 25. Todestage am 13.
Dezember 1954 (8 Kisslew 5715)

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960836

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JUDAICA

BEITRAGE ZUM VERSTANDNIS DES JUDISCHEN SCHICKSALS
IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

FRANZ ROSENZWEIG ALS ERZIEHER
Zu seinem 25. Todestage am 13. Dezember 1954 (8. Kifflew 5715)

von ScHALOM BEN-CHORIN

| B

Anfang Mai 1926 hatte der beriihmte Berliner Rabbiner Dr. Leo
Baeck, eine frithere Anregung des verstorbenen Lehrers Franz
Rosenzweigs, Rabbiner Nobel, aufgreifend, an den bereits schwer
kranken Rosenzweig die Anfrage gerichtet, ob er ihm den rabbi-
nischen Ehrentitel eines «Morenu» zuerkennen diirfe? In einem
rilhrenden Brief dankte Rosenzweig fiir das Anerbieten, das er
schlieBlich — im Hinblick auf seinen kleinen Sohn — auch annahm.
Aber ehe diese Annahme erfolgt, erinnert Rosenzweig doch an alle
seine Bedenken gegen die «unverdiente Ehrung». Indessen finden
sich an dieser aufschlufireichen Briefstelle hart neben demiitiger
Selbstverleugnung Worte, die uns erkennen lassen, wie erfiillt
Rosenzweig von der Zukunftskriftigkeit seines Werkes und Wir-
kens war:

»,Wenn ich mir etwa denken sollte, in dem Minjan!, das immer am
Sabbatvormittag zu mir kommt und wo die meisten mir an jiidischem
Wissen weit uiberlegen sind, als «Maurenu» behandelt zu werden, so lédchert
mich das selber. Und die guten Jungen, fiir die ich ihr Mitschiiler bei Nobel

1 Gebets-Zirkel.



bin und weiter nichts, erst recht. Und daf ich einmal wirklich thr und threr
Nachkommen Lehrer sein werde, das wissen sie allermeist nicht.»

Franz Rosenzweig wurde wirklich — heute 25 Jahre nach seinem
Tode, die schwerer wiegen in der Geschichte der Judenheit, insbe-
sondere der deutschen, als beliebige 25 Jahre — «Morenu», unser
Lehrer. Daf} er es werden konnte in einer Zeit, in der das Juden-
tum, das er selbst gekannt und angeredet hatte, grimmig aus dem
Lande und dem Kulturkreis verjagt wurde, in dem Rosenzweig
lebte, litt und lehrte, das beweist uns, daB er «Morenu», unser
Erzieher von allem Anfang seiner Arbeit an war, in einem wesen-
haften Sinne, dem die Verinderung unserer Umwelt nichts anhaben
konnte. Wiren die 25 Jahre, die seit dem Tode Rosenzweigs ver-
flossen sind, von anderer, giitigerer und sanfterer Art fiir uns
gewesen — so konnte das nicht gesagt werden. Aber diese Jahre
haben gezeigt, daf Rosenzweig, wiewohl er mit der ganzen Weite
seiner Personlichkeit, dem «Zweistromland» seiner Herkunft, dem
deutschen Judentum verhaftet blieb, «Morenu» in einem weiteren,
in einem schlechthin jiidischen Sinne war.

Freilich ist der Kreis derer, die um diesen «Morenu» wissen, noch
relativ klein, denn noch sind seine Schriften im Galuth der deut-
schen und das heilt, jiidisch gesprochen, eben der fremden Sprache.
Aber sie werden heimgeholt werden und dann erst wird es sich
erweisen, wie sehr dieser deutsche Jude aus dem assimilierten Kas-
seler Patrizierhause, der von Hegel und dem deutschen Idealismus
ausging und hart am Rande des Taufbeckens gestanden hatte,
«Morenu» wurde, unser aller Lehrer und Erzieher. Nicht erst wenn
sein religionsphilosophisches Buch «Der Stern der Erlsung» seinen
Ibn Tibbon gefunden haben wird, sondern, vor allem auch wenn
seine «Kleineren Schriften» (Berlin 1937, Schocken Verlag) dem
hebréischen Leserkreise zugénglich sein werden. Edith Rosenzweig,
die Witwe des Philosophen, die gemeinsam mit dem Verlage fiir die
Herausgabe der Essais verantwortlich zeichnet, hat dies im Vor-
wort zu der bedeutsamen Sammlung erkannt: Auf den Mangel an
«unmittelbarer Aktualitit» mancher dieser Aufsitze verweisend,
schreibt sie: «Nun aber bricht gerade in der Zeitgebundenheit dieser
Pline und Entwiirfe, in der Art wie hier auf Zeitfragen und Not-
lagen geantwortet wurde, eine fiir uns beispielhafte geistige Haltung

2



durch, die diese Arbeiten in exemplarischer Weise gegenwartsnah
und zukunftskriftig wirken liBt.» Wie sehr dies nicht zuletzt fiir
uns Juden Israels gilt, sei hier erdrtert und nachgewiesen. Dabei
soll der Anlaf dieser Zeilen nicht den kritischen Blick triiben; denn
nichts wird diesem einzig auf das Sachliche, die «Sache» des Juden-
tums ausgerichteten Denker weniger gerecht, als jener Kult, der
— genédhrt durch die Geschichte seines heroisch ertragenen Lei-
dens — heute mancherorts mit seiner Person getrieben wird und
jede kritische Auseinandersetzung erschwert und verwehrt.

In sieben Kreisen sind die Aufsitze Rosenzweigs in ihrer uns
vorliegenden Sammlung angeordnet: «Vom jiidischen Sein», «Zur
jidischen Erziehung», «Sprache und Gehalt der Schrift» (Bibel),
«Zu Ubersetzungen », «Vom alten zum neuen Denken», «Zeit- und
Bildungsfragen», «Besprechungen und Antworteny.

1I.

Diese Siebenheit der Themenkreise entspricht wirklich der
Gestalt Rosenzweigs wie sie im Werke sichtbar wurde. Die in diesen
Kreisen angeordneten Aufsdtze bilden gleichsam die unerldfBliche
Begleitmusik zu den Leitmotiven des Rosenzweigschen Werkes, den
groBen, in sich geschlossenen Biichern. So sehr entsprechen sie
ihnen, daf} ein Leser der «Kleinen Schriften» eigentlich den ganzen
Rosenzweig im «Extrakt» vor sich hat. Dem zweibéndigen Werk
des Meinekeschiilers « Hegel und der Staat» entspricht hier die philo-
sophiegeschichtlich hochbedeutsame Abhandlung «Das &lteste
Systemprogramm des deutschen Idealismus», das den heute fast
vergessenen Hegelinterpreten Rosenzweig wieder ins Gedéchtnis
ruft. (Seltsame Schicksalsihnlichkeit von Schiiler und Lehrer: auch
Hermann Cohen, Rosenzweigs hochverehrter Lehrer, ist im leben-
digen Gedéchtnis der Zeit allenfalls noch als der Autor der «Religion
der Vernunft aus den Quellen des Judentums» wirksam, nicht mehr
aber als das Haupt der Marburger Schule des Neukantianismus.)
Rosenzweigs Hauptwerk «Der Stern der Erlosung» ist quasi pré-
existent vorgegeben in dem fast 20 Seiten umfassenden Brief an
Rudolf Ehrenberg vom November 1911, den Rosenzweig selbst im
Kreise der Nichsten stets als «Urzelle» des «Stern der Erlosungs»

3



bezeichnete. Die hochst problematische Nachdichtung der Hymnen
und Gedichte des Yehuda Halevi ist mit ihrem wertvollsten Teil,
dem aufschluBlreichen Nachwort vertreten ; von der mit Martin Buber
gemeinsam unternommenen Bibeliibersetzung geben sechs der
wesentlichsten Aufsitze des Buches Kunde, und endlich wird die
Gestalt des Erziehers, des Schopfers des «Freien jiidischen Lehr-
hauses» zu Frankfurt und der « Akademie fiir die Wissenschaft des
Judentums» in Berlin sichtbar in heute geradezu klassisch gewor-
denen KEssais, wie dem Sendschreiben aus dem Felde «Zeit ists»,
das an Hermann Cohen gerichtet war, dem offenen Brief an Eduard
Straull « Bildung und kein Ende» und der groflen Anfrage an Martin
Buber «Die Bauleute» (die freilich noch in anderen Zusammen-
héingen zu nennen ist). Der ganze Rosenzweig also wird hier sicht-
bar, alle Stadien auf seinem Lebenswege, der durch die Téler und
iber die Hiigel des «Zweistromlandes» fiihrte.

I11.

Franz Rosenzweig war kein Schriftsteller. Dies soll uns an einem
Vergleich mit Franz Werfel, dem reinen Typus des Schriftstellers,
klar werden. In einem seiner Gedichte aus dem Jahre 1938: «Die
dichterische Miihe», hat Werfel den letzten Sinn dieser Miihe, den
wahren Beruf des Schriftstellers enthiillt. Es ist ein prometheischer,
ein halbgottlicher und recht eigentlich ein gegen die Ordnung der
Schépfung rebellierender. (Und deshalb ja abermals prometheischer.)
Denn das Gesetz der Welt heillt Vergénglichkeit. Dieser Verging-
lichkeit wirft sich der Schriftsteller mit seiner geringen Menschen-
kraft entgegen. Kr allein gegen die ganze Schépfung. Denn er, der
Schriftsteller, ertrigt die Vergiinglichkeit nicht. Es ist die tiefe
Paradoxie seines Beginnens, dal} er, wiewohl selbst Schutt, Asche
und Verginglichkeit, dem Augenblicke immer wieder «verweile
doch» zuruft, auch wenn er nicht schon ist. Den Augenblick zu
bannen, an Stelle der Bewegung das Beharrende zu setzen, ist sein
tragisches Unterfangen. «Die Welt ertrigt ihr eignes Schwinden
leicht. | Sie grast vom Vor- und Nachher fast gemieden. / Nur
ich, nur ich, wenn Bild um Bild verbleicht. / Verzehre mich und
geb mich nicht zufrieden.» Ein unbezihmbarer Trieb zwingt den

4



Schriftsteller nach Werfels Wort immer wieder den Tod des Augen-
blicks zu iiberraschen. In klarer Antithese arbeitet er die Sendung
des Schriftstellers in der SchluB-Strophe seines Gedichtes heraus:
«Geschaffen ist die Welt, dal3 sie vergeh! /| Doch ich, wenn ich ihr
Bild in Sprache treibe, /| Ich schaffe sie verstort von ihrem Weh, /
Damit im Wort sie bleibe, bleibe, bleibe. . .» Der Schriftsteller weil3
um die Dauerkraft des Zarten und Hinfilligen, des auf Papier
geschriebenen oder gedruckten Wortes, das die gewaltigen Taten
iiberdauernd, sie erst, im Gedichtnis der Mit- und Nachwelt, zu
gewaltigen Taten macht. Hatte Odysseus gelebt aber nicht Homer
— auch Odysseus hétte nicht gelebt. So aber, da Homer gelebt hat,
lebt auch Odysseus, und wenn er nie gelebt hat. Das Uberwirkliche,
das geschriebene Wort, entwirklicht das Wirkliche.

Rosenzweig ist dieses spezifisch schriftstellerische Lebensgefiihl
ganz fremd. In einem Brief aus dem Jahre 1920, gerichtet an seine
Braut, bemerkt er: « Was meinst du? Ich kann ja gar kein ,Buch®
mehr schreiben, mir wird jetzt alles zum Brief, ich mull eben den
,anderen‘ sehen. So gehts mir jetzt mit der Denkschrift. Seit heute
ist sie ordentlich im Gang. Manchmal zwischenhinein kriege ich
Faulheitsanfille wegen des Blof3-Schreibens, ich mochte es lieber
sprechen; aber dann geht es doch weiter und ich briille mit der
Feder. . .»

Was hier in einem hingeworfenen Brief aufblitzt, dieses unschrift-
stellerische Lebensgefiihl, das den lebendigen Anderen zur Zwie-
sprache sucht und das geschriebene Wort immer nur als unzuléng-
liches Surrogat des gesprochenen empfindet, erfihrt fiinf Jahre
spater in dem Essai «Die Schrift und das Wort» seine Vertiefung
und Erweiterung. Hier lesen wir das programmatische Wort von
dem «Verhdngnis der Schriftwerdung und Verliteralisierung des
Worts», dem Rosenzweig immer wieder zu entfliehen sucht in seine
geschriebene Pseudo-Miindlichkeit. Deshalb sagt er auch von der
Bibel: «Der wesentliche Inhalt aber ist gerade das, was sich der
festlegenden und fernriickenden Gewalt der Schrift entzieht: Wort
Gottes an den Menschen, Wort des Menschen an Gott, Wort des
Menschen vor Gott. Man braucht nur an die legitimste, weil einer
unmittelbaren Notlage abhelfende, also wahrhaft not-wendige,
Form der Schriftlichkeit zu denken, von der alle anderen Formen

5



das, was sie an Legitimitédt besitzen, zu Lehn haben, an den Brief:
um schon einzusehen, dafl diese Legitimation der Schriftwerdung,
dem Wort von und an und vor Gott nie zuteil werden kann; Gott
ist gegenwirtig, und wenn er durch Boten handelt, so sind das
keine Brieftriger, die ein Vorgestriges, inzwischen vielleicht schon
von den Ereignissen Uberholtes anbringen, sondern unmittelbar in
diesen ihrem Augenblick handelt aus ihnen und spricht durch sie
Gott.»

In diesem unschriftstellerischen Bekenntnis ist Rosenzweig ganz
«Morenu» jiidischer Lehrer. Rabbi Akiba, Hillel, Jesus, Lurja, der
Baal-Schem, die grofien Lehrer des Judentums haben nicht geschrie-
ben. Unsere klassische Literatur, die Talmude nicht minder als der
Sohar sind posthum aufgeschriebene Miindlichkeit. Der Stempel
dieser ihrer Miindlichkeit haftet ihnen an, sprengt die Gesetze der
Metrik, der Interpunktion. Sie ist so miindlich diese unsere klassische
Literatur, daf sie bis auf den heutigen Tag nicht stumm gelesen
werden kann, sondern in miindlichem Sprechgesang weitergegeben
wird. Auch die Bibel selbst, wie Rosenzweig in dem angefiihrten
Essai hervorhebt, ist uns nicht die «Schrift», sondern «Mikra», das
«Geruf». Der Kirche war die Bibel immer die Schrift und die Viter
der Kirche schrieben, indes unsere Weisen (Chachamim) miindlich
lehrten und sich allenfalls zu Sendschreiben, also Briefen bereit
fanden. Auch Paulus ist darin noch ganz Jude! Diesem unschrift-
stellerischen Bekenntnis zur Miindlichkeit des Wortes, das nur sehr
langsam aus dem VolksbewuBtsein verschwand (ganz ist es heute
noch nicht verschwunden; kein frommer Jude spricht vom «Tal-
mud», sondern immer von «Thora sche be-al-pe», der miindlichen
Lehre, wie wohl sie seit bald eineinhalb Jahrtausend schriftliche
Lehre, aber eben nur quasi schriftliche Lehre ist), liegt wohl in
unbewuBten Tiefen die Furcht vor dem Bild zugrunde; denn die
Schrift ist das Bildnis des Wortes und eine archaische Bluterin-
nerung weill noch um die Bildhaftigkeit der Schriftanfinge: die
Bilderschrift.

In Rosenzweig kommt dieses verschiittete Wissen des Urjuden-
tums wieder zum Durchbruch. Grausames Schicksal dieses Spre-
chers, der um die Miindlichkeit des Wortes wullte: die furchtbare
Liahmung, von der er befallen war, beraubte ihn der Sprache.

6



Der Stil eines Autors, dem das geschriebene Wort nicht natiirlich,
sondern aufgendtigt ist, wird diese Notigung verraten. Er tut es im
Falle Rosenzweigs. Es haftet ihm wirklich die Miindlichkeit des
improvisierten Dialogs an; er ist, im klassischen Sinn, nicht schon.
Niemand wird entziickt von der rosenzweigschen Prosa seine Biicher
primér des #dsthetischen Vergniigens wegen lesen; man mufl sich
vielmehr durch diese Sprache durchbeilen, um den Gehalt der
Schriften aufnehmen zu kénnen. Nichts ist unsinniger als anzuneh-
men, dafl die Gegenstinde der Biicher Rosenzweigs der schonen
Form entraten konnten. Solche Biicher gibt es iiberhaupt nicht.
Horen wir dariiber einen Meister der Sprache: Hofmannsthal: «Der
Theolog oder Anthroposoph, trigt uns das vor, was ihm als hochste
Einsicht oder {iberirdische Ahnung vorschwebt — und welch
hoherer Gegenstand wire denkbar als die Zusammenhénge unsrer
Natur mit dem Gottlichen —, aber tragt er es in einem Kaufmanns-
ton, in einer abgeniitzten Zeitungssprache oder in einer flauen,
stammelnden Bildungssprache vor, so ist es nicht da.»

Was ist es nun aber um die Sprache Rosenzweigs? Was er sagte,
ist ja da, kein Zeitsturm hat es verweht; er ist unser Lehrer gewor-
den und geblieben. Wenn diese Sprache nichi die des geborenen
Schriftstellers ist, aber auch nicht von den gebranntmarkten Sor-
ten — dem Kaufmannston, der Zeitungssprache, der flauen Bil-
dungssprache — an sich hat, was ist sie dann? Sie ist die subtile,
iibernervise Sprache des Adepten, dem ein weiterer Kreis oft nicht
mehr zu folgen vermag. Sie ist zu ahnungsreich diese Sprache, zum
Bersten voll von Assoziationen, ringsum bedriut vom halben Klang
angeschlagener Zitate, vergittert von Anfiihrungszeichen, die ge-
heimnisvoll licheln, oder das Ubernommene signalisieren. Wem ?
Einzig dem Adepten, dem Hegel und Goethe nicht minder vertraut
sind als Talmud und Midrasch, Hermann Cohen und Hoélderlin.
Also doch Bildungssprache? Ja, aber keine bildungsfrohe, keine
Universitétssprache. Es ist die Sprache eines Bildungsherbstes, die
Rosenzweig schrieb. «Bildung und kein Ende: heift einer der pro-,
grammatischen Essais, dessen Losungswort der kulturherbstliche.
Spruch des Predigers Salomo ist: «Es ist des Biichermachens kein
Ende» (Koh. XII, 12). So spricht ein Erbe alter Kulturen. Und noch
etwas Spezifisches, allem Herbst groBer Kulturen Spezifisches eignet

(3



dieser Sprache: Ironie und Furcht vor dem Pathos. Rosenzweig
schrieb auf der Flucht vor dem Pathos. Es widerte ihn des Brust-
tons der Kanzelredner. (Und das theologische Metier beschwort
die Gefahren des Predigtstils herauf). Aber Rosenzweigs Ironie ist
nicht das verzweifelte Auflachen Kierkegaards iiber den Pfahl im
Fleische, nicht die kalte Lache Nietzsches, die seine Feinde totet.
Rosenzweigs Ironie hat etwas Familidres. Man konnte sie der
Thomas Manns vergleichen, woriiber keinen Augenblick zu ver-
gessen wire, dall dieser der geborene Schriftsteller ist, indes jener
sich aus der angeborenen Gespriachsfihigkeit nur mithsam in das
Schriftliche zwingt.

Die Sprache und die Zeit sind die beiden groflen Trotzdem, unter
denen das Werk Rosenzweigs steht. Trotz seiner Zeit und Zeit-
gebundenheit, trotz seiner Sprache ist er — Morenu, unser Lehrer.
Ja, wer einmal die Miindlichkeit dieser unliterarischen aber literatur-
geladenen Sprache ganz erfiihlt hat, der wird das Augenzwinkern
spiiren, das ihr innewohnt, das dich selbst unmittelbar meint, dich
an den Tisch setzt und zur Rede zwingt. Diese dialogische Sprache
fordert zur Antwort heraus. Sie sei hier versucht.

IV.

Wer so um die Miindlichkeit des Wortes weil3, wie es Rosenzweig
wullte, der hat uns um neue Sprache ringenden Juden Israels etwas
zu sagen. Hoéren wir ihn:

«Man kann nicht so Hebriisch sprechen wie man mdéchte, sondern man
mull es schon so sprechen, wie es einmal ist. Und es ist vergangenheits-
gebunden und weltverpflichtet, auch im Munde des jingsten Siedlerkindleins
der neustgegriindeten Siedlung. Denn das Zentrum, welches das neue Pali-
stina in vormessianischer Zeit ja hochstens werden konnte, wiirde in dieser
Zeit mit nichten Zentrum im Sinne Achad Haams sein, der eben den vor-
eiligen Messianismus bremsen wollte und ihm dann in seiner Kulturseligkeit
doch gerade verfiel, sondern nur im Sinne der — Mathematik. Denn zwar
anschaulich liegt der Kreis um seinen Mittelpunkt herum, aber konstruktiv
ist mit dem Mittelpunkt noch gar nichts iiber die Fliche entschieden, die
der Kreis einnehmen wird, wiahrend schon mit dem kleinsten Stiickchen
Peripherie der Ort des Mittelpunktes eindeutig festgelegt ist. So wird auch
ein geistiges Zentrum wie es in Palédstina erhofft werden kann, zwar weithin
sichtbar und fiir das Gesamtjudentum représentativ sein; aber wenn es

8



Zentrum sein will und nicht irgend ein beliebiger, in jedem Sinne exzentri-
scher Punkt, so mufl es sich von der Peripherie und ihrem Daseinsgesetz
abhéngig machen, — solange es eben eine Peripherie gibt, also in jeder
vormessianischen Zeit...

‘Was hier allgemein gesagt ist, das gilt nun ganz und gar von dem Kern
alles nationalen Daseins, von der Sprache. Sie kann nicht werden wie sie
will, sondern sie wird werden wie sie mull. Und dieses Mul} liegt nicht wie
bei jeder natirlich-nationalen Sprache in ihr selber, sondern auBlerhalb ihrer
Gesprochenheit, in der Erbmasse der Vergangenheit und in dem gewahrten
Zusammenhang mit denen, deren Judentum notwendig wesentlich das des
Erben ist. Die doppelte Bindung in ihrer Unnormalitit bedeutet aber
zugleich, je spiirbarer sie ist, eine Losung von den Fesseln der Normalitét.»

Und nun weist Rosenzweig an Hand der Klatzkinschen Uber-
setzung von Spinozas Ethik nach, wie sich hier die «Eigenart der
ewigen Sprache» durchsetzt gegen den Geist des Autors und gegen
die Absicht des Ubersetzers. Ebenso wie Rosenzweig umgekehrt
erkannte, dafl es niemals moglich ist, einen jiidischen Inhalt unge-
brochen nichthebriisch zu vermitteln: « An der Sprache hiangt der
Sinn, und es ist wahrhaftig eine Unterschiatzung der Innigkeit, mit
der sich Christentum und deutsche Sprache seit Luther und linger
schon vermahlt haben, wenn man glaubt, jiidische Inhalte in deut-
scher Sprache ohne fremdglaubigen Beiklang mitteilen zu kénnen.»

Auch hier wieder die grole unlosbare Tragik Rosenzweigs: er,
der geborene Sprecher, der Sprache beraubt, wird ganz auf die
Schriftlichkeit verwiesen: er, der weil3, dal er «Morenu» im letzten
Sinne nur in der ewigen Sprache sein kann — schreibt deutsch. Er
schreibt deutsch, daBl man Jiidisches nicht deutsch schreiben kann:
er schreibt, dafl man das Letzte nicht schreiben, sondern nur sagen
kann.

In der oben angefiihrten Stelle aus dem Artikel «Neuhebraisch»
tritt uns in letzter Geschlossenheit der totale Jude Rosenzweig ent-
gegen. Er, der von sich sagen konnte: «Nichts Jiidisches ist mir
fremd.» Wo stand er, dieser totale Jude? Im Zionismus?, im Libera-
lismus?, in der Orthodoxie? Nein — im Leben, im jiidischen Leben.

Der natiirliche Dreiklang seines Denkens war: Schopfung, Offen-
barung, Erlésung. Er war es im Sinne des «Neuen Denkens». Was
ist dies, das «Neue Denken»? Rosenzweig definierte es in seinem
mit diesem Programmruf iiberschriebenen Essai, als die «Adab-

9



surdumfiihrung und Rettung der alten Philosophie». Die drei
Epochen der européischen Philosophie — die kosmologische Antike,
das theologische Mittelalter, die anthropologische Neuzeit — sind in
dem philosophischen System des neuen Denkens «Der Stern der
Erlésung» — nach Rosenzweig — tiberwunden.

Weniger polemisch und apologetisch gesagt, besteht es in Folgen-
dem:

Das neue Denken ist empirisch und dialogisch bestimmtes und
bedingtes Denken. Es unterscheidet sich wesentlich vom alten
Philosophieren durch sein Ernstnehmen der Zeit und der Bewegung.
Losgelost von der Zeit kann keine Wahrheit erkannt werden und
diese ist nicht statisch, nicht seiend, sondern dynamisch, gesche-
hende Wahrheit. Das alte Denken war stummes, unhérbar mono-
logisierendes Denken. Es bedurfte der Zeit nicht und nicht des
Néachsten. Ja, es rithmte sich seiner Zeitlosigkeit, seiner ewigen
Ruhe und Einsamkeit. Das neue, das redende Denken bedarf der
Zeit und der Bewegung, weil es den Anderen, das Du, den Néachsten
als vom Ich geschiedene selbstandige Wirklichkeit und das ist hier
identisch mit Wesenheit, erfahrt.

Der Anstol3 zu diesem neuen Denken erfolgte von der Theologie
her. (Bei den Juden Rosenzweig und Buber von der jiidischen, bei
Florens Christian Rang von der christlichen.) Aber es ist selbst kein
theologisches Denken. Wenigstens nicht im traditionellen, d.h.
dogmatischen Sinne. Es ist dies schon deshalb nicht, weil sein
Wahrheitsbegriff ein gespaltener ist. Wohl gibt es nur eine Wahr-
heit. Sie ist bei Gott. Aber der Mensch erfahrt in der Zeit und d. h.
in der Wirklichkeit nur die gespaltene Wahrheit. Der Jude nicht
minder als der Christ. Die allein wahre Religion gegeniiber den
falschen ist dem neuen Denken ein Unding, da «Gott eben nicht
die Religion, sondern die Welt geschaffen hat».

Was also ist, um noch einmal, und nun in der Hoffnung auf eine
biindige Antwort zu fragen, Rosenzweigs neues Denken? Einen
Begriff Heideggers variierend, méchte ich sagen: Die Erniichterung
zur Tatsdchlichkert. |

Dieses Bekenntnis Rosenzweigs zur Tatséchlichkeit beantwortet
nun auch die Frage nach seiner jiidischen Haltung. Das jiidische
Volk war ihm eine in sich selbst gegriindete Tatsache. Ihm gehorte

10



er zu. Er lehnte jede Korrektur dieser von Gott geschaffenen Tat-
sédchlichkeit ab: die zionistische Normalisierung ebenso wie die
liberale Spiritualisierung und die orthodoxe Ritualisierung. Was er
wollte, war nicht die Nation ohne die Lehre (Nationalismus), die
Lehre ohne das Volk (Liberalismus), das Gesetz ohne das Leben
(Orthodoxie) — er wollte das «Ganze», das man nicht hat, sondern
ist, die Fiille des Lebens, die kein Programm umfaBt.

Wir diirfen die Kehrseite dieses Empirismus und Vitalismus nicht
iibersehen. Er hat zuweilen kuriose Bliiten getrieben. An zwei Bei-
spielen sei dies erldutert. In seinem Sendschreiben iiber das Gesetz,
an Buber, «Die Bauleute», vermerkt er: «Wo jidisch gegessen wer-
den soll, da miissen die zahllosen nur miindlich von Mutter zu
Tochter iiberlieferten Brauche des Speisezettels ebenso unverletz-
lich sein wie die Trennung von milch- und fleischdingen.» Was ist
diese kuriose Paradoxie, die hier fiir einen Augenblick ernster
genommen werden soll, als dem Verfasser vielleicht lieb wiire,
anderes als die Uberspitzung der Anerkennung des Tatsichlichen?
Wahrlich, das ist untheologisch genug gedacht. Aber ist hier vom
untheologischen zum unreligidsen, zum widergéttlichen nicht nur
ein winziger Schritt? Miissen wir diese zu weit vorgetriebene Tat-
sichlichkeitsbejahung nicht mit dem groBen Worte Kierkegaards
zuriickweisen: «Daf} das Bestehende etwas Gottliches geworden ist,
fiir das Gottliche gehalten wird, ist eine Filschung, dadurch zu-
stande gebracht, daf} es seine eigene Herkunft ignoriert.» — Treibt
der Empirismus des neuen Denkens zuweilen solch merkwiirdige
Bliiten (wobei die Hochachtung der Zeit und ihres eben zeitgeméfien
Anspruchs mitberiicksichtigt werden muf}), so gibt es im Werke
Rosenzweigs auch Stellen, welche die (theologische) Gefahrlichkeit
des Vitalismus grell beleuchten. In einem Briefe an den Rabbiner
Benno Jacob aus dem Erscheinungsjahre des «Stern» schreibt
Rosenzweig: «Was in der Bibel steht, kann man auf zwei Wegen
lernen, 1. indem man hort, was sie sagt, 2. indem man dem Schlagen
des menschlichen Herzens lauscht. . . Die Bibel und das Herz sagen
das Gleiche. Deshalb (und nur deshalb) ist die Bibel ,Offenbarung®.»

DafBl dem nicht so ist, ist offenbar. Welche Bibel hat Rosenzweig
denn hier vorgelegen? Bestimmt nicht die Bibel, die er mit Buber
kiihn und tiberlegt, rhythmisch und gewissermafBlen unliterarisch

11



tibertrug. Denn in dieser Bibel steht ja, dal} Gott, der Herr, spricht:
«Meine Wege sind nicht eure Wege und meine Gedanken sind nicht
eure Gedanken.» Und es steht ferner darin: «Das Dichten des
menschlichen Herzens ist bose von Jugend an» (Gen. 8,21). Wie
sollten denn da das Herz und die Offenbarung das selbe sprechen?
Das Gegenteil stimmt ja schon eher?, dal} die Schrift entgegen dem
bosen menschlichen Herzen steht, das sie verindern will, oder in
ihrer eigenen Sprache gesprochen, dessen « Beschneidung» sie fordert.

Die Bibel des Vitalismus tibersieht, was in der Bibel unverriick-
bar steht. Aber ist Rosenzweig dieser Spriinge wegen, die iiber das
Ziel fithrten, nicht mehr «Morenu», unser Erzieher? Er ist es gerade
noch in den Mingeln seiner Lehre, aus denen ebenso gelernt werden
kann wie aus der durch ihn geschehenen Darstellung der Wahrheit.

«Die Uberlebenden der ,Schule‘s — sagt Rosenzweig in einem
Artikel aus seinem letzten Lebensjahre — «mochten aus dem Mei-
ster gern einen Schulmeister machen. Die lebendig weiterschreitende
Geschichte des Geistes entzieht ihn solchem schiilerhaften Unter-
fangen: ... Die Schule mit ihrem Schulmeister stirbt; der Meister
lebt.»

JACOB BOEHME UND DIE KABBALA

von W. ScHULZE, Freiburg i. Br.

Als der schwibische Magister Friedrich Christoph Oetinger,
unschliissig, ob er in den wiirttembergischen Kirchendienst eintre-
ten sollte oder nicht, auf seiner langausgedehnten Kandidatenreise
nach Frankfurt am Main kam, da wurde er durch «Rath Fende»
mit dem gelehrten Kabbalisten, dem Juden Cappel Hecht, bekannt.
Oetinger sagt von der Begegnung mit ihm: «Dieser gewann mich
wegen der ungewohnten Fragen aus der jiidischen Philosophie, was
arich anpin (= weites Gesicht) und seiir anpin (= kleines Gesicht)
in Gott wire, sehr lieb» (Ehmann, Oetingers Leben und Briefe,

2 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus.
Tel-Aviv 1939, 4. Kap., S. 75ff.

12



	Franz Rosenzweig als Erzieher : zu seinem 25. Todestage am 13. Dezember 1954 (8 Kisslew 5715)

