
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 11 (1955)

Artikel: Franz Rosenzweig als Erzieher : zu seinem 25. Todestage am 13.
Dezember 1954 (8 Kisslew 5715)

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960836

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960836
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

FRANZ ROSENZWEIG ALS ERZIEHER
Zu seinem 25. Todestage am 13. Dezember 1954 (8. Kißlew 5715)

von Schalom Ben-Chorin

I.

Anfang Mai 1926 hatte der berühmte Berliner Rabbiner Dr. Leo
Baeck, eine frühere Anregung des verstorbenen Lehrers Franz
Rosenzweigs, Rabbiner Nobel, aufgreifend, an den bereits schwer
kranken Rosenzweig die Anfrage gerichtet, ob er ihm den rabbi-
nischen Ehrentitel eines «Morenu» zuerkennen dürfe? In einem
rührenden Brief dankte Rosenzweig für das Anerbieten, das er
schließlich — im Hinblick auf seinen kleinen Sohn — auch annahm.
Aber ehe diese Annahme erfolgt, erinnert Rosenzweig doch an alle
seine Bedenken gegen die «unverdiente Ehrung». Indessen finden
sich an dieser aufschlußreichen Briefstelle hart neben demütiger
Selbstverleugnung Worte, die uns erkennen lassen, wie erfüllt
Rosenzweig von der Zukunftskräftigkeit seines Werkes und Wirkens

war :

„Wenn ich mir etwa denken sollte, in dem Minjan1, das immer am
Sabbatvormittag zu mir kommt und wo die meisten mir an jüdischem
Wissen weit überlegen sind, als «Maurenu» behandelt zu werden, so lächert
mich das selber. Und die guten Jungen, für die ich ihr Mitschüler bei Nobel

1 Gebets-Zirkel.

1



bin und weiter nichts, erst recht. Und daß ich einmal wirklich ihr und ihrer
Nachkommen Lehrer sein werde, das wissen sie allermeist nicht. »

Franz Rosenzweig wurde wirklich — heute 25 Jahre nach seinem
Tode, die schwerer wiegen in der Geschichte der Judenheit,
insbesondere der deutschen, als beliebige 25 Jahre — «Morenu», unser
Lehrer. Daß er es werden konnte in einer Zeit, in der das Judentum,

das er selbst gekannt und angeredet hatte, grimmig aus dem
Lande und dem Kulturkreis verjagt wurde, in dem Rosenzweig
lebte, litt und lehrte, das beweist uns, daß er «Morenu», unser
Erzieher von allem Anfang seiner Arbeit an war, in einem wesenhaften

Sinne, dem die Veränderung unserer Umwelt nichts anhaben
konnte. Wären die 25 Jahre, die seit dem Tode Rosenzweigs
verflossen sind, von anderer, gütigerer und sanfterer Art für uns
gewesen — so könnte das nicht gesagt werden. Aber diese Jahre
haben gezeigt, daß Rosenzweig, wiewohl er mit der ganzen Weite
seiner Persönlichkeit, dem «Zweistromland» seiner Herkunft, dem
deutschen Judentum verhaftet blieb, «Morenu» in einem weiteren,
in einem schlechthin jüdischen Sinne war.

Freilich ist der Kreis derer, die um diesen «Morenu» wissen, noch
relativ klein, denn noch sind seine Schriften im Galuth der
deutschen und das heißt, jüdisch gesprochen, eben der fremden Sprache.
Aber sie werden heimgeholt werden und dann erst wird es sich
erweisen, wie sehr dieser deutsche Jude aus dem assimilierten Kasseler

Patrizierhause, der von Hegel und dem deutschen Idealismus
ausging und hart am Rande des Taufbeckens gestanden hatte,
«Morenu» wurde, unser aller Lehrer und Erzieher. Nicht erst wenn
sein religionsphilosophisches Buch «Der Stern der Erlösung» seinen
Ibn Tibbon gefunden haben wird, sondern, vor allem auch wenn
seine «Kleineren Schriften» (Berlin 1937, Schocken Verlag) dem
hebräischen Leserkreise zugänglich sein werden. Edith Rosenzweig,
die Witwe des Philosophen, die gemeinsam mit dem Verlage für die
Herausgabe der Essais verantwortlich zeichnet, hat dies im
Vorwort zu der bedeutsamen Sammlung erkannt: Auf den Mangel an
«unmittelbarer Aktualität» mancher dieser Aufsätze verweisend,
schreibt sie: «Nun aber bricht gerade in der Zeitgebundenheit dieser
Pläne und Entwürfe, in der Art wie hier auf Zeitfragen und
Notlagen geantwortet wurde, eine für uns beispielhafte geistige Haltung

2



durch, die diese Arbeiten in exemplarischer Weise gegenwartsnah
und zukunftskräftig wirken läßt.» Wie sehr dies nicht zuletzt für
uns Juden Israels gilt, sei hier erörtert und nachgewiesen. Dabei
soll der Anlaß dieser Zeilen nicht den kritischen Blick trüben; denn
nichts wird diesem einzig auf das Sachliche, die «Sache» des Judentums

ausgerichteten Denker weniger gerecht, als jener Kult, der

— genährt durch die Geschichte seines heroisch ertragenen
Leidens — heute mancherorts mit seiner Person getrieben wird und
jede kritische Auseinandersetzung erschwert und verwehrt.

In sieben Kreisen sind die Aufsätze Rosenzweigs in ihrer uns
vorliegenden Sammlung angeordnet: «Vom jüdischen Sein», «Zur
jüdischen Erziehung», «Sprache und Gehalt der Schrift» (Bibel),
«Zu Übersetzungen», «Vom alten zum neuen Denken», «Zeit- und
Bildungsfragen», «Besprechungen und Antworten».

II.

Diese Siebenheit der Themenkreise entspricht wirklich der
Gestalt Rosenzweigs wie sie im Werke sichtbar wurde. Die in diesen
Kreisen angeordneten Aufsätze bilden gleichsam die unerläßliche
Begleitmusik zu den Leitmotiven des Rosenzweigschen Werkes, den

großen, in sich geschlossenen Büchern. So sehr entsprechen sie

ihnen, daß ein Leser der «Kleinen Schriften» eigentlich den ganzen
Rosenzweig im «Extrakt» vor sich hat. Dem zweibändigen Werk
des Meinekeschülers «Hegel und der Staat» entspricht hier die
philosophiegeschichtlich hochbedeutsame Abhandlung «Das älteste
Systemprogramm des deutschen Idealismus», das den heute fast
vergessenen Hegelinterpreten Rosenzweig wieder ins Gedächtnis
ruft. (Seltsame Schicksalsähnlichkeit von Schüler und Lehrer: auch
Hermann Cohen, Rosenzweigs hochverehrter Lehrer, ist im lebendigen

Gedächtnis der Zeit allenfalls noch als der Autor der «Religion
der Vernunft aus den Quellen des Judentums» wirksam, nicht mehr
aber als das Haupt der Marburger Schule des Neukantianismus.)
Rosenzweigs Hauptwerk «Der Stern der Erlösung» ist quasi
präexistent vorgegeben in dem fast 20 Seiten umfassenden Brief an
Rudolf Ehrenberg vom November 1911, den Rosenzweig selbst im
Kreise der Nächsten stets als «Urzelle» des «Stern der Erlösung»

3



bezeichnete. Die höchst problematische Nachdichtung der Hymnen
und Gedichte des Yehuda Halevi ist mit ihrem wertvollsten Teil,
dem aufschlußreichen Nachwort vertreten ; von der mit Martin Buber
gemeinsam unternommenen Bibelübersetzung geben sechs der
wesentlichsten Aufsätze des Buches Kunde, und endlich wird die
Gestalt des Erziehers, des Schöpfers des «Freien jüdischen
Lehrhauses» zu Frankfurt und der «Akademie für die Wissenschaft des

Judentums» in Berlin sichtbar in heute geradezu klassisch gewordenen

Essais, wie dem Sendschreiben aus dem Felde «Zeit ists».
das an Hermann Cohen gerichtet war, dem offenen Brief an Eduard
Strauß «Bildung und kein Ende» und der großen Anfrage an Martin
Buber «Die Bauleute» (die freilich noch in anderen Zusammenhängen

zu nennen ist). Der ganze Rosenzweig also wird hier sichtbar,

alle Stadien auf seinem Lebenswege, der durch die Täler und
über die Hügel des «Zweistromlandes» führte.

III.

Franz Rosenzweig war kein Schriftsteller. Dies soll uns an einem

Vergleich mit Franz Werfel, dem reinen Typus des Schriftstellers,
klar werden. In einem seiner Gedichte aus dem Jahre 1938: «Die
dichterische Mühe», hat Werfel den letzten Sinn dieser Mühe, den
wahren Beruf des Schriftstellers enthüllt. Es ist ein prometheischer.
ein halbgöttlicher und recht eigentlich ein gegen die Ordnung der

Schöpfung rebellierender. (Und deshalb ja abermals prometheischer.)
Denn das Gesetz der Welt heißt Vergänglichkeit. Dieser Vergänglichkeit

wirft sich der Schriftsteller mit seiner geringen Menschen-
kraft entgegen. Er allein gegen die ganze Schöpfung. Denn er, der
Schriftsteller, erträgt die Vergänglichkeit nicht. Es ist die tiefe
Paradoxie seines Beginnens, daß er, wiewohl selbst Schutt, Asche
und Vergänglichkeit, dem Augenblicke immer wieder «verweile
doch» zuruft, auch wenn er nicht schön ist. Den Augenblick zu
bannen, an Stelle der Bewegung das Beharrende zu setzen, ist sein

tragisches Unterfangen. «Die Welt erträgt ihr eignes Schwinden
leicht. / Sie grast vom Vor- und Nachher fast gemieden. / Nur
ich, nur ich, wenn Bild um Bild verbleicht. / Verzehre mich und
geb mich nicht zufrieden.» Ein unbezähmbarer Trieb zwingt den

4



Schriftsteller nach Werfeis Wort immer wieder den Tod des Augenblicks

zu überraschen. In klarer Antithese arbeitet er die Sendung
des Schriftstellers in der Schluß-Strophe seines Gedichtes heraus:
«Geschaffen ist die Welt, daß sie vergeh! / Doch ich, wenn ich ihr
Bild in Sprache treibe, / Ich schaffe sie verstört von ihrem Weh, /
Damit im Wort sie bleibe, bleibe, bleibe. .» Der Schriftsteller weiß

um die Dauerkraft des Zarten und Hinfälligen, des auf Papier
geschriebenen oder gedruckten Wortes, das die gewaltigen Taten
überdauernd, sie erst, im Gedächtnis der Mit- und Nachwelt, zu
gewaltigen Taten macht. Hätte Odysseus gelebt aber nicht Homer
— auch Odysseus hätte nicht gelebt. So aber, da Homer gelebt hat,
lebt auch Odysseus, und wenn er nie gelebt hat. Das Überwirkliche,
das geschriebene Wort, entwirklicht das Wirkliche.

Rosenzweig ist dieses spezifisch schriftstellerische Lebensgefühl
ganz fremd. In einem Brief aus dem Jahre 1920, gerichtet an seine

Braut, bemerkt er: «Was meinst du? Ich kann ja gar kein ,Buch'
mehr schreiben, mir wird jetzt alles zum Brief, ich muß eben den
anderen' sehen. So gehts mir jetzt mit der Denkschrift. Seit heute

ist sie ordentlich im Gang. Manchmal zwischenhinein kriege ich
Faulheitsanfälle wegen des Bloß-Schreibens, ich möchte es lieber
sprechen; aber dann geht es doch weiter und ich brülle mit der
Feder...»

Was hier in einem hingeworfenen Brief aufblitzt, dieses
unschriftstellerische Lebensgefühl, das den lebendigen Anderen zur
Zwiesprache sucht und das geschriebene Wort immer nur als unzulängliches

Surrogat des gesprochenen empfindet, erfährt fünf Jahre
später in dem Essai «Die Schrift und das Wort» seine Vertiefung
und Erweiterung. Hier lesen wir das programmatische Wort von
dem «Verhängnis der Schriftwerdung und Verliteralisierung des

Worts», dem Rosenzweig immer wieder zu entfliehen sucht in seine

geschriebene Pseudo-Mündlichkeit. Deshalb sagt er auch von der
Bibel: «Der wesentliche Inhalt aber ist gerade das, was sich der
festlegenden und fernrückenden Gewalt der Schrift entzieht: Wort
Gottes an den Menschen, Wort des Menschen an Gott, Wort des

Menschen vor Gott. Man braucht nur an die legitimste, weil einer
unmittelbaren Notlage abhelfende, also wahrhaft not-wendige.
Form der Schriftlichkeit zu denken, von der alle anderen Formen

5



das, was sie an Legitimität besitzen, zu Lehn haben, an den Brief :

um schon einzusehen, daß diese Legitimation der Schriftwerdung,
dem Wort von und an und vor Gott nie zuteil werden kann; Gott
ist gegenwärtig, und wenn er durch Boten handelt, so sind das
keine Briefträger, die ein Vorgestriges, inzwischen vielleicht schon

von den Ereignissen Überholtes anbringen, sondern unmittelbar in
diesen ihrem Augenblick handelt aus ihnen und spricht durch sie
Gott. »

In diesem unschriftstellerischen Bekenntnis ist Rosenzweig ganz
«Morenu» jüdischer Lehrer. Rabbi Akiba, Hillel, Jesus, Lurja, der
Baal-Schern, die großen Lehrer des Judentums haben nicht geschrieben.

Unsere klassische Literatur, die Talmude nicht minder als der
Sohar sind posthum aufgeschriebene Mündlichkeit. Der Stempel
dieser ihrer Mündlichkeit haftet ihnen an, sprengt die Gesetze der
Metrik, der Interpunktion. Sie ist so mündlich diese unsere klassische

Literatur, daß sie bis auf den heutigen Tag nicht stumm gelesen
werden kann, sondern in mündlichem Sprechgesang weitergegeben
wird. Auch die Bibel selbst, wie Rosenzweig in dem angeführten
Essai hervorhebt, ist uns nicht die «Schrift», sondern «Mikra», das

«Geruf». Der Kirche war die Bibel immer die Schrift und die Väter
der Kirche schrieben, indes unsere Weisen (Chachamim) mündlich
lehrten und sich allenfalls zu Sendschreiben, also Briefen bereit
fanden. Auch Paulus ist darin noch ganz Jude! Diesem
unschriftstellerischen Bekenntnis zur Mündlichkeit des Wortes, das nur sehr

langsam aus dem Volksbewußtsein verschwand (ganz ist es heute
noch nicht verschwunden; kein frommer Jude spricht vom
«Talmud», sondern immer von «Thora sehe be-al-pe», der mündlichen
Lehre, wie wohl sie seit bald eineinhalb Jahrtausend schriftliche
Lehre, aber eben nur quasi schriftliche Lehre ist), liegt wohl in
unbewußten Tiefen die Furcht vor dem Bild zugrunde; denn die
Schrift ist das Bildnis des Wortes und eine archaische Bluterinnerung

weiß noch um die Bildhaftigkeit der Schriftanfänge: die
Bilderschrift.

In Rosenzweig kommt dieses verschüttete Wissen des Urjuden-
tums wieder zum Durchbruch. Grausames Schicksal dieses
Sprechers, der um die Mündlichkeit des Wortes wußte: die furchtbare
Lähmung, von der er befallen war, beraubte ihn der Sprache.

6



Der Stil eines Autors, dem das geschriebene Wort nicht natürlich,
sondern aufgenötigt ist, wird diese Nötigung verraten. Er tut es im
Ealle Rosenzweigs. Es haftet ihm wirklich die Mündlichkeit des

improvisierten Dialogs an; er ist, im klassischen Sinn, nicht schön.
Niemand wird entzückt von der rosenzweigschen Prosa seine Bücher
primär des ästhetischen Vergnügens wegen lesen; man muß sich
vielmehr durch diese Sprache durchbeißen, um den Gehalt der
Schriften aufnehmen zu können. Nichts ist unsinniger als anzunehmen,

daß die Gegenstände der Bücher Rosenzweigs der schönen
Form entraten könnten. Solche Bücher gibt es überhaupt nicht.
Hören wir darüber einen Meister der Sprache: Hofmannsthal: «Der
Theolog oder Anthroposoph, trägt uns das vor, was ihm als höchste
Einsicht oder überirdische Ahnung vorschwebt — und welch
höherer Gegenstand wäre denkbar als die Zusammenhänge unsrer
Natur mit dem Göttlichen —, aber trägt er es in einem Kaufmannston,

in einer abgenützten Zeitungssprache oder in einer flauen,
stammelnden Bildungssprache vor, so ist es nicht da.»

Was ist es nun aber um die Sprache Rosenzweigs? Was er sagte,
ist ja da, kein Zeitsturm hat es verweht; er ist unser Lehrer geworden

und gebheben. Wenn diese Sprache nicht die des geborenen
Schriftstellers ist, aber auch nicht von den gebranntmarkten Sorten

— dem Kaufmannston, der Zeitungssprache, der flauen
Bildungssprache — an sich hat, was ist sie dann? Sie ist die subtile,
übernervöse Sprache des Adepten, dem ein weiterer Kreis oft nicht
mehr zu folgen vermag. Sie ist zu ahnungsreich diese Sprache, zum
Bersten voll von Assoziationen, ringsum bedräut vöm halben Klang
angeschlagener Zitate, vergittert von Anführungszeichen, die
geheimnisvoll lächeln, oder das Übernommene signalisieren. Wem?
Einzig dem Adepten, dem Hegel und Goethe nicht minder vertraut
sind als Talmud und Midrasch, Hermann Cohen und Hölderlin.
Also doch Bildungssprache? Ja, aber keine bildungsfrohe, keine
Universitätssprache. Es ist die Sprache eines Bildungsherbstes, die

Rosenzweig schrieb. «Bildung und kein Ende: heißt einer der pro-,
grammatischen Essais, dessen Losungswort der kulturherbstliche
Spruch des Predigers Salomo ist: «Es ist des Büchermachens kein
Ende» (Koh. XII, 12). So spricht ein Erbe alter Kulturen. Und noch
etwas Spezifisches, allem Herbst großer Kulturen Spezifisches eignet

7«



dieser Sprache: Ironie und Furcht vor dem Pathos. Posenzweig
schrieb auf der Flucht vor dem Pathos. Es widerte ihn des Brusttons

der Kanzelredner. (Und das theologische Metier beschwört
die Gefahren des Predigtstils herauf). Aber Bosenzweigs Ironie ist
nicht das verzweifelte Auflachen Kierkegaards über den Pfahl im
Fleische, nicht die kalte Lache Nietzsches, die seine Feinde tötet.
Rosenzweigs Ironie hat etwas Familiäres. Man könnte sie der
Thomas Manns vergleichen, worüber keinen Augenblick zu
vergessen wäre, daß dieser der geborene Schriftsteller ist, indes jener
sich aus der angeborenen Gesprächsfähigkeit nur mühsam in das
Schriftliche zwängt.

Die Sprache und die Zeit sind die beiden großen Trotzdem, unter
denen das Werk Rosenzweigs steht. Trotz seiner Zeit und
Zeitgebundenheit, trotz seiner Sprache ist er — Morenu, unser Lehrer.
Ja, wer einmal die Mündlichkeit dieser unliterarischen aber
literaturgeladenen Sprache ganz erfühlt hat, der wird das Augenzwinkern
spüren, das ihr innewohnt, das dich selbst unmittelbar meint, dich
an den Tisch setzt und zur Rede zwingt. Diese dialogische Sprache
fordert zur Antwort heraus. Sie sei hier versucht.

IV.

Wer so um die Mündlichkeit des Wortes weiß, wie es Rosenzweig
wußte, der hat uns um neue Sprache ringenden Juden Israels etwas
zu sagen. Hören wir ihn:

«Man kann nicht so Hebräisch sprechen wie man möchte, sondern man
muß es schon so sprechen, wie es einmal ist. Und es ist vergangenheitsgebunden

und weltverpflichtet, auch im Munde des jüngsten Siedlerkindleins
der neustgegründeten Siedlung. Denn das Zentrum, welches das neue Palästina

in vormessianischer Zeit ja höchstens werden könnte, würde in dieser
Zeit mit nichten Zentrum im Sinne Achad Haams sein, der eben den
voreiligen Messianismus bremsen wollte und ihm dann in seiner Kulturseligkeit
doch gerade verfiel, sondern nur im Sinne der — Mathematik. Denn zwar
anschaulich liegt der Kreis um seinen Mittelpunkt herum, aber konstruktiv
ist mit dem Mittelpunkt noch gar nichts über die Fläche entschieden, die
der Kreis einnehmen wird, während schon mit dem kleinsten Stückchen
Peripherie der Ort des Mittelpunktes eindeutig festgelegt ist. So wird auch
ein geistiges Zentrum wie es in Palästina erhofft werden kann, zwar weithin
sichtbar und für das Gesamtjudentum repräsentativ sein; aber wenn es

8



Zentrum sein will und nicht irgend ein beliebiger, in jedem Sinne exzentrischer

Punkt, so muß es sich von der Peripherie und ihrem Daseinsgesetz
abhängig machen, — solange es eben eine Peripherie gibt, also in jeder
vormessianischen Zeit...

Was hier allgemein gesagt ist, das gilt mm ganz und gar von dem Kern
alles nationalen Daseins, von der Sprache. Sie kann nicht werden wie sie

will, sondern sie wird werden wie sie muß. Und dieses Muß liegt nicht wie
bei jeder natürlich-nationalen Sprache in ihr selber, sondern außerhalb ihrer
Gesprochenheit, in der Erbmasse der Vergangenheit und in dem gewahrten
Zusammenhang mit denen, deren Judentum notwendig wesentlich das des
Erben ist. Die doppelte Bindung in ihrer Unnormalität bedeutet aber
zugleich, je spürbarer sie ist, eine Lösung von den Fesseln der Normalität.»

Und nun weist Rosenzweig an Hand der Klatzkinschen
Übersetzung von Spinozas Ethik nach, wie sich hier die «Eigenart der
ewigen Sprache» durchsetzt gegen den Geist des Autors und gegen
die Absicht des Übersetzers. Ebenso wie Rosenzweig umgekehrt
erkannte, daß es niemals möglich ist, einen jüdischen Inhalt
ungebrochen nichthebräisch zu vermitteln: «An der Sprache hängt der
Sinn, und es ist wahrhaftig eine Unterschätzung der Innigkeit, mit
der sich Christentum und deutsche Sprache seit Luther und länger
schon vermählt haben, wenn man glaubt, jüdische Inhalte in deutscher

Sprache ohne fremdgläubigen Beiklang mitteilen zu können. »

Auch hier wieder die große unlösbare Tragik Rosenzweigs: er.
der geborene Sprecher, der Sprache beraubt, wird ganz auf die
Schriftlichkeit verwiesen: er, der weiß, daß er «Morenu» im letzten
Sinne nur in der ewigen Sprache sein kann — schreibt deutsch. Er
schreibt deutsch, daß man Jüdisches nicht deutsch schreiben kann:
er schreibt, daß man das Letzte nicht schreiben, sondern nur sagen
kann.

In der oben angeführten Stelle aus dem Artikel «Neuhebräisch»
tritt uns in letzter Geschlossenheit der totale Jude Rosenzweig
entgegen. Er, der von sich sagen konnte: «Nichts Jüdisches ist mir
fremd.» Wo stand er, dieser totale Jude? Im Zionismus?, im
Liberalismus?, in der Orthodoxie? Nein — im Leben, im jüdischen Leben.

Der natürliche Dreiklang seines Denkens war: Schöpfung,
Offenbarung, Erlösung. Er war es im Sinne des «Neuen Denkens». Was
ist dies, das «Neue Denken»? Rosenzweig definierte es in seinem
mit diesem Programmruf überschriebenen Essai, als die «Adab-

9



surdumführung und Rettung der alten Philosophie». Die drei
Epochen der europäischen Philosophie — die kosmologische Antike,
das theologische Mittelalter, die anthropologische Neuzeit — sind in
dem philosophischen System des neuen Denkens «Der Stern der
Erlösung» — nach Rosenzweig — überwunden.

Weniger polemisch und apologetisch gesagt, besteht es in Folgendem:

Das neue Denken ist empirisch und dialogisch bestimmtes und
bedingtes Denken. Es unterscheidet sich wesentlich vom alten
Philosophieren durch sein Ernstnehmen der Zeit und der Bewegung.
Losgelöst von der Zeit kann keine Wahrheit erkannt werden und
diese ist nicht statisch, nicht seiend, sondern dynamisch, geschehende

Wahrheit. Das alte Denken war stummes, unhörbar
monologisierendes Denken. Es bedurfte der Zeit nicht und nicht des

Nächsten. Ja, es rühmte sich seiner Zeitlosigkeit, seiner ewigen
Ruhe und Einsamkeit. Das neue, das redende Denken bedarf der
Zeit und der Bewegung, weil es den Anderen, das Du, den Nächsten
als vom Ich geschiedene selbständige Wirklichkeit und das ist hier
identisch mit Wesenheit, erfährt.

Der Anstoß zu diesem neuen Denken erfolgte von der Theologie
her. (Bei den Juden Rosenzweig und Buber von der jüdischen, bei
Florens Christian Rang von der christlichen.) Aber es ist selbst kein
theologisches Denken. Wenigstens nicht im traditionellen, d.h.
dogmatischen Sinne. Es ist dies schon deshalb nicht, weil sein

Wahrheitsbegriff ein gespaltener ist. Wohl gibt es nur eine Wahrheit.

Sie ist bei Gott. Aber der Mensch erfährt in der Zeit und d. h.
in der Wirklichkeit nur die gespaltene Wahrheit. Der Jude nicht
minder als der Christ. Die allein wahre Religion gegenüber den
falschen ist dem neuen Denken ein Unding, da «Gott eben nicht
die Religion, sondern die Welt geschaffen hat».

Was also ist, um noch einmal, und nun in der Hoffnung auf eine

bündige Antwort zu fragen, Rosenzweigs neues Denken? Einen
Begriff Heideggers variierend, möchte ich sagen: Die Ernüchterung
zur Tatsächlichkeit.

Dieses Bekenntnis Rosenzweigs zur Tatsächlichkeit beantwortet
nun auch die Frage nach seiner jüdischen Haltung. Das jüdische
Volk war ihm eine in sich selbst gegründete Tatsache. Ihm gehörte

10



er zu. Er lehnte jede Korrektur dieser von Gott geschaffenen
Tatsächlichkeit ab: die zionistische Normalisierung ebenso wie die
liberale Spiritual]sierung und die orthodoxe Ritualisierung. Was er
wollte, war nicht die Nation ohne die Lehre (Nationalismus), die
Lehre ohne das Volk (Liberalismus), das Gesetz ohne das Leben
(Orthodoxie) — er wollte das «Ganze», das man nicht hat, sondern
ist, die Fülle des Lebens, die kein Programm umfaßt.

Wir dürfen die Kehrseite dieses Empirismus und Vitalismus nicht
übersehen. Er hat zuweilen kuriose Blüten getrieben. An zwei
Beispielen sei dies erläutert. In seinem Sendschreiben über das Gesetz,

an Buber, «Die Bauleute», vermerkt er: «Wo jüdisch gegessen werden

soll, da müssen die zahllosen nur mündlich von Mutter zu
Tochter überlieferten Bräuche des Speisezettels ebenso unverletzlich

sein wie die Trennung von milch- und fleischdingen.» Was ist
diese kuriose Paradoxie, die hier für einen Augenblick ernster

genommen werden soll, als dem Verfasser vielleicht lieb wäre,
anderes als die Überspitzung der Anerkennung des Tatsächlichen?
Wahrlich, das ist untheologisch genug gedacht. Aber ist hier vom
untheologischen zum unreligiösen, zum widergöttlichen nicht nur
ein winziger Schritt? Müssen wir diese zu weit vorgetriebene Tat-
sächlichkeitsbejahung nicht mit dem großen Worte Kierkegaards
zurückweisen: «Daß das Bestehende etwas Göttliches geworden ist,
für das Göttliche gehalten wird, ist eine Fälschung, dadurch
zustande gebracht, daß es seine eigene Herkunft ignoriert.» — Treibt
der Empirismus des neuen Denkens zuweilen solch merkwürdige
Blüten (wobei die Hochachtung der Zeit und ihres eben zeitgemäßen
Anspruchs mitberücksichtigt werden muß), so gibt es im Werke
Rosenzweigs auch Stellen, welche die (theologische) Gefährlichkeit
des Vitalismus grell beleuchten. In einem Briefe an den Rabbiner
Benno Jacob aus dem Erscheinungsjahre des «Stern» schreibt
Rosenzweig: «Was in der Bibel steht, kann man auf zwei Wegen
lernen, 1. indem man hört, was sie sagt, 2. indem man dem Schlagen
des menschlichen Herzens lauscht... Die Bibel und das Herz sagen
das Gleiche. Deshalb (und nur deshalb) ist die Bibel,Offenbarung'.»

Daß dem nicht so ist, ist offenbar. Welche Bibel hat Rosenzweig
denn hier vorgelegen? Bestimmt nicht die Bibel, die er mit Buber
kühn und überlegt, rhythmisch und gewissermaßen unliterarisch

11



übertrug. Denn in dieser Bibel steht ja, daß Gott, der Herr, spricht:
«Meine Wege sind nicht eure Wege und meine Gedanken sind nicht
eure Gedanken.» Und es steht ferner darin: «Das Dichten des

menschlichen Herzens ist böse von Jugend an» (Gen. 8,21). Wie
sollten denn da das Herz und die Offenbarung das selbe sprechen?
Das Gegenteil stimmt ja schon eher2, daß die Schrift entgegen dem
bösen menschlichen Herzen steht, das sie verändern will, oder in
ihrer eigenen Sprache gesprochen, dessen «Beschneidung» sie fordert.

Die Bibel des Vitalismus übersieht, was in der Bibel unverrückbar

steht. Aber ist Rosenzweig dieser Sprünge wegen, die über das

Ziel führten, nicht mehr «Morenu», unser Erzieher? Er ist es gerade
noch in den Mängeln seiner Lehre, aus denen ebenso gelernt werden
kann wie aus der durch ihn geschehenen Darstellung der Wahrheit.

«Die Überlebenden der ,Schule'» — sagt Rosenzweig in einem

Artikel aus seinem letzten Lebensjahre — «möchten aus dem Meister

gern einen Schulmeister machen. Die lebendig weiterschreitende
Geschichte des Geistes entzieht ihn solchem schülerhaften
Unterfangen: Die Schule mit ihrem Schulmeister stirbt; der Meister
lebt. »

JACOB BOEHME UND DIE KABBALA

von W. Schulze. Freiburg i. Br.

Als der schwäbische Magister Friedrich Christoph Oetinger,
unschlüssig, ob er in den württembergischen Kirchendienst eintreten

sollte oder nicht, auf seiner langausgedehnten Kandidatenreise
nach Frankfurt am Main kam, da wurde er durch «Rath Fende»
mit dem gelehrten Kabbalisten, dem Juden Cappel Hecht, bekannt.
Oetinger sagt von der Begegnung mit ihm: «Dieser gewann mich

wegen der ungewohnten Fragen aus der jüdischen Philosophie, was
arich anpin weites Gesicht) und seiir anpin kleines Gesicht)
in Gott wäre, sehr lieb» (Ehmann, Oetingers Leben und Briefe,

2 Vgl. Schalom Ben-Chorin, Jenseits von Orthodoxie und Liberalismus.
Tel-Aviv 1939, 4. Kap., S. 75ff.

12


	Franz Rosenzweig als Erzieher : zu seinem 25. Todestage am 13. Dezember 1954 (8 Kisslew 5715)

