Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 10 (1954)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

innert, daf} der Vorldufer des jiidischen Staates, der Makkabéerstaat,
nur 100 Jahre sich behaupten konnte. Darum ist ernsthaft die Frage
zu erheben, ob die nationale Losung der Judenfrage nicht tatséich-
lich ein — «Anachronismus» ist. |

REZENSIONEN

Ernst PERCY: Die Botschaft Jesu, eine traditionskritische und exegetische
Untersuchung. Lunds Universitets Arsskrift, Lund 1953, 324 S.

Hier wird bei formgeschichtlicher Untersuchung der einzelnen Perikopen
auf ihre historische Zuverlissigkeit die Botschaft Jesu herausgeschilt. Nach
einem Uberblick iiber die Vorgeschichte, wobei die Person des Taufers als
ein Stiick des heilsgeschichtlichen Handelns angesehen wird, wird die Ein-
heit zwischen der BuBpredigt und der Heilsbotschaft Jesu deutlich gemacht.
Die letztere ist Hintergrund und Voraussetzung fur die erstere. Dies wird
besonders deutlich an der Seligpreisung der Armen, unter welchen urspriing-
lich realite Arme und nicht etwa, wie Matth. 5, 3 verstanden werden kénnte,
so etwas wie die «stillen Frommen» zu verstehen sind. Die Forderungen des
Gesetzes in der Bergpredigt stellen etwas ganz Neues dar; sie umreiflen die
Wirklichkeit des von Jesus angekiindigten Reiches Gottes (3. Kap.). Das
Gottesreich, welches in starkem Mafe innerlich-sittlich verstanden wird, ist
zwar primir eine zukunftige GroéBe, doch kiinden es Taten (Didmonenaus-
treibungen, Sieg iiber den Satan) und Worte Jesu (Matth. 11, 5f.; Stiirmer-
spruch Matth. 11,12f.; Gleichnisse aus Mark. 4 und Matth. 13) als in der
Person Jesu bereits angebrochen an (4. Kap.). In diesem Zusammenhang
wird die vielumstrittene Stelle Luk. 17, 20, sicher zu Unrecht, auf die Inner-
lichkeit des Reiches Gottes gedeutet. Von diesem Zusammenhang zwischen
Botschaft und Person Jesu her stellt sich die Frage nach dem Selbstbewul3t-
sein Jesu (5. Kap.). Nicht nur das Petrusbekenntnis, sondern auch das
Selbstbekenntnis vor dem Hohen Rate werden als spétere Schicht ausge-
schieden. Doch zeugen die Antwort Jesu an den Taufer (Matth. 11,2ff.) und
das Wort vom Bréutigam und den Hochzeitsgisten (Mark. 2, 19f.) dafir,
daB sich Jesus als Messias wullte. Nach den wenigen Menschensohnaussagen,
welche auf Jesus selbst zuriickgefithrt werden, hat sich dieser in Verbindung
mit Dan. 7,13 als Menschensohn bezeichnet, aber in einem bewuBBten Wider-
spruch zu den umlaufenden zeitgenossischen Vorstellungen. Den tiefsten
Einblick in das Berufsbewulltsein Jesu vermittelt das Wort iiber das Ver-
hiltnis des Sohnes zum Vater, Matth. 11,27. Es ist dabei etwas auffallend,
wie Percy dieser umstrittenen Stelle so groe Beweiskraft zumif3t, wihrend
er auf der andern Seite jenen zentralen Bericht iiber das Selbstbekenntnis

249



vor dem Hohen Rate zum vornherein aus der Untersuchung ausschlieB3t.
Ein letzter Abschnitt behandelt in Auseinandersetzung mit W. Wrede das
sog. Messiasgeheimnis des Markusevangeliums, mit welchem die Schweige-
gebote Jesu und das Unverstéindnis der Jiinger zusammenhiingen. Percy
filhrt dies auf die offenbarungsgeschichtliche Anschauung des Markus
zuriick, wonach die Jiinger vor der endgiiltigen Offenbarung von Karfreitag
und Ostern eben noch nicht das ganze Geheimnis Jesu und des Reiches
Gottes kennen konnten, zugleich aber wieder als ein Kreis von «Gliaubigen»
dem breiten Volk als den «Ungldubigen» gegeniiberstanden.

Das Buch ist ein Beweis dafiir, da8 der Verfasser die ganze Fiille und
Vielgestaltigkeit der exegetischen Probleme meistert. Aber es will mir schei-
nen, daf die stiéindige apologetische Auseinandersetzung iiber Einzelfragen
dem groflen Zusammenhang starken Abbruch tut und die groBen Linien zu
wenig hervortreten 1la8t. — Zur Zielsetzung des Buches, die Botschaft Jesu
herauszustellen, sei noch auf ein Problem hingewiesen, das zwar im Buche
selbst auftaucht, das m. E. aber noch viel stirkeres Gewicht haben sollte.
Percy betont mit Recht, dal nach dem Markusevangelium das ganze
Geheimnis der Botschaft Jesu erst von Karfreitag und Ostern her enthiillt wird.
Mi3ten wir darum nicht auch bei einer Untersuchung wie der vorliegenden
von diesem Mittelpunkt ausgehen, da ja eine solche Arbeit sonst auf jeden
Fall ein Torso bleiben muB3? Diese Uberlegung weist auf die Schranke nicht
nurdieses Buches, sondern jeden Versuches hin, die urspriingliche Botschaft
Jesu unter Abstrahierung des Berichtes der spiiteren Gemeinde iber den
Christus als eindeutige Gré8e heraus zu kristallisieren.

Fehraltorf Christian Maurer

GEorG MovriN: Die Sihne des Lichtes, Zeit und Stellung der Handschriften
vom Toten Meer. Verlag Herold, Wien-Miinchen. Wien 1954. 245 S. und
eine Karte im Anhang.

Molins Buch will einen Gesamtiiberblick iiber den Fund in den Héhlen
von En Fescha geben sowie denselben religionshistorisch und theologisch in
die Zeitverhiltnisse der beiden Jahrhunderte vor und nach Christi Geburt
einordnen. Zuerst bringt Molin unkommentierte Ubersetzungen aller bisher
verodffentlichten Texte, die 1947 und 1949 in der Hoéhle I gefunden wurden,
und eine deutsche Ubersetzung des Damaskusdokuments, das zum Schrifttum
derselben Sekte gehort. An Hand dieser Ubersetzungen kann sich jeder Leser
des Buches, der die Geistesgeschichte des angegebenen Zeitabschnittes auch
nur einigermafBen kennt, zuerst einmal ein selbsténdiges Bild vom religions-
historischen Ort dieser Texte machen. Dann erst kann er seinen eigenen Ein-
druck mit den Anschauungen des Verfassers konfrontieren. Nachdem der
Verfasser die einzelnen Texte nacheinander kommentiert hat, geht er S. 119
bis 186 zur eigentlichen theologischen und religionshistorischen Interpretation
uber. Besondere Erwihnung verdienen auch die Anhénge, in denen er noch-

250



mals und ausfiihrlich das Datierungsproblem der Texte sowie ihr Verhéiltnis
zum Damaskusdokument, zum Essenismus und zum Neuen Testament
behandelt.

Das Buch selbst ist in einem leichten und flissigen Stil geschrieben, der
an manchen Stellen etwas zu stark in einen Predigerton abgleitet. Aber
gerade das scheint der Verfasser zu beabsichtigen. Er will nicht nur eine
judische Sekte beschreiben, die in unmittelbar vorchristlicher Zeit entstand,
und mit der ersten Christengemeinde gemeinsam existierte, sondern er will
auch dem christlichen Leser zeigen, was er aus diesen Texten fiir sein eigenes
Leben lernen kann und soll. So sagt er S. 186: «Darum sollte man sie (i. e.
diese Texte) eigentlich jedem Christen in die Hand geben, daB er sie lese und
daran lernen kénne, wie viel mehr ihm geschenkt ist, weil bei seiner Taufe
iiber ihm der Name Christi genannt worden ist.» Durch diese Grundeinstellung
den Texten gegeniiber gelang es Molin, manches zu entdecken, was trotz
intensiver Forschung, der diese Texte seit 1949 gewiirdigt werden, bisher
unentdeckt blieb.

Es wiirde hier zu weit fithren, all die Stellen anzufithren, wo der Rezensent
mit dem Verfasser vollkommen oder zumindestens nahezu vollkommen uber-
einstimmt ; es seien daher nur einige Beispiele angefiihrt. Dazu gehort einmal
das uiberaus wichtige Datierungsproblem. Auch der S. 73 gebotene Ansatz der
Rollen untereinander diirfte richtig sein. Er ist jedenfalls der weitaus wahr-
scheinlichste. In diesern Zusammenhang ist auch Molins Feststellung S. 100
wichtig, da3 der Verfasser des Sektenkanons den Lehrer der Gerechtigkeit
anscheinend noch nicht gekannt haben diirfte. Richtig ist auch Molins An-
schauung, da3 in den Texten keinerlei deterministische Auffassung vorliegt.
S. 123 sagt er: « Weder Vorherwissen noch Vorherbestimmung Gottes hebt die
Willensentscheidung der Geschopfe auf.» Auch S. 130 und 134 kommt er auf
dasselbe Problem zuriick. S. 134: «Nie ist die Freiheit des Menschen auf-
gehoben. Sie ist umschlossen vom Willen Gottes, aber sie ist da . .. Die Lehre
von den Gegensatzpaaren (im Sektenkanon) soll der Freiheit dienen. Er mufl
sich entscheiden. Das zeigt sich daran, daB es ein Gesetz mit Forderungen
gibt.» Diese Feststellung, dal das Vorhandensein eines Gesetzes mit Forde-
rungen die Anerkennung des freien Willens impliziere, scheint dem Rezen-
senten von besonderer Wichtigkeit, nachdem Bardtke und vor allem Kuhn
auf Grund der Lehre von den Gegensatzpaaren ein deterministisches Weltbild
zu erkennen glaubten!. Rein philologisch kann der entsprechende Abschnitt
im Sektenkanon IV, 15—26, sowohl im deterministischen wie auch im in-
deterministischen Sinn aufgefaBt werden, da die entscheidende Wurzel 3
sowohl «erben» wie auch «in Besitz nehmen» heien kann. Sachlich hat aber
Molin recht, wenn er aus dem Vorhandensein eines Gesetzes mit Vorschriften
auf die Lehre vom freien Willen innerhalb des Sektentheologie schliet. Auch
Maimunides bezog sich bei seiner Polemik gegen solche, die den freien Willen

1 Hans Bardtke: Die Handschriftenfunde am Toten Meer. Berlin 1952, S. 108. Karl
Georg Kuhn: Zeitschrift fiir Theologie und Kirche 49 (1952), S. 303.

251



leugnen, im achten Abschnitt seinem 0°P9D 7MY auf das Vorhandensein von
gesetzlichen Forderungen: «Ich erklédrte dir dies, damit du nicht an die Irr-
tiimer glaubst, denen die heidnischen Gelehrten zum Opfer gefallen sind, die
der Meinung sind, ... daB der Mensch seine Taten aus Notwendigkeit aus-
fihren mull ... Wenn aber der Mensch in seinen Taten determiniert wire,
dann wiren ja die Gebote und Warnungen der Tora sinnlos und alles wiire nur
eine aufgelegte Liige, denn der Mensch hitte ja keine Wahlfreiheit bei seinen
Handlungen» 2,

Zustimmung finden auch Molins Ausfiihrungen S. 126 und 159, wo er auf
die engen Beziehungen zwischen der Angelologie der Sekte und der jiidischen
Apokalyptik mit der altkanaandischen Religion und altorientalischen Weis-
heit hinweist. Die eschatologische Grundhaltung der Sekte, die auch ihre
besonderen asketischen MaBnahmen erklirt, fal3t er S. 146 in die Worte: «So
erscheint die ganze Lebensfiihrung der Sekte immer im Lichte des Letzten
Tages.» S. 176—179 weist er auf die Verbindungen der Sekte zum Epheser-
brief hin. Doch lie3 er sich dabei die dunkle Stelle Eph. 3/18 entgehen, die am
besten auf Grund der Misna zu Hagiga II, einer der wenigen gnostischen
Stellen in der Misna, gedeutet werden kann, die ihrerseits wieder mit den
Anschauungen der gnostischen Lehre des Sektenkanons auffillige Parallelen
aufweist 3. Sehr glaubhaft ist ferner Molins Darstellung der engen Beziehungen
des johanniischen Schrifttums zur Gedankenwelt der En FeScha-Sekte, S. 181
bis 184.

Leicht widersprechend sind die von Molin S. 98 und 186 vertretenen Auf-
fassungen, wo es heil3t (S. 98) : « Beide (Sektenkanon und Habakukkommentar)
wissen davon, dal der Alte Bund zerbrochen ist, daB an seine Stelle ein
neuer Bund mit Gott treten mufl.» Und S. 186: «Die Gemeinde von En
Fescha fiihlt sich mit Recht noch am Ende des alten Aons stehend.» Die
zweite Auffassung ist sicher richtig, die erste aber nur insofern, als der Ter-
minus « Neuer Bund », der im Habakukkommentar und im Damaskusdokument
begegnet, nicht mehr bedeutet, als «erneuerter Bund», der die einzige legitime
Fortsetzung des Abrahams- und Sinaibundes ist. Dieser erneuerte Bund ist
die geradlinige Fortsetzung des alten Bundes und kein Neuer Bund im christ-
lichen Sinn und daher kann man auch nicht gut sagen, daf8 der alte Bund
zerbrochen ist, der doch solange andauert wie auch der alte Aon andauert.

Kleine Ungenauigkeiten finden sich auch an folgenden Stellen: S. 82, wo
Molin betont, daB3 das Wort %9 im alten Testament nur einmal vorkomme,
und zwar Qoh. 8, 1. In den aramiischen Teilen des Danielbuches ist diese
Wurzel aber ebenfalls belegt. Dan 5, 16 0902 ... “wbon® PwD S. 85
schreibt Molin, daf3 am Versohnungstag des Jahres 63 v. Chr. Pompeius den
Tempel von Jerusalem eroberte. Dies ist zwar die allgemeine Ansicht, wurde
aber von M. B. Dagut in Biblica 32 (1951), S. 542—548, bezweifelt. S. 125 heilt

* More 3, 17, behandelt Maimunides dasselbe Problem etwas weniger ausfiihrlich (die
fiinfte Meinung).
3 Vergl. Sektenkanon XI, 7, und Hymne 5.

252



es, daB} sich die Rabbinen entschieden fiir die Auffassung der Zweizahl der
Himmel ausgesprochen hiitten. An der entscheidenden Stelle Hag 12D ist
aber neben der Zweizahl auch von einer Siebenzahl die Rede. S. 162—165
unterlie der Verfasser anzumerken, daf3 in BA 13 (1950), S. 51, eines der in
Hohle I gefundenen Fragmente von W. H. Brownlee als den Testamenten der
12 Patriarchen zugehorig identifiziert und in Biblica 32 (1951), S. 93—100, von
J. T. Milik auch ein Fragment des Henochbuches verdffentlicht wurde. Die
Ergebnisse der Friithjahrsgrabung 1953 in Chirbet Qumran machen auch die
von Molin S. 199f. gebrachte Auffassung nicht mehr wahrscheinlich, nach der
die Sekte unter der Herrschaft des Herodes aus der Emigration zuriickgekehrt
wire und das Ordenshaus von Chirbet Qumran errichtet hétte. Dieses Ordens-
haus scheint vielmehr schon mehr als ein halbes Jahrhundert gestanden zu
haben.

Leichte Druckfehler oder kleinere Versehen bei der Abfassung des Ms.
sind auf S. 102, wo an Stelle von «’odikha» «’ odekha» stehen sollte ; auf S. 148,
wo es an Stelle von «18 Verse» besser «18 Zeilen» hieBe und an Stelle eines
«Messias ben Juda» besser ein «Messias ben David» genannt wére; auf S. 171,
wo das Erscheinungsjahr von Schoéps’ Buch iiber Theologie und Geschichte
des Judenchristentums von 1951 in 1949 zu korrigieren ist. Im Anmerkungs-
apparat sind leichte Unebenheiten bei den Anmerkungen 70 und 79 zu ver-
merken. Zu Anm. 70: Die Tannaitenperiode ging nicht schon 150 n. Chr.,
sondern erst zu Beginn des 3. Jahrhunderts zu Ende. Anm. 79 sollte an Stelle
der Jahreszahl «1935» «1953» angegeben sein.

Besondere Erwahnung gebiihrt den von Molin im Anhang gebrachten
Vergleichstabellen, die auch manchem Fachmann gute Dienste leisten werden.
Als Ganzes ist das Buch vorziiglich. Wenn man in Betracht zieht, da3 es nicht
nur fir den Fachmann geschrieben ist, der auf diese Weise auch eine um-
fassende Darstellung aus der Hand eines Gelehrten erhalten hat, der sich seit
Bekanntwerden der Texte intensiv mit ihnen beschéftigt, sondern auch fir
einen weiten Kreis, der von allen gleichgearteten Werken am besten durch
dieses informiert werden kann, so darf man Molins «Séhne des Lichtes» wohl
als einen der schénsten Erfolge der Produktion des Verlages Herold bezeichnen.

Kurt Schubert

NaHUM N. GLATZER: Der Heilige von Frankfurt, «Franz Rosenzweig, Sein
Leben und sein Denken. Schocken-Verlag, New York 1953, 438 S.,
$ 6.—; englischer Titel: Franz Rosenzweig, His Life and Thought.

Ohne eine Einfiihrung ist es nicht ganz leicht, in das Denken Franz
Rosenzweigs einzudringen. Sein Lebenslauf ist aber so faszinierend, daf3 man
von dieser Persénlichkeit nicht wieder loskommt, wenn man ihr erst einmal
begegnete, und immer wieder versucht, die Tiefen seines Denkens zu ver-
stehen. Das vorliegende Buch gibt zweifellos die denkbar beste Hilfe hierzu.
Nahum N. Glatzer lehrte zusammen mit Franz Rosenzweig in Frankfurt; er
war eng mit ihm befreundet und verwaltet jetzt die Rosenzweig-Archive, so

253



daB er Zugang auch zu vielen unveréffentlichten Quellen hat. Das Buch fiihrt
uns in die Hintergriinde des Denkens Franz Rosenzweigs ein, 6ffnet uns auf
diese Weise das Verstdndnis seiner Biicher und damit das Verstiandnis eines
wichtigen Ausschnittes modernen Judentums.

Franz Rosenzweig wurde im Jahre 1886 in Kassel in eine Familie hinein-
geboren, die nur noch dem Namen nach jiidisch war. Man feierte die hohen
judischen Feste, so wie viele Christen die ihrigen begehen, ohne daf3 ein wirk-
licher Glaube vorhanden ist. Man las in der Familie die Bibel in Zunz’ deut-
scher Ubersetzung, wie Rosenzweig spiter sagte, ohne die Hilfe der Tradition
und infolgedessen ohne Offenbarung. Als der Knabe mit sechs Jahren zum
ersten Male zur Schule ging, sagte ihm ein Onkel: Mein Junge, du gehst heute
zum ersten Male unter die Leute; vergil3 dein ganzes Leben lang nicht, da du
ein Jude bist. Diese Spannung zwischen einem Kaum-noch-Jude-Sein und
einem Doch-Jude-Sein sollte fruchtbar werden. Schon mit elf Jahren kam der
Gymnasiast einmal mit ausgezeichneten Noten vom Friedrichsgymnasium in
Kassel heim, und sein Vater bewilligte ihm einen Wunsch. Seine Bitte war:
Ich méchte einen Lehrer, mit dem ich wirklich Hebréisch lernen kann.

Durch den EinfluB einiger Freunde — Hans und Rudolf Ehrenberg,
Joseph Prager sowie spéater Eugen Rosenstock — wurde Rosenzweig dann in
die Spannung zwischen dem traditionellen jiidischen Erbe und einem wissen-
schaftlich modernen Christentum hineingestellt. Zwischen beiden stehend
vertrat er eine Zeitlang wie so viele andere in dieser Zeit die Weltanschauung
des Fortschritts und der Vernunft. Beim Studium der Philosophie gelangte er
aber mit diesem Glauben an Fragen, die unbeantwortbar schienen. So ent-
schied er sich, ein Christ zu werden, und machte nur die eine Bedingung: Ich
will ins Christentum nicht als ein Heide hineingehen, sondern wie sein Griinder
als ein Jude. In Vorbereitung fiir die Kirche nahm er deshalb am Neujahrs-
und am Versohnungstage an den Gottesdiensten der Synagoge teil. Da ent-
deckte er plotzlich einen jiidischen Glauben, der frei ist von dem Fluch der
Geschichte, der sich auch nicht in einem «Wesen des Judentums» erschépft,
sondern gepriigt ist von dem Anruf Gottes «Hore, Israel . ..». Der einzelne
Mensch, die Person, wird von Gott aus dem scheinbar unwiderruflichen
Ablauf der Geschichte herausgerufen und der Ewigkeit gegeniibergestellt.
Diese Direktheit des gottlichen Anrufs — diese Ich-Du-Beziehung, um mit
Buber zu reden — fand Rosenzweig im Christentum nicht, weil der Christ
immer unterwegs ist vom ersten zum zweiten Kommen Jesu Christi und dem
Drama der Weltgeschichte auf diesemm Weg nicht entrinnen kann.

Rosenzweig hat auf diese Weise in den Jahren vor dem ersten Weltkrieg
seinen Gott gefunden — oder sein Gott hat ihn gefunden. Er ist zum einzelnen
vor dem Angesicht des Ewigen geworden und der Philosophie des Idealismus
entronnen. Nun ist der Weg frei fiir bahnbrechende Schriften, die zusammen
mit dem Werk seiner élteren Zeitgenossen Hermann Cohen, Leo Baeck und
Martin Buber eine neue Ausrichtung des jiidischen Denkens bedeuten.

Perth Amboy Franz von Hammerstein

254



	Rezensionen

