
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


innert, daß der Vorläufer des jüdischen Staates, der Makkabäerstaat,
nur 100 Jahre sich behaupten konnte. Darum ist ernsthaft die Frage
zu erheben, ob die nationale Lösung der Judenfrage nicht tatsächlich

ein — «Anachronismus» ist.

REZENSIONEN

Ernst Percy : Die Botschaft Jesu, eine traditionskritische und exegetische
Untersuchung. Lunds Universitets Arsskrift, Lund 1953, 324 S.

Hier wird bei formgeschichtlicher Untersuchung der einzelnen Perikopen
auf ihre historische Zuverlässigkeit die Botschaft Jesu herausgeschält. Nach
einem Überblick über die Vorgeschichte, wobei die Person des Täufers als
ein Stück des heilsgeschichtlichen Handelns angesehen wird, wird die Einheit

zwischen der Bußpredigt und der Heilsbotschaft Jesu deutlich gemacht.
Die letztere ist Hintergrund imd Voraussetzung für die erstere. Dies wird
besonders deutlich an der Seligpreisung der Armen, unter welchen ursprünglich

realite Arme und nicht etwa, wie Matth. 5, 3 verstanden werden könnte,
so etwas wie die «stillen Frommen» zu verstehen sind. Die Forderungen des
Gesetzes in der Bergpredigt stellen etwas ganz Neues dar; sie umreißen die
Wirklichkeit des von Jesus angekündigten Reiches Gottes (3. Kap.). Das
Gottesreich, welches in starkem Maße innerlich-sittlich verstanden wird, ist
zwar primär eine zukünftige Größe, doch künden es Taten (Dämonenaustreibungen,

Sieg über den Satan) und Worte Jesu (Matth. 11,5 f. ; Stürmerspruch

Matth. ll,12f. ; Gleichnisse aus Mark. 4 und Matth. 13) als in der
Person Jesu bereits angebrochen an (4. Kap.). In diesem Zusammenhang
wird die vielumstrittene Stelle Luk. 17,20, sicher zu Unrecht, auf die
Innerlichkeit des Reiches Gottes gedeutet. Von diesem Zusammenhang zwischen
Botschaft und Person Jesu her stellt sich die Frage nach dem Selbstbewußtsein

Jesu (5. Kap.). Nicht nur das Petrusbekenntnis, sondern auch das
Selbstbekenntnis vor dem Hohen Rate werden als spätere Schicht
ausgeschieden. Doch zeugen die Antwort Jesu an den Täufer (Matth. 11,2ff.) und
das Wort vom Bräutigam und den Hochzeitsgästen (Mark. 2,19f.) dafür,
daß sich Jesus als Messias wußte. Nach den wenigen Menschensohnaussagen,
welche auf Jesus selbst zurückgeführt werden, hat sich dieser in Verbindung
mit Dan. 7,13 als Menschensohn bezeichnet, aber in einem bewußten Widerspruch

zu den umlaufenden zeitgenössischen Vorstellungen. Den tiefsten
Einblick in das Berufsbewußtsein Jesu vermittelt das Wort über das
Verhältnis des Sohnes zum Vater, Matth. 11,27. Es ist dabei etwas auffallend,
wie Percy dieser umstrittenen Stelle so große Beweiskraft zumißt, während
er auf der andern Seite jenen zentralen Bericht über das Selbstbekenntnis

249



vor dem Hohen Rate zum vornherein aus der Untersuchimg ausschließt.
Ein letzter Abschnitt behandelt in Auseinandersetzung mit W. Wrede das

sog. Messiasgeheimnis des Markusevangeliums, mit welchem die Schweigegebote

Jesu und das Unverständnis der Jünger zusammenhängen. Percy
führt dies auf die offenbarungsgeschichtliche Anschauung des Markus
zurück, wonach die Jünger vor der endgültigen Offenbarung von Karfreitag
und Ostern eben noch nicht das ganze Geheimnis Jesu und des Reiches
Gottes kennen konnten, zugleich aber wieder als ein Kreis von «Gläubigen»
dem breiten Volk als den «Ungläubigen» gegenüberstanden.

Das Buch ist ein Beweis dafür, daß der Verfasser die ganze Fülle und
Vielgestaltigkeit der exegetischen Probleme meistert. Aber es will mir scheinen,

daß die ständige apologetische Auseinandersetzung über Einzelfragen
dem großen Zusammenhang starken Abbruch tut und die großen Linien zu
wenig hervortreten läßt. — Zur Zielsetzung des Buches, die Botschaft Jesu
herauszustellen, sei noch auf ein Problem hingewiesen, das zwar im Buche
selbst auftaucht, das m. E. aber noch viel stärkeres Gewicht haben sollte.
Percy betont mit Recht, daß nach dem Markusevangelium das ganze
Geheimnis derBotschaft Jesu erst von Karfreitag und Ostern her enthüllt wird.
Müßten wir darum nicht auch bei einer Untersuchimg wie der vorliegenden
von diesem Mittelpunkt ausgehen, da ja eine solche Arbeit sonst auf jeden
Fall ein Torso bleiben muß Diese Überlegung weist auf die Schranke nicht
nurdieses Buches, sondern jeden Versuches hin, die ursprüngliche Botschaft
Jesu unter Abstrahierung des Berichtes der späteren Gemeinde über den
Christus als eindeutige Größe heraus zu kristallisieren.

Fehraitorf Christian Maurer

Georg Molin: Die Söhne des Lichtes, Zeit und Stellung der Handschriften
vom Toten Meer. Verlag Herold, Wien-München. Wien 1954. 245 S. und
eine Karte im Anhang.

Molins Buch will einen Gesamtüberblick über den Fund in den Höhlen
von En Fescha geben sowie denselben religionshistorisch und theologisch in
die Zeitverhältnisse der beiden Jahrhunderte vor und nach Christi Geburt
einordnen. Zuerst bringt Molin unkommentierte Übersetzungen aller bisher
veröffentlichten Texte, die 1947 und 1949 in der Höhle I gefunden wurden,
und eine deutsche Übersetzung des Damaskusdokuments, das zum Schrifttum
derselben Sekte gehört. An Hand dieser Übersetzungen kann sich jeder Leser
des Buches, der die Geistesgeschichte des angegebenen Zeitabschnittes auch
nur einigermaßen kennt, zuerst einmal ein selbständiges Bild vom
religionshistorischen Ort dieser Texte machen. Dann erst kann er seinen eigenen
Eindruck mit den Anschauungen des Verfassers konfrontieren. Nachdem der
Verfasser die einzelnen Texte nacheinander kommentiert hat, geht er S. 119

bis 186 zur eigentlichen theologischen und religionshistorischen Interpretation
über. Besondere Erwähnung verdienen auch die Anhänge, in denen er noch-

250



mais und ausführlich das Datierungsproblem der Texte sowie ihr Verhältnis
zum Damaskusdokument, zum Essenismus und zum Neuen Testament
behandelt.

Das Buch selbst ist in einem leichten und flüssigen Stil geschrieben, der
an manchen Stellen etwas zu stark in einen Predigerton abgleitet. Aber
gerade das scheint der Verfasser zu beabsichtigen. Er will nicht nur eine
jüdische Sekte beschreiben, die in unmittelbar vorchristlicher Zeit entstand,
und mit der ersten Christengemeinde gemeinsam existierte, sondern er will
auch dem christlichen Leser zeigen, was er aus diesen Texten für sein eigenes
Leben lernen kann und soll. So sagt er S. 186: «Darum sollte man sie (i. e.
diese Texte) eigentlich jedem Christen in die Hand geben, daß er sie lese und
daran lernen könne, wie viel mehr ihm geschenkt ist, weil bei seiner Taufe
über ihm der Name Christi genannt worden ist. » Durch diese Grundeinstellung
den Texten gegenüber gelang es Molin, manches zu entdecken, was trotz
intensiver Forschung, der diese Texte seit 1949 gewürdigt werden, bisher
unentdeckt blieb.

Es würde hier zu weit führen, all die Stellen anzuführen, wo der Rezensent
mit dem Verfasser vollkommen oder zumindestens nahezu vollkommen
übereinstimmt ; es seien daher nur einige Beispiele angeführt. Dazu gehört einmal
das überaus wichtige Datierungsproblem. Auch der S. 73 gebotene Ansatz der
Rollen untereinander dürfte richtig sein. Er ist jedenfalls der weitaus
wahrscheinlichste. In diesem Zusammenhang ist auch Molins Feststellung S. 100

wichtig, daß der Verfasser des Sektenkanons den Lehrer der Gerechtigkeit
anscheinend noch nicht gekannt haben dürfte. Richtig ist auch Molins
Anschauung, daß in den Texten keinerlei deterministische Auffassung vorliegt.
S. 123 sagt er: «Weder Vorherwissen noch Vorherbestimmung Gottes hebt die
Willensentscheidung der Geschöpfe auf.» Auch S. 130 und 134 kommt er auf
dasselbe Problem zurück. S. 134: «Nie ist die Freiheit des Menschen
aufgehoben. Sie ist umschlossen vom Willen Gottes, aber sie ist da Die Lehre
von den Gegensatzpaaren (im Sektenkanon) soll der Freiheit dienen. Er muß
sich entscheiden. Das zeigt sich daran, daß es ein Gesetz mit Forderungen
gibt.» Diese Feststellung, daß das Vorhandensein eines Gesetzes mit
Forderungen die Anerkennung des freien Willens impliziere, scheint dem Rezensenten

von besonderer Wichtigkeit, nachdem Bardtke und vor allem Kuhn
auf Grund der Lehre von den Gegensatzpaaren ein deterministisches Weltbild
zu erkennen glaubten1. Rein philologisch kann der entsprechende Abschnitt
im Sektenkanon IV, 15—26, sowohl im deterministischen wie auch im
indeterministischen Sinn aufgefaßt werden, da die entscheidende Wurzel VfU
sowohl «erben» wie auch «in Besitz nehmen» heißen kann. Sachlich hat aber
Molin recht, wenn er aus dem Vorhandensein eines Gesetzes mit Vorschriften
auf die Lehre vom freien Willen innerhalb des Sektentheologie schließt. Auch
Maimunides bezog sich bei seiner Polemik gegen solche, die den freien Willen

1 Hans Bardtke: Die Handsehriftenfunde am Toten Meer. Berlin 1952, S. 108. Karl
Georg Kuhn: Zeitschritt für Theologie und Kirche t9 (1952), S. 303.

251



leugnen, im achten Abschnitt seinem D,p")Q nJÜttf auf das Vorhandensein von
gesetzlichen Forderungen: «Ich erklärte dir dies, damit du nicht an die
Irrtümer glaubst, denen die heidnischen Gelehrten zum Opfer gefallen sind, die
der Meinung sind, daß der Mensch seine Taten aus Notwendigkeit
ausführen muß Wenn aber der Mensch in seinen Taten determiniert wäre,
dann wären ja die Gebote und Warnungen der Tora sinnlos und alles wäre nur
eine aufgelegte Lüge, denn der Mensch hätte ja keine Wahlfreiheit bei seinen
Handlungen »2.

Zustimmung finden auch Mohns Ausführungen S. 126 und 159, wo er auf
die engen Beziehungen zwischen der Angelologie der Sekte und der jüdischen
Apokalyptik mit der altkanaanäischen Religion und altorientalischen Weisheit

hinweist. Die eschatologische Grundhaltung der Sekte, die auch ihre
besonderen asketischen Maßnahmen erklärt, faßt er S. 146 in die Worte: «So

erscheint die ganze Lebensführung der Sekte immer im Lichte des Letzten
Tages.» S. 176—179 weist er auf die Verbindungen der Sekte zum Epheser-
brief hin. Doch ließ er sich dabei die dunkle Stelle Eph. 3/18 entgehen, die am
besten auf Grund der Misna zu Hagiga II, einer der wenigen gnostischen
Stellen in der Misna, gedeutet werden kann, die ihrerseits wieder mit den
Anschauungen der gnostischen Lehre des Sektenkanons auffällige Parallelen
aufweist3. Sehr glaubhaft ist ferner Molins Darstellung der engen Beziehungen
des johannäischen Schrifttums zur Gedankenwelt der En Fescha-Sekte, S. 181

bis 184.
Leicht widersprechend sind die von Molin S. 98 und 186 vertretenen

Auffassungen, wo es heißt (S. 98) : « Beide (Sektenkanon und Habakukkommentar)
wissen davon, daß der Alte Bund zerbrochen ist, daß an seine Stelle ein
neuer Bund mit Gott treten muß.» Und S. 186: «Die Gemeinde von En
Fescha fühlt sich mit Recht noch am Ende des alten Äons stehend.» Die
zweite Auffassung ist sicher richtig, die erste aber nur insofern, als der
Terminus « Neuer Bund », der im Habakukkommentar und im Damaskusdokument
begegnet, nicht mehr bedeutet, als «erneuerter Bund», der die einzige legitime
Fortsetzung des Abrahams- und Sinaibundes ist. Dieser erneuerte Bund ist
die geradlinige Fortsetzung des alten Bundes und kein Neuer Bvmd im christlichen

Sinn und daher kann man auch nicht gut sagen, daß der alte Bund
zerbrochen ist, der doch solange andauert wie auch der alte Äon andauert.

Kleine Ungenauigkeiten finden sich auch an folgenden Stellen: S. 82, wo
Molin betont, daß das Wort "IBIS im alten Testament nur einmal vorkomme,
und zwar Qoh. 8, 1. In den aramäischen Teilen des Danielbuches ist diese
Wurzel aber ebenfalls belegt. Dan 5, 16 m$3 ItZiDn1? pltPD S. 85
schreibt Molin, daß am Versöhnungstag des Jahres 63 v. Chr. Pompeius den
Tempel von Jerusalem eroberte. Dies ist zwar die allgemeine Ansicht, wurde
aber vonM. B. Dagut in Biblica 32 (1951), S. 542—548, bezweifelt. S. 125 heißt

* More 3, 17, behandelt Maimunides dasselbe Problem etwas weniger ausführlich (die
fünfte Meinung).

' Vergl. Sektenkanon XI, 7, und Hymne 5.

252



es, daß sich die Rabbinen entschieden für die Auffassimg der Zweizahl der
Himmel ausgesprochen hätten. An der entscheidenden Stelle Hag 12 b ist
aber neben der Zweizahl auch von einer Siebenzahl die Rede. S. 162—165
unterließ der Verfasser anzumerken, daß in BA 13 (1950), S. 51, eines der in
Höhle I gefundenen Fragmente von W. H. Brownlee als den Testamenten der
12 Patriarchen zugehörig identifiziert und in Bibliea 32 (1951), S. 93—100, von
J. T. Milik auch ein Fragment des Henochbuches veröffentlicht wurde. Die
Ergebnisse der Frühjahrsgrabung 1953 in Chirbet Qumran machen auch die
von Molin S. 199 f. gebrachte Auffassung nicht mehr wahrscheinlich, nach der
die Sekte unter der Herrschaft des Herodes aus der Emigration zurückgekehrt
wäre und das Ordenshaus von Chirbet Qumran errichtet hätte. Dieses Ordenshaus

scheint vielmehr schon mehr als ein halbes Jahrhundert gestanden zu
haben.

Leichte Druckfehler oder kleinere Versehen bei der Abfassung des Ms.
sind auf S. 102, wo an Stelle von «'odikha» «'odekha» stehen sollte; auf S. 148,

wo es an Stelle von «18 Verse» besser «18 Zeilen» hieße und an Stelle eines
«Messias ben Juda» besser ein «Messias ben David» genannt wäre; auf S. 171,

wo das Erscheinungsjahr von Schöps' Buch über Theologie und Geschichte
des Judenchristentums von 1951 in 1949 zu korrigieren ist. Im Anmerkungsapparat

sind leichte Unebenheiten bei den Anmerkungen 70 und 79 zu
vermerken. Zu Anm. 70: Die Tannaitenperiode ging nicht schon 150 n. Chr.,
sondern erst zu Beginn des 3. Jahrhunderts zu Ende. Anm. 79 sollte an Stelle
der Jahreszahl «1935» «1953» angegeben sein.

Besondere Erwähnung gebührt den von Molin im Anhang gebrachten
Vergleichstabellen, die auch manchem Fachmann gute Dienste leisten werden.
Als Ganzes ist das Buch vorzüglich. Wenn man in Betracht zieht, daß es nicht
nur für den Fachmann geschrieben ist, der auf diese Weise auch eine
umfassende Darstellung aus der Hand eines Gelehrten erhalten hat, der sich seit
Bekanntwerden der Texte intensiv mit ihnen beschäftigt, sondern auch für
einen weiten Kreis, der von allen gleichgearteten Werken am besten durch
dieses informiert werden kann, so darf man Molins «Söhne des Lichtes» wohl
als einen der schönsten Erfolge der Produktion des Verlages Herold bezeichnen.

Kurt Schubert

Nahum N. Glatzer: Der Heilige von Frankfurt, «Franz Rosenzweig, Sein
Leben und sein Denken. Schocken-Verlag, New York 1953, 438 S.,
8 6.— ; englischer Titel: Franz Rosenzweig, His Life and Thought.

Ohne eine Einführung ist es nicht ganz leicht, in das Denken Franz
Rosenzweigs einzudringen. Sein Lebenslauf ist aber so faszinierend, daß man
von dieser Persönlichkeit nicht wieder loskommt, wenn man ihr erst einmal
begegnete, und immer wieder versucht, die Tiefen seines Denkens zu
verstehen. Das vorliegende Buch gibt zweifellos die denkbar beste Hilfe hierzu.
Nahum N. Glatzer lehrte zusammen mit Franz Rosenzweig in Frankfurt; er
war eng mit ihm befreundet und verwaltet jetzt die Rosenzweig-Archive, so

253



daß er Zugang auch zu vielen unveröffentlichten Quellen hat. Das Buch führt
uns in die Hintergründe des Denkens Franz Rosenzweigs ein, öffnet uns auf
diese Weise das Verständnis seiner Bücher und damit das Verständnis eines

wichtigen Ausschnittes modernen Judentums.
Franz Rosenzweig wurde im Jahre 1886 in Kassel in eine Familie

hineingeboren, die nur noch dem Namen nach jüdisch war. Man feierte die hohen
jüdischen Feste, so wie viele Christen die ihrigen begehen, ohne daß ein
wirklicher Glaube vorhanden ist. Man las in der Familie die Bibel in Zunz' deutscher

Übersetzung, wie Rosenzweig später sagte, ohne die Hilfe der Tradition
und infolgedessen ohne Offenbarung. Als der Knabe mit sechs Jahren zum
ersten Male zur Schule ging, sagte ihm ein Onkel: Mein Junge, du gehst heute
zum ersten Male unter die Leute ; vergiß dein ganzes Leben lang nicht, daß du
ein Jude bist. Diese Spannung zwischen einem Kaum-noch-Jude-Sein und
einem Doch-Jude-Sein sollte fruchtbar werden. Schon mit elf Jahren kam der
Gymnasiast einmal mit ausgezeichneten Noten vom Friedrichsgymnasium in
Kassel heim, und sein Vater bewilligte ihm einen Wunsch. Seine Bitte war:
Ich möchte einen Lehrer, mit dem ich wirklich Hebräisch lernen kann.

Durch den Einfluß einiger Freunde — Hans und Rudolf Ehrenberg,
Joseph Prager sowie später Eugen Rosenstock — wurde Rosenzweig dann in
die Spannung zwischen dem traditionellen jüdischen Erbe und einem
wissenschaftlich modernen Christentum hineingestellt. Zwischen beiden stehend
vertrat er eine Zeitlang wie so viele andere in dieser Zeit die Weltanschauung
des Fortschritts und der Vernunft. Beim Studium der Philosophie gelangte er
aber mit diesem Glauben an Fragen, die unbeantwortbar schienen. So
entschied er sich, ein Christ zu werden, und machte nur die eine Bedingung : Ich
will ins Christentum nicht als ein Heide hineingehen, sondern wie sein Gründer
als ein Jude. In Vorbereitimg für die Kirche nahm er deshalb am Neujahrsund

am Versöhnungstage an den Gottesdiensten der Synagoge teil. Da
entdeckte er plötzlich einen jüdischen Glauben, der frei ist von dem Fluch der
Geschichte, der sich auch nicht in einem «Wesen des Judentums» erschöpft,
sondern geprägt ist von dem Anruf Gottes «Höre, Israel ». Der einzelne
Mensch, die Person, wird von Gott aus dem scheinbar unwiderruflichen
Ablauf der Geschichte herausgerufen und der Ewigkeit gegenübergestellt.
Diese Direktheit des göttlichen Anrufs — diese Ich-Du-Beziehung, um mit
Buber zu reden — fand Rosenzweig im Christentum nicht, weil der Christ
immer unterwegs ist vom ersten zum zweiten Kommen Jesu Christi und dem
Drama der Weltgeschichte auf diesem Weg nicht entrinnen kann.

Rosenzweig hat auf diese Weise in den Jahren vor dem ersten Weltkrieg
seinen Gott gefunden — oder sein Gott hat ihn gefunden. Er ist zum einzelnen
vor dem Angesicht des Ewigen geworden und der Philosophie des Idealismus
entronnen. Nun ist der Weg frei für bahnbrechende Schriften, die zusammen
mit dem Werk seiner älteren Zeitgenossen Hermann Cohen, Leo Baeck und
Martin Buber eine neue Ausrichtung des jüdischen Denkens bedeuten.

Perth Amhoy Franz von Hammerstein

254


	Rezensionen

