
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Der historische Christus : "Secundum Proto-Matthaeum"

Autor: Winter, Ernst Karl

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960966

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960966
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DER HISTORISCHE CHRISTUS
«SECUNDUM PROTO-MATTHAEUM»1)

von Ernst Karl Winter, Tappan, New York

I.

Jedes Evangelium enthält den ganzen Christus, wenn auch unter
anderem Gesichtspunkt, so daß er nicht für jede Menschengruppe
gleich sichtbar wird. Vom Matthäus-Evangelium ist man seit alters
überzeugt, daß es in besonderer Weise zu Israel spricht und dazu
bestimmt ist, von ihm in erster Linie verstanden zu werden. Man
hat diese Affinität nicht zuletzt aus den schriftgelehrten Elementen
in unserem griechischen Text begründet. Dieselbe gilt aber noch
viel deutlicher für den Ur-Matthäus, den wir vorauszusetzen haben.
Beide matthäische Schichten2, die «Icleinjakobäische», bezogen auf
die jerusalemitische Mutterkirche unter Jakobus Minor, dem Bruder
des Herrn, und die «großjakobäische», die vor dem Martyrium des
Zebedäiden Jakobus Maior liegt, sind nachdrücklicher als alle
anderen Evangelien auf Israel ausgerichtet. Durch die beiden Schichten

werden zwei jüdische Typen angesprochen: der «pharisäische»

1 Die folgende Studie erheischt eine persönliche Vorbemerkung: ihr
Verfasser, ein katholischer Christ, ist sich in gleicher Weise seines Laienamtes in
der katholischen Kirche wie seiner arteigenen autonomen Verantwortung in
der christlichen Zivilisation bewußt. Aus beiden Gründen bekennt er sich auch
im Bereiche der Geistesgeschichte des Evangeliums zur historisch-kritischen
Methode. Seine Absicht in der vorliegenden Studie ist jedoch in erster Linie,
für die unveränderlichen Zwecke der Begegnung von Christentum und Israel
aus dem ersten Evangelium, dem ältesten literarischen Dokument dieser
Begegnung, einige praktische Gedanken abzuleiten. Daher spricht hier allein
die Quelle selbst und ist auf eine Auseinandersetzung mit der wissenschaftlichen

Literatur verzichtet. Da für jede Deutung einer Quelle nicht unwichtig
ist, von welchen philosophisch-theologischen Voraussetzungen man ausgeht,
verweisen die folgenden Fußnoten (n. 2-5) auf einige Schriften, in denen
durchgehend die Idee zweier Ordnungen, von der aus auch das Matthäus-Evangelium

zu deuten ist, die entscheidende Rolle spielt.
2 Das Evangelium der jerusalemitischen Mutterkirche, Judaica 1953, IX.

1-33; dazu folgende Besprechungen: B. C. Butler (ib. 1952, VIII. 185-189),
G. D. Kilpatrick (ib. IX. 250-254) und P. Parker (ib. 1954, X. 123-127).

193
1 Judaica, Band 10, 4



Typus (Apg. 12,17; 15,5; 21,20), dessen Überzeugung es ist, daß
die Völker, um ihr Heil zu finden, Israels bedürfen (Joh. 4,22;
Mt 15,24-8), und der «sadduzäische»Typus (Apg. 5,17-40; 6,7;
12,1-3; Joh. 12,42-3), wie man ihn nicht nur um der Antithese
willen nennen kann, der umgekehrt überzeugt ist, daß Israel der
Völker bedarf, um vollendet zu werden, also sterben muß, um
aufzuerstehen (Joh. 12,24-5; Mt 21,21-2). Nach der einen Auffassung
ist es die Aufgabe des Messias in Israel, die zerstreuten Kinder
Gottes zu sammeln (Joh. 7,35; 11,51-2; Mt 10,5-6; 15,24), nach
der anderen aber der Heiland und das Licht der Welt zu sein (Joh. 4,

42; 8,12; 9,5; Mt 5,13-6). Was Christus selbst durch seine Persönlichkeit

in einer höheren Einheit verkörperte, das vermögen die

Evangelisten nur im Nacheinander auszudrücken; es folgt daher
auch in der Geschichte der Urkirche in zwei Phasen aufeinander,
nachdem es längst schon in der Psychologie Israels in zwei Typen
auseinandergetreten war. Für beide Typen enthält das Matthäus-
Evangelium die stärksten Anrufe. Es ist daher eine bleibende
Aufgabe innerhalb des Gespräches zwischen Christen und Juden (das
tiefer reicht als die kirchliche Judenmission, die sich mit dem gesetzhaften

Wortlaut der evangelischen Überlieferung begnügen kann),
gerade das Matthäus-Evangelium aus dem unendlichen Schatze
christlichen Denkens in immer wieder neuer positiver, kritischer
Untersuchung zu deuten (Mt 13,52).

Die Bezeichnung der beiden apostolischen Phasen der jerusale-
mitischen Mutterkirche als «großjakobäisch» und « kleinjakobäisch»
geht davon aus, daß man chronologisch zwei Perioden vor und nach
dem Todesjahr des apostolischen Protomartyrers, Jakobus Maior
(42 A.D.), unterscheiden kann, während derer in Jerusalem
nacheinander die beiden führenden jüdischen Richtungen der Urkirche
ihren Stempel aufgedrückt haben. Dabei muß man allerdings
beachten, daß zwar die jüngere der beiden Phasen im historischen
Sinne durchaus kleinjakobäisch-pharisäisch, die ältere jedoch nicht
in gleicher Weise auch großjakobäisch-sadduzäisch gewesen ist.
Wohl wurde die ältere Phase durch den Tod des Apostels Jakobus
Maior abgeschlossen; sie hat auch eine besondere Anziehung gerade
auf das sadduzäische Priestertum ausgeübt; ihr eigentliches
Kennzeichen aber ist, daß sie dem Urgeschehen des Evangeliums selbst

194



am nächsten steht. Die verwendeten beiden Etiketten sind daher
durchaus mit anderen auswechselbar. So könnte man in der
Geschichte der Mutterkirche eine universale, «großjerusalemitische»
Phase (Apg. 6-11) und eine nationale, « kleinjerusalemitische» Phase

(Apg. 12.15. 21-3) unterscheiden (wie man von einer großdeutschen
und einer kleindeutschen Geschichtsauffassung spricht). Oder man
könnte, da die Beinamen der beiden Apostel Jakobus offenbar ganz
dasselbe bedeuten wie die Beinamen der beiden Rabbinen, Eliezer
ha-Gadol («der Große») und Samuel ha-Katon («der Kleine»), also
nichts mit dem Alter oder körperlichen Merkmalen zu tun haben,
auch von einer «hagadolischen» und einer «hakatonischen» Phase
der jerusalemitischen Mutterkirche sprechen (wie man die Begriffe
«halachisch» und «haggadisch» geprägt hat). Wichtiger freilich ist,
die historische Idee hinter den literarischen Begriffen zu erfassen.
Darnach aber handelt es sich um eine «primäre» Phase, in der
Christus als historische Persönlichkeit noch lebendig nachwirkt, und
um eine davon bereits absinkende «sekundäre» Phase, in der sich
sein synagogal-kirchliches Bild zwischen Evangelium und Christentum

einzuschieben beginnt. Es sind deutlich zwei verschiedene

Interpretationsprinzipien, die sich in ihrer Anwendung auf das

Urevangelium in den beiden Phasen voneinander abheben.
Die kritische Interpretation des Matthäus-Evangeliums muß,

wenn sich das Christentum nicht selbst aufgeben will, in erster Linie
auf den historischen Christus abzielen. Nach der Verflüchtigung des

Christusbildes in der negativen Evangelienkritik bleibt nur noch die
schlichte Überzeugung, daß die historische Erkenntnis Christi aus
dem Evangelium möglich ist, ja die Grundlage des christlichen
Bekenntnisses, das ist der Idee der Zeugenschaft bildet (soll nicht
an das Evangelium ein gänzlich anderer kritischer Maßstab angelegt
werden als an die Daten der Profangeschichte). Darin liegt das
moderne «Martyrion», die Zeugenaussage für Christus, daß wir die

geistige Kraft aufbringen, der Skepsis ins Angesicht widerstehend,
aus dem Evangelium als historischer Quelle wie alle anderen auf
Christus als historische Persönlichkeit wie keine andere in der
Weltgeschichte zu schließen. Dieser Standpunkt ist weder identisch mit
dem protestantischen Schriftprinzip noch mit, dem katholischen
Autoritätsprinzip, sondern geht von der Überzeugung aus, daß

195



einerseits auch der Mensch des 20. Jahrhunderts noch auf dieser
Erde eine religiöse Aufgabe hat, für die das Evangelium
unentbehrlich ist, daß aber andererseits das Evangelium ihn nur dann
unmittelbar anzusprechen vermag, wenn er es in voller Hingabe an
die Idee der wissenschaftlichen Wahrheit befragt. Allein aus dieser

Begegnung von Christentum und Zivilisation auf dem Boden der
kritischen Wissenschaft kann jene Überzeugung fließen, welche die
Brücke schlägt zum modernen wie zum jüdischen Denken3.

Was aber verkündet, wenn wir die Mittel der historisch-kritischen
Untersuchung anwenden, uns beiden, Christen und Juden, Israel
und der Kirche, auch heute noch nach zweitausend Jahren in dieser

unserer Generation auf Grund ihrer spezifischen wissenschaftlichen
Ausrüstung das Matthäus-Evangelium vom «wahren Christus»? Die
Antwort wäre simpel, wenn das erste Evangelium ein magisches
Buch wäre, in dem man bloß nachschlagen müßte, als welches die
Heilige Schrift beider Testamente in der Tat immer wieder von
einem gemeinsamen Irrtum im jüdischen, katholischen und
protestantischen theologischen Denken allzu kurzschließend angesehen
wird. Obwohl wir es im ersten Evangelium keineswegs mit einem so
einfachen Gebilde zu tun haben, ist die kritische Aufgabe doch nicht
unlösbar, sofern man von der Zweischichtentheorie des kanonischen
Matthäus ausgeht, die sich bereits aus der Doppelsprachigkeit
seiner Entstehung nahelegt. Die kritische Erkenntnis einer älteren
und einer jüngeren Schichte in unserem Matthäus-Evangelium erhöht
die Möglichkeit einer kritischen Erkenntnis des Urevangeliums
selbst, in dessen Mitte der historische Christus steht. Auch die
literarkritischen Arbeiten, die in Matthäus den Ursynoptiker oder
jedenfalls einen proto-matthäischen Kern nachweisen, tragen
entscheidend dazu bei, daß man an die geistesgeschichtliche
Rekonstruktion des Urevangeliums denken kann. Wenn die christliche
Kirche vom Standpunkt ihrer katechetisch-liturgischen Aufgabe mit
vollem Recht das Evangelium «secundum Matthaeum» predigt, dabei
im großen ganzen den gegebenen Text übernehmend, so obliegt es

der christlichen Wissenschaft mit den ihr verfügbaren historisch-

3 Christus im 21. Jahrhundert, hg. von August Zechmeister, Wien 1954;
dazu: Probleme der Religionssoziologie, Zeitschrift für die gesamte
Staatswissenschaft 1931, XCI. 259—298.

196



kritischen Mitteln darüber hinaus die Grundlinien des Evangeliums
«secundum Proto-Matthaeum» abzustecken, darin der historische
Christus gefunden wird, so wie wir andere historische Persönlichkeiten

in anderen Quellenbereichen finden.
In der vorhegenden Skizze kann es sich nur darum handeln,

einige charakteristische Beispiele zu geben. Dieselben sind mit
vollem Bewußtsein in dem Sinne ausgewählt, daß sie einerseits
Gedanken herausstellen, die in der kirchlichen Überlieferung bisher
weniger zum Ausdruck kamen, dafür aber gerade die jüdische
Hoffnung in besonderem Maße ansprechen, andererseits aber ebenso
auch Gedanken, mit denen sich das Judentum bisher am
allerwenigsten zu befreunden vermochte, die dagegen in der kirchlichen
Überlieferung aller Zeiten wohl gehütet worden sind. Für eine echte

Begegnung des jüdischen Menschen mit der christlichen Kirche ist
eben auf zwei Faktoren im Evangelium der Nachdruck zu legen:
auf eine Gruppe von Ideen, mit denen sich die Juden abfinden
müssen, wenn sie sich zu Christus bekennen wollen, auch wenn diese
Ideen sie bisher eher abgestoßen haben, und auf eine andere Gruppe
von Ideen, deren vertieftere Deutung die Kirche erstreben muß,
wenn ihr nicht nur an der Einverleibung von einzelnen Heiden und
Juden, sondern an der Zivilisation als solcher etwas liegt, das heißt
sie ihrer Aufgabe der Erneuerung dieser Erde im Heiligen Geist
gerecht werden will.

Zum vollen Verständnis der hier verwendeten Methode muß man
eine doppelte Erkenntnismöglichkeit unterscheiden. Diejenige
Erkenntnis, die am Buchstaben des Textes haftet, interessiert uns hier
nur nebenbei. Es handelt sich keineswegs darum, nunmehr Matthäus
in derselben isolierenden Perspektive zu betrachten, auf Grund derer
man oft allein aus Markus den historischen Christus gewinnen wollte.
Matthäus soll durchaus nicht bloß für Markus, wie ihn die
herrschende Lehre lange Zeit sah, substituiert werden. Die Geschichte
Christi, zum Unterschied vom Leben Jesu, also die geistesgeschichtliche

Untersuchung des Evangeliums im Gegensatz zur
biographischapologetischen Betrachtung4, setzt vielmehr die innere Einheit aller

4 Die Leben-Jesu-Forschung. Von der Vita zur Historia, Frankfurter
Hefte 1954, IX. 342-353.

197



vier kanonischen Evangelien unabdingbar voraus; in ihnen allen,
auf denen das Siegel des apostolischen Zeitalters ruht, stecken
Elemente des Urevangeliums. Nur auf dem Hintergrund aller vier
Evangelien kann man ernsthaft wagen, im kanonischen Matthäus
zwei historische Schichten zu unterscheiden. Gewiß muß man unzweideutig

vom kanonischen Matthäus ausgehen, um in ihm durch die
Aussonderung der jüngeren Schichte, deren schriftgelehrte Züge
unverkennbar sind, die ältere Substanz sicherzustellen. Gerade die
Erkenntnis der kleinjakobäischen Retouchen im griechischen
Matthäus läßt den großjakobäischen Kern erst voll ins Relief treten.
Gleichzeitig muß man aber auch aus dieser späteren redaktionellen
Überarbeitung und Einrichtung auf Auslassungen im griechischen
Matthäus schließen, deren Gedankenführung sich jedoch wenigstens
teilweise in anderen Evangelien erhalten hat. So gibt es proto-
matthäische Elemente in Markus, Lukas und Johannes, die der
kanonische Matthäus selbst nicht mehr aufweist, deren ursprüngliches

Vorhandensein im Ur-Matthäus jedoch aus den
schriftgelehrten Tendenzen des Redaktors erschlossen werden kann. Gerade
darinwird das letzte Ziel derRekonstruktion des Proto-Matthäuswohl
im Auge behalten : die Wiederherstellung des historischen Christusbildes,

das in der Urgestalt des Evangeliums der jerusalemitischen
Mutterkirche lebendig war — das, wäre es niemals retouchiert
worden, die drei nachfolgenden Evangelien, wie wir sie kennen,
überflüssig gemacht hätte —, das aber auch, wenn es rekonstruiert
werden kann, die innere Einheit aller vier kanonischen Evangelien
auf Grund der geistesgesehichtlichen Problemstellung zu beweisen

vermag.
Wenn man Matthäus als das älteste Evangelium auffaßt, in

seinem Kern das Evangelium vor Markus sieht, vor allem aber die

kleinjakobäisch-schriftgelehrte Redaktion des nicht-griechischen
Urtextes, also die Entstehung des griechischen Textes selbst in die
christlich-pharisäische Kirche Jerusalems verlegt (a. 42-62), woraus
das höhere Alter des Urtextes sich von selbst ergibt (a. 30-42), so
lassen sich daraus gewichtige Schlüsse ziehen, durch die vor allem
der historische Christus, das ist die Geistesgeschichte des Evangeliums

in seinem Urgeschehen, in jene Beleuchtung tritt, welche die

Stellung der christlichen Kirche zur Zivilisation im allgemeinen und

198



zum Judentum im besonderen zu klären vermag. In diesem Sinne
werden im folgenden einige Probleme herausgegriffen: die
Erstberufungen, das Selbstbewußtsein Christi, die Zweieinheit von
Reichsgründung und Kirchenstiftung, die Ehelehre in der Mitte des

Urevangeliums, die Juden- und Heidenmission, die Kontinuität von
Brotvermehrung und Eucharistie. Alle diese Elemente zusammen
ergeben das Christusbild, das unserer Zeitenwende aufgegeben ist,
das sie allein auch sich erarbeiten kann, weil es ihrer innersten
Problemstellung entspricht. Der Christus unseres Zeitalters ist mehr
denn jemals zuvor in der Geschichte des Christentums eine
Zweieinheit, deren Spannungsweite die Hemisphären des Lebens und der
Welt unwiderstehlich an sich zieht (Joh. 12,32)5.

II.

Die Grundfeste des Urevangeliums liegt in dem Zeugnis der vier
Erstberufenen, Andreas und Petrus, Jakobus Maior und Johannes

(Mt 4,18-22; Joh. 1,35-42). Symbolisch für sein gesamtes Verhalten
dem Sippen- und Volkstum gegenüber (Mt 8,21-2; 10,34-7; 12,

46-50; 13,55), hat Christus diese vier Jünger seinen vier Brüdern,
Jakobus Minor, Joseph, Simon und Judas, den Söhnen der Maria
Kleophae (Mt 27,36; Mk 15,40.47), vorgezogen, so daß die Ersten
die Letzten wurden (Mt 19,30; 20,16). Der Gegensatz zwischen den
vier Jüngern und den vier Brüdern (Joh. 2,2.12; 7,3-5) bestand
wohl auch noch in der Körperschaft der Zwölf (Mt 10,1-6; Joh. 6,

68-72). Jedenfalls steht die großjakobäische Phase der Urkirche im
Zeichen der Zwölf, das ist des Kompromisses zwischen den Jüngern
und den Brüdern, umgekehrt die kleinjakobäische Phase allein nur
mehr im Zeichen der letzteren.

Die Erstberufenen erscheinen zu viert oder zu dritt an den

Wendepunkten des Evangeliums als die auserwählten Zeugen: bei
der Heilung der Schwiegermutter des Petrus (Mk 1,29-30; Mt 8,

5 Die Sozialmetaphysik der Scholastik, Wien 1929: Das Soziologische in
Piatons Ideenlehre, Wien 1930; dazu: «Zwei in einem Fleische.» Klerus und
Laien in der christlichen Zivilisation, Frankfurter Hefte 1949, IV. 473—483;
Das Große Geheimnis. Ehe und Familie in der christlichen Zivilisation, ib.
1951, VI. 710—723.

199



14-5), bei der Erweckung der Tochter des Synagogenvorstehers und
der Heilung der blutflüssigen Frau (Mk 5,37; Mt 9, 25), darin zweifellos

bereits diese ältesten Zeugen die Symbole für Judentum und
Heidentum sahen (Mk 5,25.42; Mt 9,20), bei der Verklärung am
Berge (Mt 17,1), bei der Voraussage des Unterganges von Jerusalem,
die Christus am Ölberg angesichts des Tempels aussprach (Mk 13,3;
Mt 24, 3), und bei der letzten Vorbereitung auf das Ende in der
Gethsemanistunde (Mt 26, 37). In allen diesen Situationen empfangen

allein die vier Erstberufenen — oder doch drei von ihnen ohne
Andreas — jene intime Belehrung (in der Dunkelheit ins Ohr
geflüstert, Mt 10,27), die sie einerseits zum vollen Verständnis für
die tragische Peripetie des Evangeliums erziehen sollte, andererseits
aber auch Christus selbst ihnen vermitteln mußte, um in der
Atmosphäre des Verstandenwerdens von seinem allerengsten Kreis
Schritt für Schritt auf der vorgesetzten Bahn weitergehen zu können.

Es ist bemerkenswert, daß allein Markus (1,29; 13,3) ausdrücklich

auch Andreas nennt, wogegen Matthäus überhaupt nur an zwei
Stellen, bei der Verklärung und bei der Todesangst, das Zeugnis der
drei Lieblingsjünger aufbewahrt hat, allerdings mit der vollen
Konsequenz eines solemnen Zeugnisses an zwei Wendepunkten. Wir
werden hier einerseits die Zurückstellung des fundamentalen
Viererzeugnisses durch den kleinjakobäischen Redaktor nicht verkennen
können, andererseits aber doch auch wenigstens die Überlieferung
eines Dreierzeugnisses durch ihn anerkennen müssen. Wenn die

kleinjakobäische Kirche, die auf den Brüdern, nicht mehr den

Jüngern beruhte, trotzdem den Urtatbestand wenigstens des

Dreierzeugnisses bewahrt hat, so liegt darin der stärkste Beweis für die
Authentizität dieser Zeugenschaft, die so tief ging, daß daran
niemand rütteln konnte, der an der apostolischen Solidarität
festhalten wollte, was die kleinjakobäische Kirche sicher wollte. Wohl
aber mag darin eine kleinjakobäische Retouche zu finden sein, daß
im griechischen Matthäus nur jene Situationen des Urevangeliums
beibehalten worden sind, in denen Christus sich mit drei Zeugen
statt vieren begnügte, so daß vielleicht nunmehr erst grundsätzlich
an die Stelle der vier Erstberufenen die drei Säulen traten, die der
Anfangssituation der kleinjakobäischen Kirche entsprachen (Galater
2,9).

200



Nichts ist undenkbarer, als daß diese ursprüngliche Viererzeugenschaft,

von der die Dreierzeugenschaft abstammt, von Christus
selbst unbeabsichtigt gewesen wäre, sich also erst in der Urkirche
entwickelt hätte. Vielmehr bezeugen die vier ältesten und engsten
Freunde des Meisters den Ursinn seiner Botschaft, weil sie dazu von
ihm selbst eingesetzt worden sind; sie stehen teils zu viert, teils zu
dritt, wie Christus es in souveräner Entscheidung vorzog, als ein

Körper hinter der Überlieferung und Aufzeichnung des Urevange-
liums. Dies verweist unzweideutig auf die älteste apostolische
Periode, die vor der kleinjakobäischen Kirche liegt, da diese letztere
jene Zeugenschaft zwar zur Not bewahrt hat, sie aber niemals selbst
erfunden hätte. Niemand anderer als Christus selbst konnte das

Urgeschehen des Evangeliums in der Weise organisieren, daß die
Erlebnisse und Erfahrungen der vier Erstberufenen dessen Rückgrat
bildeten; niemand anderer kann den vier Erstberufenen, von denen
drei durch Christus auch besondere Namen erhielten (Joh. 1,42;
Mt 16,18; Mk 3,16-7), ihre außerordentliche Zeugenrolle angewiesen
haben. Keiner der Erstberufenen, keiner der Brüder, noch irgendein
Nachgeborener hat Christus darin substituiert. Es ist sein Plan,
durch den die ursprüngliche Einheit der Vier zum allerstärksten
historischen Zeugnis für ihn selbst wird, der Proto-Matthäus aber
zum Evangelium der vier Erzapostel (mit weitreichenden
Konsequenzen für die Geschichte der Urkirche). In solchem Aufbau auf
dem Prinzip des historischen Zeugnisses schlägt Matthäus die Brücke
zur petrinisch-johanneischen Theologie der Zeugenschaft, die deutlich

in Christus selbst ihre Wurzel hat (Mt 10,18; 11,4-6; 24,14;
Apg. 1,8).

Wir greifen hier mit Händen, daß Christus von allem Anfang an
die Wirksamkeit der Seinen über sich selbst hinaus geplant hat,
also historisch, nicht magisch-eschatologisch gedacht hat. Wie er die
Zwölf noch zu seinen Lebzeiten unter die Juden aussandte (Mt 10,

5-6. 23), so sah er ihre weiterwirkende Sendung nach seinem
Ausgang unter die Heiden voraus (Mt 5,14-6; 8,10-2; 10,18; Apg. 9,

15). Für diese doppelte Aufgabe war das Werk Christi bereits im
Keime nach konzentrischen Kreisen angelegt, die von außen nach
innen durch die symbolische Zahl der 70 oder 72 (Lk 10,1), durch
die Körperschaft der Zwölf (Mt 10,1-2; 19,28; Joh. 6,68) und durch

201



den engsten Kreis der Vier oder Drei (offenbar von Haus aus für
beide Missionen bestimmt, Apg. 8,14; 10,11-2) gekennzeichnet sind.
Innerhalb dieser Gliederung ist auch die Sonderstellung des Petrus
als des «alter ego» (Mt 17,1-4), der die Schlüssel des Königs
verwaltet (Mt 16,18-9; Isaias 22,22), eine durchaus organische. Dieser
Aufbau der gesamten Jüngerschaft gehört dem Urevangelium an,
das heißt entsprang dem Denken Christi selbst, das damit auf den
Prozeß der Geschichte, nicht auf das geschichtslose kosmische
Wunder abstellte (Mt 12,38; 16,1). In dieser soziologischen
Verbundenheit zwischen gegliederten Jüngerkreisen und ihrer Berufung
zu besonderer Zeugenschaft liegt die vorzüglichste Möglichkeit für
die kritische Erkenntnis sowohl der überragenden, vorausplanenden
Persönlichkeit Christi, als auch der Urschichte des in ihr wurzelnden
ersten Evangeliums.

Nach dem vierten Evangelium stehen die vier Erstberufenen, von
denen zwei namentlich erwähnt werden, ein dritter durchsichtig
genug verdeckt ist, so daß nach dem Prinzip der Zwei ein vierter
erschließbar wird, ursprünglich in der Gefolgschaft des Johannes

Baptist (Joh. 1,35-42). Aber auch das erste Evangelium zeigt die
innere Verbundenheit der beiden Jüngerschaften des Vorläufers und
des Menschensohnes sowohl in deren organisatorischer Struktur, als
auch in den theologischen Voraussetzungen. So stammt das Prinzip
der Zwei offenbar von Johannes (Mt 10,1-5; 11,2; Mk 2,14-9;
6, 7; Lk 6,13-6; 9,1; 10,1). Christus folgte Johannes in vielen
Einzelheiten, aber auch in entscheidenden Linien. So hat Christus die
Idee der Zeugenschaft von Johannes, dem Zeugen schlechthin,
übernommen (Joh. 1,7-8.15.32-4), und werden auch die verbleibenden

Johannes-Jünger noch zu besonderen Zeugen des Reiches

(Mt 11,4-6). Sicher wurden die Erstberufenen bereits vom Vorläufer
in eine bestimmte Theologie vom Menschensohn eingeführt, in der
die Idee der Zeugenschaft aus der Malachias-Theologie (Mt 3,3;
10,11; Mk 1,2-3) die Hauptrolle spielte. Sie kamen darnach zu
Christus mit einem latenten Verständnis für seine messianische
Aufgabe, das sie, auch wenn sieh dasselbe erst entwickeln mußte (Joh. 1,

42; 6,70; Mt 14,33; 16,16), grundlegend über das ursprüngliche
Nichtverständnis der Brüder hinaushob. Daher hat auch Christus
sie auserwählt — nicht trotz ihrer Charaktere, die ihre Beinamen

202



verraten —, sondern gerade wegen derselben, in denen sein eigener
Charakter sich widerspiegelt (Mt 20,20-1; Mk 9,37; Lk 9,54).

Daß es vier Erstberufungen waren, auf denen sich die späteren
Kreise der 12, der 70, der 120 aufbauten (Apg. 1,15), hat sich dem
Urchristentum trotz der kleinjakobäischen Abweichung aufs tiefste
eingeprägt. Daraus läßt sich nicht minder auf die einzigartige und
überragende Bedeutung des Proto-Matthäus im Urchristentum
schließen. Vor allem hängt die Vierzahl der kanonischen Evangelien
(Irenäus), aber wohl auch die Vierzahl der Mutterkirchen (Justinus),
die sich mehrfach durchsetzte, mit den vier Erstberufungen
zusammen. Daher stammt auch die ursprüngliche Gliederung der
liturgischen, exegetischen und textlichen Überlieferung in der
altchristlichen Kirche. Die Wirkungen reichen tief in die gesamte
christliche Geschichte hinein, die noch immer den Urkeim
widerspiegelt, auf den das erste Evangelium von Christus selbst angelegt
worden ist. Nach der Weise der Menschen erhielt sich die Grundidee
der alle vier Enden der Welt umspannenden historischen Zeugenschaft

vorzüglichst in den «Paraphernalien» des christlichen Lebens,
wurde jedoch in der Substanz verschüttet. Man muß sie dort
ausgraben, wo sie zuerst angelegt wurde, um die Struktur des Samens
im Baume wiederzufinden (Mt 13,31-2).

III.
Es gehört zum Urtatbestand des Matthäus-Evangeliums, daß

in ihm das Selbstbewußtsein Christi sich nicht entwickelt. Dieses ist
vielmehr schlechthin gegeben und der engste Kreis respektiert es als
etwas Selbstverständliches, wenn auch Außergewöhnliches, das er
nur allmählich verstehen lernt. Was dabei die Jünger voraussetzen,
die Brüder hingegen lange Zeit nicht anerkennen wollen, ist das

Messiasbewußtsein Christi, von dem ausgehend er die Seinen Stufe
für Stufe in sein Sohnesbewußtsein einführt (Mt 5,16; 6,4.9; 7,21;
10,32-3; 11,25-7).

Woran aber auch die Jünger trotz ihrer frühjohanneischen Erinnerungen

(Joh. 3,29; Mt 9,15-6) ursprünglich gar nicht denken, was
aber Christus ihnen bereits im Proto-Matthäus mit derselben Konsequenz

enthüllt, die nachher die spätjohanneische Spekulation auf-

203



weist (Joh. 14-6), das ist sein Bräutigamsbewußtsein (Mt 12,31-2;
Mk 3,28-9). Der erste Evangelist zeigt hier die vollkommenere
Darstellung, aus welcher der zweite Evangelist ein Stück herausbricht.
Zum Sohnesbewußtsein tritt dieses Bräutigamsbewußtsein hinzu,
in dem aus persönlicher, ritterlicher Verbundenheit die Beleidigung
der Braut in der «Sünde wider den Heiligen Geist» tiefere und
unheilbarere Wunden schlägt als jede Beleidigung des Menschensohnes.
Die alttestamentliche Idee der Ruach Elohim (Genesis 1,2), die im
Hebräischen ein Femininum ist, erscheint hier in ihrer neutestament-
lichen Erfüllung. Dieselbe Symbolik findet sich bereits in der früh-
johanneischen Theologie, in der die Ruach Elohim in der Gestalt
der Muttertaube dem Täufer über dem Getauften sichtbar erscheint
(Joh. 1,32; Mt 3,16). In der spätjohanneischen Paraklettheologie
bleibt davon die Idee der stellvertretenden Mütterlichkeit, welche
die Waisen tröstet (Joh. 14,16-8).

Diese Identität Christi in der Einheit seines Sohnes- und
Bräutigamsbewußtseins datiert im Matthäus-Evangelium von der Jordantaufe

her, hegt also noch vor den Erstberufungen. Darin zeigt sich
neuerdings die Gemeinsamkeit im symbolischen Denken des
Menschensohnes und seines Vorläufers. An diesem Symbolismus hatten
die Erstberufenen als Johannesjünger zweifellos Anteil, wenn auch
diese Seite der Messianität ihres Meisters für sie zuerst zurücktrat.
Über sie hinausschreitend offenbarte Christus sein Bräutigamsbewußtsein

einer breiteren Gruppe im Augenblick seines ersten Zu-
sammenstosses mit den hauptstädtischen Pharisäern (Mk 3, 22), die
ihn als besessen oder wahnsinnig ausriefen (Mt 10,25; 12,24), was
offenbar die «Seinen» — nicht die Jünger, sondern die Brüder —
eine Zeitlang wirklich glaubten (Mk 3,21. 32). Daß diese öffentliche
Proklamation der Braut durch den Bräutigam gerade anläßlich der
ersten ernsthaften Auseinandersetzung mit dem Pharisäismus stattfand,

läßt erkennen, wie sehr Christus gerade von den Pharisäern
das volle Verständnis für die alte Lehre von der Ruach Elohim als

Bedingung für ihr Eingehen in das Reich forderte. Es ist offenbar,
daß auch schon die erste Seligpreisung (der «Armen im Geiste»,
Mt 5,3) auf das Verbundensein gerade der «bewußt Armen» mit der
Ruach Elohim anspielte. Von den Pharisäern nicht nur wegen ihrer
Symbolik, sondern vor allem auch wegen dieser ihrer Beziehung zu

204



den «kleinen Leuten» (den «Amhaarez», Joh. 7,49; Mt 10,6; 15,

24; Mk 6, 34) als etwas Heidnisches empfunden, ist diese Lehre
in der Tat eine entscheidende ökumenische Brücke, die von Israel
zu den Völkern führt, in deren Mythologie die Idee des Ewig-
Mütterlichen lebendig gebheben ist, dessen Bild Israel versagt
wurde (Dt 4,16), nicht minder auch wegen seiner Herzenshärtigkeit
(Mt 19, 8).

Als Leitlinie des Christusbewußtseins zieht sich durch alle Evangelien

das geheimnisvolle, trotzdem aber vertrauliche Christuswort
«Ich bin es», in dem (durch den gemeinsamen Gebrauch des hebräischen

Verbums «hawa», aber auch durch das betonte «Ich» im
griechischen Text vermittelt) die innere Beziehung zum Worte
Jahwehs im brennenden Dornbusch, «Ichbin, derichbin» (Ex. 3,14),
immer wieder erkannt worden ist. Als solche Anspielung jedenfalls
hat das Christuswort bald äußersten Horror ausgelöst, bald tiefsten
Frieden gebracht. Christus selbst muß diese Gedankenassoziation
gewollt haben, auch wenn er sie nirgends ausdrücklich erklärt.
Daran haben ihn die Seinen erkannt, wie die Herde ihren Hirten,
darin aber auch die Feinde Grund gefunden, sich an ihm zu ärgern.
Der Vorwurf der Besessenheit und des Wahnsinnes mag wohl damit
zusammenhängen (Joh. 8,48.58-9; Mt 12,24).

Obwohl vor allem das vierte Evangelium voll von Varianten ist,
in denen Christus sein «Ich» betont (Joh. 6,35; 8,12.59; 9,5; 10, 9.

11; 11,25; 15,1; 18,5-8), ist das «Ich bin es» keineswegs allein
johanneisch, sondern durchaus bereits proto-matthäisch, auch wenn
wir das Paradox in Rechnung zu stellen haben, daß gelegentlich der
Ursinn des Wortes von anderen Evangelien besser festgehalten
worden ist als vom kanonischen Matthäus, der offenbar gerade hier
aus apologetischen Motiven, um des nationalen Zusammenlebens
mit den anderen Juden willen, in besonderem Maße retouchiert
wurde. Im ersten Evangelium verblieb die charakteristische
Verwendung der ersten Person, zumeist mit dem im Griechischen
ungewöhnlichen Personalpronomen, vor allem in der Bergpredigt
(Mt 5,20-44). Gelegentlich wird das «Ich» aber auch sonst noch
betont (8, 7). In ihrer spezifischen Bedeutung aber begegnet die

Formel, «Ich bin es», anläßlich jener herrscherlichen Überwindung
der Natur durch das Wandeln auf dem Wasser, das die Jünger zum

205



erstmaligen gemeinsamen Bekenntnis der Gottessohnschaft Christi
veranlaßt (Mt 14,27.33; Mk 6, 50). Hier verrät das erste Evangelium,
daß das «Ich bin es» keineswegs bloß eine Redensart ist, sondern
ihm eine tiefere Bedeutung zukommt, der sich die engste Umgebung
Christi auch dunkel bewußt war. Das Gegenstück dazu, das die

Anspielung auf den alttestamentlichen Urtypus enthält, findet sich

gleichfalls im ersten Evangelium in der Auseinandersetzung mit den
Sadduzäern (Mt 22,32; Mk 12,26), in der freilich, verglichen mit
dem vierten Evangelium (Joh. 8,58), in dem Christus sich um
dieselbe Zeit mit den Pharisäern auseinandersetzt, die Pointe fehlt.

Am bedeutsamsten ist das «Ich bin es» im Prozeß Jesu (Mt 26,

64; 27,11; Mk 14,62; 15,2). Im kanonischen Matthäus verwendet
Christus die charakteristische Formel weder vor dem Sanhédrin
noch vor Pilatus. Bei Markus hingegen verwendet er sie vor dem
ersteren, nicht aber auch vor dem letzteren. Darin werden wir die
ursprüngliche Überlieferung zu sehen haben, von der die klein-
jakobäische Redaktion aus den durchsichtigen Motiven nationaler
Solidarität abgegangen ist. Vor Pilatus entbehrte die Formel jedes
tieferen Sinnes. Vor dem Sanhédrin aber lag die alttestamentliche
Anspielung auf der Hand, wie sie Christus offenbar selbst
beabsichtigte, der kleinjakobäische Matthäus aber wegen der inneren
Zugehörigkeit seiner Kirche zum Judentum vermieden wissen wollte.
Gerade hiezu bot der griechische Text durch die Möglichkeit der
Umschreibung die Hand.

Aus diesen Überlegungen wird man es für wahrscheinlich ansehen

dürfen, daß die vielfache Verwendung des feierlichen «Ich» in der
Selbstoffenbarung Christi im vierten Evangelium ursprünglich auch
im ersten Evangelium ihre Entsprechung besaß, von der es im
griechischen Text nur mehr Überreste gibt. Wenn freilich dieser geheimnisvolle

Ausspruch mit seiner alttestamentlichen Anspielung sich
tatsächlich durch das gesamte Urevangelium hindurchzog, wenn er
insbesondere zum ersten Zusammenstoß mit den Pharisäern führte,
die deshalb Christus für besessen und wahnsinnig erklärten — dann
war es offenbar nur der logische Abschluß dieses Weges, wenn
schließlich die feierliche, bewußte Wiederholung jenes Ausspruches
vor dem Sanhédrin zum unmittelbaren Anlaß für die Verurteilung
Christi wurde. Daß er die Identifizierung, die er zum Ärgernis seiner

206



Feinde immer schon vornahm, nunmehr auch noch vor seinen Richtern

bekannte, reizte diese so sehr, daß sie den Rechtsboden
vergaßen, auf dem sie standen, und sie den Gerechten mehr um desset-

willen, was er andeutete, als was er ausdrücklich sagte, zum Kreuzestod

brachten.
Von hier aus fällt neues Licht auf die alte Streitfrage, wer eigentlich

den Justizmord an Jesus begangen habe6. Die Antwort ist, daß
weder die Heidennoch die Juden dazu ausreichten zu planen, was allein
Christus selbst, der seine Verurteilung, nicht seinen Freispruch
wollte, in seiner Souveränität auch über sein eigenes Leben, die alle
menschlichen Maße übersteigt (Joh. 10,17-8), planen konnte. Die
Anerkennung durch sein Volk hätte längst erfolgen müssen, um ihm
jetzt den Freispruch wert erscheinen zu lassen. Deshalb hat er auch
mit vollem Bewußtsein vor seinen Richtern gerade denjenigen
Ausspruch wiederholt, von dem er wußte, daß er sie um ihren Verstand
bringen würde. Der Sanhédrin hat Christus zweifellos nicht als den
«Sohn Gottes» verurteilt7: erstens weil kein Jude, der sich als der
Messias im historischen Sinne ausgab, deshalb auch von einem
Ausnahmsgericht in tumultarischen Zeiten zum Tod verurteilt werden
konnte, und weil zweitens keiner der Richter die Messianität im
metaphysischen Sinne ernst nehmen, ja überhaupt nur verstehen
konnte. Sicher haben es politische Gründe besonders nahegelegt,
daß gerade dieser Mensch, der galiläische Messias aus Nazareth
(Joh. 7,41-2; Mt 2,23), der wie ein Samariter redete (Joh. 8,48)
und den Römern neue Vorwände lieferte (11,48), dieser gefährliche
Narr, als den Kaiphas ihn betrachtete (v. 49-50), mit oder ohne
Prozeß aus dem Weg geräumt werden sollte (v. 53). Darin lag die
materielle Ungerechtigkeit der herrschenden Klasse, daß sie diesen

politischen Wünschen nachgab. Die formelle Ungerechtigkeit aber
nahm Christus ihr ab, indem er die längst zu seinem innersten Besitz
gewordene Selbstoffenbarung verwendete, die von seinen Richtern
nur als das frevelhafte Spiel eines Wahnsinnigen oder Besessenen

mit den heiligsten Überlieferungen aufgefaßt werden konnte. Sie

waren nicht fähig, damals schon zu erkennen, was heute nach zwei-

6 Joseph Blinzler: Der Prozeß Jesu, Stuttgart 1951.
7 Kardinal Theodor Innitzer: Leidens- und Verklärungsgeschichte Jesu

Christi, Wien 1948, 159ff.

207



tausend Jahren Christentum auch die Juden erkennen können, daß

gerade dieser Mensch, wenn irgendeiner in der Geistesgeschichte,
das innere Anrecht besaß, die Weisheit des Alten Testamentes auf
sich selbst zu beziehen, um sie vor allem dadurch in die Weisheit des

Neuen Testamentes, das er auf alle Völker begründen würde,
aufzunehmen.

IV.

Von allergrößter Bedeutung für die ethischen Konsequenzen des

Christentums, das auf dieser Erde sich bewähren muß, ist die
Bergpredigt, die das erste Evangelium allein in voller Ausführlichkeit
widergibt. Daß damit seiner Substanz nach der großjakobäische
Proto-Matthäus zu Wort kommt, kann leicht bewiesen werden, auch

wenn es gerade hier mehrfach kleinjakobäische Retouchen gibt
(Mt 5,17. 32.39), deren Herkunft nicht zuletzt auch der Tenor des

Jakobusbriefes verrät. Diese Retouchen erklären es, wieso auch die
umgekehrten Tendenzen späterer Glossatoren in den Text Eingang
gefunden haben (v. 43-4). Trotz solcher Arabesken von zweierlei
Tendenz verkörpert die Bergpredigt als Ganzes den historischen
Christus auf das vollkommenste. Die Annahme, welche sie für das

späte Produkt einer künstlichen Kompilation erklärt, ist unschwer
widerlegbar. Ob es eine einmalige Predigt war, die damals schon in
aramäischer Kurzschrift aufgezeichnet werden konnte, oder ein

Zyklus von Instruktionen, ist von untergeordneter Bedeutung,
verglichen mit dem Gefüge des Ganzen, das keinen Zweifel übrig läßt,
daß es sich um den bewußten Auftakt für die weitere Laufbahn
handelt. Es ist die feierliche Reichsgründung, das Grundgesetz des

Reiches, davon das Evangelium seinen Ausgang nimmt.
Der Inhalt der Bergpredigt zeigt, daß Christus mit ihr das Reich

Gottes für gegründet ansah (Mt 11,4-6; 12,28; Lk 17,21), wenn auch
allein den Vollkommenen, den Armen, den Kleinen, den Kindern
jetzt schon greifbar (Mt 5,3.19-20.45-8; 18,1-4; 19.14). Dieses
Reich Gottes auf Erden, das Himmelreich, wie es vermutlich nicht
erst der schriftgelehrte Redaktor des Matthäus-Evangeliums, auch
er jedenfalls nicht ausschließlich nannte, zeigt die Verbundenheit
der Menschen auf Erden mit dem Vater im Himmel an, die Christus
wiederhergestellt hat; ihr elementarster Sinn ist die Ausrüstung des

208



Menschen mit Himmelsgeist für seine Erdenaufgabe, die der ihm
anvertraute Schauplatz seines auf die Ewigkeit abgestellten Wirkens
ist. Daher stehen die Armut, die Gerechtigkeit, die Ehe, die soziale

Ordnung, das kleine Leben, also durchaus reale Erdenwerte im
Mittelpunkt der Bergpredigt, in der alles von höchstem praktischen
Interesse ist. Wie sehr man sich auch bemühen mag, alle konkreten
Beziehungen zur Lebenswirklichkeit aus dem Zusammenhang der

Bergpredigt auszutilgen, es bleibt der unwegleugbare Tatbestand,
daß Christus sich in dieser grundlegenden Verfassungsurkunde seines

Reiches um das Leben der einfachen Menschen, wie es ist, gekümmert

hat — nicht um es «aufzuheben», sondern um es zu «erfüllen»
(Mt 5,17), nicht um seine Realitäten zu eliminieren, sondern um sie

zu idealisieren, das heißt um es durchaus auf dem realen Boden der
Armut, der Ehe, des kleinen Lebens, auf dem er es vorfand, zu
versittlichen und zu vergeistigen.

Die Idee dieses konkreten Reiches, das «im Himmel» ist, das

heißt die Wiedergeburt des Paradieses «auf Erden» bedeutet, muß
das Denken Christi vollkommen erfüllt haben, so daß er sich ihr
gänzlich hingab, ohne die abstrakten Gesetze der Reiche dieser Welt
(Joh. 18,36), die irdischen Auffassungen des Heidentums und des

Judentums von den Gütern dieser Welt, auch nur zu beachten. Daß
ein solcher Idealismus an den Verhältnissen scheitern mußte, weiß,
wer vom Leben verbrüht worden ist. Daß aber der einzigartige
Mensch, der Christus war, der weiseste von allen, weil er im Vater
wurzelte, diesen Idealismus, radikal und kompromißlos, aufgebracht
hat und daß er auf diesem geraden Wege heldenhaft vorangeschritten

ist, obwohl er nicht minder seine empirische Aussichtslosigkeit
nach den Gesetzen der Welt voraussah, das ist das Vermächtnis, das

er der Welt, dem Leben, der Ehe, dem Staat, der Zivilisation hinterlassen

hat, die alle ohne jenen Idealismus zur Selbstvernichtung
bestimmt wären und für die er daher nicht minder gestorben ist,
nachdem er für sie gelebt hat.

Erst in einem späteren Stadium der öffentlichen Wirksamkeit
Christi, als sich die historische Unmöglichkeit der Durchsetzung
dieses Reiches noch zu Lebzeiten seines königlichen Gründers,
einerseits wegen des unüberwindlichen Unverständnisses selbst der

engsten Freunde, andererseits wegen des sich zuspitzenden Gegen-

209
2 Judalca, Band 10, 4



satzes zu den anderen Reichsauffassungen dieser Welt, der heidnischen

und der jüdischen, unweigerlich herausstellte, folgte auf die

Reichsgründung, mit der Christus seine öffentliche Wirksamkeit
begann, die Kirchenstiftung, mit der er sie abschloß. Auf die primäre
Intention des Evangeliums, die auf die geistige Organisation des

konkreten Lebens ausging, folgte die sekundäre Ersatzmaßnahme,
die hic et nunc zu retten hatte, was zu retten war.

Darnach sind Basileia und Ekklesia, Reich und Kirche im
Evangelium keineswegs identisch. Das Reich ist «im Himmel» (Mt 6,9-10),
die Kirche aber ist «auf Erden» (16,19). In dieser Antithese lebt
sowohl das Gebet des Herrn als auch die Binde- und Lösegewalt,
die Petrus als der Vertreter Christi in Vertretung der Apostel empfing.

Die enge kirchliche Auffassung, die in der Kirche auch das
Reich sieht, verkennt das Wesen des Christentums; noch wird sie

dem menschlichen Genius in Christus gerecht. Nur wo der Idealismus
Christi verstanden wird, der sich in der bedingungslosen, ja
hoffnungslosen Reichsgründung offenbart, gleichzeitig aber auch der
Realismus Christi, der, ohne die Idee des Reiches preiszugeben,
nichtsdestoweniger den Begriff der Kirche zu formulieren wußte,
wird auch das Christentum verstanden. In der Konzeption Christi
bilden die Reichsgründung und die Kirchenstiftung eine geistige
Einheit, liegen Kirche und Reich, wenn auch nicht auf derselben
historischen Ebene, so doch in derselben geistigen Atmosphäre,
wird ihre Zweieinheit zum Kriterium der christlichen Zivilisation; sie

hängen logisch zusammen wie die Ideallösung, die mit totalem Einsatz

auf das alleinige Ziel, die Wiedergeburt des Paradieses auf
Erden, abstellt, und die Ersatzlösung, die in der Zeit unvermeidlich
wird, wo immer die Verwirklichung des Ideals an den äußeren
Umständen scheitert. Es ist seltsam, daß dieser evangelische Dualismus
in eigenartiger Weise den platonischen Dualismus von Utopie und
Empirie («Politeia» und «Nomoi») wiederholt — nur mit dem lebendigen

Unterschied, daß die evangelische Utopie, die Bergpredigt,
ebenso idealistisch wie realistisch ist, daher die höchsten Werte
mitten ins einfachste Leben hineinstellt. Daß sie trotzdem mißlang,
ist die alles Menschliche stellvertretende Tragik Christi.

In keinem anderen Evangelium ist diese Zweieinheit von Reich
und Kirche, die wir Christus selbst zuschreiben müssen, mit solcher

210



Klarheit vertreten wie im Matthäus-Evangelium, in dessen Aufbau
sie den innersten Kern der Urschichte ausmacht. Nach dem
vorwaltenden Interesse der kleinjakobäisch-pharisäischen Denkform an
der synagogal-kirchlichen Organisation könnte man wohl meinen,
daß die Elemente der Kirchenstiftung, darunter auch die Proklamation

des Primates Petri (Mt 16,18-9; 18,15-7), einer viel späteren,
bereits vollkommen durchorganisierten Epoche angehören. Dagegen
spricht aber nicht nur die Atmosphäre von Cäsarea Philippi, die
sowohl sprachlich als auch psychologisch durchaus zur Urschichte
des ersten Evangeliums gehört, sondern vor allem auch der innere,
strukturelle Zusammenhang von Reichsgründung und Kirchenstiftung.

Die Szene von Cäsarea Philippi gehört ebenso zum Proto-
Matthäus wie die Bergpredigt; beide bedingen einander. Gerade weil
in der letzteren der Enthusiasmus des Beginnens lebendig ist, die
erstere aber von menschlicher Enttäuschung durchzittert ist,
gehören sie in der Persönlichkeit Christi ebenso aufs engste zusammen
wie in dem ältesten Text, der von ihr Kunde gibt. Hier zeigt sich

neuerdings die große Scheu der retouchierenden Hand des klein-
jakobäischen Redaktors, der trotz seiner offenbaren Vorliebe für
die durchorganisierte Kirche die Freiheit der Söhne Gottes im
Reiche (Mt 5,45; Joh. 10,34-6) keineswegs wegretouchiert hat.
Auch den schriftgelehrten Vertretern der kleinjakobäischen Kirche
blieb die Idee des Reiches sakrosankt, obwohl ihre strenge, syna-
gogale Kirchenauffasung dadurch modifiziert wurde. Einen klareren
Beweis für die protomatthäische Ursprünglichkeit der Bergpredigt
an ihrer Stelle zu Beginn der Reichsgründung kann es kaum
geben.

Der Dualismus von Kirche und Reich bereits im Urgeschehen des

Evangeliums ist von größter Tragweite. Denn daraus ergibt sich die
wesentlich weltimmanente Grundtendenz der Botschaft Christi, die
aus seiner eigenen wesentlich weltimmanenten Grundstruktur
herrührt. Diese Weltimmanenz des Christentums ist durch die
welttranszendente Ideologie des juden- und heidenchristlichen, östlichen
und westlichen, katholischen und protestantischen Kirchenwesens
seit zwei Jahrtausenden immer wieder verdeckt worden. Damit kam
es dem Christentum aus dem Sinn, daß bereits das Gebet des Herrn
diese seine weltimmanente Tendenz in unübertrefflicher Klarheit

211



zeigt, da sein alltägliches Ziel nichts anderes ist als die Durchdringung

der Erde vom Himmel her. Erst nach Festsetzung dieser
Wertordnung hat in der Schlüsselgewalt der Kirche das Binden und
Lösen auf Erden für den Himmel einen christlichen Sinn. Die Kirche
als Institution, die den Schlüssel des Paradieses verwaltet, ist
dadurch zum Dienste an der weltimmanenten Gestaltung der Erde
durch den Himmel geweiht (Mt 20,25-8; Mk 9, 38), so daß ein
einseitig welttranszendentes Interesse ihrerseits zur Abweichung von
ihrer Aufgabe wird. Christus zeigt in Reichsgründung und
Bergpredigt eine primär weltimmanente Orientierung, der die Kirchenstiftung

dienstbar bleibt, auch wenn die spontane Durchsetzbarkeit
der Reichsidee auf Zeit problematisch wird. Die Ersatzfunktion, die
unter empirischen Menschen unvermeidlich ist (da es sonst neben
dem Reiche der Kirche überhaupt nicht bedürfte), hebt die

ursprüngliche Idealfunktion nicht auf.
Alle diese Erkenntnisse kann man allein aus Matthäus in

vollkommener Form gewinnen, wo sie deutlich seine mit der Psychologie
Christi selbst verwachsene protomatthäische Urschichte betreffen.
In Johannes wird man sie erst wiederfinden, wenn man vorher schon

aus Matthäus weiß, wo man sie zu suchen hat. Hier liegen die eigentlichen

Voraussetzungen für die Idee der christlichen Zivilisation, die
über das unvermeidlich Gesetzhaft-Organisatorische der christlichen
Kirche hinausreicht. Hier zeigt sich daher auch eine der
grundlegenden Erkenntnisse aus der Geistesgeschichte des Evangeliums,
mit denen die Kirche sich abfinden muß, wenn sie die christliche
Zivilisation, das heißt die Erfüllung ihrer eigenen Aufgaben, ernsthaft

will — gleichzeitig aber auch einer der kardinalen Punkte, um
die sich die Hoffnung Israels mit alteingewurzelter Hingabe dreht.
Denn es ist mehr noch die Idee des Reiches, das ist der christlichen
Zivilisation, als die Realität der Kirche, auf die Israel angelegt ist
und von der es angesprochen wird. Was die Kirche im Reifen ihrer
Erkenntnis an äußerer Machtgeltung verliert, weil sie die
Überbetonung der Welttranszendenz des Religiösen wieder zur
Hauptbetonung seiner Weltimmanenz zurückführt (die gerade dem
katholisch-ökumenischen Denken entspricht), das mag sie unschwer
dadurch wieder gewinnen, daß auch für sie die Auferstehung allein aus
der Preisgabe der abstrakten Alleingeltung folgt (Joh. 12,24-5),

212



diese Selbstpreisgabe aber erst das Tor wirklich aufzureißen vermag,
durch das Israel in das Christentum eingeht.

V.

Man kann den Gedanken der Weltimmanenz des Evangeliums
und die daraus folgende dialektische Wende im Berufungsbewußtsein

Christi selbst, die von der Idee des Reiches zum Begriff der
Kirche geht, noch stärker herausarbeiten, wenn man jene Stehe im
Proto-Matthäus aufsucht, an der sich der eigenthche Bruch vollzieht
und die in der Mitte des Urevangehums steht: die Ehelehre (Mt 19;

Mk 10). Auch hier gibt es kleinjakobäische Retouchen (Mt 19,9;
o, 32), zu denen sich die jerusalemitische Kirche berechtigt hielt
(Mt 16,19), so daß an sehr charakteristischer Stelle allein Markus
(10,11-2) die protomatthäische Substanz, getragen von der größeren
Bereitschaft der Heidenchristen für die paradiesisch-christliche Ehe,
bewahrt hat. Zieht man diese kleinjakobäischen Einflüsse ab, so ist
der Grundgedanke der Ehelehre Christi überaus klar: es geht um die
christliche Wiederherstellung der paradiesischen Ehe, die, am
Anbeginn von Gott selbst gestiftet, unauflöshch ist. Der innere
Zusammenhang mit der Bergpredigt springt in die Augen, in der nicht
nur dieselbe Eheethik vertreten wird (Mt 6,27-8.31-2), sondern
noch darüber hinaus das Ideal des kleinen Lebens auf die Ehe, die

Familie, den kleinen Besitz, die selbstgenügsame Wirtschaft gestellt
wird (6, 24-34). Das Reich des Evangeliums gründet sich auf die Ehe.
Davon geht die protomatthäische Ehelehre durchaus nicht ab, auch

wenn die kleinjakobäische Redaktion es so erscheinen läßt.
Nur bei Matthäus steht die Ehelehre in dem größeren soziologischen

Zusammenhang, in den sie auch gehört, wenn sie die Grundfeste

des Reiches ist. Das zentrale Kapitel umfaßt die Ehelehre
(Mt 19,1-12), die Familienlehre, in deren Mitte das Kind steht (18,

1-6; 19, 13-5), und die Besitzlehre, deren Rückgrat die Idee der
Armut ist (19,16-26). Diese drei Lehrstücke, die eine soziologische
Einheit bilden, sind auch für die Bergpredigt vorauszusetzen, als

deren Kommentar, freilich aus dem Munde des Meisters, der keines
Meisters bedurfte, sich unser Zentralkapitel darstellt. Deuthch hebt
sich dabei die Lebensweisheit Christi von der kleinjakobäischen

213



Schriftgelehrtsämkeit ab. Wie daraus die drei evangelischen Räte
entstanden sind (19,10-2; 16-22; 27-30), ist das aufregendste Kapitel

des ganzen Evangeliums.
Die drei Abschnitte des Zentralkapitels zeigen auch darin ihre

innere Zusammengehörigkeit, daß ihre Lehren in gleicher Weise auf
das totale Unverständnis der Jünger stoßen. An diesem entscheidenden

Wendepunkt erweisen sie sich als durchaus noch in die
altisraelitische Denkform eingesponnen und gänzlich unberührt von
der neuisraelitischen Weisheit ihres Meisters, der gerade hier zwischen
dem Urgedanken des Pentateuch (Mt 19,4-6) und dem mosaischen
Gesetz «um der Herzenshärtigkeit willen» (v. 7-8) aufs klarste
unterscheidet. In analoger Reaktion finden die Jünger die paradiesische
Eheauffassung unerträglich (v. 10), zeigen geringe Sympathie für
die Kinder (v. 13-4) und hängen offenbar ebenso an ihrem irdischen
Besitz wie an einer durchaus irdischen Belohnung für ihre
Gefolgschaftstreue (v. 25-7). Wenn auch das fast zufällige Eintreten dieser
Kommentare in den Gesamtaufbau des Evangeliums das
Unverständnis der Jünger mildert und harmloser erscheinen läßt, als es

seinem Tenor nach ist, so zeigt doch die innere Beziehung des Kapitels

zur Bergpredigt, daß es sich hier um eine überaus folgenschwere
Wendung handelte. Es ist wie eine letzte Gelegenheit, die Christus
den Seinen gibt, das Reich doch noch zu begreifen. Da er voraussah,
daß sich auch in dieser letzten Stunde ihr volles Verständnis nicht
einstellen würde, hat er vielleicht selbst nicht mehr auf die Heraus-
arbeitung des Gegensatzes vollen Wert gelegt, sondern sich damit
begnügt, den Tatbestand einfach festzuhalten, der seinen eigenen
Entschluß nachträglich bestätigte. Christus hat auch an dieser Stelle
auf die Seinen mit dem großen Erbarmen herabgeblickt, das er jedem
in seine Umwelt verhafteten Denken gegenüber fühlte (Mt 14,14;
15,32).

Dieses Erbarmen Christi zwingt jedoch das christliche Denken
keineswegs, den nicht minder von Christus festgehaltenen historischen

Tatbestand zu verkennen. Dies um so weniger, als derselbe
seither weitreichende Konsequenzen in der christlichen Geschichte

gehabt hat. In der Ehelehre Christi ergibt sich, daß, was er abschließend

vom geistigen Verschnittensein sagt (Mt 19,11-2), sich
ausdrücklich aus dem Unverständnis der Jünger herleitet. Hätten sie

214



ihn vollauf verstanden und damit die paradiesische Eheauffassung,
die er verkündete, selbst mit allen Konsequenzen aufgegriffen, wie
dies noch die Bergpredigt auch von den einfachen Menschen voraussetzt,

dann wäre niemals die Notwendigkeit aufgetreten, von den
verschiedenen Formen des Verschnittenseins zu sprechen. Nur weil
in dem Unverständnis der Jünger selbst eine falsche, egoistische
Form des Bekenntnisses zur Ehelosigkeit lag, mußte Christus auch

von ihrer echten Gestalt reden, nicht um dadurch das Urgesetz der
paradiesischen Ehe außer Kraft zu setzen, sondern um dem Krankhaften

das Gesunde entgegenzustellen, das freilich in der drastischen
Sprache des Evangeliums deshalb nicht aufhört, als ein Verschnittensein

zu gelten. Aus der Verwerfung der Urehe durch die Jünger
stammt darnach die Ehelosigkeit in der Kirche, nicht aus einem
evangelischen Rat, der die höhere Berufung anzeigt. Dieser enkra-
titische Gedanke kam vielmehr erst durch den Hellenismus ins
Christentum.

Die Anlagen dazu lagen allerdings bereits in verschiedenen

Strömungen auch im Judaismus, und zwar nicht nur des Essenertums,
sondern auch des Pharisäertums, an denen die Jünger partizipierten.
Gerade dieses essenisch-pharisäische Element war später in der
kleinjakobäischen Kirche lebendig, wie die asketische Gestalt des

Apostels Jakobus Minor beweist. Hier stoßen wir auf eine Affinität,
die zwischen den Jüngern im allgemeinen und der kleinjakobäisehen
Entwicklung im Urchristentum im besonderen bestand, dieselbe

Affinität, die auch zwischen der allein welttranszendent aufgefaßten
Kirchlichkeit und der enkratitischen Ehelosigkeit besteht.
Verschiedene Parallelen in Matthäus und Markus, die sie gemeinsam
von dem aus der Gesamtheit der vier kanonischen Evangelien
erschließbaren Proto-Matthäus unterscheiden, lassen sich darauf
zurückführen. Das Unverständnis des Jünger für den Grundgedanken
des Reiches, für die Ehe, das Kind, die Armut, liegt offenbar auf
ganz derselben Ebene wie die ursprünglich aus dem Unverständnis
der Brüder für das Messiasbewußtsein Christi folgende Sonderentwicklung,

die sich in der zweiten apostolischen Phase der jerusale-
mitischen Mutterkirche bemächtigte, freilich damit auch die
hauptsächlichen Träger der ersten apostolischen Phase in die Heidenmission

hinausdrängte. Dieser Gegensatz der Brüder und der Jünger

215



zu Christus lag nicht etwa darin, daß Christus selbst ehelos und
familienlos durchs Leben schritt (worüber er klagte, Mt 8,20), die
Brüder und die Jünger aber dem durchschnittlichen Leben ihres
Volkes in Ehe und Familie anhingen, sondern ganz im Gegenteil
darin, daß «der Fresser und Säufer» (11,19) trotz seiner persönlichen,
metaphysischen Einsamkeit keineswegs das enkratitische Ideal der
professionalen Asketen verfocht, vielmehr das kleine Leben der
einfachen Leute hebte und verkündete, wogegen auch die Seinen von
ihm ganz allgemein und nicht zuletzt auf diesem Gebiete «Zeichen
und Wunder» erwarteten (Mt 12,38; 16,1; Joh. 4,48).

Man könnte einen gewichtigen Einwand gegen diese Deutung
vom zentralen Charakter der Ehelehre im Urevangelium aus seiner

Stellung im überlieferten Aufbau des kanonischen Matthäus-Evangeliums

erheben. Denn dort steht sie nach der Kirchenstiftung,
greift darnach den Leitfaden der Reichsidee neuerdings wieder auf,
nachdem derselbe eben erst durch die Schlüsselgewalt der Kirche
abgeschnitten oder wenigstens fallengelassen schien. Doch lassen
sich die besten Gründe für eine Dislokation des ursprünglichen
protomatthäischen Aufbaues im heutigen kanonischen Text
anführen. Wenn es erlaubt ist, in der Bergpredigt einen künstlichen
Aufbau zu sehen, kann es nicht verboten sein, in der Ehelehre die
Störung des natürlichen Aufbaues nachzuweisen. Eine solche
Dislokation könnte als relativ untergeordnete Retouche wohl aus der
kleinjakobäischen Tendenz entsprungen sein, den zentralen
Charakter der Ehelehre zu verwischen, das Unverständnis der Jünger
ihr gegenüber harmloser erscheinen zu lassen und überhaupt aus der
Schicksalsfrage des Reiches bloße Ausführungsbestimmungen für
das Grundgesetz der Kirche zu machen.

Es ist an sich wenig glaubwürdig, daß Christus auf dem bereits
angetretenen Wege nach Jerusalem mit der Vision der Leiden vor
seinem geistigen Auge (Mt 16,21-5; 17,11-2.21; 20,17-9) nochmals
auf die Ehelehre zurückgekommen sei, wie auch der Anlaß dazu, die
Anfrage der Pharisäer (Mt 19,1-3), höchst unwahrscheinlich klingt.
Es macht auch das ganze Stück durchaus den Eindruck eines Ein-
schubes, der ursprünglich anderswo stand. Da das Material über das
Hinaufziehen nach Jerusalem spärlich war, konnten hier jene Partien

wohl eingefügt worden sein. Nichts an dem tieferen Sinngehalt

216



der Stelle ginge verloren, vieles aber für ihr höheres Verständnis
wäre gewonnen, wenn man die anfragenden Pharisäer, welche die
Ehelehre auslösen, mit jenen identifizieren dürfte, die von Christus
das Zeichen am Himmel verlangten (16,1); ihrer negativen Lehre,
dem «Sauerteig der Pharisäer und Sadduzäer» (v. 6), hat Christus
spontan seine positiven Ideen entgegengesetzt (v. 8-12), unter denen
auch die Ehelehre gewesen sein könnte. Die organische Reihenfolge
wäre dann: die Warnung vor dem pharisäisch-sadduzäischen Sauerteig

(16,5-12), die Ehe-, Familien- und Armutslehre (19,3-15; 18,

1-14; 19,16-20), die Stiftung der Kirche (16,13-20), die
Leidensvoraussage (v. 21-8), die Verklärung (17,1-13) und die
Konsequenzen der Ehelosigkeit in der Kirche, das ist das Opfer der Ehe
(19,27-30), der Familie (20,1-16) und des Besitzes (v. 20-8). Denn
in diesen drei letzten Abschnitten handelt es sich in der Tat um die
inneren Konsequenzen aus dem vorhergehenden Unverständnis der

Jünger in bezug auf die Ehe, die Familie, die Armut, nur daß
nunmehr Christus selbst dieselben aus der Kirchenstiftung für die
unverständigen Jünger zieht. Der erste Abschnitt bejaht das Verlassen

von Weib und Kind um Christus willen (19,29). Der zweite
Abschnitt zeigt das Recht der Spätberufenen gegenüber den
Erstberufenen (20,16). Darunter sind nicht nur die Juden und die Heiden,

sondern auch die Nichtverschnittenen und die Verschnittenen
zu verstehen. Der dritte Abschnitt endlich zeigt, daß für die Träger
der Kirche an Stelle des Besitzes der Herrschaft der Dienst am
Christentum zu treten hat (v. 25-8).

Nicht unähnlich der Dialektik des Piatonismus steigt auch die
protomatthäische Konsequenz zu einem Gipfel an, um von ihm
wieder abzufallen. Die matthäische Anabasis (Mt 5-19) variiert die
drei Themen des Reiches, der Armen und der Ehe; dagegen beschäftigt

sich die matthäische Katabasis (Mt 19-25) mit der Kirche, der
Besitzlosigkeit und der Ehelosigkeit. Es ist nicht zufällig (wenn es

auch erst aus der historischen Koinzidenz von Kirche und Judentum
in der kleinjakobäischen Ideologie ganz klar erhellt), daß sich diese

absteigenden Kapitel nicht nur mit der Kirche, sondern mehr noch
mit dem Judentum befassen. Denn in der Berufung der Kirche zum
Opfer, zum Mitleid, zum Dienst in den Formen der Ehelosigkeit,
der Familienlosigkeit, der Besitzlosigkeit steckt offensichtlich die

217



Gefahr des Ausgleitens in eine geistige Haltung, wie sie gerade die
Verkrampfung des Judentums besonders bewahrt hat. In der Tat
hat die historische christliche Kirche, die das erste Mal von der
kleinjakobäischen Synagoge verwirklicht wurde, viele jener Züge
strukturell festgehalten, die Christus zuerst im innerjüdischen Pha-
risäismus festgestellt hat. In der liturgischen Lesung der antipharisäischen

Wehe im Munde Christi sind bis auf den heutigen Tag
weitaus weniger die einstmaligen Träger des Pharisäismus gemeint,
denen nur mehr historisches Interesse gebührt, sondern vielmehr die
Träger der Kirche, die jederzeit in den Pharisäismus abzusinken
Gefahr laufen.

In der Aufbewahrung des ursprünglichen Antipharisäismus des

Proto-Matthäus durch die kleinjakobäische Richtung, die sowohl
christlich-pharisäisch als auch synagogal-kirchlich war, zeigt sich
in elementarer Form der Geist der apostolischen Solidarität, der es

auch dem christlichen Schriftgelehrtentum nicht verstattete, um
seiner eigenen Interessen willen die Überlieferung zu verstümmeln.
In diesem Antipharisäismus läge das größte psychologische Rätsel
des Matthäus-Evangeliums, wäre es nicht die Idee der apostolischen
Solidarität gewesen, die auch die schriftgelehrte Kirche zwang, die
Invektiven gegen das Schriftgelehrtentum festzuhalten. In derselben
Weise hat diese Kirche auch die Ehelehre (mit Interpolationen), das

Unverständnis der Jünger ihr gegenüber (mit Dislokation und
Verharmlosung) und die Konsequenzen aus der Verwerfung der
Ehelehre (mit Verflechtung derselben in die schicksalshafte Katabasis
des Evangeliums) überliefert. Kein anderes Evangelium besitzt
einen analogen symmetrischen Aufbau mit der Ehelehre in seiner

Urmitte, die ihre Strahlen nach beiden Enden wirft, das Ganze
sinnvoller zusammenfassend als jeder andere Leitgedanke. Die
Völker und Israel, Reich und Kirche, Aufstieg und Abstieg
gruppieren sich um die Wiedergeburt der paradiesischen Ehe im Christentum,

bejahend und verneinend, ihre weltimmanente Funktion
herausstellend, ihre isolierte welttranszendente Interpretation
verwerfend. Wer freilich diesen dialektischen Aufbau des Matthäus-
Evangeliums nicht sieht, dem verschließt sich auch seine historische
Gestalt. Wie im Piatonismus ist es auch im Evangelium die Dialektik,

welche die Geschichte sicherstellt.

218



VI.

Eines der vorzüglichsten Elemente, in die Zweieinheit von Reich
und Kirche eingeschlossen, im Denken Christi von allem Anfang an
vorhanden, ist die Entsprechung von Juden- und Heidenbekehrung
im Evangelium. Wenn es ein Lieblingsgedanke der jüdischen Leben-
Jesu-Forschung ist, in Jesus den jüdischen Rabbi zu sehen, der in
keinem Punkte ernsthaft von der überlieferten Übung abwich, daher
auch nicht im Traume an eine selbständige Heidenmission gedacht
haben kann, so muß der Proto-Matthäus diese Auffassung enttäuschen.

Man hat die offensive Reichsideologie mit dem ursprünglichen

ausschließlichen Interesse an der Bekehrung des Judentums
und die resignierende Hinwendung zum Heidentum mit der defensiven

Kirchenfunktion in Verbindung bringen wollen; in Wahrheit
ist es jedoch eher umgekehrt. Gerade in der kirchlichen Komponente
des Christentums leben Judentum und Judenchristentum ideologisch
weiter (wie der historische Weg von Jerusalem nach Rom beweist,
dem zahlreiche Übereinstimmungen im Sondergut der beiden ersten
Evangelien entsprechen), wogegen in seiner überkirchlichen,
zivilisatorischen Komponente sich auch die ökumenischen Interessen des

Heidentums angesiedelt haben. Es ist nicht so, daß Christus die
Idee des Reiches deshalb aufgeben mußte, weil Israel sich weigerte,
in sie einzugehen (Mt 8,10-2) — diese Idee scheiterte vielmehr an
dem Zusammenspiel zwischen dem Unverständnis der Apostel und
der Gegnerschaft Israels, um später vor allem von der Kontinuität
der Heidenchristen in der christlichen Zivilisation aufgegriffen zu
werden, nachdem die Judenchristen in Jerusalem zuerst die christliche

Kirche verwirklicht hatten.
Daß im ursprünglichen Denken Christi beide Aufgaben von Haus

aus nebeneinanderlagen, das Reich und die Kirche, die Heidenmission

und die Judenmission, und daß vor allem der Ur-Matthäus
diese Wahrheit aufbewahrt hat, zeigt sich am deutlichsten in dem
Nebeneinander der Zwölf (zuerst für Israel bestimmt, Mt 10,5-6)
und der Siebzig (der Symbolzahl nach berufen, zu den Völkern
hinauszugehen, 28,19). Gewöhnlich wird dieses Nebeneinander reinlich

auf Matthäus und Lukas, die judenchristliche und die
heidenchristliche Stammform des Evangeliums aufgeteilt, weil allein der

219



dritte Evangelist ausdrücklich von dem größeren Kreis der Jünger
redet (Lk 10,1). Daß es sich bei Lukas in den Siebzig um Heidenjünger

handelt, ist zwar nicht ausdrücklich gesagt, ergibt sich aber
aus verschiedenen Einzelheiten (9,52-6; 10,1-3.14-5.17-9). Ein
noch klarerer Hinweis findet sich jedoch in einzelnen Partien bei
Markus, die man als protomatthäische Residua ansprechen kann.
Der erste Heidenjünger ist jener Gerasener, den Christus vom
Dämon befreite (Mk 5,18-20). Der kleinjakobäische Matthäus (8,34)
hat zweifellos diese Stelle ausgelassen, nicht etwa Markus sie aus
besonderen petrinischen Erinnerungen hinzugefügt. Damit stimmt
überein, daß auch wieder nur Markus (9,37-9) jene Szene hat, in der
Johannes Klage führt, daß ein Nicht-Apostel im Namen Christi
Teufel austreibt, Christus aber diese außerapostolische Verwendung
seines Namens mit ausdrücklicher Umkehrung einer früheren
Maxime anerkennt (Mk 9,39; Mt 12, 30). Dieses Verhalten des Johannes
erinnert ganz an jenes der beiden Zebedäiden, das, gegen die samari-
tischen Dörfer gerichtet, der lukanischen Aussendung der Siebzig
vorausgeht (Lk 9,54), so wie auch die Teufelsaustreibung der
NichtApostel (Mk 9, 37) an das Frohlocken der zurückkehrenden Siebzig
erinnert, daß ihnen die Dämonen gehorchten (Lk 10,17). Auch die
Boten, die Christus zu den Samaritern voraussandte (9,52), sind
wohl diejenigen aus den Siebzig, die er je zwei und zwei vor sich
hersandte (10,1). Diese Fähigkeit der Heidenjünger, die Dämonen
zu bändigen, steht in eigenartigem Kontrast zur Klage der Zwölf,
die, zur Dämonenaustreibung berufen (Mt 10,1), dieser Aufgabe
doch nicht immer zu entsprechen vermögen (17,18-20). Während
bei Markus (9,17.27-8.37-9) die Fähigkeit der einen und die
Unfähigkeit der anderen einander die Waage halten, fehlt bei Matthäus
das Gegenstück, das den Heidenjüngern etwas zuschreibt, was den

Judenjüngern fehlt. Dafür hat Matthäus (17,19; 21,21) auch an
dieser Stelle jenen Hinweis auf den Glauben, der den Berg versetzen
kann, der sich an anderer Stelle auf Israel, hier aber offenbar auf die
Völker bezieht, wohl bewahrt. Aus dem Gesamtzusammenhang der
Evangelien wird klar, daß zwar nur Lukas die Berufung der Heidenjünger

durch Christus ausdrücklich meldet, daß sich davon aber
deutliche Spuren auch bei Markus finden, die auf den Proto-Mat-
thäus zurückgehen, der vermutlich neben der Bestellung der Zwölf

220



für die Bekehrung Israels (Mt 10,5-6. 23) ursprünglich auch noch
die Bestellung anderer Jünger für die Bekehrung der Heiden berichtete,

was der kleinjakobäische Redaktor getilgt hat. Dafür spricht
der durchaus protomatthäische Symbolismus der Zwölf und der
Siebzig, die im Evangelium in der Tat das Salz der Erde und das

Licht der Welt verkörpern (5,13-6). Hier ist ein klassischer Fall,
wo lukanische Materialien, die gewöhnlich der heidenchristlichen
Sonderquelle des dritten Evangelisten zugeschrieben werden («Q»),
sich auch bei Markus finden, der sie selbst nicht von Lukas, sondern

nur vom Proto-Matthäus entlehnt haben kann.
Auch sonst ist der Proto-Matthäus voll von Hinweisen auf die

Heidenmission, die keineswegs allein in seinem Abschluß, zusammen
mit der trinitarischen Formel, einem erratischen Block gleich
aufscheinen (Mt 28,19-20), sondern ihn vielmehr vom Anfang bis zum
Ende durchziehen und seinen Gesamtaufbau bestimmen. Ja, man
darf sagen, daß der Aufbau des Proto-Matthäus, dessen dialektische
Anabasis und Katabasis wir festgestellt haben, nicht nur der
Zweieinheit von Reich und Kirche gilt, in der die Kirche durch den
Judaismus substituiert werden kann, sondern ganz wesentlich auch
der Zweieinheit von Heidenmission und Judenmission. Beide Hälften
des Matthäus-Evangeliums tragen denselben Grundgedanken von
der Berufung der Heiden an Stelle der Juden (8,10-2; 21,41-3),
soferne die Juden nicht die Gleichwertigkeit der Heiden anerkennen
wollen und sich weigern, das Brot und den Wein des Reiches mit
ihnen zu teilen (15,26-8; 21,41).

Vom Auftakt des Evangeliums in der Bergpredigt angefangen
stehen die beiden Träger des Reiches Gottes gleichwertig nebeneinander:

die nationalen und die ökumenischen, das Salz der Erde und
das Licht der Welt (Mt 5,13-5). Vor beiden, Heiden und Juden,
wird in gleicher Weise gewarnt (7, 6). Die Sünder und die Gerechten,
die Kranken und die Gesunden (9,10-2), sind ebenso durchsichtige
Symbole wie der neue Fleck und das alte Kleid, der neue Wein und
der alte Schlauch (v. 16-7). Alle diese Bilder sprechen für den Grundsatz

der Gleichwertigkeit von Heiden und Juden in den Augen
Christi und im Reiche Gottes, als auch für die Möglichkeit der
Verwerfung Israels, des «bösen und ehebrecherischen Geschlechtes»

(12,39; 16,4; 17,16), soweit es selbst diese Gleichwertigkeit verwirft.

221



Es ist offenkundig, daß Christus, der in dieser Frage dem saddu-
zäischen Denken näher stand als dem pharisäischen, von letzterem
als Samariter betrachtet wurde (Joh. 8,48).

Innerhalb der protomatthäisehen Anabasis steht das Doppelwunder

der Erweckung der 12 jährigen Tochter des Synagogenvorstehers

und des 12 Jahre lang blutflüssigen Weibes (Mt 9; Mk 5;
Lk 8), die offenbar bereits von den Urzeugen mit deutlicher
zahlensymbolischer Anspielung (Mt 9,20; Mk 5,25.42) auf die
judenchristliche Synagoge und die heidenchristliche Ekklesia bezogen
wurden. In diesem Symbolismus zeigt sich aufs klarste, daß das
Nebeneinander zweier organisierter christlicher Gemeinden aus
Juden und Heiden der ältesten Zeit angehört haben muß (Apg.
8-12). Derselbe Symbolismus kehrt in der Dublette der beiden
Brotvermehrungen wieder (Mt 14-5; Mk 6-8), die sich ebenfalls
zahlenmystisch auf das Judenchristentum und das Heidenchristentum

beziehen. Entweder gab es historisch im Evangelium nur eine

Brotvermehrung, dann weist die Zweiheit der Berichte auf das aller-
früheste liturgische Nebeneinander von Juden- und Heidenchristen
in der Urkirche. Oder aber es gab historisch zwei Brotvermehrungen
im Urgeschehen des Evangeliums, dann hat Christus selbst in
symbolischer Form die Juden- und Heidenkirche grundgelegt. Vor allem
hat er dann auch in der Zusammenfassung (Mt 16,6-12) mit der

Warnung vor dem sadduzäisch-pharisäischen Sauerteig das gleiche
Anrecht von Judentum und Heidentum am Brote des Reiches
verkündet. Aber auch in dem ersteren Falle ist ernsthaft nicht
anzunehmen, daß die großjakobäische Epoche diesen Dualismus
willkürlich erfunden, Christus aber durchaus noch nichts davon gewußt
habe. Aus beiden Möglichkeiten folgt vielmehr eindeutig, daß allein
Christus selbst als der Urheber der doppelten christlichen Aufgabe
unter Juden und Heiden angesprochen werden kann. Was die
großjakobäische Epoche getan hat, war nicht die Erfindung des

Grundgedankens, sondern offenbar seine Anpassung an die Zeitumstände,
wenn wir aus dem dritten und vierten Evangelium schließen wollen,
daß es historisch nur eine einzige Brotvermehrung gegeben hat, die
erst dann literarisch verdoppelt wurde, als die liturgischen
Anforderungen einer Doppelgemeinde es verlangten.

Ein drittes Symbolwunder des Proto-Matthäus ist die Lehre vom

222



vorzeitig grünenden, bloß mit Blättern ausgestatteten, auf das Wort
Christi verdorrenden Feigenbaum (Mt 21,19-22), der Israel symbolisiert.

Im Anschluß daran spricht Christus vom Glauben, der Berge
versetzt (21,21; 17,19), wie er früher schon vom Glauben sprach,
der Bäume verpflanzt (Lk 17,6). Symbolisch ist es der Berg oder
der Baum, die der Glaube aus ihrem bisherigen Erdreich heraushebt,
um sie in ein anderes hineinzustellen (ins «Meer», das Symbol der
Völker). Was Christus hier vom christlichen Glauben dem Judentum
gegenüber voraussagt, hat die christliche Zivilisation in der Tat
erfüllt. Das Christuswort von der Versetzung des Berges und von
der Verpflanzung des Baumes bestätigt das andere vom Weizenkorn,
das in der Erde sterben muß, um Frucht zu bringen (Joh. 12, 24-5)8.

In der dialektischen Katabasis des Proto-Matthäus, in der das

Symbolwunder vom Feigenbaum steht, tritt die Antithese zwischen
Juden und Heiden, den Erstberufenen und den Letztberufenen
(Mt 20,16), den beiden Söhnen (21,28), den Winzern und dem
Erben (21,37-8), den Geladenen und den Ungeladenen, den Guten
und den Bösen (22,3-4.10-1), den Schlafenden und den Wachenden
(24,41-2; 25,1-2), den ungehorsamen und den gehorsamen Knechten

(25,16-8), den Böcken und den Schafen (25, 32-4), in ihre kriti-

8 Der Talmud überliefert eine Wundergesehichte aus dem Leben des

Rabbi Eliezer ha-Gadol (Baba Mezia 59 b), die offenbare Beziehungen zum
Symbolwunder des Evangeliums vom Feigenbaum zeigt. Zum Beweise für die
Richtigkeit seiner Halacha wirkte Eliezer drei Wunder, darunter als das erste
die Entwurzelung und Wiedereinwurzelung eines Johannesbrotbaumes.
Obwohl ihn schließlich auch noch eine Stimme vom Himmel (Bath Kol) bestätigte,

anerkannten seine Kollegen seine Lehre nicht, sondern beriefen sich auf
das Mehrheitsprinzip (nach Ex. 23, 2). Eliezer, christlicher Sympathien
verdächtig und daher erst am Totenbett von der rabbinischen Exkommunikation
gelöst, hat das Symbolwunder des Evangeliums von der Entwurzelung und
Wiedereinwurzelung des Feigenbaumes, Israels, zweifellos gekannt. Wenn er
dafür plädierte, so haben seine Mitrabbinen ihn wohl verstanden, aber offenbar

nicht ertragen. Dieses Wunder erschien ihnen ebenso absurd wie es auch
noch den modernen Menschen erscheint (vor kurzem Bertram Rüssel, der
sich darüber mokierte, daß das Christentum doch niemals den Glauben
aufgebracht habe, der Berge versetzen kann). Die alten Juden wie die modernen
Menschen verkennen die «gigantische» Symbolsprache Christi (G. K. Chesterton),

weshalb sie auch ihren eigentlichen, tiefen Sinn allzu leicht verfehlen.

223



sehe Phase. Überall ist historisch Israel zur Zeit Christi gemeint, in
ihm aber symbolisch auf alles Menschliche, das denselben Keim in
sich trägt, besonders aber auf die christliche Kirche selbst, jedenfalls
in ihren einzelnen menschlichen Trägern, verwiesen. Von dieser
endgültigen Entscheidung seines Lebens hat Christus nichts mehr
zurückgenommen, auch nicht am Kreuze, als er die letzten Psalmen
betete.

Hier ist der Punkt, mit dem sich das Judentum abfinden muß,
das ins Christentum eingehen will. Die jüdische Stellungnahme zum
Christentum zeigt auch in ihren positivsten Seiten, wie schwer dies
dem Judentum wird. Die historische Wahrheit ist, daß Jesus vom
ersten Tag an, da er uns in den Quellen entgegentritt, mehr war als
ein jüdischer Rabbi, indem er den völlig unjüdischen Gedanken
schon in seine öffentliche Wirksamkeit mitbrachte, die Juden und
die Heiden als gleichwertige Grundelemente sowohl des Reiches als
auch der Kirche anzunehmen. Das Christentum hat an dieser
Gleichwertigkeit grundsätzlich immer festgehalten; sie zu verstehen wird
freilich dem sadduzäischen Typus unter den Juden um vieles leichter
als dem pharisäischen. So hat auch die großjakobäische Periode der
jerusalemitischen Mutterkirche das christliche Gleichgewicht
zwischen Juden und Heiden, aus dem das «neue Geschöpf» des Christentums

allein entspringt, bis in das liturgische Offizium hinein zwar
nicht erst grundgelegt, aber in besonderer Weise ausgestaltet, während

die folgende kleinjakobäische Periode sich damit als einer
evangelischen Überlieferung abgefunden hat, freilich nicht ganz
ohne Retouchen, die das Gesamtbild entstellen. Aus dieser letzteren
Atmosphäre haftet dem kanonischen Matthäus der falsche Eindruck
an, als habe Christus sich zu seinen Lebzeiten allein um Israel
bekümmert, dafür allein die Zwölf bestellt, um höchstens für später
auch die Heiden als Proselyten, als die sie immer schon in Israel
willkommen waren, anzuerkennen. Die unbefangene Untersuchung
des ganzen Matthäus, der auch in den anderen Evangelien seine

Spuren hinterlassen hat, muß diese vorgefaßte Meinung zerstören.
Damit aber müssen die Juden, die Christen werden wollen, auch
heute noch fertig werden, wie die christlichen Pharisäer der klein-
jakobäisehen Kirche um der apostolischen Solidarität willen damit
fertig geworden sind.

224



VII.

Als ein Symbol der Gleichwertigkeit von Juden und Heiden im
ursprünglichsten Christentum haben wir auf die Zahlenmystik der
beiden Brotvermehrungen verwiesen, die sich offenbar auf die
judenchristliche und die heidenchristliche Gemeinde beziehen. Wir haben
hier ein Stück der ältesten christlichen Liturgie vor uns, die zeigt,
daß bereits die Urkirche das Wunder der Brotvermehrung und das
Sakrament der Eucharistie miteinander in innere Beziehung gebracht
haben muß. Denn die Zahlensymbolik der beiden Brotvermehrungen
spiegelt verschiedene liturgische Ordnungen wider, wie solche sich
offenbar in verschiedenen lokalen Kirchen, die auch ethnisch
verschieden waren, entwickelt hatten.

Während das Symbolwunder am Feigenbaum einen historischen
Tatbestand widergibt, auch wenn ihn bereits der engste Kreis anders
gedeutet haben mag als Christus selbst (Mk 11,12-4.20-1) — auch
das Doppelwunder an dem toten Mädchen und an dem kranken
Weib sich so abgespielt hat, wie es berichtet wird, der engste Kreis
jedoch daran bereits deutlich seine Symbolik heftete —, stellt sich
der Dualismus der beiden literarischen BrotVermehrungen, wenn es

historisch wirklich nur eine einzige gab, als ein um so größeres
Problem dar, je näher man ihn an das Urgeschehen des Evangeliums
selbst heranbringen muß. Daß man den Dualismus dieser Symbolik
bereits in die großjakobäische Kirche zurückverlegen muß, ist leicht
einzusehen. Man könnte zuerst an die postjakobäische Phase denken,

in der um die Wende des ersten und zweiten Jahrhunderts der
Gegensatz zwischen Heidenchristen und Judenchristen nicht mehr
von derselben aktuellen Schärfe war wie im apostolischen Zeitalter
— wenn nicht dieses späte Zeitalter sowohl für die Abfassung des

ersten Evangeliums als auch für wesentliche Abänderungen in ihm
gänzlich außer Betracht bleiben müßte; die Interpolation einer so

gewichtigen Variation wie die Verdoppelung der Brotvermehrungen
konnte das nachapostolische Zeitalter nicht mehr wagen, wenn ihm
überhaupt dazu der Gedanke kam. In den letzten Jahrzehnten des
1. Jahrhunderts wieder verhinderte die Entwurzelung des offiziellen
Judenchristentums innerhalb der Synagoge (durch das Birkath ha-
Minim), daß das nunmehr allein noch maßgebende Heidenchristen-

225
3 Judaica, Band 10, 4



tum allzu weitgehende Rücksichten auf den alten Partner nehmen
mußte; man könnte in jener Zeitspanne höchstens an eine
heidenchristliche Interpolation im Gegensatz zur judenchristlichen
Überlieferung denken, wofür jedoch die Überreste der letzteren doch noch
zu stark waren, wenn wir dem Heidenchristentum überhaupt eine
solche revolutionäre Absicht zumuten wollen. Noch weniger kommt
naturgemäß die kleinjakobäische Periode in Frage, während derer
es zwar einen judenchristlichen Proselytismus unter den
griechischsprechenden Heiden gegeben haben muß, sicher aber deshalb noch
keine Bereitschaft gegeben hat, die Gleichberechtigung der
heidenchristlichen Kirche erst anzuerkennen, wenn sie bisher noch nicht
anerkannt war. So bleibt die großjakobäische Periode allein übrig,
in der wir von den Anfängen christlicher Gemeinden in Samaria,
Cäsarea, Antiochia hören, in denen überall heidenchristliche
Elemente vorhanden waren, die offenbar teilweise mit den Heidenjüngern

des Evangeliums zusammenhingen (Apg. 11,20.26; 21,16;
Römer 16, 7).

Das psychologische Problem, das damit freilich gestellt wird, ist
nicht leicht zu lösen. Denn wenn es tatsächlich historisch nur eine

Brotvermehrung gab, dann fand es offenbar die Urkirche gerade
wegen ihrer unmittelbaren Kenntnis des historischen Evangeliums
selbst durchaus für angemessen, die Überlieferung ex auctoritate zu
verändern, das heißt liturgische Kategorien an Stelle der historischen
zu setzen, sie aber dennoch als historische zu überliefern. Die Tragweite

dieser Erkenntnis ist so weitreichend, daß man davor
zurückscheuen könnte, an eine literarische Verdoppelung der Brotvermeh-
rung zu denken. Aber auch wenn man sie annimmt, unterscheidet
sich die groß jakobäische Methode jedenfalls noch immer ganz
wesentlich von den kleinjakobäischen Retouchen, die der
schriftgelehrten Übung folgten, daher immer nur Einzelheiten des Textes
veränderten. In der großjakobäischen Kirche hingegen fänden wir
eine symbolisch-mystisch-liturgische Interpretation, die unmittelbar
an das Symboldenken Christi selbst anknüpft, gleichzeitig aber auch

von der Überzeugung getragen ist, im Namen Christi sprechen zu
dürfen. Als die beauftragten Zeugen der Verklärung und der Todesangst,

gleichzeitig als die berufensten Träger der Binde- und
Lösegewalt hielt sich der engste Kreis für berechtigt, Christus so zu

226



interpretieren, als interpretierte er sich selbst. Auch wenn wir die
Menschlichkeit in einer solchen Auffassung nicht verkennen können,
so enthält sie dafür doch den positiven Kern, daß die Urzeugenschaft
des engsten Kreises dadurch neuerdings bestätigt wird, auf der das
historische Evangelium beruht. Auch wenn wir selbst diesen
auserlesensten Zeugen gegenüber nicht aufhören dürfen, mit kritischer
Sonde ihre menschlichen Schwächen, die offenbar nicht nur im
Moralischen lagen (Mt 26,33-5. 69-75), sondern erst recht auch im
Intellektuellen, festzustellen, so bleibt uns gerade durch diese
Methode der besondere Trost, daß sie mehr noch mit vollkommener
Wahrhaftigkeit bezeugen, als was sie aus pragmatischen Gründen
an der historischen Wahrheit verändert haben. Der Generationen -

folge der christlichen Überlieferung aber ist es gegeben, diese beiden
Geister zu unterscheiden, weil ihr das größere Werk in vollkommenerer

Wahrheit verheißen ist (Joh. 14,12; 16,13).
Der enge Zusammenhang zwischen der Brotvermehrung, die noch

mitten im Reiche steht, aber doch bereits auf die Kirche ausblickt,
und der schließlichen Einsetzung der Eucharistie gestattet uns, das

ganze Problem gerade vom letzteren Standpunkt her noch schärfer
ins Auge zu fassen. In den beiden literarischen Versionen des

Einsetzungsberichtes stehen Matthäus und Markus auf der einen, Lukas
und Paulus auf der anderen Seite9. Da beide Standpunkte nicht
gleicherweise historisch sein können, hat auch hier eine Seite aus
kirchlichen Motiven den historischen Sachverhalt verändert. Die
lukanisch-paulinische Interpretation bedeutet eine Einklammerung
des Abendmahles durch die beiden Konsekrationen, also eine
Überhöhung des natürlichen Mahles, wodurch die Eucharistie zur welt-
immanenten, in den Alltag eingehenden religiösen Handlung und
Speisung wird. Die matthäisch-markische Interpretation hingegen
hat diesen natürlichen Sachverhalt offenbar absichtlich aufgegeben,
um aus liturgischen Gründen die beiden zusammengerückten
Konsekrationen reinlich vom irdischen Mahle zu trennen. Aus kirchlichem
Interesse, das man mithin überaus früh ansetzen muß, erweisen sich
die beiden ersten Evangelien hierin solidarisch (eine Solidarität, die

von Jerusalem bis Rom reicht), zeigen jedoch ebenso unverkennbar

9 Josef Andreas Jungmann S. J. : Missarum Sollemnia, Wien 1949,1. 11 ff.

227



bereits eine von der historischen Urgestalt abgesunkene Form der
eucharistischen Erinnerungsfeier an. Obwohl man der lukanisch-
paulinischen Form des Einsetzungsberichtes durchaus zutrauen darf,
daß sie spontan aus der inneren Erkenntnis der Ursituation erwachsen

sein kann, also aus der persönlichen Offenbarung, auf die sich
Paulus beruft, so ist es nach unserem bisherigen Ergebnis ebenso

auch möglich, daß der dritte Evangelist hier eine ältere Überlieferung

richtig aufbewahrt hat; es liegt nahe, darin dann die proto-
matthäische Gestalt des Einsetzungsberichtes zu sehen, auf die
immerhin auch im kanonischen Matthäus noch der kausale
Zusammenhang zwischen Brotvermehrung und Eucharistie verweist.

In diesem Zusammenhang liegt eine neue Bestätigung der inneren
Verbundenheit von Reich und Kirche im Denken Christi. Die
Brotvermehrung ist das Wunder des paradiesischen Reiches, auf das in
der Tat jene Jünger, die das Reich national-politisch verstanden,
alsogleich mit der Königsausrufung reagieren wollten (Joh. 6,15).
Aus dieser geistigen Kraft des Reiches ist aber auch noch die Eucharistie

gespeist, die Christus seiner Kirche hinterließ. In der Wendung
vom Reich zur Kirche, aus der fortschreitenden eschatologischen
Erkenntnis der historischen Situation durch Christus selbst
unvermeidlich geworden, hegt auch bereits die Wendung von der
Spontaneität der Brotvermehrung zur Sakramentalität der Eucharistie.
Die Retouche des Einsetzungsberichtes, in der offenbar Markus dem

kleinjakobäischen Matthäus folgte, ist auf diesem Wege nur noch
einen konsequenten Schritt weitergegangen, der vom Standpunkt
der kirchlichen Ordnung ebenso unvermeidbar war, wie er vom
Standpunkt der historischen Wahrheit zurückgenommen werden
muß, was in der Tat Lukas und Paulus zu tun unternommen haben.
Denn die Sakramentalität der Eucharistie soll den geistigen Strom
des Reiches nicht verschließen, sondern in fruchtbare Bahnen lenken

(Mt 16,19). Die letzte Orientierung muß auch hier die
weltimmanente sein, soll sie christlich bleiben. Von Christus selbst aus
verstanden ist die Eucharistie das Vermächtnis der Zweieinheit
seines einzigartigen Selbstbewußtseins, das Sohnes- und Bräutigamsbewußtsein,

Reichsgründung und Kirchenstiftung, Heiden- und
Judenbekehrung einschließt. Dadurch aber wird die Eucharistie,
von der Kirche verwaltet, neuerdings zum Unterpfand des Reiches.

228



Bis zu diesem Punkt vermag uns die historisch-kritische
Untersuchung zu führen; sie hält jedoch an der Schwelle, die von der
Passion zur Glorie hinüberleitet. Auch wenn die vier Evangelisten
zusammen die Auferstehung historisch nicht schlechter beweisen, als
tausend Daten der Profangeschichte bewiesen sind, die selbstverständlich

zu unserer allgemeinen Bildung gehören, so kann doch die
historisch-kritische Methode über dieses Erkenntnishindernis nicht
hinaus, ohne sich der Flügel des Glaubens zu bedienen. Wer den
historischen Christus im Proto-Matthäus so sieht, wie die historischkritische

Methode ihn erkennen läßt, muß deshalb noch kein Christ
sein. Wer aber nicht an die Auferstehung glaubt, kann kein Christ
mehr sein (1. Korinther 15,14).

Der Befund der Auferstehung bei Matthäus ist, wie oft festgestellt

wurde, erstaunlich arm. Daran ändert sich nichts durch den

Nachweis, daß der vermutlich verlorene Schluß des zweiten
Evangeliums im Auferstehungsbericht des ersten erhalten worden ist. Wir
besitzen trotzdem nur eine andeutungsweise Brücke, die von den

Synoptikern zur Auferstehungstheologie des vierten Evangeliums
führt, auf dem der christliche Auferstehungsglaube beruht. Ein Hinweis

auf das ursprüngliche Vorhandensein einer solchen Brücke
könnte darin liegen, daß die ganz unvermittelte Nachricht von Maria
Magdalena als der Urzeugin der Auferstehung bei Markus (16,9)
einen Gedanken widerspiegelt, der ebenfalls noch dem Proto-Mat-
thäus angehörte, hingegen im kleinjakobäischen Matthäus aus
tendenziösen Gründen ausgefallen ist. Man kann feststellen, daß in
unserem Matthäus-Text sowohl die Frauen im allgemeinen, als auch
Maria Kleophae, die Mutter des Jakobus Minor, im besonderen
ungebührlich in den Vordergrund gerückt worden sind (Mt 28,5-10),
wenn man die johanneische Darstellung zur Norm nimmt. Der klein-
jakobäische Redaktor mag die Gestalt der Maria Magdalena von
der einzigartigen Position, die ihr möglicherweise der Proto-Matthäus
in Übereinstimmung mit dem vierten Evangelium zugebilligt hat,
um so leichter heruntergeholt haben, als vermutlich bereits in der
Urgemeinde selbst diese Gestalt und ihr Erlebnis umstritten war.

Weiter können wir mit wissenschaftlichen Mitteln allein nicht
mehr vordringen. Wer die Einheit aller vier kanonischen Evangelien
sehr stark empfindet, wird sich nicht scheuen, im Ur-Matthäus eine

229



Anzahl von Gedanken zu finden, die allein noch die drei anderen
Evangelien aufbewahrt haben. Daß diese Annahme aber gerade in
der Frage der Auferstehung nicht über das Erkenntnishindernis
hinausführt, mag seine guten heilsökonomischen Gründe haben.
Vielleicht bedürfen gerade jene Leser, für die das Matthäus-Evangelium

auch in seiner vorhegenden Gestalt in erster Linie bestimmt
ist, eine ganz besondere Bereitschaft zum christlichen Glauben an die
Auferstehung (nicht der Menschheit im allgemeinen oder irgendeiner
Menschengruppe, sondern dieses Mannes), losgelöst von ahen
intellektuellen Hilfskategorien, wodurch erst der Glaube vollkommen
wird (Mt 8, 10; 17,19). Diesen Glauben kann keine historisch-kritische

Untersuchung ersetzen. Wer sich allein an das Matthäus-Evangelium

halten will, nicht auch an das Johannes-Evangelium (was
gewiß im Fortschreiten der christlichen Erkenntnis auf lange Sicht
unmöglich ist), der hat in der Tat die Möglichkeit, einen besonderen
Glauben zu üben. Er wird durch alle unsere Ausführungen niemandem

abgenommen, auch wenn gerade die historisch-kritische
Untersuchung des Evangeliums mit ihrer Herausarbeitung des historischen
Christus im Proto-Matthäus eine so einzigartige Persönlichkeit
nachweist, das letzterlinie ihr auch auf dem Weg nachzufolgen, auf
den alle vier historischen Quellen als Abschluß verweisen, gewiß
nicht unvernünftig ist. Freilich bedarf es dazu zumindestens keimhaft

desjenigen Glaubens, der über jenen hinausgeht, der im
Durchschnitt Israels gefunden wird (Mt 8,10); es bedarf jenes Glaubens,
der im Proto-Matthäus von einem heidnischen Vater berichtet wird,
was der kleinjakobäische Redaktor eliminiert, der zweite Evangeüst
aber sorgfältig aufbewahrt hat: «Ich glaube, Herr! Hilf meinem
schwachen Glauben» (Mk 9,23).

230


	Der historische Christus : "Secundum Proto-Matthaeum"

