
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Die Bibel im heutigen Israel

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960965

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960965
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


DIE BIBEL IM HEUTIGEN ISRAEL

von Schalom Ben-Chorin, Jerusalem

Siehe es kommen Zeiten, spricht der HERR,
Daß ich einen Hunger ins Land senden werde,
Nicht Hunger nach Brot, noch Durst nach Wasser,
Sondern nach dem WORTE des HERRN, es zu hören.

AMOS, VIII, 11

Israel ist das Land der Bibel. Sein Volk — das alt-junge Staatsvolk

Israels ist das Volk der Bibel. Der Anspruch dieses Volkes
gründet sich auf die Bibel: die Verheißung Gottes an Abraham, den
Auszug aus Ägypten, die Eroberung des Landes Kanaan unter
Josua, die Wiederbesiedlung des Landes unter Esra und Nehemia,
Serubabel und Secharia.

Die wiedererwachte hebräische Sprache ist die Sprache der Bibel,
denn es gibt kein «Neuhebräisch», wie es ein Neugriechisch gibt,
sondern die Worte des Gesetzes und der Propheten sind wieder
lebendiges Wort im Munde der Kinder Israels — der Kinder, im
wort-wörtlichen Sinne.

Land und Sprache erschließen also einen neuen, ungeahnt lebensnahen

Zugang zur Bibel. Was Metapher und Symbol für den
jüdischen und christlichen Leser außerhalb Palästinas war, hier im
Lande Israel hat es wiederum unmittelbar konkrete Bedeutung
erhalten. So könnte man sagen: Wer die Bibel will verstehn/Muß ins
Land der Bibel gehn.

Der innige Zusammenhang, der Dreiklang Israels:

Bibel, Volk und Land

ist auch zum allgemeinen Bewußtseinsbesitz geworden und man
kann wohl sagen, daß die Bibel heute in Israel das meist gelesene,

vor allem aber das meist zitierte Buch ist.
Das Judentum war jahrhundertelang durch eine gewisse Bibelferne

gekennzeichnet. In den traditionell-orthodoxen Kreisen über-

170



schattete das Studium der «mündlichen» Lehre — des Talmud also
und der rabbinischen Literatur — den unmittelbaren Zugang zur
Bibel, und in den assimilierten Kreisen des Westens war mit Tradition

und Brauchtum auch die Bibel mehr und mehr in Vergessenheit
geraten, so daß die christliche Umwelt, zUmal wenn sie protestantisch
war, der Bibel viel enger verbunden schien als die ihrem Erbgute
entfremdeten Juden, die von sich sagen mußten, daß sie ihren eigenen
Weinberg nicht gehütet hatten.

Dies hat sich im Laufe der letzten Generationen völlig geändert
und die Bibel ist heute das einigende Band aller Gruppen in Israel.
— Der Oberrabbiner erscheint nicht anders als mit einer Bibel in
der Hand, wenn er öffentlich auftritt. Aber auch Ben-Gurion betont,
daß die Bibel Grundlage unserer Kultur sein muß. Die Armee gibt
Bibeln an die Soldaten aus und veranstaltet Bibel-Wettbewerbe,
wobei die besten Kenntnisse prämiiert werden. Täglich werden im
Radio « Kol-Jisrael »-Rezitationen aus der Bibel gesendet, um so den

Zyklus der jährlichen Bibellesung (jeden Tag 2 Kapitel aus «Nach»,
d. h. Propheten und Schriften, zusätzlich zum Wochenabschnitt der
synagogalen Lesung) anzuregen. In den so beliebten Quiz-Sendungen
des Radios, die Schmuel Rosén durchführt, zeigen Schüler aller
Klassen stupende Bibelkenntnisse. Es werden Fragespiele
veranstaltet über Ortsnamen in der Bibel, Personennamen in der Bibel,
Krieg und Frieden im T'nach, Gesetz und Brauch usw.

Eine weitere Radiosendung gibt Reportagen aus biblischer Zeit,
so daß man etwa die Kämpfe Deboras oder die Philisterschlacht
Davids wie ein Zeitgenosse miterleben kann.

Dieser Tendenz dient auch die Bibelzeitung «Chronicles», die in
hebräischer, englischer und jetzt auch deutscher Sprache in
Jerusalem erscheint und «Neueste Nachrichten aus der Vergangenheit»
bietet, also das biblische Geschehen im Zeitungsstil mit Illustrationen

dem heutigen Menschen nahebringt.
Die bekannte Zeitschrift «Readers Digest» brachte vor einiger

Zeit einen Artikel «Die Bibel hilft beim Aufbau Israels», der darauf
hinwies, daß Bodenschätze und Bewirtschaftungsmethoden, aber
auch strategische Maßnahmen in Israel auf Grund der Bibel gehoben
und vorgenommen wurden. Für fernstehende Menschen ist das eine

Überraschung gewesen, denn für sie ist die Bibel nur ein religiöses

171



Erbauungsbuch und sie wundern sich darüber, daß sie in Israel die

Grundlage des Lebens in jeder Hinsicht geworden ist.
Natürlich steht der Bibelunterricht im Mittelpunkte aller Schulen,

auch der nicht-religiösen, denn die Bibel ist das Geschichtsbuch,
die Literaturquelle und Grammatik, das Geographiebuch für den

jungen Israeli, ganz unabhängig von seiner religiösen Einstellung.
Bibelausstellungen und Bibelkongresse finden alljährlich statt.

Die «Chevrah lechakirath Hamikrah», Gesellschaft für
Bibelstudium, hat Tausende von Mitgliedern, vorwiegend Lehrer und
Studenten, aber auch Arbeiter, Landwirte, Beamte gehören ihr an.

Hebräische Kommentare zur Bibel — wie die populären Werke
von Gordon und Segall — finden neben den traditionellen Kommentaren

weiteste Verbreitung. Es gibt in Israel kaum ein Haus, wo
Kinder sind, in dem es nicht eine oder mehrere Bibeln gibt. Die (sehr
problematische) Neuausgabe der Bibel durch die Hebräische
Universität wurde ein Diskussionsstoff der Öffentlichkeit. Nicht nur
Fachgelehrte — die Masse der Bevölkerung nimmt hier Stellung und
Anteil.

Geradezu zum «Volkssport» wurde die biblische Archäologie.
Tausende gehören der archäologischen Gesellschaft an und die
Funde der Bibel-Rollen am Toten Meere beherrschen die Schlagzeilen

in den Tageszeitungen.
Es ist selbstverständlich, daß der Staatspräsident, der

Ministerpräsident, die Mitglieder der Regierung, die Abgeordneten der Knes-
seth, die Bürgermeister und die Führer der zionistischen Instanzen
ihre Reden mit biblischen Zitaten beginnen, würzen und beenden.
Keine öffentliche Feier findet ohne Rezitationen aus der Bibel,
Gesang von Psalmen, biblischen Sprechchören usw. statt.

Die hebräische Bühne bietet immer wieder Bibelstücke. Die
Komponisten des Landes vertonen biblische Themen. Anthologien
über die Bibel in der hebräischen und in der Weltliteratur erfreuen
sich weitester Verbreitung. Biblische Bilder von israelischen Malern
(z. B. Abel Pann) sind in zahlreichen Häusern zu sehen.

Man kann also wirklich von einer noch nicht dagewesenen Bibel-
Renaissance in Israel sprechen.

Und dennoch ist das Verhältnis zur Bibel nicht unproblematisch:
Nähe und Ferne sind in einem eigenartigen dialektischen Prozeß des

172



Zugleich-Habens und Nicht-Habens miteinander verknüpft. Die
Kenntnis einerseits und die realistische Verknüpfung anderseits,
ebenso wie die romantisch-nationale Beziehung zur Bibel haben
nicht gleichzeitig ein Ernstnehmen der biblischen Botschaft
ausgelöst, die heute und hier bitter nötig wäre.

Der Jude unserer Zeit ist — gerade in Israel — zum ersten Male
«gleichzeitig» geworden. Was das heißen soll ist nur durch einen
Blick auf die jüdische Geschichte verständlich zu machen. Die
jüdische Geschichte verläuft in anderen Intervallen und Rhythmen
als die europäische, die abendländische Geschichte, mit der sie
dennoch zutiefst verbunden war.

Während die «Weltgeschichte» allgemein im Altertum, Mittelalter

undNeuzeitgeteilt wird, kann die jüdische Geschichte zwar auch
diese Zäsuren vornehmen, muß sie aber zeitlich ganz anders setzen.

Das Altertum reicht von der orientalischen Frühgeschichte über
die griechische und römische Antike bis zum Zerfall des römischen
Imperiums. Das Mittelalter setzt mit der Völkerwanderung ein und
reicht bis zur Entdeckung Amerikas und zur Reformation. Die
Neuzeit setzt mit der Reformation ein und führt über Absolutismus
und Aufklärung ins Zeitalter der Demokratien und totalitären
Staaten.

Dieses Schema paßt keineswegs auf die jüdische Geschichte. Das
hebräische Altertum ist von Abraham über Moses bis zur Zerstörung
des zweiten Tempels zu rechnen. Sodann setzt das ungeheuer lange
jüdische Mittelalter ein, das von Rabbi Akiba bis Moses Mendelssohn
gezählt werden muß, vom 1. nachchristlichen Jahrhundert bis zum
18. Jahrhundert, ja fast bis zum Beginn des 19. Jahrhunderts. Und
es zeigt sich immer wieder die Ungleichzeitigkeit der Juden. Während

etwa das Abendland durch die Reformation zerrissen wurde,
konnte das Judentum hiervon völlig unberührt bleiben.

Heute aber ist der Jude gleichzeitig geworden. Er ist Mensch des

20. Jahrhunderts — wie der Nichtjude auch. Die selben ökonomischen,

politischen, sozialen Probleme bedrängen ihn, aber auch die
selbe religiöse Krise hat ihn erfaßt: der Einbruch des Nihilismus, die

Ernüchterung zur Endlichkeit, das Ausgesetztsein gegenüber dem
Nichts — bedrohen ihn nicht weniger als seinen europäischen und
amerikanischen Zeitgenossen. Aus der festgefügten Welt als Gesetz

173



und Brauch, wurde auch er — der Jude! — geschleudert in ein
Vakuum ohne feste Maßstäbe und versucht sich politische
Ersatzreligionen zu schaffen, nicht anders als die entwurzelten
Zeitgenossen um ihn her.

Der Jude wurde gleichzeitig — oder wieder gleichzeitig. Denn in
der hebräischen Antike war diese Gleichzeitigkeit schon einmal
gegeben. In jener Frühepoche, in welcher der prophetische
Universalismus noch nicht voll entwickelt war und das hebräische Volk
unter einem orientalischen Despoten ebenso sein Nationalheiligtum
und seinen national konzipierten Gott hatte, wie die Völker ringsum.
Freilich hat dieser Gott schon frühzeitig die Machtbereiche der Baale
und Götter immer wieder gesprengt, sich als eifervoller Gott
offenbarend, der keine anderen Götter neben sich duldete. Und dennoch
war das Gefüge des antiken Hebräertums bis zu einem hohen Grade
gleichzeitig mit dem der Umwelt.

Die Ägypter wohnten am Nil und die Philister in der Küstenebene

und die Hebräer im Jordan-Lande — und sie waren, trotz
ihres Sendungsbewußtseins, ein Volk inmitten der Völker ihres
Kulturkreises, ihnen vielfach verbunden und verwandt (trotz einer
immer stärker werdenden Sonderung). Das Abweichen zu den
Baalen hin, ein Grundthema biblischer Geschichte und prophetischen

Protestes, zeigt eben die Gleichzeitigkeit der antiken Hebräer
gegenüber ihrer Umwelt.

Und heute ist dies wieder so: die Baale der Zeit erheben auch
in der jungen Demokratie Israels ihr Haupt. Und nun wiederholt
sich in unserer neuesten Geschichte ein Vorgang unserer ältesten,
auf den Martin Buber verwiesen hat. Die alten Hebräer verrieten
ihren Gott JHWH nur selten, aber es waren latent die Gefahr einer
« Baalisierung JHWH.s» gegeben. Der sittlich fordernde Gott, der
Demut vor sich und Liebe zum Nächsten befiehlt, wurde immer
wieder baalisiert, d. h. zu einem Kultgotte degradiert, dem man
durch die Priesterkaste seine Opfer zukommen ließ, um ihn günstig
zu stimmen, im übrigen aber schaltete man JHWH aus dem
tagtäglichen Leben aus, und wollte in Genuß und Gewinn durch seine

Einmischung nicht gestört sein. Die antike Gleichzeitigkeit ging
also so weit, daß man aus dem lebendigen Gott der Liebe und Gerechtigkeit

einen Baal machte, der kultisch abzuspeisen war.

174



Und — übertragen auf unsere Zeit — sehen wir nun die selbe
Gefahr in bezug aufdie Bibel im heutigen Israel. So wie der lebendige
Gott baalisiert werden konnte, wogegen die Propheten ihre
Zornworte schleuderten, so kann auch das Wort Gottes baalisiert werden.
Es kann zu einer leeren Hülle werden, aus der der lebendige Geist
verbannt wird. Diese Gefahr besteht.

Aus seiner Gleichzeitigkeit heraus und aus dem, schon aus der
Samuelszeit her bekannten Tendenz, ein Volk wie alle Völker zu
werden, hat der Israeli heute — auch wenn er nicht der extremen
Gruppe der Kanaaniter angehört, die den Zusammenhang mit dem

späteren Judentum völlig lösen will, auch wenn er sich nicht so

unklugen Versuchen wie einer biblischen Geschichte ohne Gott für
die Kinder des «Kibbuz Hameuchad» anschließt — die Bibel zu
einem zentralen Stücke der National-Literatur, der National-
Geschichte und National-Kultur gemacht, sie aber dadurch ins
Historische abgeschoben und aus der Unmittelbarkeit des lebendigen
Anspruches gerissen.

Allzuviele im heutigen Israel führen die Bibel im Munde und
tragen sie nicht im Herzen. Der nationale, historische, philologische
und ästhetische, ja auch der romantische Zugang können den lebendigen

Glauben in das Wort der Bibel nicht ersetzen. In den
traditionell-religiösen Kreisen wird auch heute noch das biblische Wort
überschattet vom Rankenwerk der Tradition und die große Masse
der nicht-traditionellen Israelis, vor allem die Jugend, hat bei aller
Nähe zur Bibel dieselbe noch nicht als das lebendige Gotteswort an
unsere Zeit erkannt.

Gibt es eine Möglichkeit, gerade diesen Zugang zur Bibel für den

heutigen Israeli neu zu erschließen? Die Voraussetzung ist gegeben.
In weiten Kreisen, gerade der Jugend, herrscht eine Aufbruchs-
stimmung. Man sucht nach neuen, nach bleibenden Werten —
gerade wiederum aus der Gleichzeitigkeit des heutigen Juden heraus,
der Nationalismus und Sozialismus in ihrer «Sterblichkeit» erkannt
hat.

Würde es gelingen, das Geschehen der heutigen Zeit: die namenlose

Tragödie des europäischen Judentums, der sechs Millionen
Juden zum Opfer fielen und die ans Wunderbare grenzende Errich-
tund des Staates Israel im Sinne der Pole der prophetischen Ge-

175



Schichtsbetrachtung: als Gericht und Gnade Gottes mit seinem Volke
lebendig zu deuten: — so könnte von hier aus ein neuer Zugang zu
der — materiell so gut bekannten — Bibel sich erschließen.

Kein dogmatischer Zugang ist möglich und nötig. Mit dem
Dogma der Verbalinspiration, nach dem jedes Wort der Bibel
göttlich ist, kann eine Jugend nicht erfaßt werden, die gerade von
der menschlichen Seite dieses Wortes angerührt wurde. Aber es ist
ihr, dieser Jugend, der Sinn und das Herz wieder für die große
Möglichkeit zu öffnen, das Wort Gottes zwischen den Menschenwörtern

der Schrift zu hören, das Ewige durch das Historische
hindurch, das Humane über dem National-Begrenzten und endlich
das ganz Intime, das Innigste über dem Kollektiven.

Vom Pluralischen in der Bibel müßte also der Weg zum
Individuellen gefunden werden: Vom Heldenepos des Volkes zum betenden
Ich der Psalmen.

Es ist dies gerade der umgekehrte Weg, verglichen mit der
Situation in anderen Ländern und Völkern, wo oft eine pietistische
Einstellung gegenüber der Bibel sie aus dem lebendigen
Diesseitszusammenhang reißt.

Aber die Bibel ist eine Brücke zwischen der Welt der Erfahrung
und der Welt der Transzendenz, zwischen dem Volke und dem
einzelnen, zwischen dem Menschen und Gott.

Die Ganzheit der Bibel wieder an den Israeli von heute heranzutragen,

damit sie ihm auch in den innersten Fragen seines Herzens,
in den Fragen nach dem Woher und Wohin des Menschen, sich öffnet
— das scheint mir die Forderung der Stunde zu sein, die so sehr

jener Stunde gleicht, aus der heraus der Hirte aus Thekoa, der älteste
der Sehriftpropheten, Arnos, sein Wort vom Hunger nach dem
Worte Gottes sprach, das wir an den Beginn dieser nüchternen
Betrachtung gestellt haben.

176


	Die Bibel im heutigen Israel

