
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Wandlungen des Jüdischen Bewusstseins in den letzten zwei
Jahrhunderten

Autor: Mueller, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960963

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960963
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


WANDLUNGEN DES JÜDISCHEN
BEWUSSTSEINS IN DEN LETZTEN ZWEI

JAHRHUNDERTEN

von Dr. Ernst Mueller, London *

Einer Betrachtung, wie der hier anzustellenden, sollten zwei
Voraussetzungen vorausgeschickt werden. Zunächst ist es ein verbreiteter

Irrtum, sich Menschen der Vergangenheit mit den gleichen
Anlagen, gleichen Neigungen, gleicher weltanschaulicher
Betrachtungsweise behaftet vorzustellen wie die Menschen der Gegenwart1.
Dies gilt in weitem Maße auch für die Juden der Vergangenheit, ja
gerade für sie war ein gewisser Umschwung, von dem im folgenden
zu sprechen ist, so stark, daß wir uns etwa noch von den Juden des

18. Jahrhunderts, ihrer inneren Artung, kaum eine rechte
Vorstellung machen können. Ein anderes Problem betrifft Kollektivurteile

überhaupt. Wer sind danach die Träger gewisser jüdischer

* Zu unserem tiefen Bedauern müssen wir mitteilen, daß der Verfasser in
der Zeit, die zwischen der Abfassung dieser Arbeit und ihrer Drucklegung
liegt, gestorben ist. Wesentliches aus seinem Leben hat er mitgeteilt in
seinem Aufsatz: «Mein Weg durch Judentum und Christentum», Judaica,
1952, H. 4. (Red.)

1 Rudolf Steiner, dessen geschichtlichem Grundgedanken wir hier folgen,
spricht davon, daß man eigentlich nur die Zeitgenossen realistisch voll
verstehen kann, so daß sogar Gestalten, die einander geistig ungeheuer nahe sind,
wie dies für ihn bei Goethe der Fall war, einem fremd wären, würde man ihnen
als Zeitgenossen begegnen.

129
1 Judaica, Band 10, 3



Eigenschaften, die etwa im 18. Jahrhundert bestanden, nachher
aber sich gewandelt haben? Sind es wesentlich die einzelnen
Menschen oder ist es eine kollektive Realität? Als Individuen sind die
einzelnen mit gewissen Eigenschaften behaftet, anderseits sind es

rassenartige, volksartige oder soziale Elemente im weiteren Sinne,
welche die Art der einzelnen tangieren. Und wenn man, sagen wir,
alle Juden des 18. Jahrhunderts als Einzelmenschen betrachtet, so

sind die jüdischen Eigenschaften eben solche, welche, von umfassender

Wesenheit entspringend, das Sein und Leben der einzelnen
mitbestimmen, aber nicht erschöpfen2.

Unter diesen Voraussetzungen läßt sich ein Typisches der
jüdischen Geistigkeit jedenfalls vor der Emanzipationszeit bezeichnen
als die unlösbare Verbindung eines religiösen und nationalen
Elementes. Konkret ausgesprochen: es gibt wenig religiöse Tatsachen
des jüdischen Lebens, die nicht gerade an dieses Volkstum eng
gebunden wären, aber auch umgekehrt hat alles Volkhafte hier
seinen eigentlichen Sinn und Inhalt in irgendeiner religiösen
Beziehung.

Es soll hier nicht der historischen Vergangenheit und Ursächlichkeit

dieser Beziehung nachgegangen, sondern die Situation bezeichnet

werden, wo in diesem Verhältnis, das die eigentümliche Stellung
des jüdischen Lebens innerhalb seiner Umwelt mitbedingt, aus
zeitgeschichtlichen Notwendigkeiten ein Bruch eintritt.

Die Problematik der jüdischen Emanzipationsbewegung findet
ihren Ausdruck darin, daß in ihrem Zeichen zwei Bewegungen unter
gegenseitiger Beeinflussung parallel gehen: die der äußeren, politischen

Emanzipation und die der inneren, kulturellen Aufklärung
und Assimilation. Erstere findet ihre stärkste Ausprägung in der
Tendenz der französischen Revolution und der in der Folge der
Napoleonischen Kriege allenthalben bewirkten Umwälzung, ihre
stilleren Vorbereitungen hingegen in den aufkeimenden politischen
Toleranzbestrebungen. Der zentrale geistige Umschwung charakte-

2 Diese Grundtatsaehe macht manche heute so häufigen Kollektivurteile,
etwa über die Eigenschaften der Deutschen, Tschechen usw. oder gar der
Sozialisten oder Katholiken, höchst dubiös.

Daß die Haupteinteilung der Menschen nicht die nach Nationen ist,
beweisen z. B. astrologische Tatsachen oder die moderne Typenlehre.

130



risiert sich vielleicht am besten durch einzelne persönliche Ereignisse

und Begegnungen. So bezeichnet z. B. der mühsame Eintritt
eines Dessauer jüdischen Jünglings vor den Toren von Berlin im
Jahre 1745 die Tatsache, daß der gewaltige Kulturstrom, der
damals die Form des deutschen Klassizismus anzunehmen beginnt,
eine jüdische Persönlichkeit, die wieder auch für das Judentum ihrer
Zeit repräsentativ werden soll, in sich aufnimmt. Moses Mendelssohn
wird ja geradezu ein Bahnbrecher auf dem Gebiete der deutschen
Ästhetik und seine Freundschaft mit Lessing stellt ihn mitten hinein
in das Zentrum der jungen deutschen Aufklärung3. Und dennoch
beantwortet er die von Lavater an ihn gerichtete Aufforderung, das

Christentum anzunehmen, ablehnend, indem er, abseits vom
philosophischen Gedankenelement, am Offenbarungsglauben festhält.
Und der Judenheit gegenüber wird er mit seiner deutschen
Bibelübersetzung geradezu der Initiator einer neuen Aufklärungsepoche,
die weit über Deutschlands Grenzen speziell das Judentum
Osteuropas ergreift. Andererseits führen, vom Judentum sich sondernd,
Familien- und Freundeskreis Mendelssohns ganz hinein in die
Rezeption des deutschen Klassizismus undderdeutschenRomantik4.

Anderwärts kreuzen sich Deutschtum und Judentum5, die in der
Persönlichkeit Mendelssohns eine harmonische Verbindung
eingegangen waren, auf disharmonische Weise, so in der Gestalt Heinrich

Heines, als ob zwei Persönlichkeiten in ihm wirkten. Mit seiner
träumerischen Lyrik verkörpert er einen schönsten Zug deutschen
Wesens, das er doch wieder mit seinem jüdischen Lebensschicksal
in Zweifel setzen muß. So vermag er aber auch der tragischen Ver-

3 In einiger Hinsicht schicksalsverwandt und doch als menschliche
Erscheinung ihm ganz entgegengesetzt in seiner chaotischen Lebensgestaltung
ist der Ostjude Salomon Maimon, philosophisch entschiedener und schärfer,
universeller in seiner Vielstrebigkeit und stärker mit dem Hebraismus
verbunden. Ein klassisches Zeitdokument bietet seine Selbstbiographie.

4 Man denke vor allem an Mendelssohns Tochter Dorothea Schlegel, vor
allem an Rahel Varnhagen, an die Berliner Salons z. B. der Henriette Herz,
an den Kantjünger Lazarus Bendavid und andere. Diese Kreise bilden
geradezu Zentren der Goethekultur sowie der beginnenden Romantik.

5 Zahlreiche sehr interessante Belege für die Verbindung deutscher und
jüdischer Menschen finden sich in dem Sammelwerk Franz Kohlers «Juden
und Judentum in deutschen Briefen aus drei Jahrhunderten».

131



flochtenheit jüdischen und deutschen Wesens, die weit in die
Vergangenheit reicht, im « Rabbi von Bacharach » ein herrliches Denkmal
zu schaffen.

Wie ein Gegenpol zu Heine begegnet uns später in der deutschen
Literatur ein Berthold Auerbach als ganz im deutschen Leben
verwurzelt.

Überblickt man zunächst erst die Epoche bis etwa an das Ende
des 19. Jahrhunderts, so kann man in einer gewissen Art, die sich

später in allgemein geänderter Zeitlage wandelt, auf fast allen
Gebieten des geistigen Lebens jüdische Repräsentanten antreffen,
behaftet mit einer im Verborgenen bemerkbaren spezifischen Note.
So auf bestimmten wissenschaftlichen Gebieten, wie selbst der
Mathematik, am stärksten repräsentiert durch F. H. Jacobi6, den
Entdecker der elliptischen Funktionen, und in ganz typischer Weise
auf dem der Sprachwissenschaft, wo ein Steinthal die Ideen der
Grimm und Humboldt fruchtbar weiterführt, und vor allem auf dem
der Philosophie, wo ein Moritz Lazarus, Ed. Husserl und, in die
folgende Epoche hinüberreichend, Hermann Cohen stark persönlich
gefärbte führende Linien bezeichnen7.

Auf künstlerischem Gebiete stehen die Juden noch immer den
bildenden Künsten ferne, doch sind es zwei Kunstgattungen, darin
jüdische Persönlichkeiten tief in das europäische Kulturleben
eingreifen, auf dem der Musik8 und auf dem der Schauspielkunst.
Obenan steht Felix Mendelssohn-Bartholdi, der Enkel Moses
Mendelssohns, der mit seinen Beziehungen zu Bach und Goethe vom
Klassizismus zur Romantik eine wunderbare Brücke bildet. Auf

6 Felix Klein in seinen klassischen Vorlesungen über die Geschichte der
Mathematik im 19. Jahrhundert bemerkt im Hinblick aufJacobi den befruchtenden

Einschlag eines jüdischen Elementes in der Entwicklung der Mathematik.

7 Über Cohen siehe noch S. 141.
8 Geschätzte jüisdche Komponisten sind Rubinstein und auf einem doch

nicht ganz hohen Niveau Meyerbeer und Offenbach. Im Sinne Richard Wagners
ist die Bedeutung jüdischer Komponisten stark umstritten worden, nicht
aber die der reproduzierenden Künstler, zu denen gerade auch Wagners
Dirigent Hermann Levi gehört, ferner zahlreiche Pianisten von Moscheies
bis Alfred Orünfeld, Mor. Rosenthal und Arthur Schnabel als weltbedeutende
Geiger Joseph Joachim und Bronislav Hubermann.

132



schauspielerischem Gebiete steht die weltberühmte Rachel obenan,
später Sarah Bernhardt', edelsten Klassizismus verkörpern die Wiener
Schauspieler Sonnenthal und Robert. Einen ganz neuen Auftrieb
erfährt eine spezifische jüdisch-hebräische Schauspielkunst erst in
diesem Halbjahrhundert, unter direktem russischem Einfluß, sich
bis ins neue Israel fortsetzend (Habimah usw.). Zugleich erblüht
mit der neueren jiddischen Literatur (s. S. 5) auch eine jiddische
Theaterkunst.

Für die innere Entwicklung eines von deutscher Geistigkeit
befruchteten Judentums bedeutsam ist die Begründung einer
spezifischen jüdischen Wissenschaft, gipfelnd in Abr. Geiger, Leopold
Zunz, Sal. Münk, David Kaufmann, Ad. Jellinek. Eine feine Geistigkeit

zeigt sich in jenen unbewußten Tendenzen, rein humanen
Idealismus aus der jüdischen Tradition hervorleuchten zu lassen, so
bei dem Prager Peter Beer9 und später in umfassender Weise bei
Samson Raphael Hirsch, dem Begründer der neuen jüdischen Orthodoxie

in Deutschland. Verwandte Stimmen bemerkt man auch bei
jüdischen Dichtern wie etwa Mosenthal oder Ludwig August Frankl.
Eine charakteristische Zeiterscheinung ist auch das Aufkommen
einer spezifischen Ghettoliteratur, vertreten durch Kompert und
S. Kohn10.

Zur jüdischen Wissenschaft, die sozusagen die Schleier der
Vergangenheit zu heben bemüht ist, gesellt sich die mehr populär
zusammenfassende, allgemeine jüdische Geschichte (Jost, Cassel,
Graetz, Baeck).

Im Zusammenhang mit all diesen Erscheinungen ist es wesentlich,

die Stellungnahme des Judentums zu sich selbst nochmals zu
charakterisieren. Sowohl von orthodoxer als von reformerischer
Seite wird das nationale Element des als «Konfession» ausgegebebenen

Judentums offiziell preisgegeben, soweit, daß die Reformer
die Zionserinnerung und die messianische Hoffnung, ja selbst die
hebräische Sprache aus den Gebeten zu eliminieren beginnen, ein
Samuel Holdheim an die Stelle des Sabbats den Sonntag setzt und in

9 In der Richtung des wenig bekannten, aber vielseitigen Beer sind auch
die meisten Religionsbücher für Schulen verfaßt.

10 Zu den Schilderern des galizischen Ghettomilieus gehören auch einige
polnische Schriftsteller.

133



der Form des Gottesdienstes vielfach der Protestantismus imitiert
wird.

Von deutscher Seite freilich wird vielfach die völlige Aufgabe
jeder auch religiösen Schranke zur Bedingung der Emanzipation
gemacht. So bezeichnet der Theologe Paulus (als Gegner Rießers,
[s. später!]) die Taufe als die Garantie deutscher Nationalität, und
dies hängt zusammen mit der von Fr. Stahl, einem getauften Juden,
formulierten Idee eines «christlichen Staates». Ja, noch nach der
scheinbar vollendeten Emanzipation wird als letzter Vorbehalt vom
jungen Bismarck die Forderung vertreten, daß die Juden keine

obrigkeitlichen Rechte (als Richter oder als höhere Staatsbeamte)
bekleiden dürfen.

Die nahezu ein Jahrhundert währenden Kämpfe um die Emanzipation

bringen es mit sich, daß sich die Juden in stärkerem Maße

an liberalen und revolutionären Bewegungen beteiligen. An
hervorragender Stelle im Kampf um die Emanzipation steht in Deutschland

Gabriel Rießer, der die völlige Emanzipation der Juden ohne

Preisgabe ihrer Sonderart fordert, diesen Kampf aber zugleich mit
dem um die Befreiung Deutschlands verbindet11.

Immer häufiger erscheinen aber auch Juden an entscheidenden
Stellen der europäischen Politik, so Cremieux in Frankreich,
Bleichröder und andere bei der Gründung des neuen deutschen
Reiches, und in exzeptioneller Weise Benjamin Disraeli, der Begründer

des englischen Imperialismus, der zwar selbst nicht mehr Jude,
seine jüdische Herkunft doch immer mit Stolz betont.

Wenn die Juden im Kampfe um ihre Befreiung ihr Volkstum
aufgeben, so geschieht dies in gewisser Weise in Nachwirkung jener
den Beginn des Jahrhunderts beherrschenden humanistischen
Tendenzen zu einer Zeit, als diese im politischen Leben Europas im
allgemeinen verblassen. Und die Juden tendieren noch immer mehr
zur Anpassung an eine unbestimmte Menschheit, als, was von ihnen
erwartet wird, an die individuellen umgebenden Nationen. Am
stärksten äußert sich dies an der Begründung eines internationalen
politischen Sozialismus bei Ferdinand Lassalle, einer genial-stürmischen

und zugleich philosophisch tief veranlagten Persönlichkeit,
11 So durch hervorragenden Anteil an der ersten deutschen Nationalversammlung

im Jahre 1848.

134



und bei dem doktrinären, logisch überspitzten Karl Marx. Wie vorher

zahlreiche Juden einem revolutionären Liberalismus
zuströmen, so jetzt, mit Proletariern und Intellektuellen verbunden,
der auf dem Klassenkampf basierenten und zugleich dogmatisch
erstarrenden Form der internationalen Sozialdemokratie.

Die im Rampenlichte geschichtlicher hervorstechender Namen
sich vollziehenden Wandlungen reflektieren schließlich nicht
vollständig diejenigen, die sich im gewöhnlichen Leben der einzelnen
jüdischen Menschen vollziehen. Diese besuchen als Kinder deutsche
Schulen, wo immerhin der hebräische- und Religionsunterricht
zauberhaft als eine andere Welt emportauchen, inmitten einer dem
Namen nach christlichen, an der sie keinen Anteil haben; sie erbauen
sich in jüdischen Gottesdiensten mehr oder weniger, sie lesen Bücher,
wobei charakteristisch das Pathos Schillers der Abgeklärtheit
Goethes vorgezogen wird, und streben einzeln mühsamer als andere
nach Berufen, die sich auf niederer Ebene im Händlerischen, auf
höherer in gelehrten oder künstlerischen Karrieren bewegen. Vom
Militär und Beamtentum sind sie im wesentlichen doch
ausgeschlossen. Außerhalb Deutschlands vollziehen sich die Wandlungen
der Emanzipation in ruhigeren Bahnen, so in Frankreich, England

und anderen Staaten. Das Judentum bleibt, trotz Taufe und
Mischehen, die zu individuellem Verschwinden als Juden führen,
in einem gewissen konfessionellen und gesellschaftlichen Eigenleben
bestehen.

Eine völlig andere Entwicklung nimmt jüdisches Sein und
Bewußtsein in Osteuropa. Hier ist trotz aller Emanzipationsbestrebungen

die Frage nach einem jüdischen Volkstum eigentlich sinnlos,
in Anbetracht einer viele Millionen umfassenden, ganz in sich
webenden jüdischen Bevölkerung. Charakteristisch, daß gerade
die von Mendelssohn herüberwirkende Aufklärung als sogenannte
Haskala12 die Form einer sich verweltlichenden hebräischen
Literatur annimmt.

Eine Assimilation an die Umgebung existiert teilweise noch in
Polen; in Rußland sind ihr durch die Beschränkungen seitens des

Zarismus und die stärkere Fremdheit der Umgebung enge Grenzen
12 Ausführlicheres über die Haskalabewegung findet sich in dem Buch

«Haskala» von Joseph Meist.

135



gesetzt. Gleichwohl differenziert sich das jüdische Volksleben selbst,
was teilweise auch seine Lebendigkeit bezeugt, territorial, in ein
polnisches, litauisches, ukrainisches, rumänisches Element. Innerlich

stößt die Aufklärung auf eine Situation, in der viel intensiver
als früher in Mitteleuropa das nationale Leben ganz in das religiöse
eingetaucht ist, so zwar, daß dieses in sich selbst einen polaren
Gegensatz aufweist zwischen einem aufs äußerste entwickelten
orthodoxen Talmudismus und jener wundersam einzigartigen Bewegung

des Chassidismus, die auf inniger und ekstatischer Gefühls- und
Gebetsversenkung eine lebengestaltende Volksmystik aufbaut. Die
Haskala, die vom Westen kommend beide Bewegungen als
Aberglauben bekämpft, weiß ihnen nichts gleich Eingreifendes entgegenzusetzen.

Sie ist als hebräische Literatur ein Kunstprodukt, das
dennoch die Wirkung aller Aufklärung hat, bemüht, modernes
Denken zu verbreiten, knüpft aber sprachlich dennoch an die ganz
weltlich aufgefaßte Bibel an. Neben der neuhebräischen beginnt
sich aber auch eine Literatur in der jüdischen Volkssprache zu
entwickeln. Beide Literaturen gipfeln schließlich in einer realistischliebevollen

Betrachtung des jüdischen Menschen. Hier kreuzen sich

Tragik und Komik, Vergangenheitssehnsucht und Gegenwartsrealismus,

Gottinnigkeit und äußere Lebensproblematik, Stil einer
Volkskultur und Spuren einer geplanten Neuentwicklung. Diese

Strömungen gelangen in einem Mendele Mocher Sforirn
«Bücherverkäufer») zu einem klassischen Höhepunkt, während der moderne
Perez mit tiefer Psychologie gefühlhaft und ironisch zugleich den
chassidischen und den modernen Juden uns vorführt, in einer Zeit,
wo ringsherum bereits zwischen maßloser Verfolgung und
aufgewühlter Revolutionsstimmung die Wellen hochschlagen13.
Andererseits entwickelte sich eine neuhebräische Dichtung, die in
Ch. N. Biolik zu klassischer Höhe sich entwickelt. Aber zwischen
dem teils erstarrenden, teils im Niedergange des Chassidismus
immer verworreneren religiösen Lebens ersteht, von verschiedenen

Quellen gespeist, ein von den religiösen Urgründen losgelöster
moderner jüdischer Nationalismus, dessen zentralste und am stärksten

in die Generationen wirkende Seite der Zionismus bildet.
13 Sehr einflußreich wurde unter anderen der sogenannte «Bund», eine

jüdische Abteilung der Sozialdemokratie.

136



Die ersten Spuren des modernen Zionismus scheinen in der
englischen «Recreation-Bewegung» zu liegen, deren Ursprünge bis auf
die Zeit der Königin Elisabeth I. zurückreichen und welche die
Rückkehr aller Juden nach dem Heiligen Lande, verbunden mit
ihrer Konversion14, zum Ziele hat. Etwas von dem Stimmungshintergrund

dieser Bewegung lebt wohl noch in jenen englischen
Politikern fort, welche die Erlassung der Balfour-Deklaration im
Jahre 1917 ermöglicht haben.

Nach vielen mehr verborgenen zionistischen Vorschlägen15
erscheint 1860 eine kleine hochbedeutende Schrift, deren Verfasser,
Moses Heß, vor seiner Rückkehr zum Judentum als Freund von
Karl Marx an der Wiege des modernen Sozialismus gestanden hatte.
Nach Heß leite die zionistische Erfüllung ein messianisches Zeitalter

ein und vollende die Emanzipationsideen der französischen
Revolution, sofern diese nicht bloß auf Individuen, sondern auf
Völker Anwendung finden. Insofern aber das jüdische Volk als im
höchsten Grade menschheitsbewußt16 bis zur Auflösung aller
Völkerunterschiede bestehen bleiben soll, rechtfertigt sich der Untertitel

des in Briefform abgefaßten Buches «Rom und Jerusalem» als
«die letzte Nationalitätenfrage ». Der inWien lebende Perez Smolenslci

verbindet die zionistische Idee mit der hebräischen Bewegung zur
Aktualität, jedoch wird das neue Zionsstreben erst in der Folge der
Pogrome zu Beginn der Achtzigerjähre zur geschichtlichen
Tatsache. Sie haben die Gründung der ersten jüdischen Kolonien durch
Studentenpioniere17 zur Folge, sowie, unter der verborgenen geistigen

Lenkung Achad Haams18, die Schaffung der Organisation der
Zionsfreunde.

14 Ich verdanke diese Kenntnis den Studien meines Freundes Franz
Kobler in San Franzisko.

15 Näheres hierüber hat N. M. Oelber erforscht und veröffentlicht.
16 Eine christliche Lösung hingegen wird von Heß abgelehnt.
17 Noch früher indessen war von der «Alliance Irsaélite Universelle», die

Ackerbauschule «Mikweh Israel» und von Palästinensern die Kolonie «Petach
Tikwah» gegründet worden.

18 Achad Haam (Pseudonym für Ascher Ginsburg), privat in einem
kaufmännischen Berufe stehend, suchte durch Gründung eines jüdischen Ordens
(Bene Moscheh Söhne Mosis), ein verborgenes moralisches Zentrum zu
schaffen.

137



Auch in Deutschland und Österreich bilden sich zionistische
Gruppen und der Gründer der Wiener Studentenverbindung Kadi-
ma Mathias Acher (Pseudonym für Nathan Birnbaum) begründet
eigentlich nationalistische, sozialistische und messianistische
Grundstimmung verbindend, den modernen europäischen Zionismus. Die
Fremdheit des jüdischen Volkes bildet die Voraussetzung der von
Nathan Birnbaum19 wie zuvor von Leo Pinsher in Odessa herrührenden

zionistischen Schriften. Nun trifft die aktuale Verwirklichung
des Zionismus in Palästina auf die mannigfaltigen Versuche vor
allem französischer, englischer, deutscher und österreichischer
jüdischer Organisationen in der Richtung beruflicher Hebung und
Umgestaltung der eingesessenen jüdischen Bevölkerung Palästinas20.
Diese gehört teilweise dem spaniolischen Element des orientalischen
Judentums an, das an der europäischen Entwicklung niemals

teilgenommen hat, teils einer seit Jahrhunderten aus religiösen Gründen
eingeströmten europäischen Einwanderung, die, von Spenden aus

19 Nathan Birnbaum, dem der Verfasser in jungen Jahren persönlich sehr
nahestand, ist eine der merkwürdigsten Gestalten des modernen nationalen
Judentums. In seinem strengen Ernst, seiner philosophischen Denkart und
zugleich schriftstellerischen Rastlosigkeit, vor allem in seinen vielen Wandlungen

auf kulturellem Gebiete vertrat er, auch durch Übersetzungen, eine
Synthese zwischen West- und Ostjudentum. Als Politiker trat er, nachdem er
vom Zionismus abgerückt war, zugleich mit Hermann Kadisch, für einen
jüdischen Nationalismus in Österreich ein, zu dem ja damals noch ein Teü
Polens gehörte. Dann setzte er sich in extremer Weise für die Verbreitimg der
jiddischen Volkssprache ein. Während des ersten Weltkrieges machte er eine
religiöse Wandlung durch, indem er überhaupt das religiöse Element als
«Achse alles Weltgeschehens» betrachtete, und trat, zugleich nach religiöser
Wandlung des Judentums strebend, der orthodoxen Vereinigung der «Aguda»
bei. Den Zionismus lehnt er nun restlos ah.

20 In der Richtung auf die zivilisatorische Hebung der Judenschaft
Palästinas von Bedeutung sind die zahlreichen Reisen des Engländers Moses
Montefiore; später die Wirksamkeit der «Alliance Israélite Universelle»,
welche unter der Leitung Edmond de Rothschilds die Erhaltung der Kolonien,
wenn auch unter lähmenden Bedingungen, möglich machte. Von England aus
wirkte in gleicher Richtung die «Jewisch Colonial Association» und wurden
auch Schulen gegründet. Von Deutschland aus arbeitete der «Hilfsverein der
deutschen Juden». Er gründete auch ein Lehrerseminar, angeschlossen an die
von Österreich aus gegründete Lämelschule. Dazu kamen Hospitäler, eine
Handwerkerschule u. a.

138



allen Ländern ausgehalten, in Korruption und Schnorrertum zu
versinken droht.

*

An der Wende des Jahrhunderts erscheinen jüdische Persönlichkeiten

eines völlig geänderten Zeitcharakters21,und dies nach zwei
polaren Richtungen. Teilweise haftet solchen Persönlichkeiten nichts
mehr von der alten Tradition an, nichts mehr auch von jener Spaltung

und jenem seelischen Kompromiß zwischen dem modernen
umgebenden Leben und einem irgendwie davon zurückgezogenen
jüdischen Eigenleben, wie dies die vorhergehende Epoche
charakterisiert. Auf der anderen Seite stehen, durch das Ostjudentum
verstärkt, Persönlichkeiten, die einen neuen jüdischen Nationalismus

repräsentieren. Und diese Unterscheidung geht doch wieder
durch einzelne Persönlichkeiten hindurch.

Zunächst sei für die Art stark individualisierter, ganz im
allgemeinen Kulturleben stehender jüdischen Persönlichkeiten an einige
hervorragende Vertreter erinnert.

Da sind auf literarischem Gebiete der feinsinnige Dichter Ludwig
Jacobowski, ferner die Wiener oder in Wien wirkenden: Hugo von
Hofmannsthal, Stefan Zweig, Arthur Schnitzler, Jakob Wassermann
und Franz Werfei. Innerhalb ihres Universahsmus tritt in der
jüdischen Schicksalswende auch die jüdische Problematik an einige von
ihnen stark heran, so an Jakob Wassermann, als er, bitterer
Enttäuschungen voll, eine Lebensschau «Mein Weg als Deutscher und
Jude» entwirft, mehr noch an den katholisch-christlich tendierten
Franz Werfei, als er mit dem tragischen Armenierroman: «Die
vierzig Tage des Musa Dagh» die jüdische Massentragödie des
Hitlerzeitalters vorausahnt.

Im künstlerischen Leben tauchen in Ost- und Mitteleuropa zum
erstenmal hervorragende Begabungen für die bildende Kunst auf,
speziell für die Malerei: so Josef Israels,Samuel Hirszenberg, Lesser

Ury, E. M. Lilien, alle verwachsen mit jüdischem Seelentum, der
religiös starke Uriel Birnbaum und der weltbedeutende Impressionist

Max Liebermann.
21 Hier, wie auch sonst wird zwischen Menschen jüdischer Konfession und

jüdischer Abstammung keine Grenzlinie gezogen.

139



Auf musikalischem Gebiete ist die zeitgenössische Entwicklung
ohne zwei dominierende jüdische Gestalten kaum vorstellbar, nämlich

Gustav Mahler und Arnold Schönberg. Mahlers Eigenart als

Komponist, abgesehen von seinem genialen Dirigententum,
versteht man am besten in seiner Polarität zu Anton Bruckner, der,
sprudelnd von Erfindungskraft, doch immer engelhaft friedsam in
katholisch orgelhafter Grundstimmung webt, während bei Mahler
fast jeder Takt willenshaft errungen, manchmal sogar erzwungen
erscheint. Dabei ein Eintauchen in das Volkshafte; in fremdartige,
Leben und Tod umfassende Stimmungen. Und auch wo die Willenskraft

in der Symphonie der Tausend bis ins Äußerste sich spannt,
da können auch Tiefen wie Eausts Todesaufstieg in unnachahmlicher
Weise zum Ausdruck gelangen oder es beginnt, wie in der
nachgelassenen 9. Symphonie, ein verklärtes Leben aufzuleuchten. Und
mit gleicher, aber technisch wieder zum Einfachen sich wendender,
gedanklich gebändigten Willenskraft tastet Arnold Schönberg nach
neuen Formen eines von aller Tradition gelösten musikalischen
Ausdrucks. (Zur modernen jüdischen Schauspielkunst s. noch S. 5.)

Selbst auf dem entrückten Gebiete der Mathematik tritt uns in
Georg Cantor eine Persönlichkeit entgegen, als Begründer der
«Mengenlehre», die mit der Umstürzung der Unendlichkeitsbegriffe
zutiefst in die Geheimnisse mathematischer Größenvorstellungen
eingreift. Charakteristisch in besonderem Maße für unsere ganze Epoche
ist die Begründung der Relativitätstheorie durch Albert Einstein und
seinen gleichfalls jüdischenVorgänger Hermann Minkowski, als völlige

Mathematisierung des kosmischen Weltbildes, die alles bisher in be-

zug auf den äußeren Kosmos physikalisch Erdachte an Kühnheit der
Konzeption hinter sich läßt, damit aber die Grenzen mathematischen
Denkens und kosmischer Erfahrung zerstörend, zugleich die starren
Grundlagen der bisherigen physikalischen Gedankenwelt zugunsten
einer absoluten Freiheit der Gedankenbildung preisgebend, welche
auch die Schranke zwischen Beobachtung und Beobachter aufhebt.

Auf rein philosophischem Gebiete leitet Hermann Cohen teilweise
schon in eine neue Zeit hinüber. Als Jude ist er der letzte große
Repräsentant einer Strömung, welche, namentlich mit seiner im
ersten Weltkrieg erschienenen Schrift «Deutschtum und Judentum»
eine tiefe Wesensverwandtschaft zwischen Judentum und Deutsch-

140



tum betont, während er selbst als anerkanntes Haupt einer großen
deutschen Philosophenschule zugleich bemüht ist, die Hauptprobleme

des Religiösen aus dem Judentum her zu vertiefen22.
Eine moderne Philosophengestalt, die auf völlig individuelle

Weise, freilich ohne jede Judentumsbeziehung, einer neuen Art des

Denkens Raum geben will, ist Henri Bergson.
Es erübrigt sich, hier auf den Begründer der Psychoanalyse,

Sigmund Freud, näher einzugehen, in dem sich Forschertiefe
mit verhängnisvoller Suggestion und Selbstsuggestion kreuzt. Doch
möge bemerkt werden, daß die gesunden empirischen Grundlagen
des Systems zusammen mit einem andern Juden, nämlich mit
Siegmund Breuer erarbeitet worden waren. Feineren Tatsachen des

verborgenen Seelenlebens war auch Moritz Benedikt zugeneigt.
Besonders tätig sind Juden auf literarischen und verwandten

Gebieten, wobei an die führende Persönlichkeit eines Georg Brandes
erinnert sei. Vielfach bilden aber Geistreichheit und Journalismus
ein Hindernis auf dem Wege zur Tiefe. Eine Art Relativismus
kennzeichnet auch das Werk des Sprachforschers Fritz Mauthner. Aber
der überspitzte Spötter Karl Kraus, der anderseits auch einen Zug
zum Klassizismus des alten Wiener Burgtheaters zeigt, findet den

Weg vom Kampfe gegen den Journalismus in jüdischen und
arischem Gewände bis zum tragischen Blick oder eigentlich Vorblick
auf den apokalyptischen Charakter unseres Zeitalters.

In der Politik steht Walther Rathenau, ein fruchtbarer Führergeist
des sozialen Denkens, völlig auf deutschem Boden. Aber auch er
betont gerne die persönliche Verknüpftheit der deutschen und
jüdischen Seite seiner Natur, wenn er scherzhaft an seinen Geburtstag
erinnert, an dem der deutsche Michaelstag mit dem jüdischen
Versöhnungstag zusammenfiel. Seine europäisch ausgleichende Tätigkeit

als deutscher Reichsaußenminister erweckt die Wut der
Nationalisten, die ihn aus dem Wege räumen, wie sie dies zugleich mit
führenden deutschen Sozialisten, mit den deutsche Politik vertretenden

Juden Kurt Eisner und Gustav Landauer getan. Gerade Landauer

22 Charakteristisch hebt Martin Buber in seinem Buche «Eclipse of God»
hervor, wie der Begriff Gottes bei Hermann Cohen als Garant zwischen Natur
und Moralität auftritt und wie Cohen sogar für die Gottesliebe in seinem
System Raum findet, aber nur als Gedanke, nicht als Erfahrung.

141



war einer jener Sozialisten, die der ungeistigen Starrheit des Marxismus

einen auf rein menschlichen Beziehungen basierten Sozialismus

entgegenzusetzen versuchten, dem zuliebe er sich freilich auch in das

verhängnisvolle Abenteuer der Teilnahme an der Münchner
kommunistischen Räterepublik einließ. Auch der erfinderische Techniker
und späte Yoltairianer Joseph Popper-Lynkeus ist den Suchern neuer
sozialer Lebensformen anzuschließen.

Sehr charakteristisch erscheint nun aber für eine Zeit ins Tragische

wachsender Hochspannung eine Gestalt wie die des jugendlichen

Otto Weininger, der im krampfhaften, aber zugleich genialen
Ringen um ein neues Menschenideal als Haupthindernis das am
Judentum Erlebte empfindet23.

Wie für seinen Frauenhaß, so bildet auch für seinen Judenhaß ein
Mangel des innersten Liebeselements, das er nur im Gedanken findet,
dasjenige Element, das ihn nicht aus der Verzweiflung zur Erlösung
kommen läßt. In allen solchen Gestalten, denen noch Juden auf
charakteristischen Nebengebieten: Ärzte (Wassermann, Paul Ehrlich),
aber auch Weltabenteurer (Vambery) und Schachspieler (Steinitz)
anzureihen wären, sehen wirJuden keineswegs im Judentum, sondern
in der Weltkultur wurzeln. Man kann sie darum ehrlicherweise nicht
als Repräsentanten jüdischer Lebensinhalte, sondern höchstens als

Repräsentanten jüdischer Anlagen bezeichnen, die freilich unter dem
Einfluß des jüdischen Nationalismus hie und da auch bewußt werden.

Im Hintergrund dieser neujüdischen nationalistischen Wirksamkeiten

steht nun, abgesehen von der mehr beratenden als offiziellen
Tätigkeit eines Achad Haam, der große Schwung, den die zionistische

Bewegung durch Theodor Herzl erfahren hat. Diese merkwürdige

Persönlichkeit, ihrer Entwicklung nach gar nicht jüdisch
gerichtet, findet den Weg von der Erschütterung über das
antisemitische Schicksal eines völlig assimilierten jüdischen Offiziers,
des Alfred Dreyfus24, zur Schicksalstragik der jüdischen Volks-

23 Sehr instruktiv für ein tieftragisches Phänomen des modernen Judentums

ist das Buch Theodor Lessings: «Der jüdische Selbsthaß.»
24 Durch den Dreyfußprozeß fühlte sich Herzl, der damals in Paris lebte,

zum Plane eines Judenstaates inspiriert. Früher hatte ihm ein völliges
Aufgehen der Juden in der Umwelt vorgeschwebt, das er sich — aus assimilatorischen

und nicht aus religiösen Gründen — als einen Massenübertritt zur
katholischen Kirche in der Wiener Stephanskirche vorstellte.

142



massen Osteuropas. Erst mitten im geistig-literarischen Europa
stehend und darauf in einer fast messianistisch-ekstatischen
Verehrung seitens der ostjüdischen Volksmassen und deren führender
Intelligenz, mit zahlreichen jüdischen und nicht-jüdischen Anhängern25

und Freunden aus der ganzen Welt, Schöpfer des politischen
Zionismus, als solcher Haupt der schwungvollen Kongresse und zu
europäischen Staatsmännern in Beziehung kommend, aber auch
Urheber einer inneren Politisierung, welche das Judentum in
Parteiformeln zusammendrängt. Persönlich der ihm zu kleinlich erscheinenden

palästinensischen Strömung fernstehend, gerät er dann, da
es ihm und Max Nordau wesentlich um Behebung der «Judennot»
zu tun ist, in heftigen Konflikt mit einem Großteil seiner eigenen
Anhängerschaft, für dessen Haltung es charakteristisch ist, daß auf
jenem Kongreß, der ein anderes Rettungsland, von Nordau als

Nachtasyl bezeichnet, nämlich Uganda, anbietet, die von den
schwersten Verfolgungen betroffenen Delegierten aus Kischinew
gegen Uganda nur an Palästina festhalten wollen, während ein Teil
der bisher treuesten Gefolgschaft unter Führung Ussischkins sich

gegen Herzl organisiert, der in der Vollkraft der Jahre den dunklen
äußern und inneren Kämpfen erliegt. Dem vagen und großen
Zukunftstraum Herzls folgen erst nach seinem Tode Strömungen, von
Weizmann als «synthetischer Zionismus» bezeichnet, die das
abstrakte Ideal mit neuen Realitäten verbinden wollen, indem man
durch praktische Kolonisationsarbeit auch die Bedingungen politischer

Sicherungen schaffen will, teilweise unter Befruchtung seitens
deutscher Wissenschaft, repräsentiert durch den Kolonialbotaniker
Otto Warburg und den Siedlungsreformer Franz Oppenheimer und
praktisch vertreten durch Arthur Ruppin und sein zionistisches
Palästinaamt.

Auf ganz anderer Seite wirkt Martin Buber, zionistisch mit Weizmann

aus einer demokratischen Fraktion kommend, indem er durch
lebensvolle Vertiefung in den Chassidismus und vermöge seines

Zusammenhangs mit den verschiedenen religiösen und geistig-

25 Zu dieser gehörte nebst anderen Henri Dunant, der Gründer des Roten
Kreuzes, während früher der weltweit gerichtete Lawrence Oliphant, der die
letzten Lebensjahre in Haifa verbrachte, zu den «Zionsfreunden» Beziehungen
hatte.

143



sozialen Strömungen der Gegenwart der neuen Form des Judentums
einen alt-neuen Inhalt zu geben bemüht ist. So gewinnt Buber aber
auch weitgehenden Einfluß auf jenen Teil des Deutschtums, der mit
dem Judentum gemeinsame Probleme hat, und andererseits auf die

geistige Fundamente suchende zionistische Jugend. Im Verlaufe
vielseitiger Vertiefung in die großen Dokumente alter Völker (Kelten,

Finnen und besonders Chinas) kommt Buber relativ spät direkt
an die Bibel heran, die er mit Franz Eosenzweig zusammen neu zu
übersetzen unternimmt. Der letztere, von tragisch krampfhaften
Willensenergien erfüllt, kam von Hegel und von einer religiösen
Haltung her, die ihn vom künftigen Judentum die Vertretung eines

johanneischen Christentums erwarten läßt, und wurde später
Repräsentant eines vom Willen diktierten modernen Gesetzesjuden-
tums26.

Politisch steht an der Wende einer tragisch gespannten Zeit
Chajirn Weizmann, der als zionistischer Agitator in seiner Ghettoheimat

begann und als Präsident des Staates Israel sein Leben
beendigt hat27. Sein scherzhafter Ausspruch, daß er sich im Leben
nur für zwei Dinge interessiert hätte, für Chemie und für den Zionismus,

charakterisiert sein Leben, dessen jeder Augenblick von
energetischer Höchstspannung getragen ist. Die zentrale Bedeutung
seiner zionistischen Tätigkeit besteht in seiner Verbindung mit der
englischen Politik und dadurch eigentlich mit altenglischer zionistischer

Tradition, in der Gründung der hebräischen Universität in
Jerusalem, deren Grundsteinlegung mitten im ersten Weltkrieg
unter unerhört romantischen Umständen erfolgte, in seiner klugen
Araberpolitik und in der Heranziehung des amerikanisch-jüdischen
Kapitals. Innerhalb der zionistischen Organisation oft völlig
alleinstehend, verfolgte er unverdrossen seinen Weg, der die Staatsgründung

1948 möglich machte.

26 Die verkrampfte, aber ungeheure Geistesenergie Franz Rosenzweigs
hängt mit einer ungeheuerlichen Lähmung aller Lebensfunktionen zusammen.
Nur durch einen sehr komplizierten Apparat vermochte er sich mit seiner
Frau in seiner geistigen Produktion zu verständigen.

27 Aufschlüsse nach allen Seiten gibt Weizmanns unter dem Titel «Triai
and Error» im Phaidonverlag in London erschienene, auch ins Deutsche
übertragene Selbstbiographie.

144



In Palästina selbst sind es wesentlich drei Elemente, welche
hauptsächlich ein wenn auch vielfach zerklüftetes, aber dennoch in
den Grundzügen und -methoden einiges und einheithch organisiertes
jüdisches Leben aufbauen; die wesenthch sozialistische Arbeiterschaft,

die Einwanderung intellektueller opferfreudiger junger
Menschen aus Mitteleuropa als Chaluzbewegung und zuletzt die große
Rettungsaktion, welche zumeist illegal und entgegen den Tendenzen
einer inzwischen geradezu judenfeindlich gewordenen enghschen
Verwaltung zahlreiche Juden aus den Verfolgungsländern ins Land
zu bringen beginnt.

Es ist die Zeit der von Hitler inszenierten ungeheuren
Vernichtungskatastrophe. Hier kann nicht der Ort sein, auf die tieferen
Hintergründe eines Vernichtungskrieges gegen Wehrlose einzugehen,
sofern derselbe mit dem ungeheuren Zusammenbruch der deutschen
Geistigkeit und der Brüchigkeit der Judenschaft innerhalb ihrer
Umgebung zusammenhängt. Für die Wandlung des jüdischen
Bewußtseins ist es aber bedeutsam, wie sich durch dieses katastrophale

Geschehen hindurch der Typus des Juden selbst geändert hat.
Unter den überlebenden Angehörigen des jüdischen Volkstums
vermag man wesenthch drei Richtungen zu erkennen, zwischen denen
es Übergänge gibt. Da sind Menschen, welche irgendwie die frühere
Zeit noch fortleben, das religiöse, ökonomische, nationale, politische,
persönliche Leben weitertragen wollen. Hiezu kommen die gar nicht
betroffenen Juden in den westlichen Ländern. Dann Menschen,
welche orkanartig aus den alten Verhältnissen fortgerissen, irgendwie

als Schiffbrüchige Möglichkeiten des Lebens zu finden haben,
äußerlich und innerlich zersplittert. Und schließlich Menschen,
welche trotz und trotz allem ein Neues aufbauen wollen, manchmal
vielleicht auf verkehrten Grundlagen oder nach vagen Zielen, manchmal

aber bewußt neue Lebensformen schaffen, welche im Hinblick
auf das jüdische Volkstum, ja auf den Menschen der Gegenwart
überhaupt, ein Neues bedeuten könnten.

Von Anfang an hatte die Besiedlung Palästinas die Juden vor ein
Problem gestellt, das zuletzt nur im Geiste der Menschlichkeit, aber
auch des eigenen Zielbewußtseins gelöst werden kann: das
Araberproblem. Vielen schien ja — und primitive soziale Taktlosigkeiten
konnten solchen Eindruck verstärken — die Einwanderung der Zio-

145
2 Judaica, Band 10, 3



nisten, besonders wo sie in größeren Massen erfolgte, die seit
Jahrhunderten ansäßigen Araber verdrängen zu wollen, die nach der
Balfour-Deklaration ihrerseits die Juden als Vorposten der englischen
Weltmacht ansahen. Vorher war in einem gewissen ruhigen
Zusammenleben das Problem von zionistischer Seite nicht zu ernst genommen

worden28. Aber es konnte auch Wesentliches zugunsten der
modernen Kolonisation gegenüber solchen Lebensformen ins Feld
geführt werden, welche das Land in Verfall gebracht hatten, während
die jüdische Kolonisation auch dem Arabertum zu einem
Lebensaufschwung verholfen hat. Und dann zeigten sich Bestrebungen zu
einem national-brüderlichen Zusammenleben bis zu einem binationalen

Staat29, die aber an der völligen Intransigenz30 der Araber
scheiterten, bis zum gegenwärtigen Zustand zweier getrennter,
nebeneinander bestehender Staatengebilde. Daß die Juden des gemeinsamen

Widerstandes der arabischen Nachbarstaaten mit dem vagen
Ziele eines Großarabien im Hintergrund Herr wurden, unter
Umständen, unter denen eine Vernichtung des ganzen Kolonisationswerkes

erwartet werden konnte, muß wohl als eine Art Wunder
betrachtet werden.

*

Um den Beginn dieses Jahrhunderts gründet sich unter der
Initiative und durch die Initiation Rudolf Steiners, einer einzigartigen

28 Als erster hat Achad Haam auf die zentrale Wichtigkeit des
Araberproblems hingewiesen. In seiner maßvollen Art hat er auch die Balfourdekla-
ration ihrem Wortlaut nach als «nationale Heimstätte» in Palästina gegenüber
der früheren gewünschten Fassung «Palästina als nationale Heimstätte»
interpretiert.

29 Die Hauptvertreter dieser Richtung sind vor allem Prof. Magnes, der
erste Rektor der Hebräischen Universität, der nach der Staatserklärung aus
Furcht vor den Terroristen das Land verließ und in Amerika starb, ferner
Martin Buber, Moses Smelianski und Rabbi Benjamin (Pseud. für Josua
Radler-Feldmann). In ihrem Sinne wirkte der Verband «Brith. Shalom»

Friedensbund».
30 Die «großarabische Idee», wie sie T. H. Lawrence vertrat, der im ersten

Weltkrieg die Araber gegen die Türkei mobilisiert hat, schloß den Zionismus

nicht aus, denn Lawrence faßte (s. sein Werk : «Die sieben Säulen der
Weisheit») das Arabertum als in ständiger Bewegung und Wanderung
begriffen — vom Wüstenleben zur völkerhaften Stabilisierung, aber in weiten
Dimensionen.

146



Persönlichkeit, eine geistige Bewegung, welche zuerst als ein Zweig
der allgemeinen theosophischen Gesellschaft zusammen mit Marie
v. Sievers selbständig organisiert, dann unter dem Namen einer
neuen Anthroposophie in weitestem Maße für die Zukunft eine neue
Kultur auf spirituellen Grundlagen vorbereiten, beziehungsweise
eine im Untergange begriffene in eine neue umschaffen will. Diese

Bewegung wurde von ihrem Begründer, ganz auf dem Boden des

Deutschtums aufgebaut, einerseits durch philosophische
Durchleuchtung der Goetheschen Gedankenmethodik, andererseits durch
eine intimere, dem Okkulten zugänghchere Handhabung des Wortes
in der deutschen Sprache, später aber auch durch eine bewußtere
Stellungnahme des Deutschtums zur zeitgenössischen Völkerwelt.

Zufolge ihres Ursprungs und der sie aufnehmenden Kreise hatte
diese Bewegung zum Judentum keine andere Beziehung als die, daß
sie manches von den althebräischen Mysterien, vor allem im
Hinblick auf das im esoterischen alten Judentum vorbereitete Christentum,

enthüllte. Zum zeitgenössischen Judentum zeigte Steiner keine
andere Beziehung als die einer strikten Ablehnung des Antisemitismus,

aber auch des jüdischen Nationalismus. Daß der neuen Bewegung

in Mitteleuropa nicht wenige Juden beitraten, ist unter den
herrschenden Zeitverhältnissen nur begreiflich. Zu diesen gehörte
vor allem Karl Unger31, einer der Führer der Anthroposophie in
Deutschland, sowie sein Schwiegervater Adolf Arenson, der in seiner

geistigen Eigenart etwas von einem altjüdischen Weisen an sich

trug. Mehrere wesentliche Grundideen als Forderungen der Gegenwart

können heute nirgends mehr übersehen werden, wo Menschen
ernsthaft eine Vertiefung des Lebens suchen. Dazu gehört zunächst
die alt-neue Lehre von der Wiederverkörperung und dem menschlichen

Karma, wie sie hier nicht als Tradition, sondern als zentrales
Element einer geistigen Entwicklungslehre vertreten wird. Damit
hängt vor allem eine fundamentale Änderung zusammen, welche

31 Außer Unger schlössen sich noch andere jüngere jüdische Persönlichkeiten

der anthroposophischen Bewegung an, an denen ihre Herkunft kaum
mehr erkennbar schien. Dennoch scheint Unger im heraufkommenden
nationalistischen Zeitalter schweres Judenschicksal geteilt zu haben, als er von
einem Manne, dessen wirtschaftliche Hoffnungen er enttäuscht haben sollte,
1928 ermordet wurde.

147



allmählich im Verhältnis zwischen noch Lebenden und Verstorbenen
(aber auch Ungeborenen) eintreten wird. Zunächst stellt sich in
bezug auf alles menschliche und geschichtliche Geschehen die Frage:
Steht der Hingegangene in einer Beziehung und in welcher zu dem

von ihm selbst hinterlassenen Werke? Die ganze Betrachtung der

Weltgeschichte ändert sich auch, wenn das von einem deutschen
Geschichtschreiber ausgesprochene Bedauern darüber, daß etwa die
alten Griechen an den späteren Kulturerrungenschaften keinen
Anteil hätten, gar nicht zu Recht bestehen kann, weil eben die alten
Griechen in späteren Zeitläuften verwandelt wieder erscheinen. Wie
stehen nun aber nicht bloß die Menschen u. z. über Tod und
Wiederverkörperung hinaus, sondern z. B. ganze Völker zueinander? Durch
Hereinbeziehung universeller, höherer Wesen, die allen älteren
Religionen vertraut waren, gewinnt, vorläufig theoretisch, die Betrachtung

des Weltgeschehens einen völlig neuen Aspekt. Einen neuen
Gesichtspunkthat dann Steiner theoretisch-praktisch zur Heilung des

sozialen Chaos in der Welt am Ende des ersten Weltkrieges
einzuführen versucht, mit der Idee der «Dreigliederung» als einer
unabhängigen Organisierung des geistigen, des politisch-rechtlichen und
des wirtschaftlichen Lebensbereiches32, in Verwirklichung der Ideale
der Freiheit, Gleichheit und Brüderlichkeit in den zugehörigen
Bereichen. Aus neuer Initiative, dann aber auch aus Anforderungen,
die von außen an Rudolf Steiner als Geisteslehrer herantraten,
entstanden neue Impulse auf verschiedenen Lebensgebieten: der
Künste, wofür vor allem der Wunderbau des ersten Goetheanums
Zeugnis gab, vorher noch einer neuen Art dramatischer Kunst, die
an Steiners Mysteriendramen und deren Aufführungen sich zeigte,
einer von Marie Steiner ins Detail ausgestalteten neuen Bewegungs-
kunst, der Eurythmie, sowie einer neuen Sprechkunst. Dazu neue
Lebensimpulse für Medizin und Landwirtschaft, sowie gleichsam in

32 Anschließend an Steiners Buch «Die Kernpunkte der sozialen Frage»
wurde von Stuttgart aus die Dreigliederungsbewegung in großzügiger Weise
organisiert, mußte aber nach einigen Jahren, als sie in der Öffentlichkeit kein
rechtes Echo fand, zugunsten der rein geistigen und künstlerischen
Unternehmungen zurückgestellt werden. Den letzten weltumfassenden Ausdruck
fand der politisch-soziale Ideenkreis auf dem Wiener West-Ost-Kongreß im
Frühjahr 1922 (s. auch den 2. Band von AI. Strockosch «Leben mit Rudolf
Steiner»).

148



einem Brennpunkt und Keimpunkt zukünftige Möglichkeiten
voraussehend: einer zuerst an der Waldorfschule in Stuttgart verwirklichten

neuen Pädagogik.
Nun hat Steiner von Anfang seiner okkulten Lehrtätigkeit an eine

neue Christenlehre vertreten, die, abseits vom traditionellen
Kirchenglauben, auf übersinnliche Erkenntnis sich beruft und in das

Zentrum der Entwicklungslehre gestellt wird33. Danach habe eine
übermenschliche Christuswesenheit nach der Johannestaufe durch
drei Jahre bis zur Kreuzigung in der menschlichen Wesenheit des

Jesus von Nazareth gewohnt und von da ab für die Vergeistigung
der Erde in alle Zukunft gewirkt.

Eine solche Christuslehre unterscheidet sich doch wesentlich von
jener, die den Juden von den verschiedenen Missionen, oft mit dem

Hintergrunde eines antipathischen Zwanges, entgegengetragen wird.
Freilich kann gerade für die Juden in Palästina die Tatsache nicht
gleichgültig sein, daß das Wunder der- irdischen Christuserscheinung
sich doch auf diesem Boden ereignet hat und nur hier und innerhalb
des jüdischen Volkes und Geisttums ereignen konnte34. Und wenn
von anthroposophischer Seite eine überall gültige ätherische Wiederkunft

für nahe Zeit vorausgesagt wird, so verlieren damit die
Evangelienberichte von dem tiefst ins Menschliche erfolgten Niederstieg
des Christus nicht ihre ganz zentrale Bedeutung. So kann sich, wer
immer den Zauber gerade dieser Atmosphäre irgend auf sich wirken
läßt, auch den Konsequenzen einer Erinnerung nicht entziehen, die
ihm hier auf Schritt und Tritt bis in Landschaft und Atmosphäre
hinein begegnet. Für den Aufbau einer neuen Lebenskultur in
Palästina wäre dies gewiß nicht förderlich. Aber gewiß ist es für
diesen Aufbau auch wesentlich, in sich selbst die Keime geistiger
Vertiefung zu finden, wozu für diejenigen, die in Kontinuität das

33 Grundlegend ist Steiners frühes Buch : «Das Christentum als mystische
Tatsache» nebst zahlreichen Vortragszyklen. Eine das ganze Gebiet umfassende

Darstellung geben die Bücher von Emil Bock, des Gesamttitels
«Geisteswissenschaftliches zum Neuen Testament», die sich an seine Bücher zum
Alten Testament anschließen.

34 Wer Palästina nur einmal gesehen hat, wird zu der Tendenz G. Wachs-
muths, Domach als Erdenzentrum zu betrachten, doch kein reales Verhältnis
finden können, unabhängig davon, daß in Dornach zentral Geistiges
gearbeitet wird, wovon das neue Palästina so unendlich wenig bis jetzt aufweist.

149



Alte in ein Neues hinübertragen wollen, es auch gehört, mit
unvoreingenommenem Blick der Fülle der oft tief verborgenen, biblischen,
talmudischen und kabbalistischen religiösen Weisheit gewahr zu
werden, die durch die im Wesen ja oft nur sehr äußerliche Verchristli-
chung der europäischen Welt nicht vernichtet, sondern durch den
Wahrheitskern des Christentums erst durchleuchtet wird.

Freilich wird ein Wiederaufleben des alten oder neuen
Gesetzesjudentums35 hiefür kaum sehr förderlich sein; wohl eher eine Art
innerer Ausgrabung dieser Schätze. Die jüdische Wissenschaft ist
hierin durchaus nicht tief genug gegangen, aber sie hat zu
Konsequenzen geführt, welche in der Richtung eines christlichen Judentums

noch auszubauen wären. Und es ist gewiß von nicht geringer
Bedeutung, daß dies in hebräischer Sprache mehr als früher möglich
wird.

Auf zwei, wenn auch von dem Strome der Entwicklung etwas
abseits stehende Persönlichkeiten möchte hier hingewiesen werden,
die nach dieser Richtung Fruchtbares erarbeitet haben: M. H.
Landauer, der vor mehr als einem Jahrhundert daran ging, Geheimnisse
der biblischen Religion und des Tempelbaus zu entdecken, und Oskar
Goldberg36, der in modernem Forschungsstil auf einzigartige Weise
die tiefe, geistige Gegenständlichkeit des althebräischen Religionssystems

und Tempelkultus aufzudecken versucht hat. In einem
tieferen Sinne, zu dem weder die jüdische noch die landläufig christliche

Theologie zureicht, könnte denn auch das altjüdische
Glaubensbekenntnis verstanden werden, wie es immer wieder im altbiblischen
Text auftaucht, am markantesten in der Elia-Erzählung und auch
im Schema-Bekenntnis, und das in den Worten: JHWH ist Elohim37
zusammengefaßt wird. Was will dieses anderes meinen, als daß die
unbestimmten, heidnisch vervielfachten Gottesmächte in jenem
bildlosen verborgenen, nur als universelles Ichwesen faßbaren Wesen

35 Das wirkliche alte Gesetzesjudentum stand unter dem Impuls des
Gesetzes selbst und nicht, wie die moderne Orthodoxie, unter dem Willensimpuls,

dem Gesetze zu folgen.
36 S. dessen merkwürdiges Buch «Die Wirklichkeit der Hebräer» (1925).
37 Nicht zufällig winde das Bekenntnis «JHWH ist Elohim», als

Höhepunkt auch noch des synagogalen Gottesdienstes, an den Abschluß des

Versöhnungstages gesetzt.

150



ihr Zentrum haben, das sprachlich vom reinen Sein seinen Namen
hat38.

Wenn solche Vorstellungen, wenn auch nur als Erinnerungen ganz
ernst genommen werden, wird das Mißtrauen gegen alles Christliche
auf der einen, die totale Ablehnung alles Jüdischen auf der anderen
Seite nicht mehr jene trostlose Haltung zur Folge haben, die
zwischen zwei mehr menschlich-historisch als wesenhaft geschiedenen
Geistgruppen besteht. Hier möchte nur die Richtung bezeichnet
werden — ohne daß damit etwas vorausgesehen oder auch nur
gewünscht werden könnte —, in welcher von jüdischer Seite das
Christentum als historische, mystische und überzeitliche Tatsache
in bezug auf unmittelbare Lebensproblematik ausgesprochen werden
könnte. Diese wird in üblicher Weise auf Judentum und Christentum

oder auch auf Altes und Neues Testament bezogen, ohne daß
dieselbe doch historisch oder sozial in diesem Gegensatze exakt
ausgesprochen sein kann: es handelt sich um die Begriffe von Gesetz und
Liebe. Unleugbar steht im Mosaismus als religiösem System das

Prinzip des Gesetzes im Vordergrund, während das Auftreten des

Jesus Christus von der Zentralität der Liebe beherrscht wird. Das
will aber nicht sagen, daß im Hintergrunde des Mosaismus nicht
doch die Liebe zentral ist, weshalb das oberste Gebot «Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst» mit dem Bekenntnis der göttlichen Ich-
heit verbunden wird. Und ganz gewiß fehlt den Aussprüchen Jesu
nicht die strafende Macht der Wahrheit, als das Schwert, das
zwischen Wahr und Unwahr, zwischen Hoch und Niedrig, zwischen Gut
und Böse, scheidet.

Sinnvoll hat der Talmud, und hierin folgt ihm die Kabbala, die
Lehre von zwei Prinzipien als göttlichen Eigenschaftsbereichen
aufgestellt: der Eigenschaft der richtenden Gerechtigkeit (Middat-ha-
Din) und die des liebenden Erbarmens (Middat-ha-Rachamin).
Paulus, der das Gesetz am schroffsten ablehnt, ja als Antrieb zur

38 Dies widerspricht nicht gerade der anthroposophischen Lehre, welche
die JHWH-Gottheit zum Monde in Beziehung bringt. Hier wird von der Vielheit

göttlicher Individualitäten ausgegangen, von denen Christus direkt von
der Sonne zur Erde herabstieg, während JHWH eine Mission auf dem Monde
zu erfüllen hatte. Der alte Hebräer hat bei der Verehrung des «Seienden»
kaum den Mond im Bewußtsein gehabt, aber die Art der Verehrung stammte
aus Kräften, die es mehr mit dem Monde als mit der Sonne zu tun haben.

151



Sünde betrachtet, unterscheidet doch mit starker Betonung das
Gesetz der physischen, leibgebundenen von dem des pneumatischen,
geistbefreiten Menschen. Und dennoch bezeichnet er das
Geistfeindliche und darum Chaotische geradwegs als ungesetzlich (ano-
mon). Und sein Antipode Jakobus, der Bruder des Jesus, erblickt
das christliche Lebensideal in der vollen Erfüllung des Gesetzes.

Wendet man aber die Problematik von Gesetz und Liebe auf das

unmittelbar äußere Leben an, so korrigiert sich die Gegensätzlichkeit
von selbst, wenn man bedenkt, daß das ganze Leben im einzelnen
ohne fortwährende Gesetzerfüllungen gar nicht denkbar wäre und
daß andererseits das falsch verstandene Prinzip der Liebe die
Menschen leicht dazu verführen kann, im Verhalten zu den Mitmenschen
an Stelle der Liebe die Vorliebe walten zu lassen, wobei dann gleichzeitig

im klaren Bewußtsein prinzipiell die Liebe, im Unbewußtsein
die Vorliebe die Oberhand haben mag. Es steht mit dem Prinzip der
Liebe somit ähnlich wie mit dem verwandten Prinzip der Freiheit.
Freiheit ist dasjenige, aus welchem zuletzt alles menschliche Tun
und danach alles menschliche Zusammenleben erst den wahren
Namen des Menschlichen verdient, aber vielleicht bedarf die Menschheit

im ganzen noch jener Selbstbeschränkung, welche in dem
klassischen Ausspruch: «Und das Gesetz nur kann ihm Freiheit geben»,
zum Ausdruck kommt. Gerade die Juden tendierten bis jetzt nur zu
sehr nach den beiden Extremen der unfreien Gesetzerfüllung einerseits,

der gesetzlosen Freiheit andererseits. Gesetz als Ausdruck der
Liebe zu betätigen, durch das Gesetz die Liebe in Verantwortung
walten zu lassen: vielleicht werden für absehbare Zeit nach dieser

Richtung Judentum und Christentum zu einer fruchtbaren Synthese
zu bringen sein.

Ein tiefgründig krankhafter Zug war vielfach dem sogenannten
Ghettojudentum zu eigen, eine Art krankhafter Selbstbezug, der
sich auf vielen Lebensgebieten darin äußert, daß gefragt wird, ob
dies oder jenes von Juden geleistet wurde. Dem steht freilich
gegenüber ein oft übertriebener Zug zur Selbstkritik, früher auch
sehr häufig zur Selbstvernichtung durch Spott. All dies steht
ja auch als Ursache und Wirkung in Verbindung mit den ganz
ekzeptionellen Beziehungen zwischen den Völkern und dem
jüdischen Lebenselemente. Die unsagbare Judentragödie unserer Tage

152



hat diese Problematik eigentlich weggeschwemmt und zugleich nach

ganz anderen Regionen verschoben. Wie so oft in der Geschichte ist
die Judentragödie in Menschheitstragik eingemündet. Wie klein und
unter Fanatismen und Irrtümern erstanden, möchte das von den
Völkern unbeschwerte, geistig freie Zusammenleben einer jüdischen
Gemeinschaft doch auch eine freiere Beziehung gegenüber den
Menschheitsproblemen, auch gegenüber dem Christentum als
zentralem Menschheitsphänomen erleichtern, zu dem das Judentum
aus historischen Gründen, aus seinem eigenen Schicksal der
Kreuzigung und Auferstehung heraus, etwas zu sagen hätte39.

Die Kluft, die in der äußeren Weltstellung, aber auch in der inneren

Seelenentwicklung gegenüber dem Christentum besteht, wird
gerade in Israel wohl zu Entscheidungen führen. Mögen vielleicht
gerade hier von jüdischer Seite auch die stärksten Gegenkräfte sich

regen, es ist möglich, daß ohne eine Willenspression von außen oder

von innen, natürlicherweise auf verschiedenen Wegen positive
Übergänge zum Christentum innerhalb einer jüdischen Gemeinschaft

rege werden:

1. Als Anerkennung der Tatsache des Christentums an anderen.
Im tiefsten Sinne etwa als Erlebnis des Christus im andern oder als
ein neues Erleben des Christentums im Beginne. Wenn z. B. ein
Rabbiner Baeck in Theresienstadt das Höchste an heroischer Menschlichkeit

erfüllen konnte und an dieser Erfüllung selbst die Zweiheit,
aber gerade innerhalb derselben das andere, eben das Christentum,
als mystische Tatsache erkennen konnte. Dies bedeutet aber immer
auch das Christentum als Neubeginn, wo die meisten, die sich
Christen nennen, darin nur selbstverständlich als in einem
Überkommenen stehen.

2. Als ein direkter Weg zu den Evangelienberichten, in welchen
etwas ganz Unmittelbares auch die Wirklichkeit verbürgt.

3. Der anthroposophische Weg, darin das Christentum als mystische

Tatsache in eine Welt mystischer Tatsachen eingebettet
erscheint.

39 Das Sefirotsystem der Kabbala enthält eine Dreiheit : die ausströmende
Liebe als männliches, die richtende Strenge als weibliches und ein drittes
Prinzip : das der Barmherzigkeit, das mit der Harmonisierung von Liebe und
Gerechtigkeit zugleich die Harmonie aller Welten zum Ausdruck bringt.

153



4. Als ein Heraufholen christlicher Ideale aus jüdisch-christlich-
unbewußt imputierter Entwicklung wie im Chassidismus, der Kab-
bala oder auch einem alten apokalyptischen Judentum.

5. Als ein Judenchristentum, das die tiefen Zusammenhänge des

Urchristentums in judenchristlicher Form mit dem Judentum nochmals

wiederholen möchte, wenn die Klippe vermieden wird, das
Christentum selbst als spezifisch jüdische Erscheinung allein
anzusehen oder in ihm den Stolz des Judentums noch ins Übermenschliche

zu steigern. Und endlich ein Weg, den man sich denken könnte,
wenn jüdische Persönlichkeiten ruhig finden, daß sie, abgesehen und
unabhängig von allen historischen Begrenzungen, Formulierungen
und Antipathien einfach im Christlichen stehen und es als solches

aussprechen können. In dem tiefen Sinne etwa jenes Soharstückes,
demzufolge die mehrmalige verstoßene Königin zuletzt nicht mehr
selbst die Rückkehr zu ihrem königlichen Gatten vollzieht, sondern
von diesem selbst aus ihrer Erniedrigung heimgeholt wird40.

DIE GESCHICHTE EINES LEBENS
Zum Gedächtnis von Prof. Dr. med. Ludwig Hirschfeld

von Wanda Maria Bührig, Zürich

Eine kurze Notiz in der Zeitung meldet den Tod eines bekannten
Wissenschaftlers, Dr. med. Prof. Ludwig Hirschfeld, Dr. h. c. der
Universitäten Zürich und Prag. Er starb 70jährig als Professor an
der Universität Breslau im jetzigen Polen.

Seine Bedeutung als medizinischer Gelehrter entzieht sich meiner
Kenntnis, sie sollte von einer kompetenten Feder gewürdigt werden;
uns wird der Mensch Hirschfeld, sein Leben, sein Wollen und sein

40 S. des Verfassers Soharübertragung, «Der Sohar, das heilige Buch der
Kabbala», S. 351—352.

154


	Wandlungen des Jüdischen Bewusstseins in den letzten zwei Jahrhunderten

