
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


tum eine Fähigkeit zum Leiden besitze, die der Kirche abgehe ; denn warum
zeichne sich bei der Christenheit nicht deutlicher ab, daß sie «in Christo eine
neue Kreatur» sei.

Es ließen sich noch weitere Momente der Aussprache aufweisen, die immer
wieder auf die gleichen Gedankengänge zurückführten. Aber man hatte den
Eindruck, wie gerade auch dieses Rundgespräch mehr als seine Vorgänger die
Teilnehmer und die zahlreichen Zuhörer vor ein Rufen Gottes stellte. Dies
war vor allem auch in jenem Augenblick der Fall, als Dr. Levy einmal im
Blick auf seine schwere Vergangenheit sagen mußte, hier könne er nicht
weiterreden. Immer aber zeigte sich, und das war auch in diesen Tagen der
Fall, daß letztlich das Problem unserer Zeit das Menschheitsproblem ist, und
wie diese Frage in dem Verhältnis zum jüdischen Menschen ihren kritischen
Punkt besitze.

Ergänzend sei noch darauf hingewiesen, daß das Referat von Heinz
Flügel, Tutzing, «Die Heilige Schrift und die menschliche Kultur» sowie das
am Abschluß der Tagung lebendig vorgetragene Referat von Landesrabbiner
Dr. Geis, Karlsruhe, «Das religiöse Jahr im jüdischen Hause», das uns das
jüdische Haus als den eigentlichen «Altar des Judentums» schilderte, die
Tagung stark bereicherten.

Alle Darbietungen und Aussprachen aber riefen nach Fortsetzung.
Tatsächlich dürfte ein Gespräch zwischen Judentum und Christentum erst mit
der kommenden Zeit zum Ende kommen. Es wurde darum beschlossen, die
nächste Tagung, die vom 28. Februar bis 4. März 1955 in Hildesheim
(Niedersachsen) stattfinden soll, unter das Thema zu stellen und damit das
«Menschheitsproblem» schlechthin anzugreifen: «Der Nächste in christlicher und
jüdischer Sicht.» 1. Begriff des Nächsten. 2. Sinn und Grund der Nächstenliebe.

3. Der Nächste in seiner Bedeutung für das menschliche Leben. Auch
ein Rundgespräch soll sich daran anschließen und unter dem Thema stehen :

«Echte Toleranz.»

Bethel-Bielefeld G. Jasper

REZENSIONEN

Pierson Parker, The Gospel before Mark. Chicago 1953, Chicago University
Press.

Die Front der englischen Benediktinerschule von Downside Abbey
(Chapman, Butler) gegen die «Markus-Prioristen» (Judaica 1952, VIII.
185—189) hat von protestantischer Seite in den USA eine bemerkenswerte
Verstärkung erfahren. Der Verfasser der vorliegenden Untersuchung über den
Proto-Matthäus ist Professor für neutestamentliche Literatur am General

123



Theological Seminary in New York und Mitherausgeber der repräsentativen
«Interpreter's Bible». Als Abt Butler sein Buch schrieb, das hier besprochen
wurde, schien von solcher Wendung noch keine Spur vorhanden.

Ausgehend von der bisherigen Literarkritik des Evangeliums akzeptiert
P. drei matthäische Quellenbereiche : die Gemeinsamkeiten zwischen Matthäus
und Markus — «Q», Matthäus und Lukas verbindend — und «M», den
matthäischen Restbestand, der zwar «niemals als solcher existierte», jedoch
diejenigen Partien in Matthäus bezeichnet, die in Markus und Lukas keine
Parallelen haben (4-5. 87-8). Über den letzteren Quellenbereich hinaus dringt
P. jedoch vor allem zu «K» vor (vom griechischen itgàyovoç xoivôç, der
gemeinsamen Stammform), das ist jenes judenchristliche Evangelium, das
nach ihm Matthäus und Markus gemeinsam ist (nach unserer Auffassung aber
auch noch in Lukas und Johannes nachwirkt).

In erster Linie sondert P. im Aufbau seiner Beweisführung M von Q ab,
um beide als gänzlich verschiedenen Ursprungs erweisen zu können, doch
habe der Redaktor des kanonischen Matthäus «die Sprache von Q offenbar
mit großem Respekt behandelt» (31). Dann unterscheidet P. im Fortschreiten
seiner Methode M von Markus, dem es näherstehe als Q (33). Sowohl die
matthäischen Aramäismen (nach C. C. Torrey untersucht, 37-9), als auch
die oft beachtete Rauhheit des Griechischen bei Markus finden ihre beste
Erklärung in der Annahme, daß das erste und zweite Evangelium aus einer
gemeinsamen Quelle, K, geschöpft winden, nicht aber, daß Matthäus einfach
Markus kopiert habe (39. 43). Aus der Struktur der Evangelien ergibt sich,
daß es nicht nur in M mehrfache Lücken bei Übergängen gibt (47), sondern
auch in Markus zahlreiche charakteristische Anzeichen von Verkürzung:
Markus selbst erklärt sein Material für unvollständig (52-3, wo Chapman
ausdrücklich genannt ist), er ist sich der Existenz zusätzlicher Materialien
bewußt, er läßt M stellenweise deutlich anklingen, faßt es zusammen und
kondensiert es, läßt auch selbst deutliche Lücken bei seinen Übergängen
erkennen, die aus Matthäus ergänzt werden müssen (52-6). Diese Anzeichen
von Verkürzung in Markus stimmen mit der bisherigen Lösung des synoptischen

Problems (im englischen Sprachgebiet vor allem durch B. H. Streeters
Rekonstruktion der matthäischen Kompilation vertreten), nicht überein (59,
wo Butler hätte genannt werden müssen).

Die Schlußfolgerung ist, daß Matthäus und Markus auf einem ihnen
gemeinsam vorausliegenden Dokument aufbauen: auf K. Dieses Ergebnis
wird durch die inhaltliche Analyse bestätigt. K., nicht Markus, setzt das

palästinensische Milieu voraus (88). Nicht K, sondern Markus bezieht in der
judenchristlichen Kontroverse eine heidenchristliche Position (100). Markus
weicht diesbezüglich von K in verschiedenen Fragen ab, die Zwölf, Petrus,
das Gesetz, die rabbinische Tradition, die Heidenmission betreffend (104r-10).
Markus zeigt auch verschiedene Auslassungen in dieser Richtung (116). Über
die These hinaus, daß Matthäus den verlorenen Schluß des Markus aufbewahrt
habe, läßt P. den matthäischen Auferstehungsbericht aus Kher stammen

124



(118-9). Auch den Anfang des Matthäus-Evangeliums, die Genealogie und
die Kindheitserzählung, findet P. bereits in K (120-2).

Darnach verwirft P. den «Zickzackprozeß», mit dessen Hilfe die herkömmliche

Zwei- oder Vierquellentheorie die Entstehimg des kanonischen Matthäus
erklären will (129). Der letztere ist nach P. eine Synthese von Q und K, das
heißt mit anderen Worten der heidenchristlichen und der judenchristlichen
Stammformen des Evangeliums, die nach ihm vor ihrer Kompilation im
kanonischen Matthäus mehr oder weniger unabhängige Überlieferungen des

Urevangeliums verkörperten. Daraus wird der Schluß gezogen, daß die Bereitschaft

des matthäischen Redaktors, diese beiden Arten von Materialien
miteinander zu verbinden, aus einer Zeit stammen müsse, in der Judenchristen
und Heidenchristen innerhalb der christlichen Gemeinden relativ gleichberechtigt

nebeneinander lebten (131). Der Kompilator des kanonischen Matthäus

habe die heiden- und judenchristliche Überlieferung und Auffassung
einfach «synthetisiert», also wohl künstlich zusammengefügt (137). Das aber
war erst im Zeitalter des Domitian möglich (138).

P. führt talmudische Stellen an, die beweisen sollen, daß einerseits die
Wundertendenz des Matthäus judenchristlichen Ursprungs sein muß (132-3),
daß sie aber auch andererseits im Vergleiche mit Markus nur spätester
Herkunft sein kann, «weiter entfernt von den Berichten über die ursprünglichen
Ereignisse als Markus» (134). Er vergißt dabei gerade hier die für unser
Problem wichtigsten talmudischen Quellen, darunter das Birkath ha-Minim,
die Exkommunikation des Judenchristen aus der Synagoge (um 80), die es

allein schon ausschließt, daß ein redaktioneller Kompilator nach diesem
Geschehnis die bisher selbständigen Urformen der juden- und heidenchristlichen

Überlieferung des Evangeliums hätte aneinanderleimen können.
Vielmehr muß der judenchristliche Gehalt des Matthäus-Evangeliums lange vor
dem Birkath ha-Minim kodifiziert und kanonisiert worden sein, da seine
Aufbewahrung nachher weder im juden- noch im heidenchristlichen Interesse
liegen konnte. Man muß zum Verständnis des Neben- und Miteinanders
juden- und heidenchristlicher Elemente im kanonischen Matthäus einerseits
die volle Tragweite der judenchristlich-kleinjakobäischen Redaktion des
kanonischen Matthäus ermessen, andererseits aber auch die innere Scheu

gerade dieser christlich-pharisäischen Kirche von Jerusalem verstehen, die es
durchaus verhinderte, daß die älteren Elemente eines nicht nur allein juden-
christlichen Evangeliums mehr als bloß an der Peripherie retouchiert worden
sind (s. Das Evangelium der jerusalemitischen Mutterkirche, Judaica 1953,

IX. 1-33).
Trotz des weitaus zu späten historischen Ansatzes des kanonischen

Matthäus durch P. liegt in seiner Hypothese von der gemeinsamen Stammform

K ein überaus bedeutsamer Kern, der von ihm mutig in allen seinen

Konsequenzen herausgearbeitet worden ist. Unter Heranziehung vor allem
auch der zu Unrecht mißachteten patristischen Evidenz (141) anerkennt er
in K einen «Prä-Markus», der gleichzeitig ein Proto-Matthäus ist (154). Die

125



Entstehung von K setzt P. ungefähr um 55 AD an (146-8). Daraus ergibt
sich eine Rekonstruktion von K (188-235), deren Text von der Genealogie
und der Kindheitsgeschichte bis zum Auferstehungsbericht und zum
Lehrauftrag an die Apostel (ohne die trinitärische Formel, Mt. 28,19) reicht, somit
die wesentlichsten Stücke unseres matthäischen Christusbildes enthält. Man
kann über viele Einzelheiten dieser Rekonstruktion anderer Meinung sein,
um doch zu erkennen, daß hier eine positive und konservative Denkform ein

gutes Stück Zerstörungswerkes wiedergutzumachen versucht, welche die
negative Evangelienkritik in mühevoller Mikrophilologie geleistet hat.

Diese Herausarbeitung von K aus dem kanonischen Matthäus sowie die
fruchtbare Erkenntnis, daß dieser Proto-Matthäus ein «Prä-Markus» ist,
trägt weitreichende Konsequenzen in sich. Was von unserem Standpunkt
vor allem gesagt werden kann, wurde bereits vorweggenommen (Judaica
IX. 1-33). Darnach müssen im kanonischen Matthäus auf Grund der
soziologisch-historischen Zuordnung seiner Entstehung zur Urgeschichte der jeru-
salemitischen Mutterkirche zwei Schichten unterschieden werden, die man
abkürzend die «großjakobäisch-sadduzäische» und die «kleinjakobäisch-
pharisäische» nennen kann. Die jüngere dieser beiden Schichten allein war
konsequent judenchristlieh im national-pharisäischen Sinne, wogegen die
ältere, die dem Urgeschehen des Evangeliums weitaus nähersteht, nicht nur
judenchristlich, sondern auch heidenchristlich war (wie z. B. die
Zahlensymbolik der beiden Brotvermehrungen beweist). Darin stand sie dem
kosmopolitisch-sadduzäischen Denken näher.

In der Terminologie der vorliegenden Untersuchung, die K in den Mittelpunkt

stellt, müßte man daher unterscheiden : K4 oder den großjakobäischen,
ursprünglich sicher nicht-griechischen Urmatthäus — K2 oder den kleinjako-
bäischen, vermutlich schon ursprünglich griechischen Matthäus, der ein
Targum des Urmatthäus war — K3 oder die postjakobäische Redaktion der
beiden Grundschichten (Judaica IX. 254) — und endlich K4, die textliche
Überlieferung des kanonischen Matthäus aus dem 2. Jahrhundert. Vor allem
Kj und K2 sind so deutlich unterscheidbar, daß man auf diese Unterscheidung
unschwer das älteste historische Christusbild aufbauen kann, das wir mit
kritischen Mitteln herausarbeiten können.

Man muß dazu freilich statt der bloß literarisch-philologischen Methode
die soziologisch-historische anwenden, das heißt, man muß die literarischen
Texte den historischen Situationen zuordnen, die sich aus einer soziologischen
Analyse des Neuen Testamentes ergeben. Solange K eine ungegliederte,
amorphe Masse bleibt, kann daraus für die Frühgeschichte des Christentums
wenig gewonnen werden. Insbesondere wird dann auch die judenchristliche
Kontroverse der Urkirche, der P. mit Recht die größte Bedeutung für die
Genesis der Evangelien zuschreibt (3. 114), nur ungenau erfaßt werden können.

Es ist unmöglich, anzunehmen, daß die ursprüngliche Form selbst des

jerusalemitischen Christentums (Kj) schlechthin identisch war mit den
späteren Auffassungen unter Jakobus Minor (K2), dem offenbar nicht nur Paulus,

126



sondern auch Petrus und Johannes das Feld räumten. Vor der «kleinjako-
bäisch-pharisäischen» Phase der jerusalemitischen Mutterkirche gab es die
«großjakobäisch-sadduzäische». Diese ältere Phase steht dem Denken Christi
selbst im Urgeschehen des Evangeliums um mehr als ein Jahrzehnt näher.
Daraus ist jenes Gleichgewicht juden- und heidenchristlicher Interessen zu
erklären, das im Symbolismus der beiden Brotvermehrungen seinen Niederschlag

gefunden hat. Wenn dem freilich so ist, dann fällt die Notwendigkeit,
aus dem Parallelismus von juden- und heidenchristlichen Elementen im
kanonischen Matthäus auf dessen späte Entstehung unter Domitian schließen
zu müssen.

Tappan, N. Y. Ernst Karl Winter

The Church and the Jewish People, herausgegeben von Göte Hedenquist.
Edinburgh House Press, 2 Eaton Gate, London S. W. I 1954, 207 S.

Das vorliegende Buch verdankt seine Existenz der 1. Weltkirchenkonferenz,

die 1948 in Amsterdam versammelt war. Damals wurde durch die
Vollversammlung eine Botschaft an alle Kirchen der Welt beschlossen, sie
möchten sich ihrer christlichen Verantwortung dem Volk der Juden gegenüber

bewußt werden und den mannigfachen Problemen, die sich durch die
Existenz des jüdischen Volkes für Kirche und Welt stellen, ihre volle
Aufmerksamkeit zuwenden (s. S. 201 ff.). Ein Buch wurde hernach geplant, das,
herausgegeben unter den Auspizien des Weltkirchenrates, den einzelnen
Kirchen hätte eine Hilfe sein können, den Juden gegenüber eine neue,
christlichere Haltung zu finden. Dies Buch, das leider nicht geschrieben
wurde, hätte wahrscheinlich den etwas anspruchsvollen Titel: The Church
and the Jewish People mit Recht getragen.

Bei dem vorliegenden Buch, das nun statt jenem erschienen ist, ist dies
nicht so sicher. Herausgegeben vom Director of The International Missionary
Council's Committee on the Christian Approach to the Jews, zum größten
Teil geschrieben von Vertretern der christlichen Judenmission, verlegt durch
das Edinburgh House, ist dieses Buch deutlich ein Kind der Mission und sein
Name müßte eigentlich lauten : The Christian Approach to the Jews and the
Jewish People. Die Mission und die Judenmission erst recht müssen heute
noch an sehr vielen Orten als Stiefkinder der Kirchen ihr Leben fristen. Man
darf sich darum nicht wundern, daß der Herausgeber dieses Buches sichtlich
von der Frage bewegt ist, ob und wie weit die im Weltkirchenrat vertretenen
Kirchen dasselbe anerkennen oder wenigstens beachten werden.

Das Buch enthält Aufsätze verschiedener Autoren. Es ist also ein Sammel-
band. Zwei Juden sind darin sozusagen als Gäste vertreten und ein
Wortführer der World-Brotherhood-Bewegung muß wohl auch zu den Gästen
gezählt werden. Man darf sich nicht wundern, daß ein so geartetes Buch

127



nicht nur die Vorteile, sondern auch die Nachteile der Gemeinschaftsarbeit
aufweist. Zu den Vorteilen möchten wir den Reichtum der Gedanken und
Aspekte zählen, zu den Nachteilen das unterschiedliche Niveau der einzelnen

Beiträge, die Möglichkeit von Wiederholungen und Widersprüchen. Der
Fragen und Probleme auf dem Felde der christlich-jüdischen Beziehungen
sind aber gegenwärtig so viele, daß ein einzelner sie kaum mehr darzustellen
und in gültiger Weise zu beurteilen vermöchte.

Zwei Aufsätze behandeln die heutige religiöse Situation des Judentums
(Schöeps, Lindeskog), zwei sind dem Staate Israel gewidmet (Macanna,
Kosmala). Behandelt werden ferner folgende Themen: The Church and the
Hebrew Christian, The Christian Message to Israel, und der Herausgeber
schildert den gegenwärtigen Stand der Judenmission. Damit sind aber erst
die wesentlichsten Beiträge dieses reichhaltigen Bandes genannt. Bischof
Stephen Neill hat zum Ganzen eine sehr wertvolle Einführung geschrieben.

Unser Buch erscheint im Jahre der 2. Weltkirchenkonferenz, die sich
mit der Hoffnung der Kirche für die Welt befassen wird. Möge es in allen
Kirchen zur Erkenntnis beitragen, daß gerade diese Hoffnung, die der Kirche
für die Welt anvertraut ist, in Gottes Wort unabtrennbar gebunden ist an
die Hoffnung, die ihr — und ihr allein — für das Judenvolk gegeben wurde.

Zürich Robert Brunner

ZEITSCHRIFTENSCHAU

Cahiers Sioniens, Vile Année, N. 2-3, Juin-Sept. 53 : P. Démann-R. Bloch :
Formation liturgique et attitude chrétienne envers les Juifs. Correspondance,

L'actualité, Bulletins, Les Livres.
Historia Judaica: Vol. XV, October, 53, Part 2: Early German Preaching

in America, by Bernhard N. Cohn. Jacob Newton Carodozo : American
Economist, by Alexander Brody. Jewish Community Tokens, by Bruno
Kisch. Jewish Ideals and the Gentile World by Solomon B. Freehof.

The Journal of Jewish Studies, Vol IV, No. 4. 1953 : J. L. Teicher:
The Teaching of the Pre-Pauline Church in the Dead Sea Scrolls. L. Jacobs :
The Aristotelean Syllogism and the Qal Wa-Homer. N. Wieder: The «Law-
Interpreter» of the Sect of the Dead Sea Scrolls: The Second Moses.
L. Fuks: The oldest Literary Works in Yiddish in a Manuscript of the
Cambridge University Library. R. A. Barnett: Current Literature.

Freiburger Rundbrief: VI. Folge 1953/54, Febr. 54, N. 21/24: 1. Das
Gesetz der unsicheren Hand, Vortrag über die bundesgesetzliche
Wiedergutmachung von Rechtsanwalt Otto Küster. 2. Der Weg der Juden in
Deutschland. 3. Israel und Deutschland. 4. Geheimnis und Gewalt — der
Lüge. 5. Die Ur-Diakonie als Heilmittel des Urschismas. 6. Kardinal
Faulhaber und das Judentum. 7. Die christliche Katechese und das Volk der
Bibel. 8. Gerechtigkeit in christlicher und jüdischer Sicht. 9. Echo und
Aussprache. 10. Rundschau. 11. Kleine Nachrichten. 12. Literaturhinweise.

13. Aus unserer Arbeit.

128


	Rezensionen

