
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Spinoza, Ben-Gurion und das heutige Judentum

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960962

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960962
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Problemstellung aus der Praxis und für die Praxis handle. Darum
möchte ich hier nun zum Schluß ein paar Fragen stellen, die ich mir
selber nicht so ohne weiteres zu beantworten wage:

1. Kann, darf man einem jüdischen Menschen von heute Gott-
helfs erzählende Literatur in dem Sinne als Lektüre empfehlen, daß
der jüdische Leser dort finden könne, was wirklich christlich sei?

2. Was hat es zu bedeuten, daß wir, die christlichen Leser und
dankbaren Bewunderer Gotthelfs, es offenbar so ganz und gar nicht
mehr merken, daß bei ihm sehr oft so wenig freundliche Äußerungen
über das Judentum stehen, daß sie unsere jüdischen Freunde auch
heute noch schwer verletzen? Sollte Gotthelf vielleicht auch da eine
Art «Sehweizerspiegel» sein, und müßten wir nicht als Christen
darüber erschrecken, daß wir so blind und empfindungslos geworden
sind in dieser Beziehung?

3. Gotthelf war nicht nur Volksschriftsteller, sondern auch Theologe,

ja, er war vor allem anderen Theologe und schrieb seine Bücher
nur, um Gott zu dienen. Hätte er aber gerade als Theologe von der
Bibel alten und neuen Testamentes her nicht doch noch eine wesentlich

andere Haltung dem jüdischen Menschen gegenüber finden
können, finden sollen, die es ihm, zumal in einer Zeit des Kampfes
um die menschliche Gleichberechtigung der Juden, nahe gelegt hätte,
sich nicht nur vorsichtiger, sondern auch positiver über diese zu
äußern? Wer eine so kraftvolle, wunderbare Sprache sein eigen
nennt, hätte gerade als Christ seinen Mitchristen gegenüber doch
wohl auch andere, weniger gefährliche und gefährdete Exempel
statuieren können als ausgerechnet die mit den Juden!

SPINOZA, BEN-GURION UND DAS HEUTIGE
JUDENTUM

von ScHAiiOM Ben-Chobdst, Jerusalem

Der erste Artikel, den David Ben-Gurion, nach seinem «Gang in
die Wüste», aus Sedej-Bokér, veröffentlichte, war ein umfangreicher
Essai «Nethakén Hameuwath» (Korrigieren wir das Verkrümmte),

115



der eine Heimholung Spinozas in das jüdische Volk und eine
Übersetzung seiner Werke durch die Hebräische Universität fordert.

Es war bekannt, daß Ben-Gurion ein Bewunderer und Verehrer
Baruch Spinozas ist und so hat dieser Artikel, der am 25. Dezember
1953 im «Davar» erschien, eigentlich keine Überraschungen geboten.
Dennoch wurde er viel beachtet, denn Ben-Gurion hat sich diesmal
unverhüllt als Spinozist bekannt und es wurde als symbolisch
empfunden, daß er — kaum der Bürde des Amtes ledig — dieses « Credo »,

dieses «Ani-Maamin» ablegte.
Wir haben zunächst, diese Tatsache zugrunde legend, die Frage

aufzuwerfen: besteht heute wirklich noch jener Bruch zwischen
Spinoza und dem Judentum, wie er vor 300 Jahren bestand?

Am 27. Juli 1656 wurden alle Kerzen in der Synagoge von Amsterdam

ausgelöscht und ein grausiger Bannfluch (Cherem) über den
24jährigen Philosophen Benedictus (Baruch) de Spinoza (1632 bis
1677) verhängt.

«Nach dem Beschlüsse der Engel und dem Urteil der Heiligen bannen,
verwünschen, verfluchen und verstoßen wir Baruch de Spinoza mit Zustimmung

des Heiligen Gottes und dieser ganzen heiligen Gemeinde .1.»

Mit diesen grausigen Worten hebt der Cherem über Spinoza an,
der diesen großen Sohn unseres Volkes aus der Gemeinschaft Israels
verstieß. Besonders tragisch aber war es, daß sich unter den Rabba-
nim, die diesen Bannfluch verhängten, auch jener Rabbi Shaul Mor-
teira (1596—1660) befand, der selbst der Lehrer des Spinoza gewesen,
ihn in die Tora und — vermutlich auch — in die Kabbala eingeführt
hat.

Warum wurde Spinoza verstoßen? — Die Ansichten der Forscher
gehen hier auseinander. Man muß wohl drei Motive für den Bann
unterscheiden: erstens hörte Spinoza auf, am gottesdienstlichen
Leben der Gemeinde teilzunehmen und beobachtete die Ritualvorschriften

des Judentums nicht mehr. Zweitens vertrat er
bibelkritische Gedankengänge, vor allem ging er von der — heute in der
Bibelwissenschaft unumstrittenen Prämisse aus —, daß die Tora,
der Pentateuch, nicht das Werk Mosches sein kann, sondern von

1 W. Nigg, Buch der Ketzer, Zürich 1949, S. 421 (bringt die volle Bann-
Formel).

116



mehreren, späteren Autoren herrührt, endlich vertrat er einen
philosophischen Gottesbegriff, der mit dem des Judentums nicht
übereinstimmt.

Lange Zeit sah man in diesem Punkte allein den Grund des
Konfliktes zwischen Spinoza und der offiziellen Synagoge, aber man muß
doch die beiden anderen Motive mit berücksichtigen.

Nunmehr erhebt sich die Frage, worin unterscheidet sich der
Gottesbegriff Spinozas von dem des Judentums? (Die Frage so stellen, ist
an sich schon problematisch, da man, bei einer strengeren
Betrachtungsweise, nicht von einem vollkommen einheitlichen Gottesbegriff
im Judentum aller Epochen sprechen kann: in der Bibel selbst sehen

wir eine Entwicklung vom Stammes-Gott zum Universal-Gott, von
der Monolatrie, der Verehrung eines obersten und mächtigsten
Gottes, zum reinen Monotheismus. Talmud, Kabbala und
Religionsphilosophie haben ferner mannigfache Nuancen des Gottesbegriffes
gegeben.)

Bewußt vereinfachend kann man aber sagen: Spinoza lehrt den

Pantheismus, während das Judentum einen extra-mundanen Gott
verkündet, einen einigen und einzigen Gott, der außerhalb der Welt,
als ihr Schöpfer und Lenker thront. Das «DEUS SIVE NATURA»

Die Natur selbst ist Gott) Spinozas, hebt die dialektische Spannung

zwischen Schöpfer und Schöpfung auf. Nur die rein geistige
Liebe zu Gott, die der geistigen Liebe Gottes selbst wesensmäßig
entspricht, AMOR DEI, als das höchste Gut, vermag uns mit Gott
zu verbinden.

Der Vorwurf des Atheismus, der zu Lebzeiten gegen Spinoza
erhoben wurde, ist ganz und gar ungerechtfertigt, aber auch seine

pantheistische Auffassung allein hätte nicht genügt, einen so drastischen

Trennungsstrich zwischen ihm und dem Judentum zu ziehen.
Am tiefsten und klarsten hat wohl Martin Buber in seinem

«Geleitwort» zu den «Chassidischen Büchern» (1927), die Problematik

Spinozas gegenüber dem Judentum dargelegt:

«Spinoza unterwand sich, Gott seine Anredbarkeit zu nehmen. Man meine
nicht, sein deus sive natura sei «ein anderer Gott» gewesen. Er selber meinte
keinen anderen als den er als Knabe angeredet hatte, den eben, der Ursprung
und Ziel alles Wesens ist; er wollte ihn nur von dem Makel der Anredbarkeit
reinigen. Der Anredbare war ihm nicht rein, nicht groß, nicht göttlich genug.

117



Der fundamentale Irrtum Spinozas war, daß er in der Lehre Israels nur eine
Lehre vom Personsein Gottes gegeben wähnte und sich gegen sie als eine

Minderung der Göttlichkeit stellte.»

Der Gottesbegriff des Spinoza unterscheidet sich fundamental
vom jüdischen nicht durch seine pantheistische Note allein, sondern
—- vor allem — durch die absolute Ent-Persönlichung Gottes. Hier
wandelte Spinoza natürlich auf den Spuren seines Lehrmeisters
René Descartes. Ein Zeitgenosse Spinozas aber, Pascal (1623—1662),
hat, wiewohl selbst von Descartes herkommend, gegen die philosophische

Abstraktion Gottes zu einer bloßen Gottes-Idee, 1654 mit
dem berühmten Aphorismus demonstriert:

«Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaak, Dieu de Jacob non des philosophes et des
savants2.»

Diese Absage Pascals an den «Gott der Philosophen» trifft wohl
auch den tiefsten Wesenskern der jüdischen Absage an Spinoza.

Spinozas Bannung durch das offizielle Judentum seiner Zeit, das
ihn ja auch beim Magistrat der Stadt Amsterdam als einen gefährlichen

Ketzer denunziert hatte, führte dazu, daß sein eigenes
Verhältnis zum Judentum kalt und heblos wurde, wenngleich der stille
Brillenschleifer von den Haag sich in wahrhaft stoisch-philosophischer

Ruhe niemals zu Haßausbrüchen gegenüber dem Judentume
hinreißen Meß.

Seine besondere Liebe aber galt der Hebräischen Sprache und er
verfaßte selbst eine Grammatik derselben. Spinoza sah im Hebräischen

nicht nur die Sprache des Alten Testaments (T'NACH),
sondern auch die Ur-Sprache des Neuen Testaments, das wiewohl
griechisch überliefert, ursprünglich hebräisch oder aramäisch
konzipiert sein mußte. Für die Zukunft des jüdischen Volkes faßte er
die Möglichkeit einer Wiedererrichtung des jüdischen Staates im
Lande Israel ins Auge. Diese Haltung Spinozas gegenüber der hebräischen

Sprache und der Zukunft seines Volkes muß ihn natürlich
einem Manne wie Ben-Gurion besonders nahe kommen lassen, und
Ben-Gurion steht hiermit ja keineswegs vereinzelt da.

Schon 1929 legte Nahum Solcolow in seinem hebräischen Buch

2 Vgl. E. Weber, Das A. T. und die Juden, 6. Pascal, Judaica, Heft 4.

Dez. 1953, Jhrg. 9.

118



« Spinoza us 'mano » ein nationales Bekenntnis zu Spinoza ab und 1932

verkündete, bei der 300-Jahrfeier Spinozas, Prof. Joseph Klausner
von den Höhen des Scopus feierlich namens der Hebräischen
Universität, daß der Bann über Spinoza aufgehoben sei. (Die Stadt Tel-
Aviv beeilte sich, eine Straße nach dem einst verketzerten Sohn
unseres Volkes zu benennen.)

Bereits 1885 übersetzte Shlomo Rubin Spinozas Hauptwerk, die
«Ethik» ins Hebräische unter dem rabbinisch klingenden Titel:
«Cheker eloha», und 1923 ließ Jakob Klatzkin eine moderne
Übersetzung folgen, die heute wohl Ausgangspunkt der von Ben-Gurion
angeregten Gesamtausgabe der Werke Spinozas durch die Hebräische

Universität sein könnte.
Heute gibt es in Haifa sogar ein Spinozeum (Beth Spinoza),

dessen Ziel es ist, das geistige Erbe Spinozas zu bewahren und ihm
seinen Platz im Judentum zu sichern. Das Spinozeum veranstaltet
Vorträge und Kurse über Spinoza und verbreitet Literatur auf dem
Gebiete der spinozistischen Philosophie.

Selten nur noch erheben sich Stimmen gegen die jüdische Anerkennung

Spinozas und wenn sich solche Stimmen erheben, kommen sie

von Seiten der Orthodoxie.
So schrieb Dr. Simon Federbusch im «Hatzophe» (16. Mai 1952)

einen Artikel «Pulmus Spinoza», in welchem er auf den unversöhnlichen

Gegensatz zwischen Spinoza und dem Judentum Nachdruck
legt und seine Leser aufruft, sich gegen Spinoza und für das Judentum

zu entscheiden.
Wir haben uns nun die Frage vorzulegen, ob der Appell, den kein

Geringerer als eben David Ben-Gurion heute erhebt, Spinoza wieder
voll und ganz in das Pantheon des jüdischen Volkes aufzunehmen,
positiv zu beantworten ist, oder ob der Bann noch heute zurecht
besteht?

Vergegenwärtigen wir uns nochmals die drei Motive, die zur
Verhängung des Bannes gegen Baruch Spinoza führten:

1. Nichtbeachtung des Zeremonialgesetzes (Mizwoth maassioth).
2. Bibelkritische Einstellung.
3. Abstrakt-philosophischer Gottesbegriff pantheistischer Art.

Wenn wir uns vorstellen, daß ein Zeitgenosse, heute und hier,

119



wegen dieser «Delikte» in den Bann getan würde und aus der
Gemeinschaft des Jischuw ausgestoßen würde — so wäre diese

Vorstellung geradezu absurd.
Die Mehrzahl der heutigen Juden, in Israel und in der Diaspora,

praktizieren das Religionsgesetz nicht mehr, oder nur in ganz
subjektiver Auswahl. Fast alle jüdischen Bibelwissenschaftler stehen
auf dem Boden historisch-philologischer Kritik, die auch an den
offiziellen Rabbinerseminaren liberaler, reformierter, ja sogar
konservativer Richtung gelehrt wird.

Was nun das philosophische Weltbild anlangt, so herrscht
diesbezüglich tatsächlich vollkommene Lehrfreiheit im zeitgenössischen
Judentum. Wäre Spinoza also ein Zeitgenosse, so könnte er, relativ
unangefochten, unter uns leben und lehren, ja die Gemeinschaft wäre
auf den großen Philosophen stolz, wie sie auf Einstein stolz ist,
dessen Weltbild die «Synagoge» keineswegs mit den Maßstäben der
traditionellen Theologie mißt.

So wenig die Kirche heute einen Galilei mehr anzugreifen wagte,
so wenig würde sich das Judentum heute gegen Spinoza abgrenzen.

Haben also die Rabbinen geirrt, die Spinoza bannten? Keineswegs!

Solange Judentum noch ein fest umrißener Inhalt war, der
sich durch Praktizierung bestimmter Gesetze und Bräuche? (Miz-
woth und Minhagim) dokumentierte, konnte ein «Outsider» wie
Spinoza (und vor ihm Uriel Acosta) nicht geduldet werden: die
Homogenität Israels gebot solche Härten.

Heute aber, da von einer solchen Homogenität nicht mehr die
Rede sein kann, und gerade hier, in der Medinath-Israel, das Nationale

an die Stelle des Religiösen trat, ist die Rezeption Spinozas — im
nationalen Sinne — unabweisbar geworden.

Andrerseits aber sollte gerade eine hebräische Akademie-Ausgabe
Spinozas zur geistigen Klärung in Israel beitragen. In Auseinandersetzung

mit Spinoza sollten wir unser eigenes Weltbild revidieren
und uns, in tiefem Ernst, die Frage vorlegen, inwieweit wir noch das

geistige Erbe Israels lebendig verwalten: die existentielle Beziehung
des einzelnen und der Gemeinschaft zum Gotte Israels?

120


	Spinoza, Ben-Gurion und das heutige Judentum

