
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Martin Bubers messianische Hoffnung und ihr Verhältnis zu seiner
Philosophie

Autor: Hammerstein, Franz von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960960

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


MARTIN BUBERS MESSIANISCHE HOFFNUNG
UND IHR VERHÄLTNIS

ZU SEINER PHILOSOPHIE

von Fkanz von Hammerstein

I. Die messianische Hoffnung des Juden Martin Buber

Wenn wir uns mit dem Messiasbild beschäftigen, zu dem sich der
Jude Buber selbst bekennt, das also nicht nur Gegenstand historischer

Forschung für ihn ist, sondern Wirklichkeit im umfassenden
Sinn, so müssen erst einmal einige Vorfragen gestellt werden.

Wie verhalten sich Philosophie und Theologie in Bubers Denken
zueinander? Seine theologisch-biblischen Schriften, zu denen auch
ein Teil der zionistisch-jüdischen Schriften kommt, sind vor allem
für Juden bestimmt, und für Christen, insofern als Buber von der
missionarischen Aufgabe der christlichen Kirche weiß und ihr nun
zeigen will, was der Jude von dieser Aufgabe hält1. Sie sind
nicht für alle Menschen gedacht: wem die Erwählung des Volkes
Israel am Sinai nicht gilt, dem gelten auch die Zeugnisse von
dieser Erwählung nicht. Aber diese Menschen sind doch auch
nicht ganz von Gott vergessen: so wie das talmudische Judentum
die noachidischen Gebote für sie bereit hielt, so ähnlich hat Buber
für die Menschheit seine Philosophie bereit. In dieser Philosophie
werden biblische, an die Geschichte gebundene Wahrheiten in
allgemein menschlicher Form wiederholt. Die Wahrheit wird also

gleichsam für den Heiden von der Bindung an ein bestimmtes
Glaubensereignis befreit. Sie wird in die Sprache und die
Denkformen des modernen Menschen übertragen. Das bedeutet nun nicht
unbedingt, daß diese Philosophie gläubigen Juden und gläubigen
Christen überhaupt nichts zu sagen hätte. Sie sagt ihnen nur nichts

1 Vgl. M. Buber «Kampf um Israel», Berlin 1933, S. 50ff.

65
1 Judaica, Band 10, '2



wirklich Neues, weil sie nur eine Wiederholung und Entfaltung der
biblischen Wahrheit ist. Das wird aber nun in dieser Philosophie
nicht gesagt, sondern anscheinend geht es hier um allgemeine
Wahrheiten, die den vernünftigen Menschen überzeugen können. Die
Grundlage seiner Erkenntnisse scheint nicht die Offenbarung,
sondern die menschliche Vernunft zu sein. Wir wenden uns aber jetzt
zuerst dem Bekenntnis des Juden Buber zu, um nachher die hier
schon anklingenden Fragen wieder aufzunehmen.

Dieses Bekenntnis findet sich vor allem in zwei Gruppen von
Veröffentlichungen: den chassidischen und den zionistisch-jüdischen
Schriften. In den chassidischen Schriften ist die Sache insofern
schwierig, weil Buber hier eigentlich nur der Herausgeber ist, und
deshalb nicht immer deutlich wird, wo er einfach referiert, ohne sich
mit der Meinung des Gesagten zu identifizieren, und wo er bewußt
auswählend referiert, also gleichzeitig interpretiert. Man wird sagen
können, daß Buber da, wo er gegen chassidische Überzeugungen ist,
das in den Vorworten oder in seinem Buch «Die chassidische
Botschaft» deutlich sagt. Da, wo er also keine Einwände oder Abgrenzungen

vornimmt, darf man wohl mit Recht sein Bekenntnis zu der
chassidischen Botschaft voraussetzen. Unbehandelt bleibt die Frage,
ob Buber den Chassidismus historisch richtig und umfassend sieht,
weil dies für uns nicht wichtig ist. Es geht ja hier nicht um den
Chassidismus als solchen, sondern um Bubers Bekenntnis zu dem
Glauben der Chassidim. — In den zionistisch-jüdischen Schriften
ist die Sache am klarsten, weil da wirklich Buber selbst spricht.

Eine zeitliche Reihenfolge von einer Gruppe zur anderen läßt
sich nicht herausstellen, weil Buber sich zwar nicht gleichzeitig mit
dem Chassidismus, dem Zionismus, der Bibel und Philosophie
beschäftigt hat, aber man kann die Epochen, in denen er mehr an dem
einen oder anderen arbeitete, nicht gegeneinander ausspielen. Im
Gegenteil: es liegt eher immer wieder eine gegenseitige Befruchtung
vor. Die innere Einheit zeigt sich darin, daß er innerhalb der letzten
Jahre sowohl seine biblische Arbeit sehr intensiv betrieben hat
(«Moses», «Glaube der Propheten», «Zwei Glaubensweisen») als auch
eine zusammenfassende Arbeit über den Chassidismus und eine neu
durchgearbeitete Ausgabe der chassidischen Bücher herausgegeben
hat. Daneben beschäftigte er sich auch mit dem Zionismus immer

66



weiter («Israel und Palästina»); seine Professur in Jerusalem war
ein Zeichen und eine Notwendigkeit gerade hierfür2.

A. Der Zionismus als messianisches Problem

Wenn wir uns nun zuerst der palästinensischen Seite des messia-
nischen Problems bei Buber zuwenden, so stoßen wir sofort auf den
Zionismus. Die Wirklichkeit dieses Begriffes ist sehr weitschichtig.
Im weitesten Sinn sind in ihm alle Bestrebungen zusammengefaßt,
die die zerstreuten Juden in Richtung des heiligen Landes, des

«Zion» hegen. Solche Bestrebungen waren mehr oder weniger stark
seit der Vertreibung aus Palästina immer lebendig. Ihre Geschichte
kann hier nicht dargestellt werden. Sie waren lebendig ebenso wie
auch die messianische Hoffnung immer lebendig war, und beide

Strömungen hängen eng zusammen, überschneiden sich mannigfaltig:

sei es, daß der Messias oder das messianische Reich in Palästina

verwirklicht wird oder daß jedenfalls geheime Verbindungen
diese beiden Vorstellungen zusammenhalten.

Hier kann es nur darum gehen, den Zionismus der letzten 50
Jahre in großen Zügen zu entfalten und zu zeigen, wie Buber mit
ihm verbunden war. Dabei wird gleichzeitig deutlich werden, welche
messianischen Erwartungen sich in ihm niedergeschlagen haben.

Man muß in dieser Epoche innerhalb des Judentums drei Gruppen
nach ihrer Haltung zum Zionismus unterscheiden:

die politischen Zionisten,
die Anti-Zionisten,
die religiösen Zionisten.

Die Trennung ist in der Wirklichkeit nicht scharf durchführbar,
es laufen mancherlei Fäden hin und her, auch gibt es zweifellos
Gruppen, in denen der Zionismus keine Rolle spielt.

Über den politischen Zionismus braucht hier nicht viel gesagt zu
werden. Er will für die Juden einen Staat unter andern Staaten, mit

2 Befremdlich mag es uns scheinen, daß Buber in Frankfurt einen Lehrstuhl

für Religionswissenschaft und in Jerusalem für Sozialphilosophie
innehatte. Zweifellos hat er sich auch mit diesen Gebieten beschäftigt, aber
im Mittelpunkt seiner Arbeit stehen beide nicht.

67



einem Staatsethos, wie es andere Staaten auch haben. Er will aus
den zerstreut in den Völkern lebenden Juden ein jüdisches Volk
machen, das ein Volk unter anderen ist3. Es gibt nicht viele Juden,
die diesen rein säkularen politischen Zionismus schroff vertreten,
aber es ist doch offensichtlich, daß der Staat Israel für viele seiner

Bürger und vor allem für viele Außenstehende eben ein Staat neben
anderen Staaten ist, daß das in diesem Staat lebende Volk ein Volk
neben und unter anderen Völkern ist. Gleichzeitig wird allerdings
immer deutlich sein, daß das Ethos dieses Staates geprägt ist durch
den jüdischen Glauben, so wie das Staatsethos der USA oder irgend
eines europäischen Staates durch den christlichen Glauben geprägt
wird; ebenso wird deutlich sein, daß dieses Volk eben doch seine
bestimmten Eigenarten hat, wie wir sie bei jedem Volk finden. Aber
diese Eigenarten sind nun in diesem Fall in besonderer Weise
bestimmt durch die einzigartige «Geschichte» der Juden, der Menschen
also, die weder durch eine gemeinsame Sprache noch durch ein
gemeinsames Vaterland, noch auch durch eine gemeinsame Geschichte,
sondern lange Zeit hindurch «nur» durch einen gemeinsamen Glauben

verbunden waren4. Wird sich dieser Glaube in Israel als das
entscheidende und tragende Fundament erweisen, wird er die neue
Lebensgemeinschaft der Menschen in Israel formen und führen Das
ist die Frage. Oder wird es eine reine Interessengemeinschaft sein,
in der all die natürlichen Bindungen wie Sprache und gemeinsame
Geschichte erst wachsen müssen, wie sie bei anderen Völkern
gewachsen sind, um dann doch wie in anderen Völkern kein wirklich
tragendes Fundament mehr zu sein. Ein wirkliches Fundament wird
nur der jüdische Glaube sein können. Wie sieht dieser Glaube nun
im Hinblick auf den Staat Israel aus, mit anderen Worten: was ist

3 Vgl. die Deklaration des 1. Zionistenkongresses in Basel (August 1897),
in der es heißt: «Der Zionismus erstrebt die Schaffung einer öffentlichrechtlich

gesicherten Heimstätte für das jüdische Volk in Palästina .»

Gegen die Worte «für das jüdische Volk» protestiert Schoeps scharf, weil in
ihnen eine «verhängnisvolle Fehlinterpretation des jüdischen Volkes» zum
Ausdruck komme. Die Judenfrage könne auf diesem Wege nicht gelöst
werden. (S. «Wir deutschen Juden», Berlin 1934, S. 20.)

4 Glaube muß hier im Sinne der jüdischen Theologie verstanden werden.

68



religiöser Zionismus? In diese Frage hinein gehört dann noch eine
andere: wie verhalten sich Zionismus und Messianismus zueinander?

Bevor wir uns dem religiösen Zionismus zuwenden, müssen wir
einen kurzen Blick auf die Gegner des Zionismus, die Anti-Zionisten,
werfen. Es geht natürlich hier nicht um Juden, die aus wirtschaftlichen,

kulturellen oder politischen Gründen dem Zionismus und
damit heute auch dem Staat Israel neutral oder eben feindlich
gegenüberstehen, sondern es geht um eine Gruppe von Juden, die aus
religiösen Gründen die Rückkehr der Juden nach Palästina ablehnen.
H. J. Schoeps hat diese Gründe folgendermaßen formuliert: «Wir
deutschen Juden stehen auf Hiobsposten,...» schrieb er 1934, und
fuhr fort:

«Es könnte ja sein, daß der deutsche Jude dieser Zeit in die echte Hiobs-
Naehfolge gezwungen wird, daß ihm das Schicksal tragischer Größe
zugeworfen wurde, daß an seiner Gestalt einer verflachenden Welt die Möglichkeiten

menschlicher Tiefe aufbrechen sollen5.»

Gegen den Zionismus wurde diese Haltung so abgegrenzt: Gott
hat «Israel verstoßen auf Weltzeit, ein Exempel den Heiden für
Gottes Strafgerechtigkeit, nicht verdammt auf Ewigkeit, ein Exempel

den Heiden, daß der nach seinem Rechte strafende Herr aw hora-
schamin, Vater der Barmherzigkeit genannt wird, ». Als Zeichen
dieser Verstoßung wurde Israel in den golus, in die Verbannung
gegeben. «Solange es Juden gibt und solange Welt Welt ist, ist Israel
im golus, in der Verbannung6.» Die Verbannung kann nur durch ein
«sichtbares Zeichen» Gottes aufgehoben werden. Die Gründung des
Staates Israel ist für Schoeps kein solches Zeichen. Das jüdische Volk
kann und darf sich also bis zu einem solchen Zeichen, das nach dem

angeführten Zitat das Ende dieser Welt bedeuten müßte, nur auf
einer «gläubigen Existenzebene» erhalten. Das Deutschtum der
•Juden ist dagegen auf einer natürhchen Existenzebene aufgebaut
und schließt deshalb jene andere Ebene nicht aus. Christliche Kirche
und Judenschaft sind nach Schoeps leibhafte Zeugen des
Gotteswillens7. Schoeps braucht auf den Zion und Palästina kein Gewicht

6 S. «Wir deutschen Juden», S. 10.
6 S. a. a. O., S. 16.
7 Vgl. a. a. O., S. 18.

69



zu legen, weil die jüdische Existenz seiner Meinung nach auf zwei
Pfeilern ruht: dem Passahfest einerseits und dem Sinaibund andererseits.

Die Zionisten betrachten mizrajim losgelöst vom Sinaibund
als völkische Geburtsstunde, ohne zu beachten, daß am Sinai dieses

Volk von allen anderen ausgesondert wurde8. Die Bedeutung des

heiligen Landes Palästina, die für Buber so eine große Rolle spielt,
sei also durch die Verbannung aufgehoben und man dürfe nicht
versuchen, ein Volk wie andere Völker zu sein9. Schoeps fügt allerdings
hinzu, daß die Frage der Golusbewertung in der Traditionsliteratur
überaus uneinheitlich sei. Es gebe in dieser Frage kein jüdisches
Dogma, keine einheitliche Lehrmeinung. Schoeps hält die Ablösung
des Glaubens an einen persönlichen Messias durch den Glauben an
einen «palästinensischen Nationalstaat, der den Völkern ein soziales
und kulturelles Beispiel gibt» für Umwandlungen, die durch die
«Zeitideologie», durch moderne Götzen also, ausgelöst worden sind10.

Der religiöse Zionismus nun ist wiederum ein komplexes Gebilde,
das hier nicht voll dargestellt werden kann11. Buber ist in ihm die

ausgeprägteste Gestalt. Er ist schon auf dem ersten zionistischen

8 Vgl. a. a. 0., S. 15.
9 Schoeps zieht für seine Auffassung eine Talmudstelle heran: Kethu-

both lila, wo Gott die Juden im Augenblick der Verbannung schwören
läßt, daß sie nie die Wiederherstellung ihres Staates aus eigener Macht
versuchen würden und nie dem Staat, in dem sie leben, untreu werden würden.
Gleichzeitig beschwört Gott die Weltvölker, die Juden nicht unmäßig zu
bedrücken. (Vgl. «Wir deutschen Juden», S. 17, Anm. la.)

10 Vgl. Schoeps «Wir deutschen Juden», S. 20: «Darum ist der politische
Zionismus die entscheidende Bedrohung und die größte Gefährdung, die an
Israel im Laufe seiner Golusgeschichte bisher herangetreten ist. Er richtet
Israels Lebensgesetze an denen der Völker aus und verfälscht durch seine
assimüatorische Haltung die jüdische Aufgabe und das jüdische Schicksal.»

Vgl. dazu Schoeps «Jüdischer Glaube in dieser Zeit», Berlin 1932, S. 61f.,
wo die Umwandlung des altjüdischen Messiasglaubens in eine liberale
Fortschrittsideologie ausführlich beschrieben wird. Vgl. auch M. Wiener «Der
Messiasgedanke in der Tradition und seine Umbiegung im modernen
Liberalismus», in Festgabe für Claude G. Montefiore, Berlin 1928, und Ethelbert
Stauffer «Die Messiasfrage in Judentum und Christentum», Zeitschrift für
Theologie und Kirche 1931, 3.

11 Vgl. M. Buber «Israel und Palästina», Zürich 1950, S. 140ff., und
K. Hartenstein «Israel im Heilsplan Gottes», Stuttgart 1952, S. 65ff.

70



Kongreß 1897 in Basel als junger Mann hervorgetreten, um seine
Gedanken zum Zionismus fruchtbar zu machen, und blieb seitdem
einer der Führer dieser Richtung. Allerdings ist es wichtig, zu
beachten, daß die orthodoxen Juden ihn ablehnen. Er ist zwar in Polen
bei seinem orthodoxen Großvater aufgewachsen, aber der Orthodoxie

wurde er durch sein Studium in Wien und dann auch
durch den Chassidismus entfremdet. Wenn man ihn unbedingt in
eine Kategorie einordnen will, so müßte man ihn zu den sogenannten
Reformjuden rechnen, aber auch diese Einordnung wird ihm nicht
gerecht.

Indem wir uns nun Buber als religiösem Zionisten — man
sollte vielleicht besser sagen gläubigem Zionisten — zuwenden,
stoßen wir gleichzeitig auf den Messianismus Bubers; denn beides
ist nicht zu trennen, sondern gehört eng zusammen. Wir werden
sehen, eine wie große Rolle das Land Palästina in Bubers Messianismus

spielt. An diesem Punkt kommen sich auch der Chassidismus
und der Zionismus besonders nahe, weil im Chassidismus immer
wieder Palästina als das heilige Land auftaucht12.

Buber sagt betont: «Zur wahrhaften Erfüllung der übernationalen
Aufgabe des jüdischen Volkes gehört eine Wiedergewinnung des

natürlichen Lebens .13. » Das natürliche Leben kann nur in Palästina

wiedergewonnen werden, weil Palästina das Land «der besonderen

Gnade» und das Land «der besonderen Arbeit» ist14. Worin
sieht er nun die übernationale Aufgabe? Eine Antwort auf diese

Frage findet sich in den «Reden über das Judentum». Als immanente
Grundsätze dieser Aufgabe werden aufgezählt:

«die Gemeinschaft als die Verwirklichung des Göttlichen, im Zusammenleben

der Menschen;
die Erde als das mütterliche Element solchen Zusammenlebens, von Gott

der Gemeinschaft allein und keinem Einzelnen verliehen;
die Arbeit als der immer wieder vollzogene Bund des Menschen mit der

Erde, ;

die Hilfe, gegenseitige Hilfe Leibes und der Seele, ;

12 Vgl. z. B. M. Buber «Die Legende des Baalschem», Frankfurt 1922,
S. 8Iff.

13 S. «Kampf um Israel», S. 241.
14 S. «Israel und Palästina», S. 65.

71



das Führertum als das Amt des Hilfreichsten und Hilfsfähigsten,
verwaltet im Auftrag Gottes, nicht von geistlich spezialisierten Menschen, die
zur Welt niedersteigen, sondern von weltlich allgemeinen, die sich zum
zum Geist verklären ;

die Gemeinde in ihren mannigfachen Formen, Ortsgemeinde, Genossenschaft,

als die Zelleneinheit aller Gemeinschaft ;

das Gemeinwesen ;

die Menschheit ;

der Geist als der prophetische Lehrer der Treue und der Erneuerung, der
Mahner zur Treue gegen die Verwirklichung ;

über allem aber der Name des Namenlosen, des Ziels aller Verwirklichung,
sprachlos vertraute Gnade allen zur Verwirklichimg15.»

Das sind Grundsätze, die aus dem Alten Testament entnommen
werden können. Wir müssen uns darüber klar sein, daß es sich hier
nach der Meinung Bubers um über-nationale Aufgaben handelt, um
Aufgaben, die nur von dem jüdischen Volk auf Grund seiner besonderen

Stellung zu Gott erfüllt werden können. Es geht also nicht um
soziologische Probleme des Gemeinschaftslebens, die man überall
und in jeder Gemeinschaft studieren und praktizieren kann. Es geht
darum, daß das jüdische Volk den übrigen Völkern beispielhaft und
richtunggebend vorangeht, sie aus ihrer nationalen Engstirnigkeit
herausruft. Die Wirklichkeit im Staat Israel sieht entgegen dem
Willen Bubers anders aus. Er hat nie einen Nationalstaat gewollt,
sondern sein Programm lautet wie folgt:

«We describe our program as that of a bi-national state — that is, we
aim at a social structure based on the reality of two peoples living together.
The foundations of this structure cannot be the traditional ones of majority
and minority, but must be different16.»

Wir müssen also die Wirklichkeit im Staat Israel und die Idee
Bubers sorgfältig auseinanderhalten. Die Idee wird nicht falsch, weil
die Wirklichkeit vorerst anders aussieht17.

15 S. «Reden über das Judentum», Berlin 1932, a. a. O., S. 194.
16 S. M. Buber «Towards Union in Palestine», Jerusalem 1947, S. 10.
17 Die Kritik an diesem Programm, den alten Staat durch eine neue

Ordnung zu ersetzen, findet sich in einem Aufsatz von H. J. Schoeps «Moskau

oder Jerusalem?», Zeitwende vom 15. 8. 1951, S. 178—180, der als
Kritik zu Bubers Buch «Pfade in Utopia» verfaßt wurde. Schoeps schreibt:
«Buber will im Grund den Staat ersetzen durch Gesellschaft. Er will es, weil

72



Buber glaubt sich mit seiner Idee auf dem Boden des Alten Testaments

zu befinden: nach seiner Meinung war der Gott des Volkes
Israel «der Lehnsherr des Ackers, seine Feste waren Ackerfeste, sein
Gesetz ein Ackergesetz»18. Die jüdische Religion und auch die jüdische

Prophétie sei verwurzelt im natürlichen Leben des

heimatgebundenen Bauern. Die Gemeinschaft solle auf dem schmalen ka-
naanitischen Boden bewährt werden. Auch der Messianismus dürfe
nicht aus dieser Verbundenheit mit dem kanaanitischen Ackerboden
gelöst werden: die auf diesem Boden entstandene Gemeinschaft wird
mit allen Völkern erlöst, wenn der Herr «auf dem Berge Zion sein
Mahl richten wird»19. Zion ist hier nicht eine Idee, sondern der
konkrete Mittelpunkt Palästinas. Diese Überzeugung Bubers stützt
sich im wesentlichen auf das Buch Jesaja, das er trotz einer langen
Entstehungszeit, in der verschiedene Verfasser daran gearbeitet
haben, für eine Einheit hält. Der Zion ist zur Mitte des Gottesreiches

bestimmt. «Erneuerung der Welt und Erneuerung Zions
sind eins, denn Zion ist das Herz der erneuerten Welt. Jesajas ziono-
zentrische Anschauung ist hier (bei Deutero- und Tritojesaja) zu

er selber Utopist, <1. h. Schwärmer und Apokalyptiker ist. Die von ihm
verkündete ,vollstrukturierte' Gesellschaft, die das Erbe des Staates antreten
werde, ist nämlich — auf ihre Substanz hin gesehen — das tausendjährige
Reich selbst Schon vor zwanzig Jahren ist mir in der Diskussion mit
Buber aufgefallen, daß er für das Wesen von Autorität und für die
Funktionen des Staates überhaupt keinen Sinn hat, füglich auch nicht für das
Heilsame an Macht und Machtausübung» (S. 178). Hier wird schon deutlich,
daß Schoeps den Menschen sehr viel nüchterner sieht als Buber: er nennt
ihn einen hartnäckigen «Dauerversager» und spricht von einer «eingeborenen

Selbstsucht» (s. a, a. O., S. 180). — Man wird diesen Vorwurf an Buber,
ein Apokalyptiker zu sein, vorsichtig prüfen müssen, denn eigentlich wendet
sich Buber ja sonst gerade gegen die Apokalyptik, und er verleugnet sieh
auch in seinem zionistischen Denken da nicht. Die Identifizierung von
Bubers Gemeinschaftsidee mit dem tausendjährigen Reich ist nicht wirklich

zutreffend und damit fällt auch der Vorwurf hin. Es bleibt allerdings
eine verschiedene Beurteilung des Menschen und infolgedessen auch der

Möglichkeit der Verwirklichung von Ordnungen. Auch Buber will ja doch
die Autorität aus seiner Gemeinschaft nicht ganz ausschließen.

18 S. M. Buber «Vom Geist des Judentums», Leipzig 1916, S. 37.
19 S. a. a. O., S. 38.

73



kosmischen Maßen erwachsen20.» Land und Volk Israel dürfen also
nicht getrennt werden, denn von ihrer Verbindung hängt die
Erlösung ab21.

Welche Aufgabe bleibt nun innerhalb dieser Überzeugung für das

Exil, die Galuth? Sie hat nach Buber keine konstruktive Aufgabe,
sondern ist Strafe. Und jeder Israelit müsse sehen, so schnell wie

möglich wieder nach Palästina zurückzukehren, denn ein alter
jüdischer Spruch sagt die Wahrheit:

«Jeder, der im Lande Israel wohnt, gleicht dem, der einen Gott hat, und
jeder, der im Ausland wohnt, gleicht dem, der keinen Gott hat22.»

Außerhalb Palästinas also kann der Jude seine Aufgabe an den
Völkern nicht erfüllen. Das paulinische Missionschristentum sei dem

jüdischen Glauben wesensfremd. Die Aufgabe des Juden kann nur
erfüllt werden durch die «Einwurzelung in heimatlichem Boden»23.
«Nur in Palästina kann der jüdische Mensch mit der Ganzheit des

tätigen Lebens Gott dienen24.» Und, was für uns hier nun am
wichtigsten ist, der Anbruch der messianischen Zeit wird als eine Frucht
dieses Verhältnisses des Juden zum Land erwartet25. Wer also das

Exil als Aufgabe bejahe, verdrehe den Willen Gottes: er mache aus
dem «Lehnsherrn des Ackers» den «Schutzherrn der Frömmigkeit»,
aus Ackerfesten «Feste der Synagoge», aus dem Ackergesetz ein
«Ritualgesetz». In diesem Prozeß wurde der Geist von seinen Wurzeln

gelöst26. Diejenigen, die also heute aus irgendwelchen weltlichen
Gründen nicht nach Palästina zurückkehren, werden ebenso getadelt,
wie Jehuda Halevi diejenigen tadelte, die aus Babylon nicht
zurückkehrten:

«Das Göttliche war schon bereit wieder wie vordem sich niederzulassen,
hätten sie nur alle freudigen Herzens eingestimmt ins Land zurückzukehren.
Aber nur ein Teil kehrte zurück; die Mehrheit, und gerade die Vornehmen
unter ihnen, verblieb in Babel und zog es vor, als Geduldete und Verknech-

20 S. «Israel und Palästina», S. 55.
21 Vgl. zu diesem Absatz vor allem «Israel und Palästina», S. 50—55.
22 S. a. a. O., S. 74.
23 S. «Vom Geist des Judentums», S. 37f.
24 S. «Israel und Palästina», S. 89.
25 Vgl. a. a. O., S. 78.
26 S. «Vom Geist des Judentums», S. 38.

74



tete zu leben, um sich nur nicht von ihren Wohnungen und Geschäften zu
trennen .27.»

Verheißung und Erlösung sind aufs engste mit diesem Land
verknüpft.

Man wird schwerlich bestreiten können, daß die Verheißung des

Landes und die Landnahme, daß auch Jerusalem und der Zion im
Alten Bund zentrale Bedeutung haben, aber man wird allerdings
bezweifeln können, ob sie diese Bedeutung noch haben, und solche
Zweifel gelten nicht nur für das Christentum, sondern auch für das

Judentum. Sie werden nicht nur von Christen, sondern auch von
Juden geäußert, die das Exil, die Galuth, anders, positiver
beurteilen als Buber.

Ich stelle der Überzeugung Bubers wieder diejenige von Schoeps
gegenüber. Letzterer glaubt, daß der Bund Gottes mit Israel und
die messianische Erwartung preisgegeben werde, wenn die Juden
versuchen als ein Volk wie andere Völker in Palästina zu leben. Er
kann sich nicht vorstellen, daß die Juden anders als andere Völker
dort leben könnten. Eine Rückkehr nach Palästina wäre «Preisgabe
der Geschichtswahrheit aller Jahrhunderte nach der Tempelzerstörung».

Eine solche Rückkehr erniedrige das Judentum zu einem
Volkskuriosum, das sich «durch Ahnenkult, Eugenik und Kinderzucht»

durch die Jahrtausende erhalten habe28.

Nach Schoeps aber sind für die Judenheit konstitutiv einzig und
allein die den Glauben begründende Erwählung dieses Stammes und
die Verheißung29. Verheißen sei dem erwählten Stamm Heil, wenn
er «in der Ständigkeit des GesetzesVollzuges » lebe30. Dieses Heil
aber würde erst offenbar am Ende der Tage:

«Diese unlösliche Verknüpfung und damit die Deutschheit des Juden
wie des Christen endet erst dann, wenn die Völker der Welt aufhören zu
sein und an allen Enden der Welt Schofar geblasen wird, daß für die Juden
die Heimkehr nach Erez Israel beginnt31.»

27 S. «Israel und Palästina», S. 86.
28 S. «Wir deutschen Juden», S. 18f.
29 Vgl. a. a. O., S. 19.
30 S. «Jüdischer Glaube in dieser Zeit», S. 75.
31 S. a. a. O., S. 76, Anm. 224.

75



Das Land Palästina spielt also nach der Überzeugung von Schoeps
in der Zeit zwischen der Zerstörung des Tempels und dem Ende
dieser «Weltzeit» keine Rolle32.

Die christlichen Theologen sind in dieser Frage verschiedener
Ansicht. Die einen lehnen jede heilsgeschichtliche Bedeutung des

Staates Israel oder des Landes Palästina ab, die andern sehen in der
Sammlung derJuden in Palästina zum mindesten einen endgeschichtlichen

Schritt33. Wichtig für die Entscheidung dieser Frage ist das
Problem des Verhältnisses zwischen Altem und Neuem Testament.
Im Alten Testament spielt Palästina, Jerusalem und der Zion
zweifellos eine wichtige Rolle. Wie aber sind diese alttestamentlichen
Worte zu verstehen, fleischlich oder geistlich, und wie haben wir es

32 Vgl. «Wir deutschen Juden», S. 52 und z. B. Franz Rosenzweig
«Zweistromland», Berlin 1926, S. 184: «Ich glaube (und weiß aus beglückender Erfahrung),

daß zwischen diesen Zionisten imd uns anderen, die (nicht Zionisten
wurden, sondern) hinübergingen, wenn sie den Zionismus für etwas anderes
hielten als für eine Episode — daß zwischen diesen beiden ein tieferer und
vollerer Einklang besteht, als zwischen ihnen und dem Mitläufervolk im
jeweils eigenen Lager.» Rosenzweig und u.a. H. Cohen waren gegen den Zionismus.

Zwischen ihnen und dem Zionisten Buber besteht der tiefe Einklang.
33 Vgl. Hartenstein «Israel im Heilsplan Gottes», S. 73f.,und G. Schrenk

«Die Weissagung über Israel im N. T.», Zürich 1951. Beide zeigen, daß
Israel im N. T. zwar eine bedeutende Rolle spielt, aber im wesentlichen
nicht als ein Volk, das in Jerusalem oder Palästina den Mittelpunkt der
Heilsgeschichte bildet, sondern als ein Glied der ganzen Menschheit, die
einen neuen Himmel und eine neue Erde sehen wird; auch Israel soll an
dieser Neuschöpfung Anteil haben. (Vgl. Schrenk, S. 61ff.) Der Staat Israel
hat demgemäß keine heilsgeschichtliche Bedeutung.

Demgegenüber sehen in der Gründung des Staates Israel in Palästina
einen endgeschichtlichen Schritt vor allem einige aus dem Judentum
stammende Christen (z. B. Pfr. Leuner, der Sekretär der Judenchristlichen
Allianz, vgl. «Rundbrief zur Förderung der Freundschaft zwischen dem Alten
und dem Neuen Gottesvolk» 12/15, Dez. 1951, S. 17) und die Alttestamentler,
die die im Alten Testament auf Palästina und Jerusalem gerichteten
Weissagungen nicht spiritualisieren, aber auch Neutestamentier wie z. B. Karl
Heinrich Rengstorf; vgl. die Vorträge, die auf der 3. Studientagung des
Deutschen Evangelischen Ausschusses für Dienst an Israel in Düsseldorf
1951 gehalten wurden. Die großen Meinungsverschiedenheiten in dieser Frage
weisen uns auf ungelöste exegetische und theologische Probleme hin, an
denen weiter gearbeitet werden muß.

76



zu beurteilen, wenn das Neue Testament hierüber nahezu vollständig
schweigt Im Rahmen dieser Arbeit kann auf diesen Fragenkomplex
nicht näher eingegangen werden34.

Hinzu kommt noch die Schwierigkeit, daß es bei Buber ja nicht
nur um das Land geht, sondern um eine lebendige Gemeinschaft,
eine bestimmte Form von Staat in diesem Land. Allerdings kann
man nicht von dieser Gemeinschaft ausgehen und die Frage des Landes

als sekundär betrachten, weil Buber selbst das Hauptgewicht
auf das Land Palästina legt. Zu der Aufgabe, eine jüdische Gemeinschaft

aufzubauen, könnte die christliche Theologie leichter Stellung
nehmen, weil im Neuen Testament ja nicht mit einzelnen Juden
gerechnet wird, sondern mit dem Volk Israel. Die Eigenart dieses

«Volkes Israel» müßte dann untersucht werden.

B. Wann und wie kommt das messianische Reich?

Bisher haben wir uns in diesem Kapitel mit dem Zionismus als
messianischem Problem, mit dem Ort also des messianischen
Geschehens beschäftigt. Jetzt müssen wir weiter fragen, wie und wann
das messianische Reich nach Bubers Ansicht kommt, bzw. wie und
wann der Messias erscheint, denn die Rückkehr des Volkes Israel
nach Palästina ist ja noch nicht dieses Ereignis selbst. Wir haben

34 Vgl. zu diesem Absatz noch Hartenstein «Israel im Heilsplan Gottes»,
S. 63ff. Vgl. zum Verständnis des A. T. Gerhard von Rad «Literarkritische
und überlieferungsgeschichtliche Forschung im Alten Testament» in
«Verkündigung und Forschung», München 1949—1950, wo es heißt: «. die
Verheißung und Gabe des Landes ist in fast allen alttestamentlichen Büchern
von zentraler Bedeutung. Israel hat also die Heilsgaben Jahwes zunächst
ganz diesseitig und überwiegend materiell verstanden. Aber es zeigt sich,
daß die Gaben Jahwes noch ganz andere Inhalte aus sich zu entlassen
vermögen. Eine Untersuchung dieses Spiritualisierungsprozesses fehlt uns noch.
Es handelt sich ja nicht eigentlich um eine Umdeutung, die den alten
materiellen Sinn entleert oder aufhebt, also nicht um eine Vergeistlichung
auf Kosten des Realen; die Spiritualisierungen und Eschatologisierungen
umschreiben nur die größere Reichweite der Heilsgaben Gottes» (S. 192f.).
Wir sehen, wie viel ungeklärte Fragen hier aufbrechen. Hinzu kommt dann
die Frage nach dem christologischen Bezug der Landnahme. Ist in ihr das
Geheimnis der Inkarnation Christi vorgebildet und repräsentiert sie infolgedessen

die ganze Fülle der Diesseitigkeit?

77



schon in dem Abschnitt über Jesus gesehen35, daß das Kommen des

Messias nach der Überzeugung Bubers mit der Erfüllung, der
Vollendung dieser Weltzeit, dieser Schöpfung zusammenfällt. Der
Zeitpunkt dieses Endes allerdings ist unbekannt. Alle Versuche, diesen

Zeitpunkt zu errechnen, werden abgelehnt, denn solch ein Rechnen
könnte das Kommen des Endes gerade verzögern. Der Mensch soll
aber die Erlösung beschleunigen. Wie er das tun kann, darauf werden
wir noch zurückkommen. Hier soll erst einmal noch gefragt werden,

gegen welche Art von Berechnungen sich Buber wendet. Im
iranischen Messianismus z. B. sei der Sieg des Lichtes über die Finsternis
auf die Stunde genau verbürgt36. Weiterhin säkularisiere Hegel den
Messianismus, d. h. er übertrage ihn aus der Sphäre des Glaubens in
die Sphäre der evidenten Überzeugung und baue ihn so in eine
geschichtsphilosophische Dialektik ein37. Buber betont dagegen, daß
der «Glaube an die Erlösung» durch die «Überzeugung von der
Vollendung der Welt aus der Idee» nicht wirklich ersetzt werde38.

Demgegenüber ist jede Zahlenmystik ebenso ungeeignet, das Kommen
der Erlösung zu berechnen: das Wann ist durch keinerlei Spekulation

— nur als solche können alle Gedanken darüber bezeichnet
werden — festzustellen. Allerdings ist das Wann auch dem menschlichen

Einfluß nicht vollständig entnommen, wie wir noch sehen

werden.
Nun zu dem Wie. An diesem nicht zu berechnenden Ende, das

mit dem Kommen des Messias zusammenfällt, höre das Erwähltsein
Israels auf. Israel stehe dann auf der gleichen Stufe mit allen anderen
Völkern und Nationen als Schöpfung Gottes, denn «das Ziel der

35 Vgl. «Judaica» 9/3, Sept. 1953, S. 156 ff.
36 Vgl. M. Buber «Dialogisches Leben», Zürich 1947, S. 355: «Wir kennen

in der Religionsgeschichte vor allem zwei große Weltbilder dieser Art: das
des iranischen Messianismus, in dem der künftige, endgültige und vollkommene

Sieg des Lichtes über die Finsternis auf die Stunde genau verbürgt
ist, und das des israelitischen Messianismus, der eine solche Festlegung
ablehnt, weil er den Menschen selbst, den brüchigen, widerspruchsvollen,
fragwürdigen Menschen selbst als ein Element versteht, das sowohl zur
Erlösung beitragen als sie behindern kann ...»

37 Vgl. «Kampf um Israel», S. 135.
38 S. «Dialogisches Leben», S. 356.

78



Schöpfungssaat ist die messianische Welternte»39. Das Ziel Gottes,
seine ganze Schöpfung zu vollenden, seine Offenbarung zur
Tatsächlichkeit zu machen und alles Erlösungsbedürftige in seine Arme
zu ziehen, ist dann erreicht40. «Die Welt der Einheit», auf die
hinzuweisen schon immer «die Grundbedeutung des Judentums für die
Menschheit» war, ist dann verwirklicht41.

Nach dem Zeugnis Jeremias und in späterer Zeit des Midrasch
beginnt diese Ernte, die Verwirklichung der Einheit, mit Israel42.
Das ist die letzte Folge der Erwählung. Die Voraussetzung aber für
einen solchen Beginn mit Israel sei die Aufhebung der Zerstreuung43.
Die «Verbannung eines Volkes von seinem natürlichen Ort, an dem

gesammelt zu leben ihm bestimmt ist», kann nur vorübergehend
sein44. Bubers Begründung für diese Feststellung baut sich auf der

Schöpfungsordnung auf: «Jedes Volk hat der Weltordnung nach
einen Bund mit seinem Land45». Israel habe infolgedessen ein Recht
auf sein Land46. Hier klaffen bei Buber Widersprüche auf: ist dieses

Land Israel in Verbindung mit der Schöpfung oder Erwählung
gegeben worden? Kann Israel gleichzeitig einen Bund mit dem Land
und mit seinem Gott haben? Kann sich also Israel dieses Land
zurücknehmen gegen den Willen Gottes, der es ihm vielleicht aus uner-
forschlichen Gründen vorenthält? Kann Israel die «läuternde
Wirkung des Exils»47 eigenmächtig beenden? Buber beantwortet diese

Fragen nicht. Er stellt einfach das Naturrecht über die anderen
Tatsachen und begründet diese Einstellung damit, daß das Israel der

Erwählung seiner besonderen Aufgabe nur gerecht werden könne,

39 S. «Israel und Palästina», S. 107.
40 Vgl. «Kampf um Israel», S. 49.
41 S. M. Buber «Reden über das Judentum», Berlin 1932, S. 33.
42 Vgl. «Israel und Palästina», S. 107.
43 Vgl. a. a. O., S. 111 : «In Wahrheit gehören das heilige Volk und das

Heilige Land zueinander: jedes von beiden stellt, das eine als Volk, das
andere als Land, die Mitte der Welt dar Palästina ist in der Mitte der
Erde, weil es die Eigenschaft der Mitte habe, die nämlich, allen Extremen,
allen .Enden' gleich fern zu sein ; ...»

46 S. a. a. O., S. 109.
46 Vgl. zu diesem ganzen Absatz «Israel und Palästina», S. lOOff. —

Buber ist in diesem Punkt stark abhängig vom palästinensischen Talmud.
47 S. a. a. O., S. 113f.

79



wenn es in «seinem Lande wohnt». Dann erst kann es der «Anfang
seiner Ernte» sein48. Diese Beweisführung ist keineswegs überzeugend,

denn das «natürliche» Recht des Volkes Israel ist nur zu leicht
anfechtbar und es wird ja tatsächlich dauernd angefochten49.

Die Geschichte, die Gott mit seinem Volk gegangen ist, wird hier
nicht ernst genommen. Schöpfung und Natur werden der Geschichte

vorgeordnet. Im Alten Testament steht zwar die Schöpfungsgeschichte

am Anfang, aber im Bewußtsein des Volkes Israel steht am
Anfang die Erwählung, d. h. die Befreiung aus Ägypten und der
Bundesschluß am Sinai. Wenn wir auf Bubers alttestamentliche
Arbeiten blicken, merken wir, daß er sich der großen Bedeutung der
Geschichte Gottes mit seinem Volk doch nicht entziehen kann, aber
in den entscheidenden Glaubensfragen tritt sie zurück.

C. Das Verhältnis des Menschen Juden) zur messianischen Zeit

Aber — und damit wenden wir uns einem neuen Abschnitt zu —
der jüdische Messianismus ist weder im Glauben an ein «einmaliges
endzeitliches Ereignis» noch im Glauben «an eine einzelne
Menschengestalt als Mitte dieses Ereignisses» erschöpft50. Es ergibt sich
die Frage, welchen Einfluß der Messianismus auf die Juden oder auf
die Menschen habe, bzw. welchen Einfluß Menschen auf das Kommen

der messianischen Zeit haben können?
Zum ersten Teil dieser Frage ist nur wenig zu sagen. Die messia-

nische Zeit kündigt sich in unserer Zeit an, indem die Unerlöstheit
der Welt den Juden immer wieder an die notwendige Erlösung
mahne. Man spürt, daß die Betonung der Unerlöstheit gegen den
christlichen Glauben gerichtet ist. Diese Frontstellung ist uns
schwer verständlich, denn sie setzt voraus, daß die Christen eine

spannungslose Erlöstheit der Welt bekennen. Das aber ist nicht
richtig. Andererseits weiß auch Buber, daß die Erlösung im Gange ist :

48 S. a. a. O., S. 114.
49 Im Blick auf die jüngstvergangene deutsche Geschichte stellt sich

hier die Frage, ob diese Verbundenheit von Volk und Land für alle Völker
beispielhaft gilt oder ob das jüdische Volk hier eine besondere Stellung
einnimmt.

60 S. M. Buber «Die Chassidische Botschaft», Heidelberg 1952, S. 27.

80



«Wir leben in einer unerlösten Welt. Aber aus jedem willkürlos
weltverbundenen Menschenleben fällt in sie ein Same der Erlösung, und die Ernte
ist Gottes61.»

Der Ursprung dieser Erlösung liegt offensichtlich anderswo als im
christlichen Glauben.

Weiterhin ist nun die Verborgenheit des Messias doch auch schon
ein Zeichen für sein Vorhandensein. Es heißt ja nicht, der Messias
sei noch nicht vorhanden, sei noch nicht existent, sondern es heißt,
er sei verborgen, also vorhanden, aber eben nicht offenbar. Wie sieht
diese Verborgenheit, auf die Buber immer wieder hinweist, nun aus?

Sie wird einerseits in den «Wehen des Messias», andererseits z. B. in
dem Vorhandensein der «Schechina» durchbrochen, die im christlichen

Glauben etwa dem Heiligen Geist gleicht. Die «Wehen des

Messias» (rrçan ''ban) sind Anzeichen seines Kommens in Form
von Auflösungserscheinungen sowohl in der Völkerwelt als auch in
Israel, wie z. B. Sittenlosigkeit, Plagen und Naturkatastrophen. Die
Schechina ist die «einwohnende Gegenwart Gottes in der Welt»52.
Gott selber hat in ihr «sein Schicksal an der Welt»53. Sie ist nicht
eine Hypostase, sondern ER selbst. Sie wohnt in den verborgenen
Gottesknechten, in den messianischen Menschen54.

Der zweite Teil der obigen Frage ist nun der viel wichtigere:
Welchen Einfluß haben Menschen auf das Kommen der messianischen
Zeit? Mit dieser Frage ist notwendigerweise die Frage nach dem
Menschenverständnis Bubers gestellt. Der Mensch ist nach der
Überzeugung Bubers entscheidend mitbeteiligt an dem Kommen des

Messias. Von ihm hängt es ab, wann der Messias kommt. Aber wie
ist nun der Jude an seiner Erlösung beteiligt? Buber spricht zwar oft
vom Menschen, aber er meint in diesem Zusammenhang doch immer
den jüdischen Menschen. «Nur an der Erlösung des Alltags wächst

61 S. a. a. O., S. 31.
52 S. M. Buber «Die Erzählungen der Chassidim», Zürich 1949, S. 19.
53 S. M. Buber «Die Chassidisohen Bücher», Berlin 1927, S. 345.
54 Vgl. «Die Chassidisohen Bücher», S. 364, und zu dem ganzen Absatz

«Die Chassidische Botschaft». — Die jüdische Theologie kennt auch noch
andere Wege zur Verbindung zwischen Gott und seinem Volk, wie z. B.
durch den Metatron oder durch das Memra, aber bei Buber spielen sie keine
Rolle.

81
2 Judaica, Band 10, 2



der All-tag der Erlösung. » Diese Gewißheit, an der Erlösung
mitzuwirken, verbindet «die Endzeit mit dem gegenwärtigen Leben»55.
Das Handeln im Dienst der Erlösung steht allerdings in einer
seltsamen Dialektik:

«Allem Menschentum ist die mitwirkende Kraft zugeteilt, alle Zeit ist
erlösungsunmittelbar, alles Handeln um Gottes willen darf messianisches
Handeln heißen. Aber nur absichtsloses Handeln kann ein Handeln um
Gottes willen sein56.»

Der Mensch dürfe weder auf einen « messianistischen » Vorzug noch
auf eigene messianische Berufung spekulieren. Wenn er das tut,
zerstört er sein eigenes Werk. Wir sahen schon, daß Jesus nach der
Meinung Bubers an eine solche pseudo-messianische Berufung
gedacht habe57. Es geht also nicht um irgend ein besonderes messianisches

Handeln, sondern um die «Durchheiligung aller Dinge und
alles Lebens»; in der messianischen Zeit wird dann endgültig «keine

Scheidung mehr zwischen Heilig und Profan bestehen»58.

Die messianische Aufgabe des Menschen kann auch anders
formuliert werden: es geht um die Umkehr des Menschen, um das Te-
schuba der Propheten59. Den Ursprung der Möglichkeit und des

Willens zur Umkehr sieht nun Buber merkwürdigerweise nicht in
einem Gnadenakt Gottes, sondern in dem «motorischen Menschentypus»

des Orients, der dem sensorischen Menschen des Okzidents

55 S. «Die Chassidische Botschaft», S. 27.
66 S. a. a. O., S. 31. Cullmann wendet sich gegen die durch Ranke berühmt

gewordene Überzeugung, «jede Epoche sei unmittelbar zu Gott», weü sie in
der Beziehung zu einem zeitlosen Gott gemeint sei («Christus und die Zeit»,
Zürich 1948, S. 59).

67 Vgl. «Judaica» 9/3, Sept. 1953, S. 146.
58 S. «Die Chassidische Botschaft», S. 57.
59 Vgl. M. Buber «Vom Geist des Judentums», S. 29, und u. a. auch

M. Buber «Gog und Magog», Heidelberg 1949, S. 402ff., wo Buber zwei
Möglichkeiten, das Kommen des Messias zu beschleunigen, vergleicht.

1. Einige Zaddikim versuchen es durch «theurgische Handlungen (die
sogenannte praktische Kabbala)»; sie bedrängen die «oberen Mächte» durch
«magische Prozeduren». Diese Möglichkeit lehnt Buber ab.

2. Die übrigen Zaddikim versuchen es nicht mit «äußeren Gebärden»,
sondern wissen, daß «allein durch die Umkehr des ganzen Menschen» der
Anbruch der Erlösung vorbereitet werden kann.

82



gegenübersteht60. Die Eigenarten dieser beiden Typen werden sehr
deutlich, wenn man Juden und Griechen vergleicht, denn der Jude
ist unter allen Orientalen der «offenbarste Widerpart des Griechen»:

«Der Grieche will die Welt bewältigen, der Jude will sie vollenden;

Aspekt des Maßes,
für den Griechen ist die Tat in der Welt, für den Juden ist die Welt in

der Tat61.»

Aus der jüdisch-orientalischen Haltung ist also die «Lehre von
der Entscheidung und der Umkehr» entstanden; sie ist das große
Geschenk des Judentums an den Okzident62. Wir werden noch
sehen, wie wichtig es ist, daß Buber die Umkehr mit der Entscheidung

zusammenbringt. Sünde ist für ihn Entscheidungslosigkeit.
Der orientalische Wille zur Entscheidung ist also gleichzeitig
Neuschöpfung, Erneuerung der Welt. Die Entscheidung ist «die Seele

der jüdischen Religiosität». Prophetentum, Urchristentum und
Chassidismus zeugen von dieser Tatsache63.

Der Akt der Entscheidung ist «Verwirklichung der göttlichen
Freiheit und Unbedingtheit auf Erden»64. Die «innere Freiheit» muß
durch die Entscheidung beim Menschen überwunden werden65.
Diese innere Freiheit wird als ein Abgrund beschrieben. Sie ist die

eigentliche Sünde. Die Entscheidung führt dann zu dem «Wunder
der Einung»66. Diese Entscheidung für Gott kann jeder Mensch nur
selbst fällen, «kein Mittler kann ihm helfen, kein Getanes ihm seine

60 Vgl. «Vom Geist des Judentums», S. 12 und 22.
61 S. a. a. O., S. 27.
62 Vgl. a. a. O., S. 32.
63 Vgl. a. a. O., S. 72f. Vgl. Hans Kohn «Der Geist des Orients»

(Erscheinungsjahr unbekannt), S. 17 : «Uns Juden fehlt seit Jahrhunderten die sinnvoll

lebendige Ordnung ; erlangen können wir sie nur dort, wo wir mit unserem
tiefsten Leben wurzeln : im Orient. Dort können wir wieder reine Gefäße des

himmlischen Willens werden, ehrfürchtig voreinander, mutig gegen Gott.»
64 S. «Vom Geist des Judentums», S. 52.
66 S. a. a. O., S. 54.
66 S. a. a. O., S. 55.

für den Griechen ist sie da,
der Grieche steht ihr gegenüber,
der Grieche erkennt sie unter dem

für den Juden wird sie ;

der Jude ist ihr verbunden;
der Jude unter dem des Sinns;

83



Tat erleichtern», nur «wenn er sich selbst reinigt und heiligt, ergießt
sich der Heilige Geist über ihn»67.

Es ist merkwürdig, aber vielleicht auch typisch für Bubers Denken,

daß er die Umkehr einerseits einordnet in die Geistesgeschichte
des Orients, sie aber andererseits auch hineinstellt in die Wirklichkeit,

die zwischen Gott und Mensch geschieht. Sie ist dann nicht als

Sieg des Menschen über den bösen Trieb gesehen, sondern sie
geschieht in einem Zwiegespräch zwischen Gott und Mensch: «Kehret
um und ich werde euch zu einer neuen Schöpfung umschaffen68». Sie

ist also kein seelisches Ereignis, sie geschieht auch nicht im «Verkehr
des Menschen mit sich selbst, sondern in der schlichten Realität der
Urgegenseitigkeit», der Gegenseitigkeit von Gott und Mensch, und
zwar des lebendigen Gottes und des ganzen Menschen69. Der Widerspruch

zwischen dem in der Entscheidung handelnden Menschen
und dem Handeln Gottes wird von Buber nicht aufgelöst70.

Es ist erstaunlich, wieviel zu diesem ganzen Menschen gehört:

«Die Umkehr Israels kann nur geraten, wenn sie, in einem mit aller
Herrlichkeit des Geistigen, ,auch eine leibliche Umkehr ist, die gesundes
Blut schafft, gesundes Fleisch, wohlgemeißelte, grundfeste Leiber, flammenden

Geist, der über starken Muskeln strahlt, und in der Mächtigkeit des

geheiligten Fleisches leuchtet, die erschwacht war, die Seele, Hindeutung
auf die leibliche Auferstehung der Toten'71.»

67 S. a. a. O., S. 55f. Vgl. hierzu «Ich und Du», wo Buber schreibt: «Das

einzige, was dem Menschen zum Verhängnis werden kann, ist der Glaube an
das Verhängnis: er hält die Bewegung der Umkehr nieder» («Dialogisches
Leben», S. 67).

Wie kann aber der Mensch diesem Irrglauben an das Verhängnis entrinnen,

wenn er einmal drinsteckt? Buber nimmt diesen Zustand als Glauben
nicht ernst genug.

68 S. «Kampf um Israel», S. 39.
69 S. a. a. O., S. 38.
70 Vgl. «Die Chassidische Botschaft», S. 25: «. es ist sinnwidrig zu

fragen, wie weit mein eigenes Handeln reicht und wo Gottes Gnade beginnt ; sie

grenzen gar nicht aneinander ; sondern was mich allein angeht, ehe ich etwas
zustande bringe, ist mein Handeln, und was mich allein angeht, wenn es
geriet, ist Gottes Gnade; das Wirken des Menschen ist in das Wirken Gottes
eingetan und ist doch wirkliches Wirken.»

71 S. «Israel und Palästina», S. 192. Buber zitiert Raw Kuk, den er
eindeutig bejaht.

84



Diese Umkehr weist also hin auf den kommenden Messias, denn
er steht ja am Eingang des Reiches, in dem die Toten auferstehen
werden. Wenn dieses Zitat in seiner Formulierung nicht so schön
wäre, könnte man meinen, hier spräche ein Nationalsozialist oder
Faschist. Aber die Ansicht berührt sich nur an einem Punkt mit dem
Nationalsozialismus oder Faschismus. Die Ausgangs- und Endpositionen

sind völlig andere. Die «heilige Verbindung Israels mit seinem

heiligen Lande»72 und den in diesem Lande lebenden Juden gleicht
nicht dem natürlichen Band, durch das die Völker mit ihren Ländern
verbunden sind. Wir dürfen aber doch nicht übersehen, daß es bei
Buber zumindest oft so scheint, als ob Israel sich in seinem Charakter
als Volk jedenfalls nicht von anderen Völkern unterscheidet. Er
sieht das Besondere an Israel nicht darin, daß hier ein von den
Weltvölkern unterschiedenes Volk steht, oder gar ein Nicht-Volk,
sondern betrachtet die Gliederung der Weltbevölkerung in Völker als
eine Schöpfungsordnung für alle Menschen73. Wenn das Besondere
in diesem Fall also nicht in dem Volk liegt, so haben wir es in dem
Land zu finden, in der Heiligkeit Palästinas.

Wir müssen nun noch einmal etwas ausführlicher auf die Frage
der Sünde zurückkommen, denn die Umkehr weist uns auf sie hin
und Buber selbst hat in seinem kürzlich erschienenen Buch «Bilder
von Gut und Böse» versucht, zu diesem Problem Stellung zu
nehmen. Er wendet sich gegen die Erbsünde, die er als «Sündigenmüssen»

definiert74. Die von Adam und Eva vollzogene Erkenntnis
von Gut und Böse wirkt sich «in den nachfolgenden Geschlechtern
aus — nicht zwar als Erbsünde, aber als die nur im Verhältnis zu
Gott mögliche spezifische Sünde, »75. Es geht also in Gen. 3 um die
Erkenntnis von Gut und Böse. Diese Erkenntnis unterscheidet sich

von der Erkenntnis Gottes darin, daß Gott Gut und Böse in seiner
Gewalt hat, während der Mensch ihre Gegensätzlichkeit erst
erkennt, «indem er sich in ihr findet»76. Kains Entscheidungslosigkeit,

72 S. «Kampf um Israel», S. 188.
73 Vgl. «Israel und Palästina», S. lOOff.
74 S. M. Buber «Bilder von Gut und Böse», Köln 1952, S. 29.
75 S. a. a. O., S. 33.
73 S. a. a. O., S. 25.

85



sein Schweigen, als Gott ihn anredet (Gen. 4,10), ist die Entscheidung

zum Bösen77. Die Bosheit ist dem Menschen «nicht
eingeboren», die Bosheit meint nicht eine Verderbnis der Seele, «sondern
eine des ,Weges'» (Gen. 6,12): das «Gebild», wie Buber "iS2 in 6,5
übersetzt, die Einbildung — nicht die Einbildungskraft — hat die

Möglichkeit, sich gut und böse zu gestalten. Für die Erfüllung des

göttlichen Gebotes: «Liebe JHWH deinen Gott mit deinem ganzen
Herzen» ist es notwendig, daß gute und böse Einbildung oder, wie
Buber mit dem Talmud dann interpretiert, guter und böser Trieb
«in die Liebe zu Gott» hineingenommen werden. «Die richtungslose
Potenz der Leidenschaft mit der einen Richtung versehen, die sie

zur großen Liebe und zum großen Dienst tauglich macht»: das ist
die Aufgabe des Menschen78.

Sowohl Buber als auch in ganz ähnlicher Weise Schoeps betonen
also, daß die Sünde vom Menschen je und je «in Freiheit neu gewählt»
wird79. Sie wenden sich gegen eine falsch — d. h. biologisch oder
schicksalsmäßig — verstandene christliche Lehre von der Erbsünde.
In Wahrheit ist aber der Satz von der Sünde als Erbsünde «das

Bekenntnis des Menschen, dem Gott in Jesus Christus begegnet, und
der in dieser Begegnung nicht als ein nur teilweise oder gar nicht der
Rettung bedürftiger Mensch, sondern als ein verlorener, ganz und

77 Vgl. a. a. O., S. 41.
78 Zu den letzten Zitaten dieses Absatzes siehe a. a. O., S. 43ff. Vgl. «Die

Chassidische Botschaft», S. 20: Mensch und Welt tragen einen «Makel der
Schöpfung» : «Aber dieser Makel ist nicht ein Wesen, eine evidente Eigenschaft
der Dinge. Es ist nur ihr Nicht-Stand-halten, Nicht-Richtung-finden, Sich-
Nicht-entscheiden. »

Vgl. dazu auch «Kampf um Israel», S. 35ff. ; dort heißt es u. a. : «Der
Mensch, der sich entscheidet, weiß, daß das keine Selbsttäuschung ist; der
Mensch, der gehandelt hat, weiß, daß er in der Hand Gottes stand und steht»
S. 35).

Woher soll er das eigentlich wissen, wenn ihm nicht zuvor die Gnade Gottes
verkündigt wird, die den Menschen überhaupt erst frei macht zu solchem
Handeln

79 S. Schoeps «Jüdischer Glaube», S. 74; und auch S. 72f. Vgl. hierzu auch
das Zitat aus der Zeitwende in Anm. 17, wo Schoeps wohl infolge der Ereignisse

seit 1932, als der «Jüdische Glaube in dieser Zeit» erschien, sehr viel
kritischer über den Menschen spricht.

86



gar auf Gnade angewiesener Mensch vorgefunden wird»80. Sie wird
also nur in der Begegnung mit Jesus Christus überhaupt verständlich
und kann nicht von der Biologie oder dem Schicksal her erklärt
werden. Juden und Christen können in der alttestamentlichen Exegese

der Urgeschichte weitgehend einer Meinung sein und werden
doch in der Frage der Sünde verschiedene Überzeugungen haben,
weil der gekommene Messias — der allerdings mehr war als ein
jüdischer Messias — ein Licht auf die Sünde geworfen hat, das dem
Juden verborgen ist81.

Die Frage der Umkehr und der Sünde wird in neuer Weise
beleuchtet, wenn wir uns die jüdische Emuna gegenüber der christlichen
Pistis noch einmal vergegenwärtigen (vgl. Judaica, 9/3, Sept. 1953,
S. 159ff.). Die Emuna war volksgeschichtlicher Natur, d. h. sie war
in den «Lebenserfahrungen Israels entstanden», sie war Volksglaube;
die Pistis dagegen war individualgeschichtlicher Natur. Sie wurde
«außerhalb der Geschichtserfahrungen von Völkern, sozusagen im
Austritt aus der Geschichte, geboren». Die Grundlage dieser Art
Glauben kann man «ungeachtet ihrer ,Irrationalität' als logisch oder
noetisch bezeichnen»: das «Als-wahr-annehmen und Ais-wahr-anerkennen

eines verkündigten Satzes über den Gegenstand des Glau-

80 S. Heinrich Vogel «Gott in Christo», S. 477.
81 Vgl. zu diesem Absatz Karl Thieme «Rundbrief zur Förderung der

Freundschaft zwischen dem Alten und Neuen Gottesvolk» 12 / 15, Dezember
1951, S. 54f. Er weist dort in einer Besprechung der «Bilder von Gut und Böse»

daraufhin, daß Buber mit der Gleichsetzimg von «Sündigenmüssen» und
Erbsünde nur das protestantische Verständnis der Erbsünde träfe, ohne zu sagen
oder zu fragen, in welchem Sinn Protestanten denn ein Sündigenmüssen
bekennen. Hier scheint Thieme, aber vor allem auch Buber, nicht die richtige
Alternative zu finden: es geht ja doch auch in der protestantischen Theologie
nicht um den ethischen Gegensatz — Sündigenmüssen, also Unfreiheit des
Menschen — Sündigenkönnen, also Freiheit des Menschen — sondern um die
grundsätzliche «Verderbnis und Verlorenheit» des Menschen vor Gott, ohne
daß das Wesen des von Gott geschaffenen Menschen als Sünde bezeichnet
werden soll. Vgl. H. Vogel «Gott in Christo», S. 481f.).

Schoeps hat ganz recht, wenn er in seiner Kritik von Bubers «Pfade in
Utopia» betont, daß alles davon abhängt, daß «Gott die Herzen der Menschen
verwandelt» («Zeitwende» vom 15. 8. 1951, S. 180). Leider ist Schoeps nicht
eingehender auf diese Frage eingegangen.

87



bens». Das Volkstum steht diesem Glauben gegenüber. Der Christ
müsse infolgedessen ein «zweigeteiltes Dasein» führen:

«So hatten denn die Christgläubigen an jedem Tag ein zweigeteiltes
Dasein: als Einzelne im Lebensbereich der Person und als Teilnehmer am
öffentlichen Leben ihrer Völker88.»

Ein Vergleich mit Schoeps, der ja die Juden nicht wie Buber als

Volk bezeichnet wissen will, weil Gott sie als Volk zerschlagen hat,
und sie sich nicht selbst wieder zu einem solchen machen dürfen83,
zeigt, daß auch letzterer die Gottesfurcht (•" nNV und die Emuna
nicht nur als Taten des Menschen innerhalb des auf Gegenseitigkeit
beruhenden Bundes, als «Seinsmöglichkeit des Menschen» bezeichnet,

sondern den Bund — die «Israelberith des Thenath» —, in dem
Gottesfurcht und Emuna ihren Platz haben, durchaus als auf eine

«biologisch fixierte Menschengruppe» beschränkt ansieht84.
Von daher wird die Möglichkeit der Umkehr für alle Menschen

sowohl bei Buber als auch bei Schoeps fragwürdig und die Völker
stehen zweitrangig da. Ihnen ist die Umkehr nicht angeboten, denn
der Bund gilt ihnen nicht. Die Völker stehen auf Weltzeit in einem

zweitrangigen Verhältnis zu Gott, das durch den noachidischen Bund

82 S. M. Buber «Zwei Glaubensweisen», Zürich 1950, S. 177. Zu den übrigen

Zitaten dieses Absatzes s. a. a. O., S. 174fif.
83 Vgl. Schoeps «Wir deutschen Juden», S. 20f. : «In allen den Punkten,

in welchen dasVolksprinzip der Juden mit dem anderer Völker übereinstimmt,
hat dies Volk seinen natürlichen Lebenslauf beendigt. Das volksbildende und
-erhaltende Element des Judentums ist die Offenbarung, durch sie gehört
jegliches Individuum dieses Volkes zum heiligen Bunde, einzig als religiöse
Person, weil das ganze Volkstum Religion und nur sie ist.» (Schoeps zitiert
hier S. L. Steinheim «Die Offenbarung nach dem Lehrbegriff der Synagoge,
Bd. I, S. 56, Frankfurt 1835.)

Schoeps selbst sagt auf S. 52 : «Wir deutschen Juden, wissen und
bekennen die Einzigkeit und Unvergleichlichkeit Israels, die es verbietet, daß
wir uns zu einem künstlichen Volk in Palästina rechnen, ...»

84 S. H. J. Schoeps «Religionsphänomenologische Untersuchungen zur
Glaubensgestalt des Judentums» in der Zeitschrift für Religions- und
Geistesgeschichte, 2. Jahrgang, 1949/50, Heft 4, S. 293—310. Die Zitate im Text
finden sich auf S. 310 und 302. Schoeps versucht in diesem Aufsatz zu zeigen,
daß Paulus sowohl in seinem Verständnis von Berith (öia&rjxrj) als auch von

88



hergestellt wird85. Es wird nun verständlich, daß man Jesus Christus
für die Völker durchaus eine einmalige Bedeutung zuschreibt, aber
andererseits betont, daß der alle Menschen erlösende Messias erst
am Ende dieser Weltzeit kommt. Man fragt sich, wie der Mensch
Jesus so große Bedeutung für die Völker bekommen konnte. Man
fragt sich vor allem, ob hier nicht ein bestimmtes Verständnis der
Geschichte absolut gesetzt wird.

Thora (vo/io;) einer griechischen Verkürzung zum Opfer gefallen ist. Man
dürfe nicht

Gesetz und Glaube,
Gerechtwerdung aus Werken und Rechtfertigung aus dem Glauben,

sondern müsse

Gottesfurcht und Glaube,
Israelberith und Christusoffenbarung

vergleichen.
Man wird Schoeps vielleicht folgen können, wenn er Paulus einen

«Assimilationsjuden der hellenistischen Diaspora» nennt (8. 309) — obgleich auch das
eine umstrittene These ist —, aber man wird fragen müssen, ob seine Bedeutung

nicht auf einer Ebene liegt, die Schoeps außer acht läßt. An wichtigen
Stellen in den paulinischen Briefen ist der Mensch schlechthin angesprochen
und die menschliche — nicht die jüdische oder griechische — Situation ist
vorausgesetzt. Von dieser Voraussetzung ist auch die Terminologie des Paulus
häufig bestimmt, so daß man sie nicht entwerten kann mit der vielleicht
richtigen Einsicht, daß jüdisches und griechisches Gedankengut vermischt
sei. Der Mittelpunkt des paulinischen Glaubens ist ja nicht im Juden- oder
Griechentum, sondern in der durch Jesus Christus offenbarten Gnade Gottes
zu finden. Es kommt infolgedessen nicht darauf an, ob vàfioç eine richtige
Wiedergabe von rHVl ist, sondern ob der Mensch richtig gesehen ist, wenn
von ihm gesagt wird: «Christus hat uns erlöst von dem Fluch des Gesetzes»
(Gal. 3, 13). Selbst wenn man dann statt Gesetz Gottesfurcht sagt, wird im
Lichte der Offenbarung Jesu Christi sich die Situation des Juden oder des
Menschen schlechthin so darstellen, wie Paulus sie geschildert hat.

85 Wir sahen schon, daß Buber den noachidischen Bund nicht erwähnt,
sondern ihn durch seine Philosophie ersetzt. — Franz Rosenzweig geht soweit
in der Betonung der Freiheit Gottes, daß er schreibt: «Nein, so wenig wie vom
Sinai oder von Golgatha Wege führen, auf denen ER mit Sicherheit erreicht
wird, so wenig kann er sich versagen, auch dem, der ihn auf den Saumpfaden
um den Olymp suchte, zu begegnen» («Zweistromland», Berlin 1926, S. 259).

Alle Mission wird im Grunde so unnötig. Sie ist ja auch für Buber und
Schoeps nur in dem Sinne möglich, als das Judentum durch seine Existenz

89



Es ging bei Buber um die Freiheit und Verantwortung der Juden,
dem Messias den Weg zu bahnen86. Diese Freiheit und Verantwortung

darf durch die Wirklichkeit der Sünde nicht verschüttet werden.

Die Freiheit zur Umkehr, die Möglichkeit also, den Juden auf
die Thora Gottes und auf den kommenden Messias hin anzusprechen,
muß erhalten bleiben. Im Gegensatz hierzu spricht der Christ alle
Menschen als freie Persönlichkeiten an und verkündigt ihnen die
freie Gnade Gottes, die es zu ergreifen gilt. Aber er weiß zugleich,
daß der Nichtchrist unfrei ist. Buber sieht dieses Problem, wenn er
aus einem Fragment der Awesta zitiert:

«,Alle guten Gedanken, alle guten Worte, alle guten Taten, ich tue sie
bewußt. Alle bösen Gedanken, alle bösen Worte, alle bösen Taten, ich tue
sie unbewußt'. Von hier führt ein Weg zum psychologischen Problem des
Bösen, wie es erst im frühen Christentum sich entfaltet87.»

Leider geht er auf diese Frage nicht näher ein und führt auch
nicht aus, was er unter «psychologisch» hier versteht.

von dem Einen Gott zeugt, ohne daß die Völker eigentlich zu ihm gerufen
werden. Vom A. T. her wäre hier zu fragen, ob der Ebed Deuterojesajas nicht
der erste Missionar gewesen ist, der die Völker wirklich zu seinem Gott gerufen

hat.
Rosenzweig ergänzt seine obige Feststellung insofern sehr wesentlich, als

er fortfährt: «Die Sonderstellung von Judentum und Christentum besteht
gerade darin, daß sie, sogar wenn sie Religion geworden sind, in sich selber die
Antriebe finden, sich von dieser ihrer Religionshaftigkeit zu befreien
Alle historische Religion ist spezialistisch ,gestiftet' ; nur Judentum und
Christentum sind spezialistisch erst, geworden und gestiftet nie gewesen.
Sie waren ursprünglich nur etwas ganz ,Unreligiöses', das eine eine Tatsache,
das andere ein Ereignis» (S. 259).

Daß aus diesem Ereignis notwendigerweise auch Mission hervorgeht und
daß dieses Ereignis den Gott auf dem Olymp ausschließt, sieht Rosenzweig
nicht, obgleich seine Beobachtung im übrigen ausgezeichnet ist.

86 In «Urdistanz und Beziehung» (Heidelberg 1951) ist merkwürdigerweise
der Mensch als Gattimg der, der die Fähigkeit hat, den Messias zu erwarten
(S. 16). Diese Aussage steht innerhalb des Denkens Bubers seltsam isoliert.
Wie kann der Mensch eine spezifisch jüdische Hoffnung haben?

87 S. «Bilder von Gut und Böse», S. 63.

90



D. Die Folgen dieser Anthropologie für Bubers Messiasbild

Die Folge von Bubers Anthropologie hinsichtlich der messiani-
schen Frage ist doch, daß der Mensch nicht nur auf das Kommen des

Messias einwirkt, sondern sich dieses Kommen auch in bestimmter
Weise vorstellt und infolgedessen dann nicht frei ist, den von Gott
gesandten Messias so aufzunehmen, wie ER ihn schickt. In gewisser
Weise ist sich so bei Buber der Mensch zur Norm geworden; er setzt
sich selbst und läßt sich nicht von Gott in Frage stellen. Man kann
diese Feststellung nur sehr vorsichtig machen, weil vieles in Bubers
Schriften ihr widerspricht. Aber besonders in den philosophischen
Schriften scheint es oft so, als ob ein Mensch den anderen zum
Menschen macht, ohne daß Gott dabei nötig ist. Und die Wurzeln dieser

philosophischen Überzeugung liegen offensichtlich in dem Verständnis

der alttestamentlichen Botschaft.
Es stellt sich uns hier die Frage, ob Buber eigentlich auf seiner

Suche nach der Wirklichkeit nicht einem Götzen zum Opfer gefallen
ist. An die Stelle von Sein und Denken als Wirklichkeit, wie sie

Rosenzweig als Schüler Hegels lange vertrat, ist die Erfahrung, das

Inspiratorische getreten. Ist das volle Wirklichkeit oder auch nur
ein schöner Traum? Ist der wirkliche Mensch, wie er ihn sieht, der
Mensch schlechthin? Es gibt keine vom Glauben trennbare letzte
Antwort auf diese Frage. Auch Buber weiß sich bei seiner Antwort
an Gott gebunden, IHM verantwortlich. Aber sein Wirklichkeitsbegriff

ist geschichtsfern. Man kann nicht sagen, daß er mystisch
sei — das gilt nur für ein sehr frühes Stadium in seiner Entwicklung
—, man kann auch nicht sagen, daß er weit- oder menschenfremd
sei, aber die Geschichte Gottes mit seinem Volk tritt für ihn in den

Hintergrund gegenüber der existentiellen Begegnung mit Gott hier
und jetzt einerseits, und den von Gott gesetzten Naturgegebenheiten

andererseits. Das wird schon in der alttestamenthchen Exegese

deutlich88. Die Folge dieses Wirklichkeitsverständnisses ist

88 Vgl. hierzu J. Coert Rylaarsdams Kritik von «Der Glaube der
Propheten» in «Theology Today», Oktober 1950, S. 399—401, wo es heißt: «His

use of Ex. 24 (rather than Ex. 15!) and of the Patriarchs as the basic loci
recording revelation draws attention to the essentially mystical and non-historical

view of revelation held by Buber. Sinai rather than the Exodus is

91



dann, daß auch der Messias schwer außerhalb der menschlichen
Erfahrung faßbar ist. Und darüber hinaus ist die Begegnung zwischen
Gott und Mensch so nur dem Juden widerfahren und nicht dem
Heiden. Wir wenden uns deshalb nun der Frage zu, welche Bedeutung
die messianische Hoffnung in Martin Bubers Werk für die Nicht-
juden hat.

II. D ie Bedeutung der messianischen Hoffnung für den
Philosophen Martin Buber, der sich an alle Menschen

wendet

Beim Lesen von Bubers theologischen Schriften, in denen er die
messianischen Vorstellungen entfaltet, drängt sich einem immer
wieder der Gedanke auf: Warum hat Buber gerade diese Position?
Sind seine Entscheidungen wirklich rein exegetisch-theologisch oder
hegt diesen exegetisch-theologischen Entscheidungen eine bestimmte
Weltanschauung zugrunde, über die er nicht hinwegspringen kann?
Wie sieht diese Weltanschauung aus? Woher stammt sie? Wie
verhalten sich Philosophie und Theologie in Bubers Werk zueinander?
Er ist ja doch einer der wenigen, der sich heute in beiden Gebieten

betätigt, der versucht, sie füreinander fruchtbar zu machen. Diese

Fragen müssen gestellt werden, weil mit ihrer Beantwortung gleichzeitig

ein wichtiges Wort zur messianischen Frage gesagt wird.
Wie sieht Buber das Verhältnis von Philosophie und Theologie?

Wir haben diese Frage zu Beginn (S. 1) schon einmal gestellt und
zugespitzt auf das Problem, für wen — Juden, Christen, alle
Menschen — Buber jeweils schreibt. Diese Frage kann nun noch von
einer anderen Seite beleuchtet werden. Buber glaubt, daß Theologie

focal. The realistic disclosure of Jahweh as the lord of nature and of history
recedes into the background because of the overconcern with the experience
of personal relation. For the reviewer the Bible's own view of revelation is

more objective and historical than Buber allows» (S. 401).
Das ist eine im wesentlichen richtige Beobachtung. Die Folgen dieser

«übertriebenen Beschäftigung mit der Erfahrung der persönlichen Beziehung» sind
in Bubers gesamten Werk spürbar.

92



und Philosophie in der jüdischen Wirklichkeit ganz eng zusammengehen

können, weil diese «keine Inkarnation kennt und ihr daher die
beiden Gottesakte der Offenbarung an den Menschen und der
Erlösung der Welt nicht verschmelzen können, die Erlösung ihr aber
eben als Erlösung der Welt in jenem höchst realen und positiven
Sinn gilt»89. Für den Christen dagegen sei der Messias gespalten in
den gekommenen und den kommenden; mit ihm ist auch das Sein

«in seiner zeitlichen Erscheinung in ein Inneres und ein Außeres»

gespalten90. Die protestantische Theologie hätte sich demnach mit
dem inneren Sein, die Philosophie mit dem äußeren Sein zu beschäftigen;

während für den Juden die Welt nicht so auseinanderfällt,
Theologie und Philosophie demnach zusammengehen91.

Hier sind zwei Einwände zu erheben. Der Christ kann den
Abgrund zwischen göttlicher Offenbarung und menschlichem Sein so

nicht überwinden, d. h. er kann ihn überhaupt nicht selbst
überwinden, sondern braucht die Hilfe Jesu Christi. Dieser kann nicht
durch eine «gläubige», d. h. sich dem Anspruch einer Offenbarung
beugenden Philosophie ersetzt werden. Man könnte auch sagen, er
kann nicht durch Religion ersetzt werden. Religion wird immer nur
Hilfestellung leisten. Im Sinne solch einer Hilfestellung ist dann jede
protestantische Dogmatik ein Stück Philosophie, denn sie versucht
die Offenbarung erklärend zu umschreiben, ohne ihr allerdings den

89 S. «Kampf um Israel», S. 195.
90 S. Hans Kohn «Martin Buber, sein Werk und seine Zeit», Hellerau 1930,

S. 331f. ; Zitat aus einem Brief Bubers an Hugo Bergmann vom 4. 12. 1917.
91 Vgl. Martin Buber «Gottesfinsternis», Zürich 1953.
Dieses kleine Buch enthält Betrachtungen zur Beziehung zwischen Religion

und Philosophie, die an amerikanischen Universitäten vorgetragen wurden.

Auf Grund dieser Betrachtungen scheint es, als ob Buber die Bezeichnung
«Philosophie» für sein Werk überhaupt ablehne: «Philosophie meint wirklich
das Philosophieren, Religion meint, je realer sie ist, um so mehr ihre eigene
Überwindung: sie will aufhören, die Spezialität ,Religion' zu sein, und will
das Leben werden; es ist ihr letztlich nicht um die spezifischen religiösen
Akte, sondern um die Erlösung von allem Spezifischen zu tun; historisch und
biographisch strebt sie zum reinen Alltag hin» (S. 42).

Wenn wir also hier von dem Philosophen Martin Buber sprechen, so nur
im Gegenüber zum Theologen. Immerhin müssen wir das oben Gesagte imAuge
behalten, selbst wenn wir weiter von der Philosophie Martin Bubers reden.

93



Charakter der Offenbarung nehmen zu wollen. Wenn sie das jedoch
tut, ist sie nur noch Philosophie.

Zweitens kann man nicht mit Buber sagen, daß Jesus Christus
gespalten sei. Er ist gestorben und auferstanden und wird
wiederkommen, aber immerbleibt er dabei eine Person. Der Christ mag als ein
Gespaltener erscheinen, als ein Mensch, der simul justus et peccator
ist, aber im Glauben hat auch er diese Spaltung schon überwunden.
Zwischen der gläubigen Existenz und der zweifelnden Existenz
besteht infolgedessen eine auch für Christen sehr umstrittene Spaltung.
Man kann aber keinesfalls mit Buber sagen, daß protestantische
Theologie «sich also kaum zu etwas anderem als zu einem die rechte
Grenzhaltung klärendem und befestigendem Dialog hergebenkann»92.
Hier meint Buber — vom Pietismus beeinflußt —, daß der
Protestantismus sich nur mit dem geistlichen Menschen, der Gefühlsseite
des Menschen, befasse, während seine Beziehung zum ganzen der
Welt immer am Rande der protestantischen Theologie bleibe. Buber
sieht hier nur eine theologische Schule, denn die christliche Existenz
bezieht sich keineswegs immer und notwendigerweise nur auf einen
Ausschnitt des Menschen, sondern sie kann auch den ganzen
Menschen umfassen, so wie er von Gott in die Welt hineingestellt worden

92 S. «Kampf um Israel», S. 195.
93 Vgl. zu Bubers Behauptung sein Vorwort zu der ersten Ausgabe von

«Des Baal-Schem-Tow Unterweisung im Umgang mit Gott» (Hellerau 1927),
wo er schreibt: «Dieser Mensch (der Baal-Schem nämlich) ist eine führende
Gestalt in der Geistesgeschiehte des Judentums Des weiteren ist dieser
Mensch eine der zentralen Gestalten in der Religionsgeschichte des 18.

Jahrhunderts, der größere Gegenspieler Zinzendorfs (mit dem er wohl im gleichen
Jahr geboren wurde und im gleichen starb, und von dem er gewiß nichts
wußte). Durch beide vollzog sich die Wiederentdeckung des .Gegenüber¬
stehens', der realen Gegenseitigkeit — der Deutsche entdeckte sie in der
Abgelöstheit des Gefühls, der polnische Jude in der Einbezogenheit des ganzen
Weltlebens. (Das deutsche philosophische Nachspiel endet mit dem jungen
Schleiermacher, das jüdische hat mit dem Alterswerk Cohens begonnen»)
(S. 10f.).

Vgl. zu dem Problem die Antrittsvorlesung von Fritz Buri über «Theologie
und Philosophie» (Theologische Zeitschrift, ed. Theologische Fakultät der
Universität Basel, März-April 1952, S. llöff.), in der er fordert, daß man sich
als Theologe nicht mehr auf ein historisches «Heilsfaktum» berufen solle,

94



ist93. Doch wir müssen uns nun einfach fragen, welche Bedeutung
gerade die messianische Hoffnung des Juden Buber für die

Überzeugungen des Philosophen Buber hat. Zu diesem Zweck ist es

notwendig, erst seiner philosophischen Entwicklung zu folgen.

A. Die philosophische Entwicklung Bubers

Wir wenden uns nun der inneren Entwicklung Bubers zu, um
festzustellen, wie seine philosophischen Überzeugungen entstanden sind
und in welcher Weise sie auf den Messianismus gewirkt haben.
Buber selbst gibt uns drei Stadien seiner inneren Entwicklung an94:

Im ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhundert war er
tief davon durchdrungen, daß das Streben nach Kultur die wichtigste

weil dadurch eine wirkliche Zusammenarbeit mit der Philosophie unmöglich
werde (S. 133f.). Er stößt sich wie Buber an der durch Jesus Christus
eingetretenen Zäsur und versucht eine zeitlose Christusidee zu konstruieren. Er
fällt einem ähnlichen Mißverständnis wie Buber zum Opfer, indem er meint,
Theologie und Philosophie aussöhnen zu können, wenn Kreuz und
Auferstehung als allgemeine Wahrheiten verstanden werden, als «Christusmythos»,
der «Ausdruck des Selbstverständnisses eigentlicher Existenz» sei (a. a. O.,
S. 134). Der Ansatz Bultmanns wird hier konsequent durchgeführt: es wird
vollständig entmythologisiert. Zweifellos gibt es in Europa Philosophen wie
z. B. Karl Jaspers, mit denen der Christ auf diese Weise in ein Gespräch
kommen kann, weil bei ihnen eine allgemeine Anerkennung biblischer
Gedanken vorhanden ist. Aber letztlich handelt es sich um eine äußerst
verhängnisvolle Selbsttäuschung, weil es einerseits doch auf Gnade, auf die
Offenbarung Gottes, ankommt. Das würde sich sofort zeigen, wenn auf der
Grundlage Buris ein Gespräch mit einem marxistischen Philosophen
versucht würde. Buri müßte dann erkennen, daß er doch noch ganz und gar
Theologe ist, d. h. daß er noch auf Grund einer Offenbarung rede. Andererseits

ist es eine Selbsttäuschung, weil das uns durch den Tod und die
Auferstehung Jesu Christi angebotene Heil leichtfertig weggegeben wird. Vom
christlichen Glauben aus gesehen fällt Buri ins Judentum zurück, ohne daß

er allerdings den Juden ein Jude werden kann, weil dazu auch alle
Voraussetzungen fehlen. Buri und Buber wollen dasselbe: ihren Glauben aus allen
zeitlichen und örtlichen Bedingtheiten herauslösen und ihn dadurch zu einer
allgemeingültigen Philosophie bzw. eben Religion machen. Ist das nicht der
Versuch, den Turm zu Babel nun doch noch zu bauen? (Vgl. auch Anm. 111.)

94 Vgl. «Kampf um Israel», S. 223f.

95



Aufgabe sei. Bergson und Wundt, Simmel und Dilthey waren in
dieser Zeit seine Lehrer.

Dann besann sich Buber — angeregt durch die Begegnung mit dem
Zionismus und dessen politischen Fragestellungen — auf den
jüdischen Geist im Hause seines Großvaters, in dem er aufgewachsen
war95. Aber bei diesen Erinnerungen blieb es nun nicht, sondern er
ging daran, den Zionismus mit religiöser Kraft zu erfüllen. Durch
eine Vorliebe für die Mystik (Cusanus, Paracelsus, Weigel, Jakob
Böhme) angeregt, wandte er sich nun wieder dem Chassidismus zu.
dem er schon in seiner Jugend in Polen begegnet war96. Jetzt
entdeckte er für das politische Judentum das Judentum als Religiosität.
Der Zionismus wurde auf diese Weise aus einer vorwiegend politischen

Bewegung zu einer mit religiösem Gehalt erfüllten politischen
Bewegung.

Aber das war noch nicht das Ende von Bubers innerer Entwicklung.

Die harte Wirklichkeit des ersten Weltkrieges und der darauf
folgenden Jahre wies ihn mit vielen anderen zusammen darauf hin,
daß Religion etwas ist, «was man nicht einmal wollen darf. Nur
wenn sie sich selbst zu überwinden strebt, also wirklich gar nicht
mehr sich, das Reich der Religion, sondern Gott und sein Reich
meint, führt sie zu ihm hin; »97. Wenn Religion um eines Zweckes
willen gefördert wird, sei es um des Menschen oder auch des Volkes
willen, so steht sie Gott im Wege und verdunkelt die Wirklichkeit.
So kam es bei Buber zum Ringen um Wirklichkeit im umfassenden
Sinn, einem Ringen, mit dem wir uns jetzt als der wesentlichsten
und letzten seiner Entwicklungsstufen beschäftigen müssen. Was
bedeutet «Wirklichkeit »bei Buber? Von diesem Begriff der Wirklichkeit

her oder vielleicht besser auf ihn hin lassen sich die verschiedenen

Gedankengänge Bubers verstehen und aufeinander beziehen.

95 Vgl. «Die Chassidischen Bücher», S. 664 (Mein Weg zum Chassidismus).
96 Vgl. a. a. O., S. 665: Bei der Lektüre eines Satzes überwältigte ihn die

chassidische Seele: «Er ergreife die Eigenschaft des Eifers gar sehr
gesegnet sei er als er seine Welt erzeugte.»

Buber stand nach der Meinung von Nigg vor der «entscheidensten Begegnung

seines Lebens». (Walter Nigg, «Martin Bubers Weg in unsere Zeit», in
«Religiöse Gegenwartsfragen», Bern 1940, Heft 1, S. 8.)

97 S. «Kampf um Israel», S. 223.

96



Die Philosophie, die dadurch entsteht, prägt auch sein Messiasbild98.

Folgende Züge sind an dem Wirklichkeitsverständnis Bubers wesentlich.

Es ist das Große an ihm und eben der Ansatzpunkt seiner Kritik
am christlichen Glauben, daß er versucht hat, den ganzen Menschen
als Ausgang und Ziel seines Denkens zu wählen. Das Verhältnis des

Menschen zur Kultur oder zur Religion ist nur ein Ausschnitt des

menschlichen Seins, der absolut gesetzt für das Ganze leicht
vergiftend wirken kann. «Auf die ganze Wirklichkeit» kommt es an, die
«Wirklichkeit» mit Gott und Welt und Mensch —• «Kampf des
Menschen um Gott in der Welt, Begegnung des Menschen mit Gott an
der Welt, Erlösung der Welt von Gott her durch den Menschen, und
als die Stätte von Kampf, Begegnung und Erlösung: den gelebten
Alltag»99. An der Aufgabe, diese ganze Wirklichkeit in irgendeiner
Form zu durchdringen, scheitert heute nur zu oft nicht nur der
Wissenschaftler, sondern vor allem auch dieser Mensch des Alltags.
Wie packt Buber diese Aufgabe an? Wie löst er sie? Vor allen Dingen
wie sehen die drei genannten Aufgaben in der Wirklichkeit aus

«Kampf des Menschen um Gott in der Welt.»
«Begegnung des Menschen mit Gott an der Welt.»
«Erlösung der Welt von Gott her durch den Menschen.»

Wir werden sehen, daß es hier nicht um ein Nacheinander geht,
sondern um ein Ineinander von Aufgaben, die dem Menschen gestellt
sind. Wer die eine anpackt, arbeitet gleichzeitig an der anderen mit.

98 Nigg (S. Anm. 96) merkt an: «Das religiöse Eingehen auf die Wirklichkeit

führte Buber aber vor allem zum Alten Testament, das die heilige
Vermählung von Geist und Leben lehrt ...» (S. 21f.).

L. Goldschmidt bemerkt zu dieser Entwicklungsstufe Bubers sehr richtig,
daß Buber sich in drei Punkten jetzt selbst korrigiere:

1. Religion darf man nicht einmal wollen («Kampf um Israel», S. 233) und
2. die Mystik führt an der Wirklichkeit vorbei, wenn sie das Religiöse zur

Ausnahme macht («Ereignisse und Begegnungen», Leipzig 1917, S. 25 und 31),
wenn die Welt verneint wird, damit Gott ganz bejaht werden kann
(«Zwiesprache», S. 66).

3. Die Wirklichkeit ist der Ort, den der religiöse Mensch sich nicht
zurechtmachen kann, sondern an dem der Mensch sich bewähren muß.
(Hermann L. Goldschmidt «Hermann Cohen und Martin Buber», Genf 1946, S. 64.)

99 S. «Kampf um Israel», S. 224.

97
3 Judaica, Band 10, 2



Bevor wir auf diese drei Aufgaben weiter eingehen, ist es

notwendig, hervorzuheben, daß hinter dieser Frage nach derWirklichkeit
der Wunsch nach einer Einheit des Lebens steht. Diese Einheit soll
nicht Aufhebung der Zweiheit sein, von der wir noch zu sprechen
haben, sondern Vollendung, Bejahung ihrer Spannung100. Die
Vollendung kann man nicht theoretisch begründen, aber man kann
auf sie hinwirken. Einung — Jiehud — muß das Ziel des Menschen
sein, denn sie «reißt den Menschen aus seiner richtungslosen
Zerstreutheit und läßt ihn aus seiner Einung an der Einung der Welten,
an der Einung Gottes mitwirken»101. In der Vielfältigkeit der
Erscheinungen wird die göttliche Einheit immer erneut gesucht: Gut
und Böse, Determination und Indétermination, Prädestinationslehre

und Freiheitslehre; alle diese scheinbaren Gegensätze sind zwar
logisch nicht immer zu vereinen, aber deswegen darf man keinem
absoluten Dualismus Raum geben102. Gott ist Einer. Infolgedessen
darf und kann die Welt nicht in unauflösliche Gegensätze zerfallen,
sondern zwischen allen Gegensätzen, auch zwischen der Zweiheit
von Gut und Böse, muß die göttliche Einheit aufleuchten. Und der
Mensch muß sich dieser Einheit einen. Das Streben nach der Einheit
macht schöpferisch, denn sie steht nicht als Tatsache am Ende der
Geschichte, sondern als Ziel in der Geschichte. Das messianische
Reich wird hier und jetzt verwirklicht103.

100 Yg] Hans Kohn «Martin Buber, sein Werk und seine Zeit», Hellerau
1930, S. 132.

101 S. a. a. O., S. 82.

Vgl. M. Buber «Ereignisse und Begegnungen», S. 21 : «Wir vermögen nicht
in der Vielheit die lebendige Einheit zu finden. Wir vermögen aus der Vielheit
die lebendige Einheit zu tun.»

102 Vgl. «Kampf um Israel», S. 35: «Nur wenn die Wirklichkeit logisiert
wird, wenn also A und non-A nicht mehr beieinander wohnen dürfen, gibt es
als einander ausschließend Determinismus und Indeterminismus, Prädestinationslehre

und Freiheitslehre. Dem logischen Wahrheitsbegriff kann nur eins
von beiden wahr sein, aber in der Wirklichkeit des gelebten Lebens sind sie
voneinander unablösbar ...»

Vgl. hierzu auch a. a. O., S. 31f.
103 Vgl. Kohn «Martin Buber», S. 101 : «. Diese Forderung der Einheit

und der Tat weisen beide in die Zukunft, auf den Weg der Geschichte als den
Weg ihrer Verwirklichung, weisen auf eine messianische Welt der Einheit hin,
die im Leben des Einzelnen wie der Gesamtheit verwirklicht sein will.»

98



Wie sieht die Einung nun in der Wirklichkeit aus Buber weist
immer wieder darauf hin, daß man den Weg zu ihr nicht betrachten,
sondern nur gehen könne. Alle Beschaulichkeit ist ihm fremd. Mit
Kant glaubt Buber also, daß die Wirklichkeit begrifflich unfaßbar
ist, daß sie nur erlebbar ist:

«Die Substanz der Welt ist nicht Trennung und nicht unterschiedslose
Einheit, sie ist Beziehung .104.»

Die Substanz, das Sein der Welt, ist also weder in den Menschen
noch in den Dingen, sondern in der Beziehung zwischen ihnen105.

Alles, was uns begegnet, seien es Menschen oder Bücher oder irgendwelche

Eindrücke, ruft uns deshalb auf zur Tat, zum Kampf mit
oder gegen diesen Menschen, dieses Buch. Wir dürfen nichts
hinnehmen, sondern müssen alle Begegnungen einer Bewährungsprobe
unterziehen. Die Einheit Gottes muß sich in allen Begegnungen
bewähren. Um diese Einheit Gottes müssen wir in allen Begegnungen
kämpfen. Das Fundament der Wirklichkeit liegt also in Gott: «Gott
ist wirklich, der Mensch verwirklicht»106. Der Mensch kann sich
seine Wirklichkeit nicht zurecht machen wie er das will, sondern er
muß die Wirklichkeit Gottes bewähren. An diesem Punkt
unterscheidet sich Buber von den Philosophen, die beinahe dasselbe zu

sagen scheinen wie er, deren Gott aber ein anderer ist.
Nur unter dieser Voraussetzung wird deutlich, was Buber unter

dialogischem Lehen, unter der «Begegnung des Menschen mit Gott
an der Welt» versteht. Das Dialogische zwischen Menschen oder
zwischen Mensch und Ding wird nicht konstituiert durch irgendwelche

psychologischen Momente, sondern ist nur ontologisch
zugänglich107. Wer versucht, das Geschehen zwischen zwei Menschen

104 S. a. a. O., S. 245.

In der Vorrede zum «Verborgenen Licht» sagt Buber: «Seit ich, vor zwanzig

Jahren, die Arbeit am chassidischen Schrifttum begonnen habe, ist es mir
um die Lehre und den Weg zu tun. Aber damals meinte ich, das sei etwas, was
man auch bloß betrachten könne und dürfe ; seither habe ich erfahren, daß
die Lehre zum Lernen und der Weg zum Gehen da ist.» (S. Wilh. Michel
«Martin Buber, sein Gang in die Wirklichkeit», Frankfurt am Main 1926, S. 16.)

106 Vgl. «Dialogisches Leben», S. 181.
106 S. W. Michel «Martin Buber», S. 37.
107 Vgl. «Dialogisches Leben», S. 457.

99



psychologisch, mit Hilfe der menschlichen Psyche zu erklären, oder

wer meint, mit Hilfe der Psychologie in einen anderen Menschen

eindringen zu können, muß scheitern, weil das Wesentliche einer
Begegnung nicht vom Menschen her zu fassen ist. Das dialogische
Leben kann nicht vom Menschen her erklärt werden. «Alles wirkliche
Leben ist Begegnung»108, aber in jeder echten Begegnung wirkt eine

Macht, die außer uns selbst liegt. Das ist das oben erwähnte ontolo-
gische Faktum. Jede Begegnung schließt menschliche Wahl ein,
aber sie ist nicht von dieser allein bestimmt, sondern hinter unserer
Wahl steht eine in das «Mysterium des Seienden»109 aufgenommene
letzte Realität:

«Der Mensch, der sich entscheidet-, weiß, daß das keine Selbsttäuschung
ist; der Mensch, der gehandelt hat, weiß, daß er in der Hand Gottes stand
und steht110.»

Wir müssen uns nun die Wirklichkeit des dialogischen Lebens

vergegenwärtigen in ihrer Begegnung mit den verschiedensten
Mächten: der Wirtschaft und dem Staat, der Religion und der
Moral, dem Dogma und dem Kult, der Literatur. Man sieht schon

an dieser Auswahl, wie umfassend Bubers Denken ist. Das «Neue
Denken», wie Rosenzweig, ein Freund Bubers, es nennt, oder das

dialogische Leben, wie es umfassender bei Buber heißt, dem es ja
gerade nicht um das Denken allein geht, erstreckt sich aufalle
Lebensgebiete111:

Wirtschaft und Staat: kann man in diesen Bereichen dem Es
überhaupt noch entgehen Es sieht so aus, als sei das unmöglich, und doch

108 S. a. a. O., S. 23.
109 S. «Kampf um Israel», S. 34.
110 S. a. a. O., S. 35.
111 Vgl. Franz Rosenzweig «Zweistromland», S. 240ff.
«Das neue Denken. Einige nachträgliche Bemerkungen zum ,Stern der

Erlösung'». Rosenzweig spricht in diesem Aufsatz u. a. auch von dem
Verhältnis von Philosophie und Theologie: «Das wahre Verhältnis der beiden
erneuerten Wissenschaften» ist «geschwisterlich, ja bei ihren Trägern muß es zur
Personalunion führen. Die theologischenProbleme wollen ins Menschliche übersetzt

werden und die menschlichen bis ins Theologische vorgetrieben» (S. 257).
Das klingt sehr schön. Dieses neue Denken ist umfassend, aber es ist so

umfassend, daß es eigentlich die Offenbarung nicht mehr braucht: «Einem
Christen wären, das weiß ich, statt der meinen Worte des Neuen Testaments
auf die Lippen gekommen, einem Heiden, so denke ich, zwar nicht Worte

100



ist Buber überzeugt, daß der Staatsmann oder Wirtschaftler, «der dem
Geist botmäßig ist », nicht dilettiert, denn Arbeit und Besitz sind von
sich aus nicht zu erlösen. Nur vom Geist her gibt es neue Wege112.

Moral und Religion: nichts kann uns so das Antlitz des
Mitmenschen verstellen wie die Moral, nichts kann uns so das Antlitz
Gottes verstellen wie die Religion, besonders wenn sie mit Kult und
Dogma verbunden ist. Das Prinzip in der Moral und das Dogma oder
der Kult in der Religion heben die «dialogische Gewalt der Situation»
auf. Wo Prinzip und Dogma regieren, da ist kein Raum mehr für die

Offenbarung; und zwar gilt das für alle Arten von Dogmen. Allerdings

sieht Buber auch, daß dem Dogma sehr wohl eine dienende

Funktion zukommt113.

In der Ablehnung von Dogma und Kult findet sich Buber
verbunden mit religiösen Sozialisten wie Leonhard Ragaz, der schreibt:

«Das ist Israels große Berufung, das ist, wenn man ihn recht versteht, auch
Jesu Sendung: Gottes Verwirklichimg in der Welt, Gottes Verweltlichung;
Gott, der Gott ist, wird wirklich Gott dadurch, daß er in die Welt eingeht;
aber nicht geht er in der Welt auf, sondern die Welt in ihm, aber so, daß
sie damit erst wirklich Welt wird, Schöpfung wird, aber damit frei, konkret,
unendlich bedeutsam im Kleinsten wie im Größten114.»

Die Kirche soll aufhören zu bestehen, damit Gott mächtig wird
in allen Lebensgebieten. So denkt auch Buber, dem die Synagoge
ebenso wie übrigens Schoeps wenig bedeutet.

seiner heiligen Bücher — denn deren Aufstieg führt von der Ursprache der
Menschheit ab, nicht wie der Erdenweg der Offenbarung zu ihr hin —, aber
vielleicht ganz eigene» (S. 260).

Dieses neue Denken hat seinen Ursprung schon bei H. Cohen, bei dem es
bezeichnenderweise auch als natürliches Denken erscheint. Rosenzweig schreibt
über dieses natürliche Denken Cohens: «Natürliches Denken! Denken, das

vom Menschen weiß und das sich dieses Wissen nicht mehr in idealistischem
Selbstbetrug wieder aus den Fingern gleiten läßt. Denken, das vom
Wechselverhältnis von Ich und Du ausgeht, statt wie alles frühere Denken vom Es
und vom Ich — ist es Zufall, daß der Jude Cohen, diese menschlichste aller
philosophischen Entdeckungen gemacht hat Ich glaubenein» (a.a. 0.,S. 181).

Vgl. hierzu H. Cohen «Die Religion der Vernunft aus den Quellen des

Judentums», Leipzig 1919, S. 136, 341 u. ö.
112 Vgl. «Dialogisches Leben», S. 56, 182, 184 und auch «Pfade in Utopia».
113 Vgl. zu diesem Absatz «Dialogisches Leben», S. 67, 156 u. ö.
114 S. L. Ragaz «Aus unbekannten Schriften», Berlin 1928, S. 162f.

101



Literatur: in einem Aufsatz «Greif nach der Welt, Habima»115

ruft Buber dem jüdischen Theater zu, Aeschylos und Sophokles,
Shakespeare und Calderon, Schiller und Kleist zu spielen.

«Denn es gilt, dem Juden in seiner Sprache, das Drama der
Weltliteratur und darin ausgesprochen die Dramatik der Weltexistenz zu zeigen,
um aus ihm, dem Juden, herauszuholen, was er dazuzutun hat: die
Verkündigung der Schechinallß.»

Buber betont in diesem Zusammenhang wieder, daß die Welt für
den Juden eine Einheit sei, während sie angeblich für den Christen
auseinanderfalle in zwei Welten, eine erlöste, in der keine Dramatik
mehr besteht, und eine unerlöste, «die Welt hinter Gottes Rücken,
die aus nichts als Gegensatz und Widerspruch besteht117.

Wenn nun die Einheit durch das dialogische Leben in diesen und
natürlich auch in allen anderen Lebensgebieten verwirklicht ist,
dann ist die Erlösung da. Durch den Menschen wird also die Welt der
Erlösung immer näher gebracht. Wann der Zeitpunkt gekommen ist,
daß die Einheit vollkommen verwirklicht ist, wissen wir nicht; wir
kennen deshalb auch den Zeitpunkt der Erlösung nicht, falls es

überhaupt möglich ist, sie in einem Zeitpunkt zu fixieren. Man wird
im Sinne Bubers vielleicht besser sagen, die Welt gehe über in ein
Stadium der Erlöstheit. Buber selbst hat diese letzten Gedanken
nicht formuliert, aber sie sind notwendige Folgerungen aus seinem
Ansatz. Sie entfalten den Satz: «Das Ereignis aber, dessen Weltseite
Umkehr heißt, dessen Gottesseite heißt Erlösung118».

B. Die Wichtigkeit dieser in groben Zügen angedeuteten philosophi¬
schen Konzeption für die messianische Hoffnung Bubers

Philosophisch sagt Buber im Grunde für uns heute nichts mehr
wirklich Neues, aber er sagt das, was andere neben und nach ihm
gesagt haben in einer besonders überzeugenden und umfassenden
Weise. Er sagt es so, daß es die gesamte Wirklichkeit des Lebens
betrifft und nicht nur Teilgebiete. Er sagt es weiterhin — und

115 «Kampf um Israel», S. 214—218.
116 S. a. a. O., S. 218.
117 S. a. a. O., S. 217.
118 S. «Dialogisches Leben», S. 128.

102



das ist in diesem Zusammenhang besonders wichtig — in einer
von der Offenbarung scheinbar unabhängigen Form. Für ihn steht
zweifellos der prophetisch-jüdische Glaube im Hintergrund, aber er
tut hier so, als ob dieser konkrete, auf geschichtliche Tatsachen
bezogene Glaube für die Verwirklichung dieses dialogischen Lebens

unnötig sei. Er meint, daß man das dialogische Leben ohne die
geschichtliche Offenbarung erkennen und verwirklichen kann. Das
ist eine wichtige Frage. Kann man, darf man die Offenbarung so

verobjektivieren, so von der Geschichte lösen? Buber entgeschicht-
licht: das geschichtliche Handeln Gottes mit seinem Volk wird
von ihm in allgemeinverständliche philosophische Wahrheit umgeprägt.

In dieser philosophischen Wahrheit werden Zeit und Ewigkeit
unwichtig, weil die Geschichte eben keine Rolle mehr spielt. Gott
wird zwar nicht zu einem abstrakten Begriff, aber doch zu einer
allgemeinen Wahrheit.

Man könnte nun meinen, daß die Frage nach dem Messias und
seinem Reich dann für ihn überhaupt nur historische Bedeutung
habe, weil sie für das Leben nicht mehr notwendig sei. Eine andere

Möglichkeit wäre zu sagen: die Frage nach dem Messias betrifft ihn
nur als Juden. Für ihn als Juden hat die alttestamentliche
Geschichte noch Bedeutung, weil sie für ihn nicht Historie, sondern
geschichtliche Wirklichkeit ist. Der Heide hingegen kann von dieser
Historie nur Kenntnis nehmen, um den Juden zu verstehen, aber
sie wird ihm nie zu lebendiger Geschichte werden und sie braucht es

nach Bubers Meinung auch nicht, weil der Weg zu Gott für den
Heiden weder durch das Judentum noch durch das Christentum
führen muß. Die Frage nach dem Messias ist also für Buber nur
wichtig, weil er ein Jude ist.

Diese Behauptung wird durch die Tatsache unterstützt, daß in
dem «Dialogischen Leben» vom Messias kaum die Rede ist, während
von Gott, Umkehr und Erlösung viel gesprochen wird119. Aber diese

Begriffe sind herausgelöst aus der konkreten biblischen Geschichte
und zu philosophischen Wahrheiten gemacht. Wie wichtig die
Umkehr zu Gott ist, zeigen die schon einmal zitierten letzten Sätze von
«Ich und Du»;

119 Vgl. z. B. «Dialogisches Leben», S. 67f., 113, 119, 127f. u. ö.

103



«Die Geschichte ist eine geheimnisvolle Annäherung. Jede Spirale ihresWegs
führt uns in tieferesVerderben und in grundhaftere Umkehr zugleich. Das Ereignis

aber, dessen Weltseite Umkehr heißt, dessen Gottesseite heißt Erlösung1.»
Der Messias oder auch nur eine messianischeZeit spielen also im

dialogischen Leben keine Rolle, und nun nicht etwa deshalb, weil das
Kommen des Messias, bzw. der messianischen Zeit in der Zukunft
liegt — Buber kennt so eine für die Gegenwart bedeutungslose
Zukunft nicht —, sondern weil die messianische Hoffnung eine spezifisch

j üdische Hoffnung ist. Aber « die Gottestore sind offen für alle »121

nach Bubers Ansicht, und das bedeutet, daß verschiedene Wege zu
Gott führen: der jüdische Weg, der christliche Weg und eben der im
dialogischen Leben aufgezeichnete, der nicht der von den Juden
sonst aufgezeigte noachidische Weg ist, sondern der auf einer
absoluten Entgeschichtlichung des jüdischen Glaubens, des jüdischen
Gottesverhältnisses beruht. Die Geschichte, die Gott mit seinem
Volk gegangen ist, wird all ihrer zeitbedingten Ereignisse entkleidet.
Und es bleibt übrig ein Glaube, der anscheinend herausgelöst ist aus
allen geschichtlichen Bedingtheiten.

Aber wir dürfen nicht vergessen, daß dieser Glaube — oder man
kann auch sagen diese Lebensphilosophie — doch auch abhängig
bleibt vom jüdischen Glauben, denn das Postulat der Einheit ist
letztlich doch nicht so allgemein menschlich wie vielleicht noch der
Satz des Descartes «cogito ergo sum», sondern die Forderung der
Einheit ist verständlich nur auf dem Boden des jüdischen Glaubens

an den Einen Gott. Dem Juden bleibt deshalb die Sonderstellung,
das Wissen, diese Einheit zu bewahren, damit sie immer wieder für
die Menschen fruchtbar werden kann. Buber glaubt im Gegensatz
zu vielen seiner Glaubensbrüder und vor allem im Gegensatz zu den

Christen, die Herkunft der Einheit nicht bekennen zu müssen,
sondern macht sie zu einer allgemein menschlichen Voraussetzung wie
Descartes seinen Satz. Die messianische Hoffnung des Juden Martin
Buber ist also die Grundlage für das dialogische Leben, aber diese

Grundlage bleibt dem geborenen Juden vorbehalten. Der Heide ist
deshalb indessen nicht benachteiligt : das dialogische Leben ist ihm
ohne die Grundlage zugänglich.

120 S. «Dialogisches Leben», S. 127f.
121 S. «Theologische Blätter», Sept. 1933, S. 274.

104


	Martin Bubers messianische Hoffnung und ihr Verhältnis zu seiner Philosophie

