Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Martin Bubers messianische Hoffnung und ihr Verhéaltnis zu seiner
Philosophie

Autor: Hammerstein, Franz von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960960

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960960
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MARTIN BUBERS MESSIANISCHE HOFFNUNG
UND IHR VERHALTNIS
ZU SEINER PHILOSOPHIE

von FrRANZ vON HAMMERSTEIN

I. Die messianische Hoffnung des Juden Martin Buber

Wenn wir uns mit dem Messiasbild beschiftigen, zu dem sich der
Jude Buber selbst bekennt, das also nicht nur Gegenstand histori-
scher Forschung fiir ihn ist, sondern Wirklichkeit im umfassenden
Sinn, so miissen erst einmal einige Vorfragen gestellt werden.

Wie verhalten sich Philosophie und Theologie in Bubers Denken
zueinander? Seine theologisch-biblischen Schriften, zu denen auch
ein Teil der zionistisch-jidischen Schriften kommt, sind vor allem
fiir Juden bestimmt, und fiir Christen, insofern als Buber von der
missionarischen Aufgabe der christlichen Kirche weill und ihr nun
zeigen will, was der Jude von dieser Aufgabe hiltl. Sie sind
nicht fir alle Menschen gedacht: wem die Erwiithlung des Volkes
Israel am Sinai nicht gilt, dem gelten auch die Zeugnisse von
dieser Erwihlung nicht. Aber diese Menschen sind doch auch
nicht ganz von Gott vergessen: so wie das talmudische Judentum
die noachidischen Gebote fiir sie bereit hielt, so dhnlich hat Buber
fiir die Menschheit seine Philosophie bereit. In dieser Philosophie
werden biblische, an die Geschichte gebundene Wahrheiten in all-
gemein menschlicher Form wiederholt. Die Wahrheit wird also
gleichsam fiir den Heiden von der Bindung an ein bestimmtes
Glaubensereignis befreit. Sie wird in die Sprache und die Denk-
formen des modernen Menschen iibertragen. Das bedeutet nun nicht
unbedingt, daB diese Philosophie gliubigen Juden und gldubigen
Christen iiberhaupt nichts zu sagen hiitte. Sie sagt ihnen nur nichts

1 Vgl. M. Buber «Kampf um Israel», Berlin 1933, S. 50ff.

65

1 Judaica, Band 10, 2



wirklich Neues, weil sie nur eine Wiederholung und Entfaltung der
biblischen Wahrheit ist. Das wird aber nun in dieser Philosophie
nicht gesagt, sondern anscheinend geht es hier um allgemeine Wahr-
heiten, die den verniinftigen Menschen iiberzeugen konnen. Die
Grundlage seiner Erkenntnisse scheint nicht die Offenbarung, son-
dern die menschliche Vernunft zu sein. Wir wenden uns aber jetzt
zuerst dem Bekenntnis des Juden Buber zu, um nachher die hier
schon anklingenden Fragen wieder aufzunehmen.

Dieses Bekenntnis findet sich vor allem in zwei Gruppen von
Verosffentlichungen: den chassidischen und den zionistisch-jiidischen
Schriften. In den chassidischen Schriften ist die Sache insofern
schwierig, weil Buber hier eigentlich nur der Herausgeber ist, und
deshalb nicht immer deutlich wird, wo er einfach referiert, ohne sich
mit der Meinung des Gesagten zu identifizieren, und wo er bewufit
auswihlend referiert, also gleichzeitig interpretiert. Man wird sagen
kénnen, dal Buber da, wo er gegen chassidische Uberzeugungen ist,
das in den Vorworten oder in seinem Buch «Die chassidische Bot-
schaft» deutlich sagt. Da, wo er also keine Einwinde oder Abgren-
zungen vornimmt, darf man wohl mit Recht sein Bekenntnis zu der
chassidischen Botschaft voraussetzen. Unbehandelt bleibt die Frage,
ob Buber den Chassidismus historisch richtig und umfassend sieht,
weil dies fiir uns nicht wichtig ist. Es geht ja hier nicht um den
Chassidismus als solchen, sondern um Bubers Bekenntnis zu dem
Glauben der Chassidim. — In den zionistisch-jidischen Schriften
ist die Sache am klarsten, weil da wirklich Buber selbst spricht.

Eine zeitliche Reihenfolge von einer Gruppe zur anderen laf3t
sich nicht herausstellen, weil Buber sich zwar nicht gleichzeitig mit
dem Chassidismus, dem Zionismus, der Bibel und Philosophie be-
schiftigt hat, aber man kann die Epochen, in denen er mehr an dem
einen oder anderen arbeitete, nicht gegeneinander ausspielen. Im
Gegenteil: es liegt eher immer wieder eine gegenseitige Befruchtung
vor. Die innere Einheit zeigt sich darin, daBl er innerhalb der letzten
Jahre sowohl seine biblische Arbeit sehr intensiv betrieben hat
(«Moses», « Glaube der Propheten », « Zwei Glaubensweisen») als auch
eine zusammenfassende Arbeit iiber den Chassidismus und eine neu
durchgearbeitete Ausgabe der chassidischen Biicher herausgegeben
hat. Daneben beschiiftigte er sich auch mit dem Zionismus immer

66



weiter («Israel und Palidstina»); seine Professur in Jerusalem war
ein Zeichen und eine Notwendigkeit gerade hierfiir?2.

A. Der Zionismus als messianisches Problem

Wenn wir uns nun zuerst der palistinensischen Seite des messia-
nischen Problems bei Buber zuwenden, so stoflen wir sofort auf den
Zionismus. Die Wirklichkeit dieses Begriffes ist sehr weitschichtig.
Im weitesten Sinn sind in ihm alle Bestrebungen zusammengefallt,
die die zerstreuten Juden in Richtung des heiligen Landes, des
«Zion» hegen. Solche Bestrebungen waren mehr oder weniger stark
seit der Vertreibung aus Paldstina immer lebendig. Thre Geschichte
kann hier nicht dargestellt werden. Sie waren lebendig ebenso wie
auch die messianische Hoffnung immer lebendig war, und beide
Stromungen hingen eng zusammen, iiberschneiden sich mannig-
faltig: sei es, dall der Messias oder das messianische Reich in Pali-
stina verwirklicht wird oder daf} jedenfalls geheime Verbindungen
diese beiden Vorstellungen zusammenhalten.

Hier kann es nur darum gehen, den Zionismus der letzten 50
Jahre in groBen Ziigen zu entfalten und zu zeigen, wie Buber mit
ihm verbunden war. Dabei wird gleichzeitig deutlich werden, welche
messianischen Erwartungen sich in ihm niedergeschlagen haben.

Man mul} in dieser Epoche innerhalb des Judentums drei Gruppen
nach ihrer Haltung zum Zionismus unterscheiden:

die politischen Zionisten,
die Anti-Zionisten,
die religiosen Zionisten.

Die Trennung ist in der Wirklichkeit nicht scharf durchfiihrbar,
es laufen mancherlei Fiden hin und her, auch gibt es zweifellos
Gruppen, in denen der Zionismus keine Rolle spielt.

Uber den politischen Zionismus braucht hier nicht viel gesagt zu
werden. Er will fiir die Juden einen Staat unter andern Staaten, mit

2 Befremdlich mag es uns scheinen, da3 Buber in Frankfurt einen Lehr-
stuhl fir Religionswissenschaft und in Jerusalem fiir Sozialphilosophie
innehatte. Zweifellos hat er sich auch mit diesen Gebieten bésohéi,ftigt, aber
im Mittelpunkt seiner Arbeit stehen beide nicht.

67



einem Staatsethos, wie es andere Staaten auch haben. Er will aus
den zerstreut in den Volkern lebenden Juden ein jidisches Volk
machen, das ein Volk unter anderen ist3. Es gibt nicht viele Juden,
die diesen rein sikularen politischen Zionismus schroff vertreten,
aber es ist doch offensichtlich, dafl der Staat Israel fiir viele seiner
Biirger und vor allem fiir viele AuBenstehende eben ein Staat neben
anderen Staaten ist, daf} das in diesem Staat lebende Volk ein Volk
neben und unter anderen Volkern ist. Gleichzeitig wird allerdings
immer deutlich sein, daf3 das Ethos dieses Staates geprigt ist durch
den jiidischen Glauben, so wie das Staatsethos der USA oder irgend
eines europiischen Staates durch den christlichen Glauben geprigt
wird; ebenso wird deutlich sein, daf3 dieses Volk eben doch seine
bestimmten Eigenarten hat, wie wir sie bei jedem Volk finden. Aber
diese Eigenarten sind nun in diesem Fall in besonderer Weise be-
stimmt durch die einzigartige « Geschichte» der Juden, der Menschen
also, die weder durch eine gemeinsame Sprache noch durch ein ge-
meinsames Vaterland, noch auch durch eine gemeinsame Geschichte,
sondern lange Zeit hindurch «nur» durch einen gemeinsamen Glau-
ben verbunden waren?. Wird sich dieser Glaube in Israel als das ent-
scheidende und tragende Fundament erweisen, wird er die neue
Lebensgemeinschaft der Menschen in Israel formen und fithren? Das
ist die Frage. Oder wird es eine reine Interessengemeinschaft sein,
in der all die natiirlichen Bindungen wie Sprache und gemeinsame
Geschichte erst wachsen miissen, wie sie bei anderen Vélkern ge-
wachsen sind, um dann doch wie in anderen Volkern kein wirklich
tragendes Fundament mehr zu sein. Ein wirkliches Fundament wird
nur der jiudische Glaube sein konnen. Wie sieht dieser Glaube nun
im Hinblick auf den Staat Israel aus, mit anderen Worten: was ist

3 Vgl. die Deklaration des 1. Zionistenkongresses in Basel (August 1897),
in der es heilt: «Der Zionismus erstrebt die Schaffung einer offentlich-
rechtlich gesicherten Heimstitte fir das jiidische Volk in Palistina .. .»
Gegen die Worte «fiir das jlidische Volk» protestiert Schoeps scharf, weil in
ihnen eine «verhingnisvolle Fehlinterpretation des jidischen Volkes» zum
Ausdruck komme. Die Judenfrage kénne auf diesem Wege nicht geldst
werden. (S. «Wir deutschen Juden», Berlin 1934, S. 20.)

1 Glaube muf} hier im Sinne der judischen Theologie verstanden werden.

68



religioser Zionismus? In diese Frage hinein gehort dann noch eine
andere: wie verhalten sich Zionismus und Messianismus zueinander?

Bevor wir uns dem religiésen Zionismus zuwenden, miissen wir
einen kurzen Blick auf die Gegner des Zionismus, die Anti-Zionisten,
werfen. Es geht natiirlich hier nicht um Juden, die aus wirtschaft-
lichen, kulturellen oder politischen Griinden dem Zionismus und
damit heute auch dem Staat Israel neutral oder eben feindlich gegen-
iiberstehen, sondern es geht um eine Gruppe von Juden, die aus reli-
giosen Griinden die Riickkehr der Juden nach Palistina ablehnen.
H. J. Schoeps hat diese Griinde folgendermafen formuliert: «Wir
deutschen Juden stehen auf Hiobsposten,. . .» schrieb er 1934, und
fuhr fort:

«Es konnte ja sein, dal3 der deutsche Jude dieser Zeit in die echte Hiobs-
Nachfolge gezwungen wird, dal ihm das Schicksal tragischer GroBle zuge-
worfen wurde, dal3 an seiner Gestalt einer verflachenden Welt die Méglich-
keiten menschlicher Tiefe aufbrechen sollen®.»

Gegen den Zionismus wurde diese Haltung so abgegrenzt: Gott
hat «Israel verstoBen auf Weltzeit, ein Exempel den Heiden fiir
(Gottes Strafgerechtigkeit, nicht verdammt auf Ewigkeit, ein Exem-
pel den Heiden, daf3 der nach seinem Rechte strafende Herr aw hora-
schamin, Vater der Barmherzigkeit genannt wird, . .. ». Als Zeichen
dieser Verstolung wurde Israel in den golus, in die Verbannung ge-
geben. «Solange es Juden gibt und solange Welt Welt ist, ist Israel
im golus, in der Verbannung®.» Die Verbannung kann nur durch ein
«sichtbares Zeichen» Gottes aufgehoben werden. Die Griindung des
Staates Israel ist fiir Schoeps kein solches Zeichen. Das jiidische Volk
kann und darf sich also bis zu einem solchen Zeichen, das nach dem
angefiihrten Zitat das Ende dieser Welt bedeuten miilite, nur auf
einer «gliubigen Existenzebene» erhalten. Das Deutschtum der
Juden ist dagegen auf einer natiirlichen Existenzebene aufgebaut
und schlie3t deshalb jene andere Ebene nicht aus. Christliche Kirche
und Judenschaft sind nach Schoeps leibhafte Zeugen des Gottes-
willens”. Schoeps braucht auf den Zion und Palistina kein Gewicht

5 8. «Wir deutschen Juden», S. 10.
 S. a.a. 0., S. 16.
’ Vgl. a. a. O, S. 18.

69



zu legen, weil die jlidische Existenz seiner Meinung nach auf zwei
Pfeilern ruht: dem Passahfest einerseits und dem Sinaibund anderer-
seits. Die Zionisten betrachten mizrajim losgelost vom Sinaibund
als volkische Geburtsstunde, ohne zu beachten, dafl am Sinai dieses
Volk von allen anderen ausgesondert wurde®. Die Bedeutung des
heiligen Landes Palistina, die fiir Buber so eine grofie Rolle spielt,
sei also durch die Verbannung aufgehoben und man diirfe nicht ver-
suchen, ein Volk wie andere Vilker zu sein?®. Schoeps fiigt allerdings
hinzu, daf} die Frage der Golusbewertung in der Traditionsliteratur
iiberaus uneinheitlich sei. Es gebe in dieser Frage kein jiidisches
Dogma, keine einheitliche Lehrmeinung. Schoeps hilt die Ablésung
des Glaubens an einen personlichen Messias durch den Glauben an
einen «paldstinensischen Nationalstaat, der den Vilkern ein soziales
und kulturelles Beispiel gibty» fiir Umwandlungen, die durch die
«Zeitideologie», durch moderne Gétzen also, ausgelost worden sind 1°.

Der religiose Zionismus nun ist wiederum ein komplexes Gebilde,
das hier nicht voll dargestellt werden kann''. Buber ist in ihm die
ausgeprigteste Gestalt. Er ist schon auf dem ersten zionistischen

8 Vgl. a. a. O., S. 15.

® Schoeps zieht fiir seine Auffassung eine Talmudstelle heran: Kethu-
both 111a, wo Gott die Juden im Augenblick der Verbannung schworen
1aBt, daB sie nie die Wiederherstellung ihres Staates aus eigener Macht ver-
suchen wiirden und nie dem Staat, in dem sie leben, untreu werden wiirden.
Gleichzeitig beschwort Gott die Weltvilker, die Juden nicht unméifig zu
bedricken. (Vgl. «Wir deutschen Juden», S. 17, Anm. la.)

10 Vgl. Schoeps «Wir deutschen Juden», S. 20: «Darum ist der politische
Zionismus die entscheidende Bedrohung und die grof3te Gefihrdung, die an
Israel im Laufe seiner Golusgeschichte bisher herangetreten ist. Er richtet
Israels Lebensgesetze an denen der Voélker aus und verfilscht durch seine
assimilatorische Haltung die jiidische Aufgabe und das jidische Schicksal.»

Vgl. dazu Schoeps «Jidischer Glaube in dieser Zeit», Berlin 1932, S. 61f.,
wo die Umwandlung des altjiidischen Messiasglaubens in eine liberale Fort-
schrittsideologie ausfiihrlich beschrieben wird. Vgl. auch M. Wiener «Der
Messiasgedanke in der Tradition und seine Umbiegung im modernen Libe-
ralismus», in Festgabe fur Claude G. Montefiore, Berlin 1928, und Ethelbert
Stauffer «Die Messiasfrage in Judentum und Christentum», Zeitschrift fir
Theologie und Kirche 1931, 3.

11 Vgl. M. Buber «Israel und Paldstina», Zirich 1950, S. 140ff., und
K. Hartenstein «Israel im Heilsplan Gottes», Stuttgart 1952, S. 65ff.

70



KongreB 1897 in Basel als junger Mann hervorgetreten, um seine
Gedanken zum Zionismus fruchtbar zu machen, und blieb seitdem
einer der Fiihrer dieser Richtung. Allerdings ist es wichtig, zu be-
achten, daB die orthodoxen Juden ihn ablehnen. Er ist zwar in Polen
bei seinem orthodoxen GroBvater aufgewachsen, aber der Ortho-
doxie wurde er durch sein Studium in Wien und dann auch
durch den Chassidismus entfremdet. Wenn man ihn unbedingt in
eine Kategorie einordnen will, so miilte man ihn zu den sogenannten
Reformjuden rechnen, aber auch diese Einordnung wird ihm nicht
gerecht.

Indem wir uns nun Buber als religiosem Zionisten — man
sollte vielleicht besser sagen gliubigem Zionisten — zuwenden,
stoflen wir gleichzeitig auf den Messianismus Bubers; denn beides
ist nicht zu trennen, sondern gehort eng zusammen. Wir werden
sehen, eine wie groBe Rolle das Land Palistina in Bubers Messianis-
mus spielt. An diesem Punkt kommen sich auch der Chassidismus
und der Zionismus besonders nahe, weil im Chassidismus immer
wieder Paldstina als das heilige Land auftaucht2,

Buber sagt betont: «Zur wahrhaften Erfiillung der iibernationalen
Aufgabe des jidischen Volkes gehort eine Wiedergewinnung des
natiirlichen Lebens . . .13.» Das natiirliche Leben kann nur in Pali-
stina wiedergewonnen werden, weil Paldstina das Land «der beson-
deren Gnade» und das Land «der besonderen Arbeit» ist'4, Worin
sieht er nun die iibernationale Aufgabe? Eine Antwort auf diese
Frage findet sich in den « Reden iiber das Judentum». Als immanente
Grundsiitze dieser Aufgabe werden aufgezihlt:

«die Gemeinschaft als die Verwirklichung des Géttlichen im Zusammen-
leben der Menschen ;

die Erde als das miitterliche Element solchen Zusammenlebens, von Gott
der Gemeinschaft allein und keinem Einzelnen verliehen ;

die Arbeit als der immer wieder vollzogene Bund des Menschen mit der
Erde, ...;

die Hilfe, gegenseitige Hilfe Leibes und der Seele, ... ;

12 Vgl. z. B. M. Buber «Die Legende des Baalschem», Frankfurt 1922,
S. 81ff.

13 8. «Kampf um Israel», S. 241.

14 8. «Israel und Palidstinan», S. 65.

71



das Fiihrertum als das Amt des Hilfreichsten und Hilfsfihigsten, ver-
waltet im Auftrag Gottes, nicht von geistlich spezialisierten Menschen, die
zur Welt niedersteigen, sondern von weltlich allgemeinen, die sich zum
zum Geist verklédren;

die Gemeinde in ihren mannigfachen Formen, Ortsgemeinde, Genossen-
schaft, ..., als die Zelleneinheit aller Gemeinschaft . .. ;

das Gemeinwesen . . . ;

die Menschheit . . .;

der Geist als der prophetische Lehrer der Treue und der Erneuerung, der
Mahner zur Treue gegen die Verwirklichung .. .;

iiber allem aber der Name des Namenlosen, des Ziels aller Verwirklichung,
sprachlos vertraute Gnade allen zur Verwirklichung?!s.»

Das sind Grundsitze, die aus dem Alten Testament entnommen
werden kénnen. Wir miissen uns dariiber klar sein, dal3 es sich hier
nach der Meinung Bubers um itber-nationale Aufgaben handelt, um
Aufgaben, die nur von dem jiidischen Volk auf Grund seiner beson-
deren Stellung zu Gott erfiillt werden konnen. Es geht also nicht um
soziologische Probleme des Gemeinschaftslebens, die man iiberall
und in jeder Gemeinschaft studieren und praktizieren kann. Es geht
darum, daf das jiidische Volk den iibrigen Vélkern beispielhaft und
richtunggebend vorangeht, sie aus ihrer nationalen Engstirnigkeit
herausruft. Die Wirklichkeit im Staat Israel sieht entgegen dem
Willen Bubers anders aus. Er hat nie einen Nationalstaat gewollt,
sondern sein Programm lautet wie folgt:

«We describe our program as that of a bi-national state — that 1s, we
aim at a social structure based on the reality of two peoples living together.
The foundations of this structure cannot be the traditional ones of majority
and minority, but must be different6.»

Wir miissen also die Wirklichkeit im Staat Israel und die Idee
Bubers sorgfiltig auseinanderhalten. Die Idee wird nicht falsch, weil
die Wirklichkeit vorerst anders aussieht!”.

15 S, «Reden uber das Judentum», Berlin 1932, a. a. O., S. 194.

16 S, M. Buber «Towards Union in Palestine», Jerusalem 1947, S. 10.

17 Die Kritik an diesem Programm, den alten Staat durch eine neue
Ordnung zu ersetzen, findet sich in einem Aufsatz von H. J. Schoeps «Mos-
kau oder Jerusalem?», Zeitwende vom 15. 8. 1951, S. 178—180, der als
Kritik zu Bubers Buch «Pfade in Utopia» verfallt wurde. Schoeps schreibt :
«Buber will im Grund den Staat ersetzen durch Gesellschaft. Er will es, weil

72



Buber glaubt sich mit seiner Idee auf dem Boden des Alten Testa-
ments zu befinden: nach seiner Meinung war der Gott des Volkes
Israel «der Lehnsherr des Ackers, seine Feste waren Ackerfeste, sein
Gesetz ein Ackergesetz»!®, Die judische Religion und auch die jiidi-
sche Prophetie sei verwurzelt im natiirlichen Leben des heimat-
gebundenen Bauern. Die Gemeinschaft solle auf dem schmalen ka-
naanitischen Boden bewidhrt werden. Auch der Messianismus diirfe
nicht aus dieser Verbundenheit mit dem kanaanitischen Ackerboden
gelost werden: die auf diesem Boden entstandene Gemeinschaft wird
mit allen Vélkern erlést, wenn der Herr «auf dem Berge Zion sein
Mahl richten wird»!®. Zion ist hier nicht eine Idee, sondern der kon-
krete Mittelpunkt Palistinas. Diese Uberzeugung Bubers stiitzt
sich im wesentlichen auf das Buch Jesaja, das er trotz einer langen
Entstehungszeit, in der verschiedene Verfasser daran gearbeitet
haben, fiir eine Einheit hilt. Der Zion ist zur Mitte des Gottes-
reiches bestimmt. «Erneuerung der Welt und Erneuerung Zions
sind eins, denn Zion ist das Herz der erneuerten Welt. Jesajas ziono-
zentrische Anschauung ist hier (bei Deutero- und Tritojesaja) zu

er selber Utopist, d. h. Schwiarmer und A pokalyptiker ist. Die von ihm ver-
kiindete ,vollstrukturierte‘ Gesellschaft, die das Erbe des Staates antreten
werde, ist ndmlich — auf ihre Substanz hin gesehen — das tausendjihrige
Reich selbst ... Schon vor zwanzig Jahren ist mir in der Diskussion mit
Buber aufgefallen, daf3 er fiir das Wesen von Autoritit und fiir die Funk-
tionen des Staates iiberhaupt keinen Sinn hat, fiiglich auch nicht fir das
Heilsame an Macht und Machtausibung» (S. 178). Hier wird schon deutlich,
daf3 Schoeps den Menschen sehr viel niichterner sieht als Buber: er nennt
ihn einen hartnickigen «Dauerversager» und spricht von einer «eingebore-
nen Selbstsucht» (s. a. a. O., S. 180). — Man wird diesen Vorwurf an Buber,
ein Apokalyptiker zu sein, vorsichtig priifen miissen, denn eigentlich wendet
sich Buber ja sonst gerade gegen die Apokalyptik, und er verleugnet sich
auch in seinem zionistischen Denken da nicht. Die Identifizierung von
Bubers Gemeinschaftsidee mit dem tausendjihrigen Reich ist nicht wirk-
lich zutreffend und damit fillt auch der Vorwurf hin. Es bleibt allerdings
eine verschiedene Beurteilung des Menschen und infolgedessen auch der
Méglichkeit der Verwirklichung von Ordnungen. Auch Buber will ja doch
die Autoritat aus seiner Gemeinschaft nicht ganz ausschlieen.
18 S. M. Buber «Vom Geist des Judentums», Leipzig 1916, S. 37.
19 5, &8 0. 8. 38,

73



kosmischen Mallen erwachsen?.» Land und Volk Israel diirfen also
nicht getrennt werden, denn von ihrer Verbindung hingt die Er-
16sung ab?2l,

Welche Aufgabe bleibt nun innerhalb dieser Uberzeugung fiir das
Exil, die Galuth? Sie hat nach Buber keine konstruktive Aufgabe,
sondern ist Strafe. Und jeder Israelit miisse sehen, so schnell wie
moglich wieder nach Palistina zuriickzukehren, denn ein alter judi-
scher Spruch sagt die Wahrheit:

«Jeder, der im Lande Israel wohnt, gleicht dem, der einen Gott hat, und
jeder, der im Ausland wohnt, gleicht dem, der keinen Gott hat?2.»

Auflerhalb Palistinas also kann der Jude seine Aufgabe an den
Voélkern nicht erfiilllen. Das paulinische Missionschristentum sei dem
jidischen Glauben wesensfremd. Die Aufgabe des Juden kann nur
erfiillt werden durch die «Einwurzelung in heimatlichem Boden»23,
«Nur in Paldstina kann der jiidische Mensch mit der Ganzheit des
tatigen Lebens Gott dienen?4.» Und, was fir uns hier nun am wich-
tigsten ist, der Anbruch der messianischen Zeit wird als eine Frucht
dieses Verhéaltnisses des Juden zum Land erwartet25. Wer also das
Exil als Aufgabe bejahe, verdrehe den Willen Gottes: er mache aus
dem «Lehnsherrn des Ackers» den «Schutzherrn der Frommigkeit»,
aus Ackerfesten «Feste der Synagoge», aus dem Ackergesetz ein
«Ritualgesetz». In diesem Prozell wurde der Geist von seinen Wur-
zeln gelost 26, Diejenigen, die also heute aus irgendwelchen weltlichen
Griinden nicht nach Palistina zuriickkehren, werden ebenso getadelt,
wie Jehuda Halevi diejenigen tadelte, die aus Babylon nicht zuriick-
kehrten:

«Das Gottliche war schon bereit wieder wie vordem sich niederzulassen,
hétten sie nur alle freudigen Herzens eingestimmt ins Land zuriickzukehren.
Aber nur ein Teil kehrte zuriick; die Mehrheit, und gerade die Vornehmen
unter ihnen, verblieb in Babel und zog es vor, als Geduldete und Verknech-

20 S, «Israel und Palastina», S. 55.

21 Vgl. zu diesem Absatz vor allem «Israel und Paldstina», S. 50—55.
22 §, a.a. 0., S. 74.

28 S, «Vom Geist des Judentums», S. 37f.

24 S, «Israel und Paléstina», S. 89.

% Vgl. a. a. O., S. 78.

26 S, «Vom Geist des Judentums», S. 38.

74



tete zu leben, um sich nur nicht von ihren Wohnungen und Geschiften zu
trennen ...2%".»

Verheilung und Erlosung sind aufs engste mit diesem Land ver-
kniipft.

Man wird schwerlich bestreiten kénnen, dall die Verheillung des
Landes und die Landnahme, daf3 auch Jerusalem und der Zion im
Alten Bund zentrale Bedeutung haben, aber man wird allerdings
bezweifeln konnen, ob sie diese Bedeutung noch haben, und solche
Zweifel gelten nicht nur fir das Christentum, sondern auch fiir das
Judentum. Sie werden nicht nur von Christen, sondern auch von
Juden geidullert, die das Exil, die Galuth, anders, positiver beur-
teilen als Buber.

Ich stelle der Uberzeugung Bubers wieder diejenige von Schoeps
gegeniiber. Letzterer glaubt, dafl der Bund Gottes mit Israel und
die messianische Erwartung preisgegeben werde, wenn die Juden
versuchen als ein Volk wie andere Viélker in Palistina zu leben. Er
kann sich nicht vorstellen, dafl die Juden anders als andere Volker
dort leben konnten. Eine Riickkehr nach Paliistina wiire « Preisgabe
der Geschichtswahrheit aller Jahrhunderte nach der Tempelzer-
storung». Kine solche Riickkehr erniedrige das Judentum zu einem
Volkskuriosum, das sich «durch Ahnenkult, KEugenik und Kinder-
zucht» durch die Jahrtausende erhalten habe 28,

Nach Schoeps aber sind fiir die Judenheit konstitutiv einzig und
allein die den Glauben begriindende Erwiahlung dieses Stammes und
die VerheiBung?®. Verheiflen sei dem erwahlten Stamm Heil, wenn
er «in der Stdndigkeit des Gesetzesvollzuges» lebe3?. Dieses Heil
aber wiirde erst offenbar am Ende der Tage:

«Diese unlosliche Verkniipfung und damit die Deutschheit des Juden
wie des Christen endet erst dann, wenn die Volker der Welt aufhoéren zu
sein und an allen Enden der Welt Schofar geblasen wird, daB3 fiir die Juden
die Heimkehr nach Erez Israel beginnt3!.»

27 S. «Israel und Paldstinan», S. 86.

28 8. «Wir deutschen Juden», S. 18f.

% Vgl. a.a. 0., 8. 19.

30 S, «Judischer Glaube in dieser Zeit», S. 75.
31 S, a.a. 0., S.76, Anm. 224.



Das Land Palistina spielt also nach der Uberzeugung von Schoeps
in der Zeit zwischen der Zerstorung des Tempels und dem Ende
dieser « Weltzeit» keine Rolle32.

Die christlichen Theologen sind in dieser Frage verschiedener An-
sicht. Die einen lehnen jede heilsgeschichtliche Bedeutung des
Staates Israel oder des LLandes Palastina ab, die andern sehen in der
Sammlung der Juden in Paldstina zum mindesten einen endgeschicht-
lichen Schritt33. Wichtig fir die Entscheidung dieser Frage ist das
Problem des Verhiiltnisses zwischen Altem und Neuem Testament.
Im Alten Testament spielt Palistina, Jerusalem und der Zion zwei-
fellos eine wichtige Rolle. Wie aber sind diese alttestamentlichen
Worte zu verstehen, fleischlich oder geistlich, und wie haben wir es

32 Vgl. « Wir deutschen Judeny, S. 52 und z. B. Franz Rosenzweig «Zwei-
stromland», Berlin 1926, S. 184 : «Ich glaube (und weil3 aus begliickender Erfah-
rung), dal} zwischen diesen Zionisten und uns anderen, die (nicht Zionisten
wurden, sondern) hiniibergingen, wenn sie den Zionismus fiir etwas anderes
hielten als fiir eine Episode — dal} zwischen diesen beiden ein tieferer und
vollerer Einklang besteht, als zwischen ihnen und dem Mitlidufervolk im
jeweils eigenen Lager.» Rosenzweig und u.a. H. Cohen waren gegen den Zionis-
mus. Zwischen ihnen und dem Zionisten Buber besteht der tiefe Einklang.

33 Vgl. Hartenstein «Israel im Heilsplan Gottes», S. 73f., und G. Schrenk
«Die Weissagung tuber Israel im N. T.», Ziirich 1951. Beide zeigen, daf
Israel im N.T. zwar eine bedeutende Rolle spielt, aber im wesentlichen
nicht als ein Volk, das in Jerusalem oder Palistina den Mittelpunkt der
Heilsgeschichte bildet, sondern als ein Glied der ganzen Menschheit, die
einen neuen Himmel und eine neue Erde sehen wird; auch Israel soll an
dieser Neuschépfung Anteil haben. (Vgl. Schrenk, S. 61ff.) Der Staat Israel
hat demgemil keine heilsgeschichtliche Bedeutung.

Demgegeniiber sehen in der Griindung des Staates Israel in Paliistina
einen endgeschichtlichen Schritt vor allem einige aus dem Judentum stam-
mende Christen (z. B. Pfr. Leuner, der Sekretir der Judenchristlichen
Allianz, vgl. «Rundbrief zur Férderung der Freundschaft zwischen dem Alten
und dem Neuen Gottesvolksy 12/15, Dez. 1951, S. 17) und die Alttestamentler,
die die im Alten Testament auf Palistina und Jerusalem gerichteten Weis-
sagungen nicht spiritualisieren, aber auch Neutestamentler wie z. B. Karl
Heinrich Rengstorf; vgl. die Vortrige, die auf der 3. Studientagung des
Deutschen Evangelischen Ausschusses fiir Dienst an Israel in Diisseldorf
1951 gehalten wurden. Die groBen Meinungsverschiedenheiten in dieser Frage
weisen uns auf ungeldste exegetische und theologische Probleme hin, an
denen weiter gearbeitet werden mul.

76



zu beurteilen, wenn das Neue Testament hieriiber nahezu vollstindig
schweigt? Im Rahmen dieser Arbeit kann auf diesen Fragenkomplex
nicht niher eingegangen werden34.

Hinzu kommt noch die Schwierigkeit, daBl es bei Buber ja nicht
nur um das Land geht, sondern um eine lebendige Gemeinschaft,
eine bestimmte Form von Staat in diesem Land. Allerdings kann
man nicht von dieser Gemeinschaft ausgehen und die Frage des Lan-
des als sekundir betrachten, weil Buber selbst das Hauptgewicht
auf das Land Paldstina legt. Zu der Aufgabe, eine jiidische Gemein-
schaft aufzubauen, konnte die christliche Theologie leichter Stellung
nehmen, weil im Neuen Testament ja nicht mit einzelnen Juden
gerechnet wird, sondern mit dem Volk Israel. Die Eigenart dieses
«Volkes Israel» miiite dann untersucht werden.

B. Wann und wie kommt das messianische Reich?

Bisher haben wir uns in diesem Kapitel mit dem Zionismus als
messianischem Problem, mit dem Ort also des messianischen Ge-
schehens beschiftigt. Jetzt miissen wir weiter fragen, wie und wann
das messianische Reich nach Bubers Ansicht kommt, bzw. wie und
wann der Messias erscheint, denn die Riickkehr des Volkes Israel
nach Paldstina ist ja noch nicht dieses Ereignis selbst. Wir haben

3 Vgl. zu diesem Absatz noch Hartenstein «Israel im Heilsplan Gottes»,
S. 63ff. Vgl. zum Verstindnis des A. T. Gerhard von Rad «Literarkritische
und uberlieferungsgeschichtliche Forschung im Alten Testament» in «Ver-
kiindigung und Forschung», Miinchen 1949—1950, wo es heiflt: «... die
VerheiBung und Gabe des Landes ist in fast allen alttestamentlichen Biichern
von zentraler Bedeutung. . .. Israel hat also die Heilsgaben Jahwes zunichst
ganz diesseitig und uberwiegend materiell verstanden. Aber es zeigt sich,
daf3 die Gaben Jahwes noch ganz andere Inhalte aus sich zu entlassen ver-
mogen. Eine Untersuchung dieses Spiritualisierungsprozesses fehlt uns noch.
Es handelt sich ja nicht eigentlich um eine Umdeutung, die den alten
materiellen Sinn entleert oder aufhebt, also nicht um eine Vergeistlichung
auf Kosten des Realen; die Spiritualisierungen und Eschatologisierungen
umschreiben nur die gréflere Reichweite der Heilsgaben Gottes» (S. 192f.).
Wir sehen, wie viel ungeklirte Fragen hier aufbrechen. Hinzu kommt dann
die Frage nach dem christologischen Bezug der Landnahme. Ist in ihr das
Geheimnis der Inkarnation Christi vorgebildet und repriisentiert sie infolge-
dessen die ganze Fiille der Diesseitigkeit ?

7



schon in dem Abschnitt iiber Jesus gesehen3?, dafl das Kommen des
Messias nach der Uberzeugung Bubers mit der Erfiillung, der Voll-
endung dieser Weltzeit, dieser Schopfung zusammenfillt. Der Zeit-
punkt dieses Endes allerdings ist unbekannt. Alle Versuche, diesen
Zeitpunkt zu errechnen, werden abgelehnt, denn solch ein Rechnen
kénnte das Kommen des Endes gerade verzogern. Der Mensch soll
aber die Erlosung beschleunigen. Wie er das tun kann, darauf werden
wir noch zuriickkommen. Hier soll erst einmal noch gefragt werden,
gegen welche Art von Berechnungen sich Buber wendet. Im irani-
schen Messianismus z. B. sei der Sieg des Lichtes iiber die Finsternis
auf die Stunde genau verbiirgt3¢. Weiterhin sikularisiere Hegel den
Messianismus, d. h. er {ibertrage ihn aus der Sphire des Glaubens in
die Sphire der evidenten Uberzeugung und baue ihn so in eine
geschichtsphilosophische Dialektik ein3?. Buber betont dagegen, da3
der «Glaube an die Erlésung» durch die « Uberzeugung von der Voll-
endung der Welt aus der Idee» nicht wirklich ersetzt werde 8. Dem-
gegeniiber ist jede Zahlenmystik ebenso ungeeignet, das Kommen
der Erlosung zu berechnen: das Wann ist durch keinerlei Spekula-
tion — nur als solche konnen alle Gedanken dariiber bezeichnet
werden — festzustellen. Allerdings ist das Wann auch dem mensch-
lichen Einflull nicht vollstindig entnommen, wie wir noch sehen
werden.

Nun zu dem Wie. An diesem nicht zu berechnenden Ende, das
mit dem Kommen des Messias zusammenfillt, hore das Erwihltsein
Israels auf. Israel stehe dann auf der gleichen Stufe mit allen anderen
Volkern und Nationen als Schopfung Gottes, denn «das Ziel der

3 Vgl. «Judaica» 9/3, Sept. 1953, S. 156 ff.

36 Vgl. M. Buber «Dialogisches Leben», Ziirich 1947, S. 355: «Wir kennen
in der Religionsgeschichte vor allem zwei groe Weltbilder dieser Art: das
des iranischen Messianismus, in dem der kunftige, endgiltige und vollkom-
mene Sieg des Lichtes tiber die Finsternis auf die Stunde genau verbiirgt
ist, und das des israelitischen Messianismus, der eine solche Festlegung
ablehnt, weil er den Menschen selbst, den briichigen, widerspruchsvollen,
fragwiirdigen Menschen selbst als ein Element versteht, das sowohl zur
Erlosung beitragen als sie behindern kann .. .»

37 Vgl. «Kampf um Israel», S. 135.

38 8. «Dialogisches Lebeny, S. 356.

78



Schopfungssaat ist die messianische Welternte»39. Das Ziel Gottes,
seine ganze Schopfung zu vollenden, seine Offenbarung zur Tat-
sdchlichkeit zu machen und alles Erlosungsbediirftige in seine Arme
zu ziehen, ist dann erreicht40. « Die Welt der Einheit», auf die hin-
zuweisen schon immer «die Grundbedeutung des Judentums fiir die
Menschheit» war, ist dann verwirklicht 4!,

Nach dem Zeugnis Jeremias und in spaterer Zeit des Midrasch
beginnt diese Ernte, die Verwirklichung der Einheit, mit Israel?2.
Das ist die letzte Folge der Erwihlung. Die Voraussetzung aber fiir
einen solchen Beginn mit Israel sei die Aufhebung der Zerstreuung 3.
Die «Verbannung eines Volkes von seinem natiirlichen Ort, an dem
gesammelt zu leben ihm bestimmt ist», kann nur voriibergehend
sein%4. Bubers Begriindung fiir diese Feststellung baut sich auf der
Schipfungsordnung auf: «Jedes Volk hat der Weltordnung nach
einen Bund mit seinem Land #5». Israel habe infolgedessen ein Recht
auf sein Land 6. Hier klaffen bei Buber Widerspriiche auf: ist dieses
Land Israel in Verbindung mit der Schopfung oder Erwahlung ge-
geben worden? Kann Israel gleichzeitig einen Bund mit dem Land
und mit seinem Gott haben? Kann sich also Israel dieses Land zu-
riicknehmen gegen den Willen Gottes, der es ihm vielleicht aus uner-
forschlichen Griinden vorenthilt? Kann Israel die «liuternde Wir-
kung des Exils»?4? eigenméchtig beenden? Buber beantwortet diese
Fragen nicht. Er stellt einfach das Naturrecht iiber die anderen Tat-
sachen und begriindet diese Einstellung damit, dal3 das Israel der
Erwiihlung seiner besonderen Aufgabe nur gerecht werden konne,

39 S, «Israel und Palistinay, S. 107.

40 Vgl. «Kampf um Israely, S. 49.

41 S, M. Buber «Reden uber das Judentumy», Berlin 1932, S. 33.

42 Vgl. «Israel und Paldstina», S. 107.

4 Vgl. a.a. 0., S. 111: «In Wahrheit gehoren das heilige Volk und das
Heilige Land zueinander: jedes von beiden stellt, das eine als Volk, das
andere als Land, die Mitte der Welt dar ... Palistina ist in der Mitte der
Erde, weil es die Eigenschaft der Mitte habe, die namlich, allen Extremen,
allen ,Enden‘ gleich fern zu sein; .. .»

4 S a.a. 0., S.109.

4 Vgl. zu diesem ganzen Absatz «Israel und Palistina», S. 100ff. —
Buber ist in diesemn Punkt stark abhiingig vom paldstinensischen Talmud.

47 8. a. a. O., S. 113f.

79



wenn es in «seinem Lande wohnt». Dann erst kann es der « Anfang
seiner Ernte» sein®8. Diese Beweisfithrung ist keineswegs iiberzeu-
gend, denn das «natiirliche» Recht des Volkes Israel ist nur zu leicht
anfechtbar und es wird ja tatséichlich dauernd angefochten 4.

Die Geschichte, die Gott mit seinem Volk gegangen ist, wird hier
nicht ernst genommen. Schopfung und Natur werden der Geschichte
vorgeordnet. Im Alten Testament steht zwar die Schopfungsge-
schichte am Anfang, aber im BewulBltsein des Volkes Israel steht am
Anfang die Erwihlung, d. h. die Befreiung aus Agypten und der
Bundesschlul am Sinai. Wenn wir auf Bubers alttestamentliche
Arbeiten blicken, merken wir, dal} er sich der groflen Bedeutung der
Geschichte Gottes mit seinem Volk doch nicht entziehen kann, aber
in den entscheidenden Glaubensfragen tritt sie zuriick.

C. Das Verhiltnis des Menschen (Juden) zur messianischen Zeit

Aber — und damit wenden wir uns einem neuen Abschnitt zu —
der jiidische Messianismus ist weder im Glauben an ein «einmaliges
endzeitliches Ereignis» noch im Glauben «an eine einzelne Men-
schengestalt als Mitte dieses Ereignisses» erschopft®0. Es ergibt sich
die Frage, welchen EinfluB} der Messianismus auf die Juden oder auf
die Menschen habe, bzw. welchen Einflull Menschen auf das Kom-
men der messianischen Zeit haben konnen?

Zum ersten Teil dieser Frage ist nur wenig zu sagen. Die messia-
nische Zeit kiindigt sich in unserer Zeit an, indem die Unerléstheit
der Welt den Juden immer wieder an die notwendige Erlosung
mahne. Man spiirt, dal die Betonung der Unerlstheit gegen den
christlichen Glauben gerichtet ist. Diese Frontstellung ist uns
schwer verstindlich, denn sie setzt voraus, dall die Christen eine
spannungslose Erlostheit der Welt bekennen. Das aber ist nicht
richtig. Andererseits weill auch Buber, dafl die Erlosung im Gange ist:

48 S. a.a. 0., S. 114.

4 Im Blick auf die jlingstvergangene deutsche Geschichte stellt sich
hier die Frage, ob diese Verbundenheit von Volk und Land fiir alle Volker
beispielhaft gilt oder ob das judische Volk hier eine besondere Stellung
elnnimmt.

50 S. M. Buber «Die Chassidische Botschaft», Heidelberg 1952, S. 27.

80



«Wir leben in einer unerlosten Welt. Aber aus jedem willkiirlos weltver-
bundenen Menschenleben fillt in sie ein Same der Erlésung, und die Ernte
ist Gottes®l.»

Der Ursprung dieser Erlosung liegt offensichtlich anderswo als im
christlichen Glauben.

Weiterhin ist nun die Verborgenheit des Messias doch auch schon
ein Zeichen fiir sein Vorhandensein. Es heiBt ja nicht, der Messias
sel noch nicht vorhanden, sei noch nicht existent, sondern es heif3t,
er sei verborgen, also vorhanden, aber eben nicht offenbar. Wie sieht
diese Verborgenheit, auf die Buber immer wieder hinweist, nun aus?
Sie wird einerseits in den « Wehen des Messias», andererseits z. B. in
dem Vorhandensein der «Schechina» durchbrochen, die im christ-
lichen Glauben etwa dem Heiligen Geist gleicht. Die « Wehen des
Messias» (nwna "‘2‘.:1[]) sind Anzeichen seines Kommens in Form
von Auflésungserscheinungen sowohl in der Vilkerwelt als auch in
Israel, wie z. B. Sittenlosigkeit, Plagen und Naturkatastrophen. Die
Schechina ist die «einwohnende Gegenwart Gottes in der Welt»52,
Gott selber hat in ihr «sein Schicksal an der Welt»53, Sie ist nicht
eine Hypostase, sondern ER selbst. Sie wohnt in den verborgenen
Gottesknechten, in den messianischen Menschen 54.

Der zweite Teil der obigen Frage ist nun der viel wichtigere:
Welchen Einfluf3 haben Menschen auf das Kommen der messianischen
Zeit? Mit dieser Frage ist notwendigerweise die Frage nach dem
Menschenverstindnis Bubers gestellt. Der Mensch ist nach der Uber-
zeugung Bubers entscheidend mitbeteiligt an dem Kommen des
Messias. Von ihm hingt es ab, wann der Messias kommt. Aber wie
ist nun der Jude an seiner Erlosung beteiligt? Buber spricht zwar oft
vom Menschen, aber er meint in diesem Zusammenhang doch immer
den jiidischen Menschen. «Nur an der Erlosung des Alltags wichst

i1 8. a: 8. 0., 8. 31

52 S. M. Buber «Die Erzihlungen der Chassidim», Zurich 1949, S. 19.

53 S. M. Buber «Die Chassidischen Biicher», Berlin 1927, S. 345.

51 Vgl. «Die Chassidischen Bucher», S. 364, und zu dem ganzen Absatz
«Die Chassidische Botschafty». — Die judische Theologie kennt auch noch
andere Wege zur Verbindung zwischen Gott und seinem Volk, wie z. B.
durch den Metatron oder durch das Memra, aber bei Buber spielen sie keine
Rolle.

81

2 Judaica, Band 10, 2



der All-tag der Erlosung.» Diese GewiBheit, an der Erlésung mitzu-
wirken, verbindet «die Endzeit mit dem gegenwiirtigen Leben»55.
Das Handeln im Dienst der Erlosung steht allerdings in einer selt-
samen Dialektik:

«Allem Menschentum ist die mitwirkende Kraft zugeteilt, alle Zeit ist
erlosungsunmittelbar, alles Handeln um Gottes willen darf messianisches
Handeln heiBen. Aber nur absichtsloses Handeln kann ein Handeln um

Gottes willen sein®8.»

Der Mensch diirfe weder auf einen «messianistischen» Vorzug noch
auf eigene messianische Berufung spekulieren. Wenn er das tut, zer-
stort er sein eigenes Werk. Wir sahen schon, dal Jesus nach der
Meinung Bubers an eine solche pseudo-messianische Berufung ge-
dacht habe®’. Es geht also nicht um irgend ein besonderes messiani-
sches Handeln, sondern um die «Durchheiligung aller Dinge und
alles Lebensy; in der messianischen Zeit wird dann endgiiltig «keine
Scheidung mehr zwischen Heilig und Profan bestehen»58.

Die messianische Aufgabe des Menschen kann auch anders for-
muliert werden: es geht um die Umkehr des Menschen, um das Te-
schuba der Propheten®. Den Ursprung der Moglichkeit und des
Willens zur Umkehr sieht nun Buber merkwiirdigerweise nicht in
einem Gnadenakt Gottes, sondern in dem «motorischen Menschen-
typus» des Orients, der dem sensorischen Menschen des Okzidents

5 8. «Die Chassidische Botschaft», S. 27.

5% S. a. a. 0., S. 31. Cullmann wendet sich gegen die durch Ranke beriihmt
gewordene Uberzeugung, «jede Epoche sei unmittelbar zu Gott», weil sie in
der Beziehung zu einem zeitlosen Gott gemeint sei («Christus und die Zeity,
Zurich 1948, S. 59).

87 Vgl. «Judaica» 9/3, Sept. 1953, S. 146.

58 8. «Die Chassidische Botschaft», S. 57.

5 Vgl. M. Buber «Vom Geist des Judentums», S.29, und u. a. auch
M. Buber «Gog und Magog», Heidelberg 1949, S. 402ff., wo Buber zwei Mog-
lichkeiten, das Kommen des Messias zu beschleunigen, vergleicht.

1. Einige Zaddikim versuchen es durch «theurgische Handlungen (die soge-
nannte praktische Kabbala)»; sie bedriingen die «oberen Michte» durch «ma-
gische Prozeduren». Diese Moglichkeit lehnt Buber ab.

2. Die tibrigen Zaddikim versuchen es nicht mit «dulleren Gebidrden»,
sondern wissen, daf3 «allein durch die Umkehr des ganzen Menschen» der An-
bruch der Erlésung vorbereitet werden kann.

82



gegeniibersteht . Die Eigenarten dieser beiden Typen werden sehr
deutlich, wenn man Juden und Griechen vergleicht, denn der Jude
ist unter allen Orientalen der «offenbarste Widerpart des Griechen»:

«Der Grieche will die Welt bewiiltigen, der Jude will sie vollenden;

fiir den Griechen ist sie da, fiir den Juden wird sie;
der Grieche steht ihr gegeniiber, der Jude ist ihr verbunden;
der Grieche erkennt sie unter dem der Jude unter dem des Sinns;

Aspekt des Mafles,
fiir den Griechen ist die Tat in der Welt, fiir den Juden ist die Welt in
der Tat®l.»

Aus der jidisch-orientalischen Haltung ist also die «Lehre von
der Entscheidung und der Umkehr» entstanden; sie ist das grofle
Geschenk des Judentums an den Okzident®2. Wir werden noch
sehen, wie wichtig es ist, dall Buber die Umkehr mit der Entschei-
dung zusammenbringt. Siinde ist fiir ihn Entscheidungslosigkeit.
Der orientalische Wille zur Entscheidung ist also gleichzeitig Neu-
schopfung, Erneuerung der Welt. Die Entscheidung ist «die Seele
der jiidischen Religiositdt». Prophetentum, Urchristentum und
Chassidismus zeugen von dieser Tatsache 63,

Der Akt der Entscheidung ist «Verwirklichung der gottlichen
Freiheit und Unbedingtheit auf Erden»%4. Die «innere Freiheit» muf3
durch die Entscheidung beim Menschen iiberwunden werden ®5.
Diese innere Freiheit wird als ein Abgrund beschrieben. Sie ist die
eigentliche Siinde. Die Entscheidung fiihrt dann zu dem «Wunder
der Einung»%. Diese Entscheidung fiir Gott kann jeder Mensch nur
selbst fillen, «kein Mittler kann ihm helfen, kein Getanes ihm seine

60 Vgl. «Vom Geist des Judentums», S. 12 und 22,

61 S.a.a. 0., S. 27.

62 Vgl. a. a. O., S. 32.

8 Vgl. a. a. O., S. 72f. Vgl. Hans Kohn «Der Geist des Orients» (Erschei-
nungsjahr unbekannt), S. 17: «Uns Juden fehlt seit Jahrhunderten die sinn-
voll lebendige Ordnung ; erlangen kénnen wir sie nur dort, wo wir mit unserem
tiefsten Leben wurzeln: @m Orient. Dort kénnen wir wieder reine Gefial3e des
himmlischen Willens werden, ehrfiirchtig voreinander, mutig gegen Gott.»

84 S, «Vom Geist des Judentums», S. 52.

85 S. a.a. 0., S. 54.

8 S. a.a. 0., S. 55.

83



Tat erleichtern», nur «wenn er sich selbst reinigt und heiligt, ergie3t
sich der Heilige Geist iiber ihn»®7.

Es ist merkwiirdig, aber vielleicht auch typisch fiir Bubers Den-
ken, daf} er die Umkehr einerseits einordnet in die Geistesgeschichte
des Orients, sie aber andererseits auch hineinstellt in die Wirklich-
keit, die zwischen Gott und Mensch geschieht. Sie ist dann nicht als
Sieg des Menschen iiber den bosen Trieb gesehen, sondern sie ge-
schieht in einem Zwiegesprich zwischen Gott und Mensch: «Kehret
um und ich werde euch zu einer neuen Schépfung umschaffen ¢ ». Sie
ist also kein seelisches Ereignis, sie geschieht auch nicht im « Verkehr
des Menschen mit sich selbst, sondern in der schlichten Realitit der
Urgegenseitigkeit», der Gegenseitigkeit von Gott und Mensch, und
zwar des lebendigen Gottes und des ganzen Menschen . Der Wider-
spruch zwischen dem in der Entscheidung handelnden Menschen
und dem Handeln Gottes wird von Buber nicht aufgelost 7°.

Es ist erstaunlich, wieviel zu diesem ganzen Menschen gehort:

«Die Umkehr Israels kann nur geraten, wenn sie, in einem mit aller
Herrlichkeit des Geistigen, ,auch eine leibliche Umkehr ist, die gesundes
Blut schafft, gesundes Fleisch, wohlgemeiflelte, grundfeste Leiber, flammen-
den Geist, der uber starken Muskeln strahlt, und in der Méchtigkeit des
geheiligten Fleisches leuchtet, die erschwacht war, die Seele, Hindeutung
auf die leibliche Auferstehung der Toten‘?1.»

87 S. a. a. O., S. 55f. Vgl. hierzu «Ich und Du», wo Buber schreibt: «Das
einzige, was dem Menschen zum Verhédngnis werden kann, ist der Glaube an
das Verhingnis: er hilt die Bewegung der Umkehr nieder» («Dialogisches
Leben», S. 67).

Wie kann aber der Mensch diesem Irrglauben an das Verhingnis entrin-
nen, wenn er einmal drinsteckt? Buber nimmt diesen Zustand als Glauben
nicht ernst genug.

88 S. «Kampf um Israely, S. 39.

% 8. 8.8 0, 8. 38;

70 Vgl. «Die Chassidische Botschaft», S. 25: «. .. es ist sinnwidrig zu fra-
gen, wie weit mein eigenes Handeln reicht und wo Gottes Gnade beginnt ; sie
grenzen gar nicht aneinander; sondern was mich allein angeht, ehe ich etwas
zustande bringe, ist mein Handeln, und was mich allein angeht, wenn es ge-
riet, ist Gottes Gnade; ... das Wirken des Menschen ist in das Wirken Gottes
eingetan und ist doch wirkliches Wirken.»

1 8. dIsrael und Palistina», S. 192. Buber zitiert Raw Kuk, den er ein-
deutig bejaht.

84



- Diese Umkehr weist also hin auf den kommenden Messias, denn
er steht ja am Eingang des Reiches, in dem die Toten auferstehen
werden. Wenn dieses Zitat in seiner Formulierung nicht so schon
wire, konnte man meinen, hier spriche ein Nationalsozialist oder
Faschist. Aber die Ansicht beriihrt sich nur an einem Punkt mit dem
Nationalsozialismus oder Faschismus. Die Ausgangs- und Endposi-
tionen sind vollig andere. Die «heilige Verbindung Israels mit seinem
heiligen Lande»? und den in diesem Lande lebenden Juden gleicht
nicht dem natiirlichen Band, durch das die Volker mit ihren Lindern
verbunden sind. Wir diirfen aber doch nicht iibersehen, daf} es bei
Buber zumindest oft so scheint, als ob Israel sich in seinem Charakter
als Volk jedenfalls nicht von anderen Viélkern unterscheidet. Er
sieht das Besondere an Israel nicht darin, daf3 hier ein von den Welt-
volkern unterschiedenes Volk steht, oder gar ein Nicht-Volk, son-
dern betrachtet die Gliederung der Weltbevilkerung in Volker als
eine Schopfungsordnung fiir alle Menschen?®. Wenn das Besondere
in diesem Fall also nicht in dem Volk liegt, so haben wir es in dem
Land zu finden, in der Heiligkeit Palistinas.

Wir miissen nun noch einmal etwas ausfiihrlicher auf die Frage
der Sinde zuriickkommen, denn die Umkehr weist uns auf sie hin
und Buber selbst hat in seinem kiirzlich erschienenen Buch «Bilder
von Gut und Boése» versucht, zu diesem Problem Stellung zu neh-
men. Er wendet sich gegen die Erbsiinde, die er als «Siindigen-
miissen» definiert 4. Die von Adam und Eva vollzogene Erkenntnis
von Gut und Bose wirkt sich «in den nachfolgenden Geschlechtern
aus — nicht zwar als Erbsiinde, aber als die nur im Verhiltnis zu
Gott mogliche spezifische Siinde, . . .»?. Es geht also in Gen. 3 um die
Erkenninis von Gut und Bose. Diese Erkenntnis unterscheidet sich
von der Erkenntnis Gottes darin, dal Gott Gut und Bose in seiner
Gewalt hat, wihrend der Mensch ihre Gegensitzlichkeit erst er-
kennt, «indem er sich in ihr findet»?8. Kains Entscheidungslosigkeit,

2 8. « Kampf um Israel», S. 188.

3 Vgl. «Israel und Palidstina», S. 100ff.

4 S. M. Buber «Bilder von Gut und Bése», Kéln 1952, S. 29.
% S.a.a.0.,8S. 33.

% S.a.a. 0., S. 25.

85



sein Schweigen, als Gott ihn anredet (Gen. 4,10), ist die Entschei-
dung zum Bo6sen?”. Die Bosheit ist dem Menschen «nicht einge-
boren», die Bosheit meint nicht eine Verderbnis der Seele, «sondern
eine des ,Weges‘» (Gen. 6,12): das «Gebild», wie Buber 93> in 6,5
iibersetzt, die Kinbildung — nicht die Einbildungskraft — hat die
Moglichkeit, sich gut und bose zu gestalten. Fiir die Erfiillung des
gottlichen Gebotes: «Liebe JHWH deinen Gott mit deinem ganzen
Herzen» ist es notwendig, dafl gute und bése Einbildung oder, wie
Buber mit dem Talmud dann interpretiert, guter und boéser Trieb
«in die Liebe zu Gott» hineingenommen werden. « Die richtungslose
Potenz der Leidenschaft mit der einen Richtung versehen, die sie
zur grollen Liebe und zum groflen Dienst tauglich macht»: das ist
die Aufgabe des Menschen .

Sowohl Buber als auch in ganz dhnlicher Weise Schoeps betonen
also, daf} die Siinde vom Menschen je und je «in Freiheit neu gewéhlt»
wird ™. Sie wenden sich gegen eine falsch — d. h. biologisch oder
schicksalsmaBig — verstandene christliche Lehre von der Erbsiinde.
In Wahrheit ist aber der Satz von der Siinde als Erbsiinde «das
Bekenntnis des Menschen, dem Gott in Jesus Christus begegnet, und
der in dieser Begegnung nicht als ein nur teilweise oder gar nicht der
Rettung bediirftiger Mensch, sondern als ein verlorener, ganz und

7 Vgl. a. a. 0., 8. 41.

78 Zu den letzten Zitaten dieses Absatzes siehe a. a. O., S. 43ff. Vgl. «Die
Chassidische Botschaft», S. 20: Mensch und Welt tragen einen «Makel der
Schopfung»: «Aber dieser Makel ist nicht ein Wesen, eine evidente Eigenschaft
der Dinge. Es ist nur ihr Nicht-Stand-halten, Nicht-Richtung-finden, Sich-
Nicht-entscheiden.»

Vgl. dazu auch «Kampf um Israely, S. 35ff.; dort heil3t es u. a.: «Der
Mensch, der sich entscheidet, weil3, dal3 das keine Selbsttiduschung ist; der
Mensch, der gehandelt hat, weil3, da3 er in der Hand Gottes stand und steht»
S. 35).

Woher soll er das eigentlich wissen, wenn ihm nicht zuvor die Gnade Gottes
verkiindigt wird, die den Menschen uiberhaupt erst frei macht zu solchem
Handeln ?

7% 8. Schoeps «Jidischer Glaube», S. 74 ; und auch S. 72f. Vgl. hierzu auch
das Zitat aus der Zeitwende in Anm. 17, wo Schoeps wohl infolge der Ereig-
nisse seit 1932, als der «Judische Glaube in dieser Zeit» erschien, sehr viel
kritischer iiber den Menschen spricht.

86



gar auf Gnade angewiesener Mensch vorgefunden wird»®80. Sie wird
also nur in der Begegnung mit Jesus Christus iiberhaupt verstindlich
und kann nicht von der Biologie oder dem Schicksal her erklirt
werden. Juden und Christen kénnen in der alttestamentlichen Exe-
gese der Urgeschichte weitgehend einer Meinung sein und werden
doch in der Frage der Siinde verschiedene Uberzeugungen haben,
weil der gekommene Messias — der allerdings mehr war als ein jiidi-
scher Messias — ein Licht auf die Siinde geworfen hat, das dem
Juden verborgen ist®L.

Die Frage der Umkehr und der Siinde wird in neuer Weise be-
leuchtet, wenn wir uns die jidische Emuna gegeniiber der christlichen
Pistis noch einmal vergegenwirtigen (vgl. Judaica, 9/3, Sept. 1953,
S. 159ff.). Die Emuna war volksgeschichtlicher Natur, d. h. sie war
in den « Lebenserfahrungen Israels entstanden», sie war Volksglaube;
die Pistis dagegen war individualgeschichtlicher Natur. Sie wurde
«aullerhalb der Geschichtserfahrungen von Voélkern, sozusagen im
Austritt aus der Geschichte, geboren». Die Grundlage dieser Art
Glauben kann man «ungeachtet ihrer ,Irrationalitiat® als logisch oder
noetisch bezeichnen»: das «Als-wahr-annehmen und Als-wahr-aner-
kennen eines verkiindigten Satzes iiber den Gegenstand des Glau-

80 S. Heinrich Vogel «Gott in Christo», S. 477.

81 Vgl. zu diesem Absatz Karl Thieme «Rundbrief zur Forderung der
Freundschaft zwischen dem Alten und Neuen Gottesvolks 12 /15, Dezember
1951, S. 54f. Er weist dort in einer Besprechung der «Bilder von Gut und Bose»
darauf hin, da3 Buber mit der Gleichsetzung von «Siindigenmiissen» und Erb-
siinde nur das protestantische Verstéindnis der Erbsiinde triife, ohne zu sagen
oder zu fragen, in welchem Sinn Protestanten denn ein Siindigenmiissen be-
kennen. Hier scheint Thieme, aber vor allem auch Buber, nicht die richtige
Alternative zu finden: es geht ja doch auch in der protestantischen Theologie
nicht um den ethischen Gegensatz — Sundigenmiissen, also Unfreiheit des
Menschen — Stundigenkonnen, also Freiheit des Menschen — sondern um die
grundsitzliche «Verderbnis und Verlorenheit» des Menschen vor Gott, ohne
dafl das Wesen des von Gott geschaffenen Menschen als Siinde bezeichnet
werden soll. Vgl. H. Vogel «Gott in Christo», S. 481f.).

Schoeps hat ganz recht, wenn er in seiner Kritik von Bubers «Pfade in
Utopia» betont, daB alles davon abhéingt, daB «Gott die Herzen der Menschen
verwandelt» («Zeitwende» vom 15. 8. 1951, S. 180). Leider ist Schoeps nicht
eingehender auf diese Frage eingegangen.

87



bens». Das Volkstum steht diesem Glauben gegeniiber. Der Christ
miisse infolgedessen ein «zweigeteiltes Dasein» fiihren:

«So hatten denn die Christglaubigen an jedem Tag ein zweigeteiltes
Dasein: als Einzelne im Lebensbereich der Person und als Teilnehmer am
offentlichen Leben ihrer Volker82.»

Ein Vergleich mit Schoeps, der ja die Juden nicht wie Buber als
Volk bezeichnet wissen will, weil Gott sie als Volk zerschlagen hat,
und sie sich nicht selbst wieder zu einem solchen machen diirfen 83,
zeigt, dal auch letzterer die Gottesfurcht (» nX97) und die Emuna
nicht nur als Taten des Menschen innerhalb des auf Gegenseitigkeit
beruhenden Bundes, als «Seinsmdéglichkeit des Menschen» bezeich-
net, sondern den Bund — die «Israelberith des Thenath» —, in dem
Gottesfurcht und Emuna ihren Platz haben, durchaus als auf eine
«biologisch fixierte Menschengruppe» beschrinkt ansieht 4.

Von daher wird die Moglichkeit der Umkehr fiir alle Menschen
sowohl bei Buber als auch bei Schoeps fragwiirdig und die Volker
stehen zweitrangig da. Ihnen ist die Umkehr nicht angeboten, denn
der Bund gilt ihnen nicht. Die Vilker stehen auf Weltzeit in einem
zweitrangigen Verhiltnis zu Gott, das durch den noachidischen Bund

82 S. M. Buber «Zwei Glaubensweisen», Ziirich 1950, S. 177. Zu den ubri-
gen Zitaten dieses Absatzes s. a. a. 0., S. 174ff.

83 Vgl. Schoeps «Wir deutschen Juden», S. 20f.: «In allen den Punkten,
in welchen das Volksprinzip der Juden mit dem anderer Voélker tibereinstimmt,
hat dies Volk seinen natiirlichen Lebenslauf beendigt. Das volksbildende und
-erhaltende Element des Judentums ist die Offenbarung, durch sie gehért
jegliches Individuum dieses Volkes zum heiligen Bunde, einzig als religiose
Person, weil das ganze Volkstum Religion und nur sie ist.» (Schoeps zitiert
hier 8. L. Steinheim «Die Offenbarung nach dem Lehrbegriff der Synagoge,
Bd. I, S. 56, Frankfurt 1835.)

Schoeps selbst sagt auf S. 52: «Wir deutschen Juden, ..., wissen und be-
kennen die Einzigkeit und Unvergleichlichkeit Israels, die es verbietet, da@
wir uns zu einem kiinstlichen Volk in Palidstina rechnen, .. .»

8¢ S. H. J. Schoeps «Religionsphinomenologische Untersuchungen zur
Glaubensgestalt des Judentums» in der Zeitschrift fiir Religions- und Geistes-
geschichte, 2. Jahrgang, 1949/50, Heft 4, S. 293—310. Die Zitate im Text
finden sich auf S. 310 und 302. Schoeps versucht in diesem Aufsatz zu zeigen,
daB Paulus sowohl in seinem Verstandnis von Berith (diafMjxn) als auch von

88



hergestellt wird 8%. Es wird nun verstindlich, dal man Jesus Christus
fiir die Volker durchaus eine einmalige Bedeutung zuschreibt, aber
andererseits betont, dal der alle Menschen erlosende Messias erst
am Ende dieser Weltzeit kommt. Man fragt sich, wie der Mensch
Jesus so grofle Bedeutung fiir die Vilker bekommen konnte. Man
fragt sich vor allem, ob hier nicht ein bestimmtes Verstindnis der
Geschichte absolut gesetzt wird.

Thora (vduoc) einer griechischen Verkiirzung zum Opfer gefallen ist. Man
diirfe nicht

Gesetz und Glaube,
Gerechtwerdung aus Werken  und Rechtfertigung aus dem Glauben,

sondern miisse

Gottesfurcht und Glaube,
Israelberith und Christusoffenbarung
vergleichen.

Man wird Schoeps vielleicht folgen kénnen, wenn er Paulus einen «Assimi-
lationsjuden der hellenistischen Diaspora» nennt (S. 309) — obgleich auch das
eine umstrittene These ist —, aber man wird fragen miissen, ob seine Bedeu-
tung nicht auf einer Ebene liegt, die Schoeps aufler acht lat. An wichtigen
Stellen in den paulinischen Briefen ist der Mensch schlechthin angesprochen
und die menschliche — nicht die jiidische oder griechische — Situation ist
vorausgesetzt. Von dieser Voraussetzung ist auch die Terminologie des Paulus
hiaufig bestimmt, so daB3 man sie nicht entwerten kann mit der vielleicht
richtigen Einsicht, daB3 judisches und griechisches Gedankengut vermischt
sei. Der Mittelpunkt des paulinischen Glaubens ist ja nicht im Juden- oder
Griechentum, sondern in der durch Jesus Christus offenbarten Gnade Gottes
zu finden. Es kommt infolgedessen nicht darauf an, ob vdéuoc eine richtige
Wiedergabe von .'Ij‘n ist, sondern ob der Mensch richtig gesehen ist, wenn
von ihm gesagt wird: «Christus hat uns erlost von dem Fluch des Gesetzes»
(Gal. 3, 13). Selbst wenn man dann statt Gesetz Gottesfurcht sagt, wird im
Lichte der Offenbarung Jesu Christi sich die Situation des Juden oder des
Menschen schlechthin so darstellen, wie Paulus sie geschildert hat.

85 Wir sahen schon, da3 Buber den noachidischen Bund nicht erwahnt,
sondern ihn durch seine Philosophie ersetzt. — Franz Rosenzweig geht soweit
in der Betonung der Freiheit Gottes, da er schreibt: «Nein, so wenig wie vom
Sinai oder von Golgatha Wege fithren, auf denen ER mit Sicherheit erreicht
wird, so wenig kann er sich versagen, auch dem, der ihn auf den Saumpfaden
um den Olymp suchte, zu begegnen» («Zweistromland», Berlin 1926, S. 259).

Alle Mission wird im Grunde so unnétig. Sie ist ja auch fir Buber und
Schoeps nur in dem Sinne méglich, als das Judentum durch seine Existenz

89



Es ging bei Buber um die Freiheit und Verantwortung der Juden,
dem Messias den Weg zu bahnen®. Diese Freiheit und Verantwor-
tung darf durch die Wirklichkeit der Siinde nicht verschiittet wer-
den. Die Freiheit zur Umkehr, die Moglichkeit also, den Juden auf
die Thora Gottes und auf den kommenden Messias hin anzusprechen,
muf} erhalten bleiben. Im Gegensatz hierzu spricht der Christ alle
Menschen als freie Personlichkeiten an und verkiindigt ihnen die
freie Gnade Gottes, die es zu ergreifen gilt. Aber er weil3 zugleich,
daB3 der Nichtchrist unfrei ist. Buber sieht dieses Problem, wenn er
aus einem Fragment der Awesta zitiert:

«,Alle guten Gedanken, alle guten Worte, alle guten Taten, ich tue sie
bewuBt. Alle bosen Gedanken, alle bosen Worte, alle bésen Taten, ich tue
sie unbewuBt’. Von hier fiihrt ein Weg zum psychologischen Problem des
Boésen, wie es erst im frihen Christentum sich entfaltet8?.»

Leider geht er auf diese Frage nicht niher ein und fithrt auch
nicht aus, was er unter «psychologisch» hier versteht.

von dem Einen Gott zeugt, ohne daf3 die Vélker eigentlich zu ihm gerufen
werden. Vom A. T. her wiire hier zu fragen, ob der Ebed Deuterojesajas nicht
der erste Missionar gewesen ist, der die Voélker wirklich zu seinem Gott geru-
fen hat.

Rosenzweig ergianzt seine obige Feststellung insofern sehr wesentlich, als
er fortfihrt: «Die Sonderstellung von Judentum und Christentum besteht ge-
rade darin, daB sie, sogar wenn sie Religion geworden sind, in sich selber die
Antriebe finden, sich von dieser ihrer Religionshaftigkeit zu befreien ...
Alle historische Religion ist ... spezialistisch ,gestiftet’; nur Judentum und
Christentum sind spezialistisch erst, ..., geworden und gestiftet nie gewesen.
Sie waren urspringlich nur etwas ganz ,Unreligioses’, das eine eine Tatsache,
das andere ein Ereignis» (S. 259).

DaB3 aus diesem Ereignis notwendigerweise auch Mission hervorgeht und
daB dieses Ereignis den Gott auf dem Olymp ausschlieBt, siecht Rosenzweig
nicht, obgleich seine Beobachtung im tbrigen ausgezeichnet ist.

8¢ In «Urdistanz und Beziehung» (Heidelberg 1951) ist merkwiirdigerweise
der Mensch als Gattung der, der die Fahigkeit hat, den Messias zu erwarten
(S. 16). Diese Aussage steht innerhalb des Denkens Bubers seltsam isoliert.
Wie kann der Mensch eine spezifisch jidische Hoffnung haben?

87 §. «Bilder von Gut und Bése», S. 63.

90



D. Die Folgen dieser Anthropologie fiir Bubers Messiasbild

Die Folge von Bubers Anthropologie hinsichtlich der messiani-
schen Frage ist doch, daBl der Mensch nicht nur auf das Kommen des
Messias einwirkt, sondern sich dieses Kommen auch in bestimmter
Weise vorstellt und infolgedessen dann nicht frei ist, den von Gott
gesandten Messias so aufzunehmen, wie ER ihn schickt. In gewisser
Weise ist sich so bei Buber der Mensch zur Norm geworden; er setzt
sich selbst und 146t sich nicht von Gott in Frage stellen. Man kann
diese Feststellung nur sehr vorsichtig machen, weil vieles in Bubers
Schriften ihr widerspricht. Aber besonders in den philosophischen
Schriften scheint es oft so, als ob ein Mensch den anderen zum Men-
schen macht, ohne dafl Gott dabei notig ist. Und die Wurzeln dieser
philosophischen Uberzeugung liegen offensichtlich in dem Verstéind-
nis der alttestamentlichen Botschaft.

Es stellt sich uns hier die Frage, ob Buber eigentlich auf seiner
Suche nach der Wirklichkeit nicht einem Gétzen zum Opfer gefallen
ist. An die Stelle von Sein und Denken als Wirklichkeit, wie sie
Rosenzweig als Schiiler Hegels lange vertrat, ist die Erfahrung, das
Inspiratorische getreten. Ist das volle Wirklichkeit oder auch nur
ein schoner Traum? Ist der wirkliche Mensch, wie er ihn sieht, der
Mensch schlechthin? Es gibt keine vom Glauben trennbare letzte
Antwort auf diese Frage. Auch Buber weil} sich bei seiner Antwort
an Gott gebunden, IHM verantwortlich. Aber sein Wirklichkeits-
begriff ist geschichtsfern. Man kann nicht sagen, dafl er mystisch
sei — das gilt nur fiir ein sehr friithes Stadium in seiner Entwicklung
—, man kann auch nicht sagen, da3 er welt- oder menschenfremd
sei, aber die Geschichte Gottes mit seinem Volk tritt fiir ihn in den
Hintergrund gegeniiber der existentiellen Begegnung mit Gott hier
und jetzt einerseits, und den von Gott gesetzten Naturgegeben-
heiten andererseits. Das wird schon in der alttestamentlichen Exe-
gese deutlich®. Die Folge dieses Wirklichkeitsverstindnisses ist

88 Vgl. hierzu J. Coert Rylaarsdams Kritik von «Der Glaube der Pro-
pheten» in «Theology Today», Oktober 1950, S. 399—401, wo es heil3t: «His
use of Ex. 24 (rather than Ex. 15!) and of the Patriarchs as the basic loci
recording revelation draws attention to the essentially mystical and non-his-
torical view of revelation held by Buber. Sinai rather than the Exodus is

91



dann, daB3 auch der Messias schwer aullerhalb der menschlichen Er-
fahrung fabar ist. Und dariiber hinaus ist die Begegnung zwischen
Gott und Mensch so nur dem Juden widerfahren und nicht dem
Heiden. Wir wenden uns deshalb nun der Frage zu, welche Bedeutung
die messianische Hoffnung in Martin Bubers Werk fiir die Nicht-
juden hat.

II. Die Bedeutung der messianischen Hoffnung fiir den
Philosophen Martin Buber, der sich an alle Menschen
wendet

Beim Lesen von Bubers theologischen Schriften, in denen er die
messianischen Vorstellungen entfaltet, dréingt sich einem immer
wieder der Gedanke auf: Warum hat Buber gerade diese Position ?
Sind seine Entscheidungen wirklich rein exegetisch-theologisch oder
liegt diesen exegetisch-theologischen Entscheidungen eine bestimmte
Weltanschauung zugrunde, iiber die er nicht hinwegspringen kann ?
Wie sieht diese Weltanschauung aus? Woher stammt sie? Wie ver-
halten sich Philosophie und Theologie in Bubers Werk zueinander?
Er ist ja doch einer der wenigen, der sich heute in beiden Gebieten
betitigt, der versucht, sie fiireinander fruchtbar zu machen. Diese
Fragen miissen gestellt werden, weil mit ihrer Beantwortung gleich-
zeitig ein wichtiges Wort zur messianischen Frage gesagt wird.

Wie sieht Buber das Verhiltnis von Philosophie und Theologie ?
Wir haben diese Frage zu Beginn (S. 1) schon einmal gestellt und
zugespitzt auf das Problem, fiir wen — Juden, Christen, alle Men-
schen — Buber jeweils schreibt. Diese Frage kann nun noch von
einer anderen Seite beleuchtet werden. Buber glaubt, da Theologie

focal. The realistic disclosure of Jahweh as the lord of nature and of history
recedes into the background because of the overconcern with the experience
of personal relation. For the reviewer the Bible’s own view of revelation is
more objective and historical than Buber allows» (S. 401).

Dasist eine im wesentlichen richtige Beobachtung. Die Folgen dieser «iiber-
triebenen Beschiftigung mit der Erfahrung der persénlichen Beziehung» sind
in Bubers gesamten Werk spiirbar.

92



und Philosophie in der jiidischen Wirklichkeit ganz eng zusammen-
gehen konnen, weil diese «keine Inkarnation kennt und ihr daher die
beiden Gottesakte der Offenbarung an den Menschen und der Er-
losung der Welt nicht verschmelzen konnen, die Krlésung ihr aber
eben als Erlosung der Welt in jenem hochst realen und positiven
Sinn gilt»8, Fiir den Christen dagegen sei der Messias gespalten in
den gekommenen und den kommenden; mit ihm ist auch das Sein
«in seiner zeitlichen Erscheinung in ein Inneres und ein Aufleres»
gespalten®. Die protestantische Theologie hitte sich demnach mit
dem inneren Sein, die Philosophie mit dem &duBleren Sein zu beschif-
tigen; withrend fiir den Juden die Welt nicht so auseinanderfillt,
Theologie und Philosophie demnach zusammengehen 1.

Hier sind zwei Einwinde zu erheben. Der Christ kann den Ab-
grund zwischen gottlicher Offenbarung und menschlichem Sein so
nicht iiberwinden, d. h. er kann ihn iiberhaupt nicht selbst iiber-
winden, sondern braucht die Hilfe Jesu Christi. Dieser kann nicht
durch eine «gldubige», d. h. sich dem Anspruch einer Offenbarung
beugenden Philosophie ersetzt werden. Man konnte auch sagen, er
kann nicht durch Religion ersetzt werden. Religion wird immer nur
Hilfestellung leisten. Im Sinne solch einer Hilfestellung ist dann jede
protestantische Dogmatik ein Stiick Philosophie, denn sie versucht
die Offenbarung erklirend zu umschreiben, ohne ihr allerdings den

8 S. (Kampf um Israel», S. 195.

90 S, Hans Kohn «Martin Buber, sein Werk und seine Zeit», Hellerau 1930,
S. 331f.; Zitat aus einem Brief Bubers an Hugo Bergmann vom 4. 12. 1917.

91 Vgl. Martin Buber «Gottesfinsternis», Ziirich 1953.

Dieses kleine Buch enthilt Betrachtungen zur Beziehung zwischen Reli-
gion und Philosophie, die an amerikanischen Universitiaten vorgetragen wur-
den. Auf Grund dieser Betrachtungen scheint es, als ob Buber die Bezeichnung
«Philosophie» fiir sein Werk iiberhaupt ablehne: «Philosophie meint wirklich
das Philosophieren, Religion meint, je realer sie ist, um so mehr ihre eigene
Uberwindung: sie will aufhéren, die Spezialitiit ,Religion‘ zu sein, und will
das Leben werden; es ist ihr letztlich nicht um die spezifischen religiésen
Akte, sondern um die Erlésung von allem Spezifischen zu tun; historisch und
biographisch strebt sie zum reinen Alltag hin» (S. 42).

Wenn wir also hier von dem Philosophen Martin Buber sprechen, so nur
im Gegeniiber zum Theologen. Immerhin miissen wir das oben Gesagte im Auge
behalten, selbst wenn wir weiter von der Philosophie Martin Bubers reden.

93



Charakter der Offenbarung nehmen zu wollen. Wenn sie das jedoch
tut, ist sie nur noch Philosophie.

Zweitens kann man nicht mit Buber sagen, dal} Jesus Christus
gespalten sei. Er ist gestorben und auferstanden und wird wieder-
kommen, aberimmer bleibt er dabeieine Person. Der Christ mag als ein
Gespaltener erscheinen, als ein Mensch, der simul justus et peccator
ist, aber im Glauben hat auch er diese Spaltung schon iiberwunden.
Zwischen der gliubigen Existenz und der zweifelnden Existenz be-
steht infolgedessen eine auch fiir Christen sehr umstrittene Spaltung.
Man kann aber keinesfalls mit Buber sagen, dafl protestantische
Theologie «sich also kaum zu etwas anderem als zu einem die rechte
Grenzhaltung klirendem und befestigendem Dialog hergeben kanny %2.
Hier meint Buber — vom Pietismus beeinflult —, daf3 der Prote-
stantismus sich nur mit dem geistlichen Menschen, der Gefiihlsseite
des Menschen, befasse, wihrend seine Beziehung zum ganzen der
Welt immer am Rande der protestantischen Theologie bleibe. Buber
sieht hier nur eine theologische Schule, denn die christliche Existenz
bezieht sich keineswegs immer und notwendigerweise nur auf einen
Ausschnitt des Menschen, sondern sie kann auch den ganzen Men-
schen umfassen, so wie er von Gott in die Welt hineingestellt worden

92 8. «Kampf um Israel», S. 195.

93 Vgl. zu Bubers Behauptung sein Vorwort zu der ersten Ausgabe von
«Des Baal-Schem-Tow Unterweisung im Umgang mit Gott» (Hellerau 1927),
wo er schreibt: «Dieser Mensch (der Baal-Schem nédmlich) ist eine fithrende
Gestalt in der Geistesgeschichte des Judentums ... Des weiteren ist dieser
Mensch eine der zentralen Gestalten in der Religionsgeschichte des 18. Jahr-
hunderts, der gréBBere Gegenspieler Zinzendorfs (mit dem er wohl im gleichen
Jahr geboren wurde und im gleichen starb, und von dem er gewil3 nichts
wuBlte). Durch beide vollzog sich die Wiederentdeckung des ,Gegeniiber-
stehens‘, der realen Gegenseitigkeit — der Deutsche entdeckte sie in der
Abgeliostheit des Gefiihls, der polnische Jude in der Einbezogenheit des ganzen
Weltlebens. (Das deutsche philosophische Nachspiel endet mit dem jungen
Schleiermacher, das jiidische hat mit dem Alterswerk Cohens begonnenn»)
(S. 10f.).

Vgl. zu dem Problem die Antrittsvorlesung von Fritz Buri iiber «Theologie
und Philosophie» (Theologische Zeitschrift, ed. Theologische Fakultiat der
Universitit Basel, Méarz-April 1952, S. 116ff.), in der er fordert, da3 man sich
als Theologe nicht mehr auf ein historisches «Heilsfaktum» berufen solle,

A



ist %3, Doch wir miissen uns nun einfach fragen, welche Bedeutung
gerade die messianische Hoffnung des Juden Buber fiir die Uber-
zeugungen des Philosophen Buber hat. Zu diesem Zweck ist es not-
wendig, erst seiner philosophischen Entwicklung zu folgen.

A. Die philosophische Entwicklung Bubers

Wir wenden uns nun der inneren Entwicklung Bubers zu, um fest-
zustellen, wie seine philosophischen Uberzeugungen entstanden sind
und in welcher Weise sie auf den Messianismus gewirkt haben.
Buber selbst gibt uns drei Stadien seiner inneren Entwicklung an®4:

Im ausgehenden 19.und beginnenden 20.Jahrhundert war er
tief davon durchdrungen, dall das Streben nach Kultur die wichtigste

weil dadurch eine wirkliche Zusammenarbeit mit der Philosophie unmaglich
werde (S. 133f.). Er stoBt sich wie Buber an der durch Jesus Christus einge-
tretenen Zisur und versucht eine zeitlose Christusidee zu konstruieren. Er
fillt einem iihnlichen MiB3verstdndnis wie Buber zum Opfer, indem er meint,
Theologie und Philosophie ausséhnen zu kénnen, wenn Kreuz und Aufer-
stehung als allgemeine Wahrheiten verstanden werden, als «Christusmythos»,
der «Ausdruck des Selbstverstindnisses eigentlicher Existenz» sei (a.a. O.,
S. 134). Der Ansatz Bultmanns wird hier konsequent durchgefiihrt: es wird
vollstindig entmythologisiert. Zweifellos gibt es in Europa Philosophen wie
z. B. Karl Jaspers, mit denen der Christ auf diese Weise in ein Gesprich
kommen kann, weil bei ihnen eine allgemeine Anerkennung biblischer Ge-
danken vorhanden ist. Aber letztlich handelt es sich um eine dullerst ver-
hiingnisvolle Selbsttduschung, weil es einerseits doch auf Gnade, auf die
Offenbarung Gottes, ankommt. Das wurde sich sofort zeigen, wenn auf der
Grundlage Buris ein Gespriach mit einem marxistischen Philosophen ver-
sucht wiirde. Buri mii3te dann erkennen, dal3 er doch noch ganz und gar
Theologe ist, d. h. daf3 er noch auf Grund einer Offenbarung rede. Anderer-
seits ist es eine Selbsttduschung, weil das uns durch den Tod und die Aufer-
stehung Jesu Christi angebotene Heil leichtfertig weggegeben wird. Vom
christlichen Glauben aus gesehen fillt Buri ins Judentum zuriick, ohne dafl
er allerdings den Juden ein Jude werden kann, weil dazu auch alle Voraus-
setzungen fehlen. Buri und Buber wollen dasselbe: ihren Glauben aus allen
zeitlichen und értlichen Bedingtheiten herauslésen und ihn dadurch zu einer
allgemeingiiltigen Philosophie bzw. eben Religion machen. Ist das nicht der
Versuch, den Turm zu Babel nun doch noch zu bauen? (Vgl. auch Anm. 111.)
9 Vgl. «Kampf um Israel», S. 223f.

95



Aufgabe sei. Bergson und Wundt, Simmel und Dilthey waren in
dieser Zeit seine Lehrer.

Dann besann sich Buber — angeregt durch die Begegnung mit dem
Zionismus und dessen politischen Fragestellungen — auf den jiidi-
schen Geist im Hause seines Grofivaters, in dem er aufgewachsen
war®, Aber bei diesen Erinnerungen blieb es nun nicht, sondern er
ging daran, den Zionismus mit religioser Kraft zu erfiillen. Durch
eine Vorliebe fiir die Mystik (Cusanus, Paracelsus, Weigel, Jakob
Bohme) angeregt, wandte er sich nun wieder dem Chassidismus zu,
dem er schon in seiner Jugend in Polen begegnet war?. Jetzt ent-
deckte er fiir das politische Judentum das Judentum als Religiositit.
Der Zionismus wurde auf diese Weise aus einer vorwiegend politi-
schen Bewegung zu einer mit religiosem Gehalt erfiillten politischen
Bewegung.

Aber das war noch nicht das Ende von Bubers innerer Entwick-
lung. Die harte Wirklichkeit des ersten Weltkrieges und der darauf
folgenden Jahre wies ihn mit vielen anderen zusammen darauf hin,
da3 Religion etwas ist, «was man nicht einmal wollen darf. Nur
wenn sie sich selbst zu iiberwinden strebt, also wirklich gar nicht
mehr sich, das Reich der Religion, sondern Gott und sein Reich
meint, fithrt sie zu ihm hin; . . . »%’. Wenn Religion um eines Zweckes
willen gefordert wird, sei es um des Menschen oder auch des Volkes
willen, so steht sie Gott im Wege und verdunkelt die Wirklichkeit.
So kam es bei Buber zum Ringen um Wirklichkeit im umfassenden
Sinn, einem Ringen, mit dem wir uns jetzt als der wesentlichsten
und letzten seiner Entwicklungsstufen beschiftigen miissen. Was
bedeutet « Wirklichkeit» bei Buber? Von diesem Begriff der Wirklich-
keit her oder vielleicht besser auf ihn hin lassen sich die verschiede-
nen Gedankenginge Bubers verstehen und aufeinander beziehen.

9 Vgl. «Die Chassidischen Biicher», S. 664 (Mein Weg zum Chassidismus).

% Vgl. a. a. O., S. 665: Bei der Lektiire eines Satzes tiberwiltigte ihn die
chassidische Seele: «Er ergreife die Eigenschaft des Eifers gar sehr ..., ge-
segnet seil er als er seine Welt erzeugte.»

Buber stand nach der Meinung von Nigg vor der «entscheidensten Begeg-
nung seines Lebens». (Walter Nigg, «Martin Bubers Weg in unsere Zeit», in
«Religiose Gegenwartsfragen», Bern 1940, Heft 1, S. 8.)

97 8. «Kampf um Israel», S. 223.

96



Die Philosophie, die dadurch entsteht, prigt auch sein Messiasbild %.
Folgende Ziige sind an dem Wirklichkeitsverstindnis Bubers wesent-
lich.

Es ist das GroBe an ihm und eben der Ansatzpunkt seiner Kritik
am christlichen Glauben, daf} er versucht hat, den ganzen Menschen
als Ausgang und Ziel seines Denkens zu wiihlen. Das Verhiltnis des
Menschen zur Kultur oder zur Religion ist nur ein Ausschnitt des
menschlichen Seins, der absolut gesetzt fir das Ganze leicht ver-
giftend wirken kann. «Auf die ganze Wirklichkeit» kommt es an, die
«Wirklichkeit» mit Gott und Welt und Mensch — « Kampf des Men-
schen um Gott in der Welt, Begegnung des Menschen mit Gott an
der Welt, Erlosung der Welt von Gott her durch den Menschen, und
als die Stitte von Kampf, Begegnung und Erlésung: den gelebten
Alltag»®. An der Aufgabe, diese ganze Wirklichkeit in irgendeiner
Form zu durchdringen, scheitert heute nur zu oft nicht nur der
Wissenschaftler, sondern vor allem auch dieser Mensch des Alltags.
Wie packt Buber diese Aufgabe an? Wie 16st er sie? Vor allen Dingen
wie sehen die drei genannten Aufgaben in der Wirklichkeit aus?

«Kampf des Menschen um Gott in der Welt.»
«Begegnung des Menschen mit Gott an der Welt.»
«Erlosung der Welt von Gott her durch den Menschen.»

Wir werden sehen, dall es hier nicht um ein Nacheinander geht,
sondern um ein Ineinander von Aufgaben, die dem Menschen gestellt
sind. Wer die eine anpackt, arbeitet gleichzeitig an der anderen mit.

% Nigg (S. Anm. 96) merkt an: «Das religiése Eingehen auf die Wirklich-
keit fithrte Buber aber vor allem zum Alten Testament, das die heilige Ver-
méahlung von Geist und Leben lehrt . ..» (S. 21f.).

L. Goldschmidt bemerkt zu dieser Entwicklungsstufe Bubers sehr richtig,
dal3 Buber sich in drei Punkten jetzt selbst korrigiere:

1. Religion darf man nicht einmal wollen («Kampf um Israel», S. 233) und

2. die Mystik fuhrt an der Wirklichkeit vorbei, wenn sie das Religiose zur
Ausnahme macht («Ereignisse und Begegnungen», Leipzig 1917, S. 25 und 31),
wenn die Welt verneint wird, damit Gott ganz bejaht werden kann («Zwie-
sprache», S. 66).

3. Die Wirklichkeit ist der Ort, den der religivse Mensch sich nicht zu-
rechtmachen kann, sondern an dem der Mensch sich bewiahren muB. (Her-
mann L. Goldschmidt «tHermann Cohen und Martin Buber», Genf 1946, S. 64.)

9 8. «(Kampf um Israel», S. 224.

97

3 Judaica, Band 10, 2



Bevor wir auf diese drei Aufgaben weiter eingehen, ist es not-
wendig, hervorzuheben, daf hinter dieser Frage nach der Wirklichkeit
der Wunsch nach einer Einheit des Lebens steht. Diese Einheit soll
nicht Aufhebung der Zweiheit sein, von der wir noch zu sprechen
haben, sondern Vollendung, Bejahung ihrer Spannung!®. Die
Vollendung kann man nicht theoretisch begriinden, aber man kann
auf sie hinwirken. Einung — Jichud — mul} das Ziel des Menschen
sein, denn sie «reilt den Menschen aus seiner richtungslosen Zer-
streutheit und 146t ihn aus seiner Einung an der Einung der Welten,
an der Einung Gottes mitwirken»!0l. In der Vielfiltigkeit der Er-
scheinungen wird die gottliche Einheit immer erneut gesucht: Gut
und Bose, Determination und Indetermination, Pridestinations-
lehre und Freiheitslehre; alle diese scheinbaren Gegensiitze sind zwar
logisch nicht immer zu vereinen, aber deswegen darf man keinem
absoluten Dualismus Raum geben102. Gott ist Einer. Infolgedessen
darf und kann die Welt nicht in unauflosliche Gegensitze zerfallen,
sondern zwischen allen Gegensitzen, auch zwischen der Zweiheit
von Gut und Bose, muf} die gottliche Einheit aufleuchten. Und der
Mensch muf} sich dieser Einheit einen. Das Streben nach der Einheit
macht schopferisch, denn sie steht nicht als Tatsache am Ende der
Geschichte, sondern als Ziel in der Geschichte. Das messianische
Reich wird hier und jetzt verwirklicht 193,

100 Vgl. Hans Kohn «Martin Buber, sein Werk und seine Zeit», Hellerau
1930, S. 132.

101§, a.a. 0., S. 82.

Vgl. M. Buber «Ereignisse und Begegnungeny, S. 21: «Wir vermégen nicht
in der Vielheit die lebendige Einheit zu finden. Wir vermégen aus der Vielheit
die lebendige Einheit zu tun.»

102 Vgl. «Kampf um Israel», S.35: «Nur wenn die Wirklichkeit logisiert
wird, wenn also A und non-A nicht mehr beieinander wohnen diirfen, gibt es
als einander ausschlieSend Determinismus und Indeterminismus, Priadestina-
tionslehre und Freiheitslehre. Dem logischen Wahrheitsbegriff kann nur eins
von beiden wahr sein, aber in der Wirklichkeit des gelebten Lebens sind sie
voneinander unablésbar . . .»

Vgl. hierzu auch a. a. O., S. 31f.

103 Vgl. Kohn «Martin Buber», S. 101: «... Diese Forderung der Einheit
und der Tat weisen beide in die Zukunft, auf den Weg der Geschichte als den
Weg ihrer Verwirklichung, weisen auf eine messianische Welt der Einheit hin,
die im Leben des Einzelnen wie der Gesamtheit verwirklicht sein will.»

98



Wie sieht die Einung nun in der Wirklichkeit aus? Buber weist
immer wieder darauf hin, dafl man den Weg zu ihr nicht betrachten,
sondern nur gehen kénne. Alle Beschaulichkeit ist ihm fremd. Mit
Kant glaubt Buber also, daB3 die Wirklichkeit begrifflich unfaf3bar
ist, daB3 sie nur erlebbar ist:

«Die Substanz der Welt ist nicht Trennung und nicht unterschiedslose
Einheit, sie ist Beziehung . . .104

Die Substanz, das Sein der Welt, ist also weder in den Menschen
noch in den Dingen, sondern in der Beziehung zwischen ihnen!%,
Alles, was uns begegnet, seien es Menschen oder Biicher oder irgend-
welche Eindriicke, ruft uns deshalb auf zur Tat, zum Kampf mit
oder gegen diesen Menschen, dieses Buch. Wir diirfen nichts hin-
nehmen, sondern miissen alle Begegnungen einer Bewiihrungsprobe
unterziehen. Die Einheit Gottes muf} sich in allen Begegnungen
bewihren. Um diese Einheit Gottes miissen wir in allen Begegnungen
kimpfen. Das Fundament der Wirklichkeit liegt also in Gott: «Gott
ist wirklich, der Mensch verwirklicht»1%, Der Mensch kann sich
seine Wirklichkeit nicht zurecht machen wie er das will, sondern er
mul} die Wirklichkeit Gottes bewidhren. An diesem Punkt unter-
scheidet sich Buber von den Philosophen, die beinahe dasselbe zu
sagen scheinen wie er, deren Gott aber ein anderer ist.

Nur unter dieser Voraussetzung wird deutlich, was Buber unter
dialogischem Leben, unter der «Begegnung des Menschen mit Gott
an der Welt» versteht. Das Dialogische zwischen Menschen oder
zwischen Mensch und Ding wird nicht konstituiert durch irgend-
welche psychologischen Momente, sondern ist nur ontologisch zu-
ganglich1%?. Wer versucht, das Geschehen zwischen zwei Menschen

¢ § g, a. 0., S. 245.

In der Vorrede zum «Verborgenen Licht» sagt Buber: «Seit ich, vor zwan-
zig Jahren, die Arbeit am chassidischen Schrifttum begonnen habe, ist es mir
um die Lehre und den Weg zu tun. Aber damals meinte ich, das sei etwas, was
man auch bloB betrachten kénne und dirfe; seither habe ich erfahren, da@
die Lehre zum Lernen und der Weg zum Gehen da ist.» (S. Wilh. Michel
«Martin Buber, sein Gang in die Wirklichkeit», Frankfurt am Main 1926,S. 16.)

106 Vgl. «Dialogisches Lebeny, S. 181.

108 S 'W. Michel «Martin Buber», S. 37.

107 Vgl. «Dialogisches Leben», S. 457.

99



psychologisch, mit Hilfe der menschlichen Psyche zu erkliren, oder
wer meint, mit Hilfe der Psychologie in einen anderen Menschen
eindringen zu koénnen, mul} scheitern, weil das Wesentliche einer
Begegnung nicht vom Menschen her zu fassen ist. Das dialogische
Leben kann nicht vom Menschen her erkliart werden. « Alles wirkliche
Leben ist Begegnung»1%8, aber in jeder echten Begegnung wirkt eine
Macht, die auller uns selbst liegt. Das ist das oben erwihnte ontolo-
gische Faktum. Jede Begegnung schlieBt menschliche Wahl ein,
aber sie ist nicht von dieser allein bestimmt, sondern hinter unserer
Wahl steht eine in das «Mysterium des Seienden»!%® aufgenommene
letzte Realitiit:

«Der Mensch, der sich entscheidet, weil3, dall das keine Selbsttiuschung
ist; der Mensch, der gehandelt hat, weil3, dal3 er in der Hand Gottes stand
und steht 110,y

Wir miissen uns nun die Wirklichkeit des dialogischen Lebens
vergegenwirtigen in ihrer Begegnung mit den verschiedensten
Michten: der Wirtschaft und dem Staat, der Religion und der
Moral, dem Dogma und dem Kult, der Literatur. Man sieht schon
an dieser Auswahl, wie umfassend Bubers Denken ist. Das «Neue
Denken», wie Rosenzweig, ein Freund Bubers, es nennt, oder das
dialogische Leben, wie es umfassender bei Buber heillt, dem es ja
gerade nicht um das Denken allein geht, erstreckt sich auf alle Lebens-
gebiete111:

Wairtschaft und Staat: kann man in diesen Bereichen dem KEs iiber-
haupt noch entgehen? Es sieht so aus, als sei das unmoglich, und doch

108 S a.a. 0., S.23.

109 S, «Kampf um Israel», S. 34.

10 8, a, & 0., 8. 38.

1l Vpl. Franz Rosenzweig «Zweistromland», S. 240ff.

«Das neue Denken. Einige nachtrigliche Bemerkungen zum ,Stern der
Erlésung‘». Rosenzweig spricht in diesem Aufsatz u. a. auch von dem Ver-
hiltnis von Philosophie und Theologie: «Das wahre Verhiltnis der beiden er-
neuerten Wissenschaften»ist «geschwisterlich, ja bei ihren Tréigern muf} es zur
Personalunion fiuhren. Die theologischen Probleme wollen ins Menschliche tiber-
setzt werden und die menschlichen bis ins Theologische vorgetrieben» (S. 257).

Das klingt sehr schén. Dieses neue Denken ist umfassend, aber es ist so
umfassend, dafl es eigentlich die Offenbarung nicht mehr braucht: «Einem
Christen wiren, das weil} ich, statt der meinen Worte des Neuen Testaments
auf die Lippen gekommen, einem Heiden, so denke ich, zwar nicht Worte

100



1st Buber iiberzeugt, dafl der Staatsmann oder Wirtschaftler, «der dem
Geist botmiBig ist», nicht dilettiert, denn Arbeit und Besitz sind von
sich aus nicht zu erlésen. Nur vom Geist her gibt es neue Wege 12,

Moral und Religion: nichts kann nuns so das Antlitz des Mit-
menschen verstellen wie die Moral, nichts kann uns so das Antlitz
Gottes verstellen wie die Religion, besonders wenn sie mit Kult und
Dogma verbunden ist. Das Prinzip in der Moral und das Dogma oder
der Kult in der Religion heben die «dialogische Gewalt der Situation»
auf. Wo Prinzip und Dogma regieren, da ist kein Raum mehr fiir die
Offenbarung; und zwar gilt das fiir alle Arten von Dogmen. Aller-
dings sieht Buber auch, dal dem Dogma sehr wohl eine dienende
Funktion zukommt 113,

In der Ablehnung von Dogma und Kult findet sich Buber ver-
bunden mit religiosen Sozialisten wie Leonhard Ragaz, der schreibt:

«Das ist Israels gro3e Berufung, das ist, wenn man ihn recht versteht, auch
Jesu Sendung: Gottes Verwirklichung in der Welt, Gottes Verweltlichung;
Gott, der Gott ist, wird wirklich Gott dadurch, daB er in die Welt eingeht;
aber nicht geht er in der Welt auf, sondern die Welt in ihm, aber so, daB3
sie damit erst wirklich Welt wird, Schépfung wird, aber damit frei, konkret,
unendlich bedeutsam im Kleinsten wie im GroBtenl4.y

Die Kirche soll aufhoren zu bestehen, damit Gott méchtig wird
in allen Lebensgebieten. So denkt auch Buber, dem die Synagoge
ebenso wie iibrigens Schoeps wenig bedeutet.

seiner heiligen Biicher — denn deren Aufstieg fithrt von der Ursprache der
Menschheit ab, nicht wie der Erdenweg der Offenbarung zu ihr hin —, aber
vielleicht ganz eigene» (S. 260).

Dieses neue Denken hat seinen Ursprung schon bei H. Cohen, bei dem es
bezeichnenderweise auch als natiirliches Denken erscheint. Rosenzweig schreibt
uber dieses natiirliche Denken Cohens: «Natirliches Denken! Denken, das
vom Menschen weill und das sich dieses Wissen nicht mehr in idealistischem
Selbstbetrug wieder aus den Fingern gleiten la3t. Denken, das vom Wechsel-
verhiltnis von Ich und Du ausgeht, statt wie alles frithere Denken vom Es
und vom Ich — ist es Zufall, dal} der Jude Cohen, . . ., diese menschlichste aller
philosophischen Entdeckungen gemacht hat ? Ich glaube nein» (a.a.0.,S.181).

Vgl. hierzu H. Cohen «Die Religion der Vernunft aus den Quellen des
Judentums», Leipzig 1919, S. 136, 341 u. 6.

112 Vgl. «Dialogisches Lebeny, S. 56, 182, 184 und auch «Pfade in Utopia».

13 Vgl. zu diesem Absatz «Dialogisches Leben», S. 67, 156 u. 6.

14 S, L. Ragaz «Aus unbekannten Schriften», Berlin 1928, S. 162f.

101



Literatur: in einem Aufsatz «Greif nach der Welt, Habima »11%
ruft Buber dem jidischen Theater zu, Aeschylos und Sophokles,
Shakespeare und Calderon, Schiller und Kleist zu spielen.

«Denn es gilt, dem Juden in seiner Sprache, ..., das Drama der Welt-
literatur und darin ausgesprochen die Dramatik der Weltexistenz zu zeigen,

um aus ihm, dem Juden, herauszuholen, was er dazuzutun hat: die Ver-
kiindigung der Schechina1®.»

Buber betont in diesem Zusammenhang wieder, daf} die Welt fiir
den Juden eine Einheit sei, wihrend sie angeblich fiir den Christen
auseinanderfalle in zwei Welten, eine erloste, in der keine Dramatik
mehr besteht, und eine unerloste, «die Welt hinter Gottes Riicken,
die aus nichts als Gegensatz und Widerspruch besteht 117,

Wenn nun die Einheit durch das dialogische Leben in diesen und
natiirlich auch in allen anderen Lebensgebieten verwirklicht ist,
dann ist die Erlosung da. Durch den Menschen wird also die Welt der
Erlosung immer naher gebracht. Wann der Zeitpunkt gekommen ist,
dall die Einheit vollkommen verwirklicht ist, wissen wir nicht; wir
kennen deshalb auch den Zeitpunkt der Erlésung nicht, falls es
iberhaupt moglich ist, sie in einem Zeitpunkt zu fixieren. Man wird
im Sinne Bubers vielleicht besser sagen, die Welt gehe iiber in ein
Stadium der Erlostheit. Buber selbst hat diese letzten Gedanken
nicht formuliert, aber sie sind notwendige Folgerungen aus seinem
Ansatz. Sie entfalten den Satz: «Das Ereignis aber, dessen Weltseite
Umkehr heillt, dessen Gottesseite heillt Erlosung!18y,

B. Die Wichtigkeit dieser in groben Ziigen angedeuteten philosophi-
schen Konzeption fir die messianische Hoffnung Bubers

Philosophisch sagt Buber im Grunde fiir uns heute nichts mehr
wirklich Neues, aber er sagt das, was andere neben und nach ihm
gesagt haben in einer besonders iiberzeugenden und umfassenden
Weise. Er sagt es so, daBl es die gesamte Wirklichkeit des Lebens
betrifft und nicht nur Teilgebiete. Er sagt es weiterhin — und

15 «Kampf um Israel», S. 214—218.
116 S, g, a. 0., S. 218.

117 S a.a. 0., S. 217.

118§, «Dialogisches Leben», S. 128.

102



das ist in diesem Zusammenhang besonders wichtig — in einer
von der Offenbarung scheinbar unabhingigen Form. Fiir ihn steht
zweifellos der prophetisch-jiidische Glaube im Hintergrund, aber er
tut hier so, als ob dieser konkrete, auf geschichtliche Tatsachen be-
zogene (Glaube fiir die Verwirklichung dieses dialogischen Lebens
unnotig sei. Er meint, da man das dialogische Leben ohne die
geschichtliche Offenbarung erkennen und verwirklichen kann. Das
ist eine wichtige Frage. Kann man, darf man die Offenbarung so
verobjektivieren, so von der Geschichte 16sen? Buber entgeschicht-
licht: das geschichtliche Handeln Gottes mit seinem Volk wird
von ihm in allgemeinverstindliche philosophische Wahrheit umge-
prigt. In dieser philosophischen Wahrheit werden Zeit und Ewigkeit
unwichtig, weil die Geschichte eben keine Rolle mehr spielt. Gott
wird zwar nicht zu einem abstrakten Begriff, aber doch zu einer
allgemeinen Wahrheit.

Man konnte nun meinen, dafl die Frage nach dem Messias und
seinem Reich dann fiir ihn iiberhaupt nur historische Bedeutung
habe, weil sie fiir das Leben nicht mehr notwendig sei. Eine andere
Moglichkeit wire zu sagen: die Frage nach dem Messias betrifft ihn
nur als Juden. Fir ihn als Juden hat die alttestamentliche Ge-
schichte noch Bedeutung, weil sie fiir ihn nicht Historie, sondern
geschichtliche Wirklichkeit ist. Der Heide hingegen kann von dieser
Historie nur Kenntnis nehmen, um den Juden zu verstehen, aber
sie wird ihm nie zu lebendiger Geschichte werden und sie braucht es
nach Bubers Meinung auch nicht, weil der Weg zu Gott fiir den
Heiden weder durch das Judentum noch durch das Christentum
fithren mufl. Die Frage nach dem Messias ist also fiir Buber nur
wichtig, weil er ein Jude ist.

Diese Behauptung wird durch die Tatsache unterstiitzt, dall in
dem «Dialogischen Leben» vom Messias kaum die Rede ist, wihrend
von Gott, Umkehr und Erlésung viel gesprochen wird 11®. Aber diese
Begriffe sind herausgelost aus der konkreten biblischen Geschichte
und zu philosophischen Wahrheiten gemacht. Wie wichtig die Um-
kehr zu Gott ist, zeigen die schon einmal zitierten letzten Satze von
«Ich und Dun»:

19 Vol. z. B. «Dialogisches Lebeny, S. 67f.,, 113, 119, 127f. u. 0.

103



«Die Geschichte ist eine geheimnisvolle Annaherung. Jede Spirale ihresWegs
fihrt unsin tieferes Verderben und in grundhaftere Umkehr zugleich. Das Ereig -
nis aber, dessen Weltseite Umkehr heil3t, dessen Gottesseite heillt Erlosung20.»

Der Messias oder auch nur eine messianische Zeit spielen also im
dialogischen Leben keine Rolle, und nun nicht etwa deshalb, weil das
Kommen des Messias, bzw. der messianischen Zeit in der Zukunft
liegt — Buber kennt so eine fiir die Gegenwart bedeutungslose Zu-
kunft nicht —, sondern weil die messianische Hoffnung eine spezi-
fisch jidische Hoffnung ist. Aber «die Gottestore sind offen fiir alle » 12!
nach Bubers Ansicht, und das bedeutet, dafl verschiedene Wege zu
Gott fithren: der jidische Weg, der christliche Weg und eben der im
dialogischen Leben aufgezeichnete, der nicht der von den Juden
sonst aufgezeigte noachidische Weg ist, sondern der auf einer abso-
luten Entgeschichtlichung des jiidischen Glaubens, des jiidischen
Gottesverhiltnisses beruht. Die Geschichte, die Gott mit seinem
Volk gegangen ist, wird all ihrer zeitbedingten Ereignisse entkleidet.
Und es bleibt iibrig ein Glaube, der anscheinend herausgelost ist aus
allen geschichtlichen Bedingtheiten.

Aber wir diirfen nicht vergessen, dal} dieser Glaube — oder man
kann auch sagen diese Lebensphilosophie — doch auch abhingig
bleibt vom jiidischen Glauben, denn das Postulat der Einheit ist
letztlich doch nicht so allgemein menschlich wie vielleicht noch der
Satz des Descartes «cogito ergo sum», sondern die Forderung der
Einheit ist verstindlich nur auf dem Boden des jiidischen Glaubens
an den Einen Gott. Dem Juden bleibt deshalb die Sonderstellung,
das Wissen, diese Einheit zu bewahren, damit sie immer wieder fiir
die Menschen fruchtbar werden kann. Buber glaubt im Gegensatz
zu vielen seiner Glaubensbriider und vor allem im Gegensatz zu den
Christen, die Herkunft der Einheit nicht bekennen zu miissen, son-
dern macht sie zu einer allgemein menschlichen Voraussetzung wie
Descartes seinen Satz. Die messianische Hoffnung des Juden Martin
Buber ist also die Grundlage fiir das dialogische Leben, aber diese
Grundlage bleibt dem geborenen Juden vorbehalten. Der Heide ist
deshalb indessen nicht benachteiligt: das dialogische Leben ist ihm
ohne die Grundlage zuginglich.

120§, ¢Dialogisches Leben», S. 127f.
121 8. «Theologische Blitter», Sept. 1933, S. 274.

104



	Martin Bubers messianische Hoffnung und ihr Verhältnis zu seiner Philosophie

