
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beide, nicht als völkisch-nationale, sondern als religiöse Gruppen
verstanden, seien in der Kirche, der Gemeinde Jesu, als dem «dritten
Geschlecht» auf einer höheren Ebene geeint.

Es wäre freilich zu fragen, wie heute das Wort «Judenchrist»
anders formuliert werden könnte. Die umständliche Umschreibung
«Christen jüdischen Blutes» trifft schon gar nicht; denn die Judenfrage

ist nicht in erster Linie eine Bluts- und Rassenfrage! Wie
sollen wir aber begrifflich solche Judenchristen, etwa im Staate Israel,
die sich bewußtseinsmäßig zum jüdischen Volke gehörig bekennen,

von solchen unterscheiden, die unter anderen Völkern wohnen und
sich der Kirche ihres Wirtsvolkes äußerlich und innerlich
angeschlossen haben? Es ist zu fragen, ob nicht die «völlige Assimilierung
überhaupt nur bei den Judenchristen eine wirkliche Möglichkeit ist,
und zwar noch in ganz anderem Maße als bei jenen Juden, die dem
jüdischen Wesen als konfessionslose Dissidenten völlig entfremdet sind.

Die dargelegten Fragen sollen nur ein Beleg sein, wie das Buch
von Oppler — gerade weil es weithin überholt ist — zu weiterem
Nachdenken anregt, wie wir in der rechten Weise einem Wächteramt

nachkommen, das für die «Entschärfung der Judenfrage» Sorge

tragen möchte.

REZENSIONEN

Ulkich Ernst Simon : A Theology of Salvation, A Commentary on Isaiah
40—55. London, S. P. C. K„ 1953.

Der Verfasser ist Judenchrist. Er kommt ursprünglich von Berlin aus
einer jüdisch-liberalen Familie. Sein Vater war ein bekannter Komponist, der
von den Nazis in Auschwitz ermordet wurde. Ulrich wurde auf dem Grüne-
wald-Gymnasium in Berlin ausgebildet. Am Anfang der nationalsozialistischen

Revolution hat er Deutschland verlassen und ist nach England geflohen.
Hier ist er Christ geworden, hat Theologie studiert und ist in der englischen
Staatskirche ordiniert worden. Er ist jetzt Dozent der theologischen Fakultät
in London für Hebräisch und A. T.

Das vorliegende Buch ist Simons zweites Werk. Seine erste Arbeit, Theology

53



of Crisis, ist 1948 im selben Verlag erschienen. Sein Erstlingswerk handelt
über den Sinn der Krisis in der menschlichen Situation Gott gegenüber und
ist eine beachtenswerte theologische Arbeit. Simon versteht das Eigentümliche

dieser menschlichen Situation in ihrem ethischen und eschatologischen
Zusammenhang. Das Werk, welches wir hier zu besprechen haben, ist somit
die logische Fortsetzung des Themas. Das Evangelium ist Frohe Botschaft,
weil sich hier der Mensch in seiner Not von Gott her angesprochen weiß und
weil ihm dieses Angesprochensein zum Heil wird. Dementsprechend muß die
Aufschrift des Werkes beachtet werden: A Theology of Salvation — A
Commentary on Isaiah 40—55. Der Verfasser sieht also schon das Evangelium im
A. T. verkündet. Grundlegend für sein Verständnis von Deuterojesaja ist der
Satz, daß der große Unbekannte, dem wir die 15 Kapitel zu verdanken haben,
der Herold des kommenden Messias sei.

Die Theologie des Deuterojesaja ist demnach messianisch und eschato-
logisch orientiert. Simon widerspricht dem Versuch einer Analogia entis:
ersieht darin die größte Versuchung der Theologie (p. 55). Gott ist und bleibl
der Unbekannte, es sei denn, daß er sich dem Menschen «in Taten der richtenden

Liebe» offenbart (p. 240). Hierin liegt der Sinn des messianischen Heils.
Theologie kann nur auf dieser Grundlage getrieben werden: «Salvation is an
indispensable element of theology»; aber besonders biblische Theologie hat
ihre Begründung in der soteriologischen Tätigkeit Gottes, doch muß sie jedes
Geschlecht im Kontext seiner eigenen geschichtlichen Situation interpretieren.

Simon formuliert die folgende Regel für den Exegeten: «He must
speak to his generation in contemporary terms without violating the spirit of
the original» (p. 4). Demnach hat also der Exeget die doppelte Aufgabe: den
ursprünglichen Text zu studieren, um ihn dann zeitgemäß auszulegen. Wir
wollen nun sehen, wie der Verfasser diese Aufgabe zu lösen versucht.

Textkritisch gesehen ist die erste Frage, die sich dem Exegeten aufdrängt,
die zeitliche Festlegung des Urtextes. Im Deuterojesaja kann dieses Problem
ohne Berücksichtigung des Cyrusnamens nicht angegriffen werden. Die
älteren Ausleger, die an der Einheitlichkeit des Jesajabuches festhielten,
deuteten den Cyrusnamen als prophetische Voraussage. So tut es noch
Delitzsch; seit Kuenen aber haben die Exegeten den Namen als zeitbestimmendes

Datum betrachtet. Diese Ansicht wird von Simon energisch abgelehnt
Er glaubt mit C. Torrey, daß der Cyrusname nicht als Zeitangabe gebraucht
werden kann. Er beweist, daß — obwohl dem Cyrus scheinbar Messiaswürde
zugesprochen wird — dennoch die Aussagen über den Messias, seine Leiden
sowie die Merkmale der messianischen Zeit kaum auf den Gründer des alt-
persischen Reiches passen. Wenn aber nun wirklich Cyrus vom Propheten als
Messias begrüßt wurde, dann ist die messianische Botschaft des Deuterojesaja

rein politisch zu verstehen. In diesem Fall ist Jesaja ein falscher
Prophet, denn Cyrus hat sich weder als Messias noch als Knecht Gottes bewährt.
Torrey hat daher vorgeschlagen, den Cyrusnamen einfach als Glosse zu
streichen. Simon weigert sich, dies zu tun und findet einen anderen Ausweg. Er

54



erklärt den Cyrusnamen als geschichtliches Symbol, dessen sich der Prophet
bedient, um seine typologische Methode der Geschichtsdeutung einzuführen.
Auf dieselbe Weise ist der Name Babylons zu deuten (ep. p. 146). Simon
meint, daß es das Verhängnis der bisherigen Exegeten gewesen sei, daß sie
sich vom Cyrusnamen haben beirren lassen. Nach Simon gehört Deutero-
jesaja zum fünften, und nicht, wie es gewöhnlich angenommen wird, zum
sechsten Jahrhundert. Der Prophet habe hundert Jahre nach Cyrus gelebt,
imd wenn er von Babylon als Feind Jerusalems spricht, so meine er es nur im
ganz allgemeinen Sinne.

Die Form, die der Prophet für seine Botschaft wählt, ist die der Predigt.
Simon vermutet sogar, daß die deuterojesajanische Predigt zuerst schriftlich
formuliert wurde, um dami mündlich vorgetragen zu werden. Wie sich der
Verfasser das denkt, ist nicht leicht zu ersehen. Er verrät seine Unklarheit
in folgendem paradoxen Satz: «Isaiah preached this sermon on the theme of
salvation with both exstatic spontaneity and careful preparation» (p. 21).
Natürlich ist das eine logische Unmöglichkeit.

Der Anlaß zu dieser «Predigt» ist nach Simon aus dem Bedürfnis
erwachsen, die auf den Messias harrenden Chavuroth zu erbauen. Er vermutet,
daß aus dem Passahmahl, unter Berücksichtigung der messianischen
Hoffnung, sich allmählich das Messiasmahl herausbildete, das dann schließlich
zum wöchentlichen Gemeinschaftsmahl wurde. Die unmittelbaren Vernehmer
der prophetischen Botschaft waren die Genossen einer solchen messianischen
Gemeinschaft. Wir haben es ihnen zu verdanken, daß die jesajanische
Tradition auf uns gekommen ist.

Wir kommen nun zur Frage der eigentlichen Exegese.
Wie gesagt wird Deuterojesaja grundsätzlich messianiscli gedeutet. Im

Mittelpunkt des messianischen Bildes steht der Eved YHWH: «This is the
new and formal title of the Messiah» (p. 75). Der Verfasser ist sich aber
bewußt, daß man hier mit einer einfachen Identifikation nicht fertig werden
kann. Er gi'Ät zu, daß auch Israel eved YHWH ist, aber nur darum, weil der
Messias Israel repräsentiert, und weil beide separat überhaupt nicht gedacht
werden können: «the servant identifies himself wholly with Israel and is, in
God's sight, Israel» (p. 164). Der Messias vereinigt in seiner Person beides,
das «geschichtliche» Israel und das «innere» Israel (p. 201). Aber daß Israel
als eved YHWH angesprochen wird, soll Gottes unwiderruflichen Beschluß
bestätigen, aus Israel den Knecht der messianischen Gemeinde zu machen
(p. 117).

Der Messias selbst erscheint als eine merkwürdige Gestalt, die sich im
unlösbaren Widerspruch befindet. Einerseits ist der Messias der Gegenstand der
Ehre und Erwählung; anderseits ist er der gedemütigte Knecht, der dem
Frondienst ausgeliefert ist. Der Höhepunkt des Buches ist Simons Exegese
von Jesaja 53. Diese möchten wir dem Leser zum Studium anempfehlen.

Im Messias offenbart Gott eine neue Tat. Israel und der Welt gegenüber.
Daß der Messias überhaupt leiden soll, muß im Lichte des prophetischen



Protests gegen die Verweltlichung des messianischen Ideals verstanden
werden (p. 206). Der Messias also überbietet Israels Tradition und Hoffnung;
er ist der neue Moses, der neue David, der sich nicht nur mit Israel, sondern
auch mit der Welt befaßt: «The new Exodus opens the wide vista of a
universal return to God» (p. 103).

Simon sieht als Ziel der messianischen Bewegung die Flucht vom
sündhaften Jerusalem: «This new exodus from Jerusalem surpasses the exodus
from Egypt: it is the great event of the new covenant» (p. 197). Natürlich ist
dieses typologisch zu verstehen. Der universalistische Ton des Deuterojesaja
ist stark vernehmbar: «the thought of a universal kingdom in Zion belongs to
the very heart of our prophecy» (p. 100). Um das messianischo Heil recht zu
verstehen, muß es im Lichte der Eschatologie gesehen werden; der Gott
Israels ist der Gott der Geschichte: «God acted, he acts, he will aet» (p. 182).
ist der Grundgedanke der jesajanischen Prophétie. Dieses heilbringende
Handeln Gottes an der Menschheit ist ex gratia: «Whereas man acts under
restraint and every transaction is in the currency of money or power, God
redeems without money and his gifts are free» (p. 192). Hierin ist die Freiheit,
Gottes gesichert ; aber auch die menschliche Freiheit ist in dieser Freiheit
miteingeschlossen : «Mysteriously God links the freedom of man to his own freedom

so that human resolutions for God can never be thought of apart from
Divine Grace» (p. 237). Heil und Gnade ist also das Hauptthema des
Propheten. Dieses Heil und diese Gnade ist aber nicht abstrakt zu verstehen,
sondern geschichtlich konkret, nämlich in dem Sinne, daß Gott im Messias
sich der Welt zuwendet (p. 238).

Des Verfassers Ehrfurcht vor dem Text möchten wir besonders hervorheben.

Simon weigeit sich, Worte des Textes zu ändern oder zu streichen, um
die exegetische Aufgabe zu erleichtern. Er sucht mit allen Kräften den maso-
retischen Text zu bewahren und zu verstehen. Nur selten erlaubt er sich,
Emendationen einzuführen, die er aber im Anhang erläutert.

Simon liest den Text in einer frischen und bildreichen Weise. Sein
Verständnis des Textes ist manchmal überraschend; Jes. 40.2 z. B. liest er: «denn
sie hat Zwiefältiges empfangen von der Hand des Herrn für alle ihre Sünden»,
im Sinne des Trostes und nicht der Strafe. Wenn Simon recht hat, so haben
Exegeten seit Jahrhunderten den Text mißverstanden.

Simon gebraucht einige Ausdrücke, die in England zwar ganz üblich sind,
die aber doch mit Recht beanstandet werdenkönnen, wie z. B. «revealed dogma,
revealed religion, revealed theology». Eine zweite Auflage sollte dem
Verfasser die Gelegenheit geben, solche Ausdrücke zu entfernen.

Betreffs der Zeitmäßigkeit seiner Exegese gibt Simon keinen neuen
Beitrag. Er ist zeitgemäß, insofern er aus dem Kontext der Theologie seiner Zeit
spricht ; hauptsächlich ist der Barth'sche Einfluß spürbar.

Wir hoffen, daß das Buch einen Übersetzer und Verleger findet so daß es
auch dem deutschen Leser zugänglich wird.

London Jakob Jocz

56



Bd. Lohse : Die Ordination im Spätjudentum und im Neuen Testament. 108 S. ;

Vandenhoeck und Ruprecht, Güttingen 1951, DM 8.40.

Diese Göttinger Dissertation untersucht ein im Gespräch der Konfessionen
viel verhandeltes Thema im Blick auf das Neue Testament. Dabei wird
eindeutig und sauber festgestellt, daß die christliche Amtseinsetzung auf jüdische

Vorbilder zurückgeht. Dort verleiht die Ordination dem Gelehrtenschüler

(nicht dem Priester!) das Recht, Entscheidungen in Lehre, Ritus und
.Strafrecht zu fällen, wobei die meistens geübte Handauflegung die dazu
gehörende Geisteskraft gibt. Die beiden wichtigsten neutestamentlichen Zeugnisse,

die Einsetzung der Sieben (Apg. 6) und des Timotheus lassen diesen

Hintergrund deutlich erkennen. In Apg. 6 hat Lukas einen altern Bericht
über die Ordination der Evangelisten durch die Eintragung des Diakonenamtes

übermalt. Nach 1. Tim. 4, 14 und 2. Tim. 1, 6 wird Timotheus auf Grund
von prophetischer Weisung durch Handauflegung und Gebet als leitender
Amtsträger eingesetzt-

Gerade die entscheidende Auslegung der Timotheusstellen läßt einige
Fragen aufsteigen. Darf man so ungebrochen die doch sehr umstrittene Echtheit

der Pastoralbriefe in die Waagschale werfen? Sind I.Tim. 6, 12 und 5, 22

wirklich auf die Ordination zu beziehen? Da übrigens nirgends die unbedingte
Einmaligkeit und Lebenslänglichkeit der Amtsverleihung ausgesprochen ist,
kann man sich ernsthaft fragen, ob der dem Neuen Testament fremde Begriff
der «Ordination» nicht unzuläßig sei. Ferner müßte man ernsthaft die Frage
zu beantworten suchen, weshalb die «Ordination» bei Jesus und den Aposteln
eine so außerordentlich geringe Rolle spielt. Dies hängt doch sicher damit
zusammen, daß die Vorstellungen von Amt und Dienst in der Kirche als dem
Leibe Christi radikal anders sind als im Judentum. Müßte nicht gerade von
diesem Ausgangspunkt einmal an die ganze Frage herangegangen werden?
So wichtig und gründlich der spätjüdische Teil der Arbeit ist, so ruft der neu-
testamentliche Teil nach weiterem Fragen und Forschen.

Fehraitorf Christian Maurer

Friedbich Thieberger: Die Glaubensstufen des Judentums. W. Spemann
Verlag, Stuttgart 1952, 207 S.

Unter Verwertimg der Ergebnisse moderner Forschung auf den Gebieten
der Archäologie, der Bibelwissenschaft, der vergleichenden Religionsgeschichte,

unternimmt es der Verfasser dieses Buches, die Entwicklung des

israelitischen Glaubens im engen Zusammenhang mit der Geschichte des
jüdischen Volkes darzustellen. Der israelitische Monotheismus wird dabei als
formendes Prinzip erkannt und herausgestellt. In ansprechender Weise sind
die Glaubensstufen der Prophétie, des Exils, des werdenden Kanons und der
Halachisierung des Gesetzes geschildert. Daß Thieberger Martin Buber nahe
steht und auch von L. Baeek gelernt hat, ist nicht zu verkennen. Das Buch,

57



das vor allem den Bedürfnissen des gebildeten Laien entsprechen dürfte, ist
durch eine Anzahl interessanter Bildtafeln bereichert.

Zürich Robert Brunner

Ludwig Köhler: Der hebräische Mensch. Eine Skizze. J. C. B. Mohr (Paul
Siebeck). Tübingen 1953, 170 S.

«Dies Buch ist geschrieben und nicht erschwitzt!» — Mit diesen Worten
hat Ludwig Köhler einmal uns Studenten ein gelehrtes Buch empfohlen.
Sicher ist es nicht von ungefähr, daß mir dies nach 30 Jahren bei der Lektüre
von Köhlers eigenem Buch, das — wie er selber feststellt — «den hebräischen
Menschen in der ganzen Mannigfaltigkeit seines äußern und innern Lebens
vor uns hinstellen» will, wieder in den Sinn gekommen ist. Es steckt zwar die

ganze, immense Kleinarbeit eines langen Gelehrtenlebens hinter diesem Buch.
Aber das wird dem Leser kaum bewußt. So sehr ist es eben auch geschrieben.

Bei der äußeren Erscheinung des Hebräers setzt Köhler ein. Wir erfahren,
daß der hebräische Mensch durchschnittlich 165—170 cm mißt. Seine mittlere
Lebenslänge wird auf 50 Jahre berechnet. Mit 13 Jahren ist der Hebräer ein
Mann, mit 20 Jahren hat er Söhne und mit 50 gilt er als alt. Rascher imd
intensiver als wir lebt er sein Leben. Köhler fragt nach dem hebräischen Mannesideal

und gewinnt dessen wichtigste Züge aus der Schilderung Davids im
1. Sam. 16,18. Er stellt fest, daß fast das ganze Leben des Hebräers sich auf
der Gasse abspielt. Ein wichtiger Ort ist dabei der freie Platz beim Tor als
Stätte der öffentlichen Rechtssprechung, aber auch des gemütlichen
Zusammenseins und des gegenseitigen Austausches von Lebenserfahrungen. Über
die seelische Struktur des Hebräers sagt Köhler, daß dieser leicht weine und
weinen könne, wann er wolle. Er sei heftigen Gemütserregungen unterworfen
und anfällig für allerlei seelische Krankheiten, anderseits könne er aber auch
hart und stark sein, um unbeugsam seinen Weg allein zu gehen.

Es ist vor allem das bäuerliche Leben und die bäuerliche Existenz, denen
Köhler sich zuwendet und die er nachzuzeichnen versucht. Vom Städter
erfährt man wenig. Hier liegt vielleicht eine gewisse Einseitigkeit, die das Bilrl
des Hebräers etwas ins Ungeistige verzeichnet. Im ganzen aber muß das Buch
als ein erfreulicher Anfang zu einer umfassenden Kulturgeschichte gewertet
werden.

Zürich Robert Brunner

Stephen Spender: Aliyah, eine Reise durch Israel. Steingrüben-Verlag,
Stuttgart.

Es hat an einem solchen Buch in Deutschland dringend gefehlt, das uns
nicht nur ausgezeichnet über den jungen Staat Israel informiert, vom
Gesichtspunkt seiner gequälten und durch die Fegefeuer des Antisemitismus
stigmatisierten Jugend her, sondern das unser Gewissen anpackt Auch unser

58



über Israel wieder eingeschlafenes Gewissen! Unnötig zu sagen, daß diese
Heisebeschreibung ästhetisch und literarisch bedeutend ist und, was sieh für
einen Engländer auch bei diesem für ihn selbst heiklen Thema fast von selbst
versteht, daß es sehr nüchtern geschrieben ist. Aber gerade darum um so
wirkungsvoller in Darstellung und Aufrüttelung. Der israelische Jugendverband

Aliyah, der Zehntausende von Kindern und Jugendlichen des größten
Kinderkreuzzuges unseres Jahrhunderts in den Kibbuzim und Jugenddörfern
wieder zu Menschen machen will und sie auch dazu macht, bildet den Vorder -

und Hintergrund dieses Buches. «Die Vergangenheit dieser Kinder in Israel
stellt einen riesigen Katalog, einen Wegweiser der Verbrechen der Erwachsenen

an den Kindern in unserer Zeit dar.» Wem fällt bei diesem Zitat Spenders

nicht das Wort des größten Israeliten Jesus von Nazareth bergeschwer
auf die Seele: «Wehe dem, der eines dieser Kleinen ärgert — es wäre ihm
besser, man hinge ihm einen Mühlstein um den Hals und versenkte ihn da,

wo das Meer am tiefsten ist » An anderer Stelle schreibt der Verfasser : «Wenn
ich in diesem Buch über die Kinder schreibe, so bin ich mir bewußt, daß ich
dabei oft auch über etwas anderes schreibe. Die Lage der Kinder
versinnbildlicht viele der Probleme Israels, denn sie beleuchtet das Verhältnis dieses
Staates zum Gewissen der übrigen Welt. » Stephen Spender ist aber nicht nur
ein glänzender Reisebeschreiber — er weiß vom «Mysterium Israel». Wenn es
auch nur verhalten zur Sprache kommt, wie es diesem Geheimnis geziemt.
«Jerusalem ist das ewige Mahnmal für die paradoxe Natur des jüdischen
Staates.» Was hier der junge und unendlich belastete Staat Israel an
stellvertretender Pädagogik Menschenliebe für so viele Länder der Erde —
besonders aber für uns! — leistet, ist einfach überwältigend und beschämend.
Was an der Jugend aus über 30 Nationen, die großen Teils ohne Eltern sind,
an «Wachsamkeit und Güte» geschieht, ist beispielhaft. Israel exerziert an
den unmöglichsten « Fällen » den Pestalozzi des 20. Jalirhunderts « Die Kinder
gehören Israel, die Verantwortung aber gehört der Welt», sagt Spender dazu.
Ob sich nicht auch hier ein Stück des Mysteriums Israel enthüllt? Es ist das
alles auch excellent geschildert. Spenders Buch ist von Inhalt und Form her
allen Deutschen vordringlich zu empfehlen. Vor allem den Theologen, ihren
Gemeinden, der christlichen Jugend, den Pädagogen und allen Müttern und
Vätern.

Ob sich von diesem nur mit tiefem Dank zu begrüßenden Werk eine Welle
der Liebe in Deutschland auslösen wird, ähnlich der, die der mutige Hamburger
Erich Lüth mit seiner Aktion «Friede mit Israel» so erfolgreich versuchte?
Dies Buch wie unsere Antwort darauf — und sie wird uns durch Spender
leicht gemacht — können sehr viel, wenn nicht Entscheidendes, zu unserer
Genesung beitragen. Wir sind noch immer tief innen krank an dem unerlösten
Verhältnis zu Israel. Diese Heilung kann mit diesem Buch befreiend beginnen
im Bereich des Psychologischen, Theologischen, Soziologischen und vor allem
des Humanen.

Beienrode Lothar Ahne

59


	Rezensionen

