
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Mythos und Realität : in Memoriam Oskar Goldberg

Autor: Ben-Chorin, Schalom

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960958

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960958
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


seiner außerordentlichen Heiligkeit, beten seine durch ganz Afrika,
Amerika und Europa verstreuten, im Volke unter dem Namen
«Pater vom Heiligen Geist» bekannten Söhne täglich darum, daß
die Heihge Mutter, die Kirche, eines Tages den seligen Libermann
in die Reihen der Heiligen aufnehme.

MYTHOS UND REALITÄT
IN MEMORIAM OSKAR GOLDBERG

von Schalom Ben-Chorin, Jerusalem

Vorbemerkung

In der Nacht des 13. August 1953 erlag in Südfrankreich ein
einsamer Mann im 67. Lebensjahre einem Herzanfall. In der jüdischen
Abteilung des idyllisch-schönen Friedhofes von Monaco wurde der
Mann begraben. Zwei Freunde und einige unbekannte Juden aus der
Umgebung folgten dem Sarg. Der Einsame, der da so rasch und
unauffällig beerdigt wurde, hieß: Oskar Goldberg und war — einer der
unabhängigsten Geister des modernen Judentums, ein genialer
Mensch.

Bekenntnis

Im August 1934 las ich (noch in München) im 5. Heft jener
sonderbaren Zeitschrift einer «Gefolgschaft deutscher Juden», die sich
«Der deutsche Vortrupp» nannte, einen Aufsatz «Secessio Judaica —
Israel in Ewigkeit» von Hans Joachim Schoeps. In diesem Artikel
erklärte der Autor, daß die Kehilla die Traditions-Wahrheit des

Judentums verwalte und fuhr fort: «sie schweigt und folgt auf dem
verkündeten Irrweg nicht nach, wie für die Neuzeit Westeuropas die
Fälle Konstantin Brunner und Oskar Goldberg lehren.» Konstantin
Brunner kannte ich, den Neo-Spinozisten im Judentum, aber wer
war Oskar Goldberg? Ich machte ein Fragezeichen hinter den Namen
dieses Mannes, der hier als moderner Ketzer avisiert war und

41



vergaß ihn, da die Lexika keine Auskunft gaben. (Wenigstens nicht
unter dem Stichwort Goldberg.)

Der Name war weithin unbekannt. Als, ebenfalls um 1934, der
protestantische Theologe Hans Kosmala an die Zionistische
Vereinigung für Deutschland in der Meineckestraße zu Berlin schrieb,
um die Adresse Oskar Goldbergs zu ermitteln, antwortete man ihm:
Sie meinen wohl Oskar Wolfsberg. Er meinte aber. Oskar Goldberg.

Aber schicksalshaft trat der Mann wieder in mein Leben, es geistig
mitformend, wie nur wenig andere. 1935 kam ich nach Jerusalem
und bald lernte ich hier einen eigentümlichen Mann kennen, der
heute auch nicht mehr unter den Lebenden weilt: Wolfgang Emanuel
Ollendorff, ein Bohémien aus Berlin und Neffe von Alfred Kerr.
Dieser Mensch war einerseits dem Judentum sehr fern, hatte von
Hause aus keine jüdischen Kenntnisse und Eindrücke mitbekommen,

war aber andrerseits von einer kritischen Liebe zum alten
Hebräertum der Urzeit erfüllt — und der Erwecker dieser Leidenschaft

für die früh-biblische Vergangenheit unseres Volkes war
Oskar Goldberg. Durch Ollendorff lernte ich auch den Arzt Dr.
Joseph Marcus kennen (auch er mußte vor seiner Zeit dahingehen).
Dieser stille Denker verband naturwissenschaftliche Kenntnisse mit
einem scharfen philosophischen Verstand und beides setzte er zur
Durchdringung der hebräischen Antike ein, angeregt durch.
Oskar Goldberg.

Durch Ollendorff und Marcus erfuhr ich, daß es in den zwanziger
und dreißiger Jahren in Berlin einen esoterischen Kreis gab, der sich

«Philosophische Gruppe» nannte. Dem Kreise gehörten u. a. an:
Erich Unger, Adolf Caspary und Ernest Frankel, die mit
philosophischen Arbeiten eigenartiger Prägung hervortraten. Das Haupt
der Gruppe, ihr unbestrittener Meister aber war Oskar Goldberg.

Die dritte Position

In der Betrachtung der Bibel gibt es. im allgemeinen, zwei
Möglichkeiten: die theologische und die kritische. (Ich vereinfache hier
bewußt.) Die theologische Betrachtungsweise, die man auch die

orthodoxe, die dogmatische oder die fundamentalistische nennen
kann, sieht, roh gesprochen, in der Heiligen Schrift eine Art «Him-

42



melsbrief», die unmittelbare Offenbarung Gottes. Sie spricht daher
von einer Verbalinspiration, d. h., daß jedes Wort in der Bibel (oder
in der Tora) unmittelbar Gottes Wort ist. Die Wunder, die in der
Bibel berichtet werden, sind wörtlich zu verstehen und zu glauben,
obwohl man sie mit dem Verstände nicht erfassen kann. — Die
kritische Betrachtungsweise, die man auch die historische, die
philologische oder die analytische nennen kann, sieht, roh gesprochen, in
der Heiligen Schrift ein Stück antiker Literatur, das mit den kritisch-
philologisch-analytischen Mitteln moderner Textforschung erschlossen

werden will.
im wesentlichen sind alle Bücher über die Bibel einer der beiden

Kategorien zuzuweisen.
Oskar Goldberg aber erschloß eine dritte Position: er war

Rationalist, aber er behauptete zugleich die Verbalinspiration des Pentateuch.

(Nicht des ganzen A. T.: er unterschied zwischen Tora und Propheten

und Schriften überspitzt scharf und meinte einmal: ein Satz aus
der Tora verhält sich zu einem späten aus den Psalmen wie ein Satz

aus den indischen Veden zu einem aus einem Leitartikel im «Berliner
Tageblatt»

Wie war das möglich? Wie konnte ein Autor kritischen Verstandes

erklären, geglaubt muß gar nichts werden, was nicht zu beweisen

ist, einen «unerforschlichen Ratschluß Gottes» gibt es nicht: ich aber

sage euch, jedes Wunder, das in der Tora beschrieben ist, ist
wortwörtlich wahr und kann bewiesen werden, jedes Wort, das in der
Tora steht, ist unmittelbar Wort Gottes und kann als solches
erkannt werden.

Die beiden Behauptungen verschlugen mir — den Atem. Und ich
begann Goldbergs Werk zu studieren. (In meinem Jugendwerk «Jenseits

von Orthodoxie und Liberalismus, Tel-Aviv 1939, sind (S. 77ff.)
ganze Partien der Auseinandersetzung mit Goldberg gewidmet, der
mich nie mehr ganz losgelassen hat.)

Nun aber zu den zwei fundamentalen Axiomen Goldbergs:

1. Jedes Wort in der Tora ist Wort Gottes.
2. Alle Wunder der Tora sind wörtlich wahr und erklärbar.

Dem Beweis des 1. Axioms ist Goldbergs Jugendarbeit gewidmet:
Die fünf Bücher Moses, ein Zahlengebäude. Berlin 1908. Diese Arbeit

43



erschien 1947 zum zweiten Male in endgültiger Fassung als Sonderdruck

der Revue Juive in Genf, unter dem Titel: Das Zahlengebäude
des Pentateuch, eine Geheimschrift in den 5 Büchern Moses.

Durch die hermeneutischen Regeln der talmudischen Exegese
einerseits, die Goldberg in der Jugend im Berliner Beth-Hamidrasch
in der Heidereutergasse bei Abraham Biberfeld studierte und durch
die moderne Bibelkritik andrerseits, die ihm allerdings durch einen
ihrer geistvollsten Gegner Dr. Joseph Wohlgemuth am Berliner
Rabbinerseminar vermittelt wurde, stieß Goldberg weiter vor und
kam zur Erkenntnis eines Septimalsystems im Pentateuch. Die heilige

Sieben-Zahl wird als grundlegendes Stilmittel des Pentateuch
dargestellt, hinzu kommt eine zahlenmäßige Exegese des Textes, hat
jedes hebräische Wort doch zugleich einen Zahlenwert und die
genaue Analyse des Tetragramms JHWH, als dessen Entfaltung der

ganze Pentateuch dargestellt wird. So wie ein Kristall in seinen
Facetten die wunderbare Entwicklung einer Urform ist, so
entfaltet sich für Goldberg die ganze Tora, mathematisch durchgeführt
aus dem vierbuchstabigen Gottesnamen. Das kann niemals Werk
eines oder mehrerer Menschen gewesen sein, sondern ist unmittelbare

Ur-Schöpfung Gottes. (Ich kann hier natürlich nur die
merkwürdige Behauptung wiedergeben ; die Durchführung der These gab
Goldberg mit mathematischen Mitteln, denen ich kaum gewachsen
bin.) In der Fachzeitschrift «Scripta Mathematica», Sept. 1946, gab
Goldberg eine Zusammenfassung seiner diesbezüglichen Thesen.

Die zweite Behauptung von der Beweisbarkeit der Wunder ist
eines der Hauptanliegen von Goldbergs Hauptwerk: Die Wirklichkeit
der Hebräer (Berlin 1925, 300 S.). Das Buch nennt sich: «Einleitung
in das System des Pentateuch.» (Nur der erste Band ist erschienen.
Weitere Teile werden sich in dem, wie ich von Goldbergs Schüler
Isi Hepner in Los Angeles höre, umfangreichen unveröffentlichten
Nachlaß befinden.)

Die Grundthese Goldbergs läßt sich eigentlich in dem alten Wort
der Mystik zusammenfassen: Finitum est capax infiniti. (Das Endliche

ist imstande das Unendliche zu fassen.) Ein Paradox — gewiß,
und dem Erweis dieses Paradoxons ist Goldbergs Werk gewidmet.

Gott ist größer als die Welt, die seine Schöpfung ist. Wenn Gott
aber, rein extramundan, völlig außerhalb seiner Welt bleibt, dann

44



wird sie mehr und mehr der Spielball dämonischer, antigöttlicher
Kräfte. Deshalb will Gott, als Garant der Gerechtigkeit, in seine
Welt eintreten. Würde er dies aber in seiner ganzen Machtfülle tun.
so würde der Kosmos zum Chaos zerbrechen. Deshalb muß ein Weg
gefunden werden, der es der Gottheit ermöglicht, in reduzierter
Form innerhalb der Schöpfung anwesend zu sein. Dieser Weg ist
das Ritual, wie es der Pentateuch vermittelt im Kulte des Ohél-
Moéd, des Stiftszeltes, den Goldberg für den allein metaphysisch
wirksamen Kult hielt. Alle späteren Formen — Tempeldienst und
Gebetsgottesdienst der Synagoge sind Degenerationen des ursprünglichen,

metaphysisch funktionierenden Stiftszelt-Kultes. Goldberg
kam also zu einer gewissermaßen magischen Interpretation der Tora.

Franz Rosenzweig, der Religionsphilosoph des «Stern der
Erlösung» und der Mitarbeiter Bubers an der Bibelübersetzung,
schrieb am 2. Mai 1927 an den Genesis-Kommentator B. Jacob über
Goldbergs «W. d. H.»: «In einer Schale von Wahnsinn viele gute
exegetische Kerne.»

Das Urteil ist hart und zugleich bedeutsam. Das mythische Denken

Goldbergs ging davon aus, daß der Mensch die Kräfte der Natur
auf zwei verschiedene Weisen bannen kann, durch Technik (Physik)
und Metaphysik.

In unserem technisierten Zeitalter sind die Wege der Metaphysik
unverständlich geworden, aber sie sind nicht weniger real, als die der
Technik. So sieht Goldberg in den Wundern des Pentateuch «Instrumente

der Politik». Völkerbefreiende Wunder aber, wie der Auszug
aus Ägypten, waren für ihn das alleinige Kennzeichen wahrer
Weltpolitik.

Goldberg war nicht eigentlich Monotheist; er war Monolatrist.
Im Sinne uralter Stellen, wie dem Gesang am Schilfmeere, Ex. 15,11.
oder dem Bekenntnis des Jithro, Ex. 18,11, sah Goldberg in JHWH
den mächtigsten Gott, der im Kampfe mit den Dämonen oder Elim
oder Elohim (im Sinne der Mehrzahl) liegt und hierin in Israel seine
irdische Heerschar sich geschaffen hat, um die « milchamoth JHWH »,

die Kriege Gottes, durchzuführen. Mit philologischer Akribie —
Goldberg war ein ausgezeichneter Hebraist! — führte er diese

exegetischen Gedanken durch.
Universitätsdozent Dov Sadan machte mich schon vor Jahren

45



darauf aufmerksam, daß Goldbergs Zahlengebäude-Theorie in einer
Arbeit des messianischen Schwärmers Schlomo Molcho aus dem
16. Jahrhundert ein (wahrscheinlich Goldberg unbekanntes) Vorbild
hat. Ebenso finden sich viele Gedanken Goldbergs in der Kabbala
(Sohar, Buch Jezira usw.) wieder. Das war Goldberg natürlich
bekannt und er sah sich ja als einen Erneuerer verschütteter
Traditionen des alten, echten Hebräertums. Ich möchte meine eigene
Stellung zu Goldbergs Philosophie in den Worten zusammenfassen,
die einst Wilhelm Wundt über G. Th. Fechner schrieb:

«In der Tat, seine Philosophie ist phantasievoll, aber phantastisch, im
Sinne eines die Wirklichkeit willkürlich verändernden Spieles der Phantasie
ist sie nicht. Freilich bietet sie überall bloße Denkmöglichkeiten.»

Goldbergs «Wirklichkeit der Hebräer» ist ein schwer zugängliches
philosophisch-exegetisches Werk, deshalb tat Goldbergs Jünger:
Erich Unger gut daran, eine eigene Einleitung in die «W. d. H.» zu
publizieren: Das Problem der mythischen Realität (Berlin 1926).

Gleichermaßen reich an tiefsten Erkenntnissen, aber auch an
Absurditäten, an umwälzenden Erkenntnissen des früh biblischen
Gottesbegriffes (Nachtseite des Elohim) und wiederum an naiver,
mechanistischer Auffassung des Rituals, ist dieses Hauptwerk Gold-
bergs, die « Wirklichkeit der Hebräer » noch lange nicht voll gewürdigt
und in seinen Möglichkeiten ausgeschöpft.

A nti-Maimonides

Im Jahre 1935 beging die jüdische Welt den 800. Geburtstag des

Maimonides, des größten jüdischen Scholastikers. Goldberg nahm
dies zum Anlaß zu einer Generalabrechnung nicht nur mit Maimonides,

sondern mit allen Strömungen des modernen Judentums, die

er auf Maimonides zurückführte: Orthodoxie, Liberalismus und
Zionismus.

Das Buch, in welchem Goldberg so, als eristischer Denker, am
persönlichsten spricht, heißt: Maimonides, Kritik der jüdischen
Glaubenslehre (Wien 1935).

Allen offiziellen Formen des Judentums stellt Goldberg seine Idee
des mosaischen Hebräertums gegenüber, das er für das allein legitime
Israel hielt. Die Degeneration begann, nach Goldberg, schon unter

46



David und Salorao, die das ursprüngliche Ritual zur Farce
umfälschten. Schließlich gipfelte Goldbergs Forderung in einer
jüdischen Heidenmission. Er wollte noch «kultfähige» Primitive, etwa
die Tibetaner, zum Ritual der hebräischen Urzeit bekehren. Daß
diese Pläne vollkommen irreal waren, gab Goldberg nur zögernd zu.
Noch in einem ausführlichen Schreiben an mich vom 28. September
1947 bemerkte er sehr bitter: «Das Verbrechen der Juden ist: das

Gebot, Mission zu treiben, unterdrückt zu haben.»
Er nahm Beziehungen zur UNO in New York auf, um einen Kontakt

mit dem Fernen Osten herzustellen. Schon früher hatte er
Expeditionen nach dem fernen indischen Tibet unternommen. Sein Ziel
war, wie er ausdrückte, eine «Mission der Bibel im Fernen Osten».

In Oskar Goldberg vereinigten sich auf einmalige Art seltsame

Gegensätze: er war Rationalist und Mystiker, Konservativer und
Revolutionär, hebräischer Nationalist und Universalist — «fasse es,

wer es fassen kann ».

Thomas Mann, der Goldberg übrigens hoch schätzte und seine
Studie «Die Götter der Griechen» in seiner Zeitschrift «Maß und
Wert» (Nr. 2, 1937) veröffentlichte, zeichnete in seinem Roman
«Doktor Faustus» (Stockholm 1947) ein ironisches Porträt Goldbergs

(S. 429—437). Goldberg heißt hier Dr. Chajim Breisacher und
also läßt sich der Dichter über ihn vernehmen:

«Für ihn waren solche jedem Christenkinde ehrwürdigen biblischen Per-

sonagen wie die Könige David und Salomo, sowie die Propheten mit ihrem
Salbadern vom lieben Gott im Himmel, bereits die heruntergekommenen
Repräsentanten einer verblasenen Spät-Theologie, die von der alt- und echten
hebräischen Wirklichkeit des Volks-Elohim Jahwe keine Ahnung mehr hatte
und in den Riten, mit denen man zu Zeiten echten Volkstums diesem Nationalgott

diente oder vielmehr ihn zu körperlicher Gegenwart zwang, nur noch
Rätsel der Urzeit' sah.»

Thomas Mann hat in seiner Josephs-Tetralogie viel von den
Erkenntnissen und Theorien verwendet.

Wie Helena: «Bewundert, viel und viel gescholten», ragt die

geistige Gestalt des großen Einzelgängers Oskar Goldberg in unsere
Zeit. Aber, wie immer man zu ihm stehen mag: Bibelwissenschaft
und Religionsphilosophie werden um Goldbergs umwälzende Thesen
nicht herum kommen: sie stellen ein Problem der Zukunft dar.

47


	Mythos und Realität : in Memoriam Oskar Goldberg

