
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Jacob Libermann

Autor: Moran, John E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960957

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960957
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Gemeinden, daß wir nach diesem Plan alles, was uns als Christen
hoch und heilig ist, aus den Händen des jüdischen Volkes empfangen

haben. Es ist uns noch kaum aufgegangen, daß nach manchem
Wort, das im Neuen Testament steht, Gott sich seines ersterwählten
Volkes noch einmal bedienen könnte, um all das, was er mit diesem
Volk unter den Völkern der Erde einst begonnen hat, zu vollenden.
Wir haben noch wenig Verständnis dafür, daß des Menschen Sohn
gerade um des Judenvolkes willen gekommen ist und noch einmal
kommen wird. «Sintemal er auch ein Sohn Abrahams ist.» — Möchten

wir wenigstens soviel heraushören aus diesem Wort, daß es
dem Herrn, der alle Menschen geliebt hat bis zum Tode am Kreuz,
eine ganz besondere Ereude war, in Zachäus einem Sohn Abrahams
geholfen zu haben.

Liebe Zuhörer, die Betrachtung der Zachäusgeschichte hat uns
nun auch ein wenig in die Tiefe geführt. Wir wurden erinnert an
unsere große, christliche Schuld gegenüber den Juden. Wir haben
gesehen, wie wir alle durch viel Unclnistliches in unserem Leben
andere daran hindern können, Jesum zu sehen, daß sie an ihn
glauben. Wir mußten davon reden, wie unvollkommen unser
Verständnis des Neuen Testamentes noch ist. Und trotzdem, oder
gerade deshalb ist die Erzählung von Jesus und Zachäus auch für
uns eine rechte Trostgeschichte, die neue Hoffnung gibt. Wir haben
ja an Zachäus gesehen, daß Absteigen kein Unglück ist, sondern
ein Segen. Es führt uns an den Ort, wo wir ihn erst recht erkennen
und das Heil ergreifen, das er zu vergeben hat, Er, der gekommen
ist, zu suchen und zu retten das Verlorene. Amen.

JACOB LIBERMANN

von John E. Mohan, C. S. Sp., Norwald, Connecticut

Vor mehreren Jahren besuchte ein Mann, der kurz zuvor vom
Judentum zum Katholizismus bekehrt worden war, ein durch
religiöse Priester geführtes Priesterseminar des Heilig-Geist-Ordens.

36



Diesen Konvertiten drängte es so, dorthin zu gelangen, um mehr
über einen anderen bekehrten Juden zu erfahren, von dem er viel
gelernt hatte, daß er es vorzog, die 3 Meilen vom Bahnhof zum
Seminar zu Fuß zurückzulegen, eher als auf ein Taxi zu warten.
Diese enthusiastische Hingabe kennzeichnet das von vielen, die
mehr über Jacob Libermann zu erfahren wünschen, bekundete Interesse,

und da ich weiß, daß manche jüdische Menschen diesen ihren
berühmten Sohn noch nicht kennen, richte ich diesen Bericht an sie.

Jacob Libermann wurde am 12. April 1802 in Saverne (Elsaß)
geboren. Er war der 5. Sohn von Lea Suzanna Haller und Lazarus
Libermann. Neben 4 älteren Brüdern hatte Jacob noch einen

jüngeren Bruder und eine Schwester. Einer zweiten Ehe seines Vaters
entsprossen später 2 weitere Kinder.

Jacob gereichte es zum Segen, einer solch großen Familie
anzugehören, denn in dieser Umgebung lernte er Opfer bringen und auf
andere Rücksicht nehmen.

Lazarus Libermann war Rabbiner in Saverne, und dies war
keineswegs eine niedrige Stellung. Die Tatsache, daß er schon in relativ
jungen Jahren an diese Stellung gelangte, war eine Anerkemiung
seines talmudischen Wissens, seiner Treue, seines Eifers und seines

administrativen Geschicks. So groß war sein Eifer für die Achtung
der Synagoge, daß man sagte, er grenze an Fanatismus. Seine Frau,
Lea Haller-Libermann, war eine liebenswerte und verehrungswürdige

Persönlichkeit. Sie war ihrem Gatten und ihrer großen Familie
sehr zugetan, aber getreu der Rolle, die die Frau eines Rabbiners zu
spielen hat, wickelte sich ihr Leben eher hinter den Kulissen ab.
Dies also waren Jacobs Eltern: ein gestrenger Rabbiner und eine
sanfte Hausfrau. Sie übten auf das Leben ihres Sohnes einen
ungleichen Einfluß aus. Bei weitem der größte Einfluß kommt Lazarus
zu. Er grub manchen Eindruck in seines drittjüngsten Sohnes
Gemüt. Jacob teilte seines Vaters Eifer für Orthodoxie und seinen
Widerwillen gegen die nicht-jüdischen Völker. Aber Jacobs Abneigung

gegen die Christen bestand mehr aus Angst als aus Übelwollen.
Lea erzog den Knaben zum Gehorsam, insbesondere ihrem Manne
gegenüber. Ihr im Jahre 1813 erfolgender Tod war eine Quelle
großer Trauer für die ganze Familie und traf insbesondere Jacob
sehr hart.

37



Als Jacob 13 Jahre alt war, ging er durch die für die Aufnahme
in die Synagoge notwendigen üblichen Formalitäten. Lange bevor
er bar mitzvah war, war er mit den Vorschriften des Gesetzes
vertraut. Er brauchte sie nur noch in die Tat umzusetzen, und das tat
er mit der von seinem Vater ererbten Strenge. Nach langen Studien
beherrschte Jacob den Talmud gut genug, um in verschiedenen
Wettbewerben zwischen den besten Studenten des Ortes den ersten
Preis zu gewinnen. Rabbi Libermann war stolz auf seinen Sohn,
aber noch größer war sein Stolz auf Samson, seinen ältesten Sohn,
der als einer der versiertesten Talmudisten des Elsasses galt. Er
hoffte, Samson werde seine Nachfolge als Rabbi von Saverne
antreten. Aber diese Hoffnung wurde zunichte gemacht, als Samson
seine Rabbinerlaufbahn zu Gunsten des Studiums der Medizin
aufgab. Da wandte sich der Vater Jacob zu, damit er in die Stelle
Samsons trete. Da Jacob ein folgsamer Junge war, willigte er ein
und bald erwachte in ihm der Wunsch, ein gelehrter und
hervorragender Rabbi zu werden. Zufrieden mit seines Sohnes Begeisterung
sandte ihn Lazarus Libermann zu weiterem Studium nach Metz.

Als Jacob in Metz eintraf, mußte er erfahren, daß die Gastfreundschaft,

che sein Vater für ihn erhofft, ihm nicht gewährt wurde.
Zwei Rabbiner, die viel von Lazarus Libermann empfangen hatten,
weigerten sich, Jacob in ihren Häusern aufzunehmen. So bezog er
eine andere Wohnung. Befremdet und unglücklich über die
Bedingungen, die er in Metz vorgefunden, ging er mit viel Eifer an sein

Studium, in der Hoffnung, einige der Probleme zu lösen, die zu
Beginn seiner Studien zu Hause vor ihm aufgestiegen waren. Er war
verwirrt über einige übertriebene Forderungen des Talmud. Um seine

Bestürzung noch zu vergrößern, erfuhr er zu derselben Zeit, daß
sein Bruder Samson zum Katholizismus übergetreten sei. Gleich
seiner ganzen Familie war auch Jacob durch diese Nachricht tief
verletzt. Sobald er es konnte, suchte er Samson in seinem Heim in
Straßburg auf, wo er vergeblich versuchte, ihn für die Rückkehr
zum jüdischen Glauben zu gewinnen. Zahlreich und lange waren die

Unterredungen, die Jacob mit Samson und seiner ebenfalls zum
katholischen Glauben übergetretenen Frau hatte. Wie es sich später
herausstellte, brachten diese Unterredungen Jacob mehr Gewinn,
als er es sich damals vorstellte. Sie waren ein Wendepunkt in seinem

38



Leben. Aber Samson war nicht der einzige seiner Brüder, der die
Gabe des Glaubens empfangen sollte. Nach ihm traten zwei weitere
Söhne Libermanns der katholischen Kirche bei. Diese Söhne des

Rabbi Libermann waren der großen Gabe des Glaubens nicht
unwürdig. Waren sie denn nicht durch ihre ganze Jugend hindurch
religiös und aufrichtig gewesen? Wenn aber sie würdig waren, diese
herrüche Gabe Gottes zu empfangen, wie viel mehr traf dies nicht
für ihren jüngeren Bruder Jacob zu. Seine Tugend war hervorragend.
Kein Wunder, daß ihm darum Gott zu gegebener Zeit die Gabe des

Glaubens gewährte.
Nach Metz zurückgekehrt, begann Jacob an manchem Lehrsatz

seiner gelehrten Lehrer zu zweifeln. Er blieb in engem brieflichen
Kontakt mit Samson. In einem seiner Briefe an ihn schreibt er, daß

es ihm schwer falle, länger an die durch die Bibel überlieferten
Wunderberichte zu glauben. Er zweifelte, weil er glaubte, in Gottes
Verhalten Widersprüche zu sehen. Warum hatte der Schöpfer
ehemals für die Auserwählten so manche Wunder vollbracht, obwohl
diese ihm die Treue nicht gehalten hatten, und warum wollte er für
ihre Nachkommen, die doch Gott so lange und mit solch vollkommener

Treue gedient, keine Wunder mehr tun? Sein Bruder antwortete
ihm, Gott bedürfe solcher Wunder nicht mehr, hätten diese doch
bloß dazu gedient, die Menschen auf das Kommen des Messias
vorzubereiten. Da aber der Verheißene in der Person Jesu Christi bereits
gekommen sei, liege für Gott kein Grund mehr vor, die Völker auf
sein Kommen vorzubereiten.

Um diese Zeit geschah es, daß einer von Jacobs Freunden mit
einer Hebräisch-Übersetzung Schwierigkeiten hatte. Er nahm die
unfertige Hebräischarbeit zu Jacob und bat um seine Hilfe, und
bald sah Jacob, daß das Buch, das vor ihm lag, das ins Hebräische
übersetzte Neue Testament war. Dieser Vorfall bildete den Anfang
eines lebenslangen Studiums der Evangelien. Jacob begann Latein
und Griechisch zu studieren und dabei sein Studium des Hebräischen

und Chaldäischen zu vernachlässigen. Diese Studien halfen
ihm, im Neuen Testament die Wahrheit zu finden.

Zu diesem Zeitpunkt aber war Jacobs Seele noch in großer Not.
Er wußte, daß er nicht länger studieren könne, um Rabbiner zu
werden, denn er hatte den Glauben an seine Religion verloren. Wie

39



würde diese Nachricht seinen Vater entsetzen! Aber er schob es

hinaus, sie ihm zu bringen. Zuerst mußte er seiner selbst sicher sein.
So fuhr er nach Paris, um bei M. Brach, einem bekehrten Rabbiner,
Rat zu suchen. Drach nahm Jacob zum Collegium Stanislaus, wo er
für ihn eine Unterkunft fand. Libermann wurde in seinem Zimmer
mit zwei von Lhormonds Werken allein gelassen — der christlichen
Dogmengeschichte und der Religionsgeschichte. Dort, in der
Einsamkeit seiner Kammer, konzentrierten sich seine Gedanken auf die
Probleme, die ihn so sehr bedrängten. Welches war die wahre
Religion? Jacob begriff, daß er dieses Problem nicht ohne Gottes Hilfe
lösen könne. Er kniete nieder und bat Gott, ihn in seinem Suchen
nach der wahren Religion zu erleuchten, bat ihn, ihm zu zeigen, ob
der Glaube der Christen die richtige Religion sei, oder ihn — sollte
sie falsch sein, gleich von ihr und ihrem Einfluß zu befreien. Und
Gott erhörte sein Gebet und schenkte ihm die Gabe des Glaubens.
Er wurde erleuchtet, er sah die Wahrheit ; Glauben durchdrang sein
Gemüt und sein Herz. Was er bei Lhormond gelesen, hatte er
geglaubt.. Der Messias war gekommen, Jesus Christus ist wahrer Gott
und wahrer Mensch.

Jacob Libermann empfing Unterricht und wurde am 24. Dezember

1826 getauft und in die katholische Kirche aufgenommen. In der
Taufe empfing er die Namen Francis Mary Paul. Seine Brüder
hießen ihn in der katholischen Kirche, der sie kurz zuvor beigetreten
waren, willkommen; der Vater aber verstieß ihn. Francis war durch
die Haltung des Vaters verletzt, wenn auch nicht verbittert. Er
betete, daß auch er das Licht empfange. So viel wir aber wissen, hat
er das nicht getan.

Francis brachte den Rest des Lebens damit zu, anderen die Wahrheit

zu bringen, die er selbst gefunden. Er wurde der Gründer einer
religiösen Priestergesellschaft, die er — als sie noch in den
Kinderschuhen stak — mit der Kongregation des Heiligen Geistes

vereinigte. Wenige Jahre zuvor war er zum Priester ordiniert worden.
Kurz nach der Verschmelzung der beiden Gesellschaften wurde

Pater Francis Libermann zum obersten General ernannt Er behielt
diesen Posten bis zu seinem am 2. Februar 1852 erfolgten Tode bei.

Weniger als 25 Jahre nach seinem Tode erklärte ihn die Kirche als

selig. Getrieben durch dieses erste Zeichen offizieller Anerkennung

40



seiner außerordentlichen Heiligkeit, beten seine durch ganz Afrika,
Amerika und Europa verstreuten, im Volke unter dem Namen
«Pater vom Heiligen Geist» bekannten Söhne täglich darum, daß
die Heihge Mutter, die Kirche, eines Tages den seligen Libermann
in die Reihen der Heiligen aufnehme.

MYTHOS UND REALITÄT
IN MEMORIAM OSKAR GOLDBERG

von Schalom Ben-Chorin, Jerusalem

Vorbemerkung

In der Nacht des 13. August 1953 erlag in Südfrankreich ein
einsamer Mann im 67. Lebensjahre einem Herzanfall. In der jüdischen
Abteilung des idyllisch-schönen Friedhofes von Monaco wurde der
Mann begraben. Zwei Freunde und einige unbekannte Juden aus der
Umgebung folgten dem Sarg. Der Einsame, der da so rasch und
unauffällig beerdigt wurde, hieß: Oskar Goldberg und war — einer der
unabhängigsten Geister des modernen Judentums, ein genialer
Mensch.

Bekenntnis

Im August 1934 las ich (noch in München) im 5. Heft jener
sonderbaren Zeitschrift einer «Gefolgschaft deutscher Juden», die sich
«Der deutsche Vortrupp» nannte, einen Aufsatz «Secessio Judaica —
Israel in Ewigkeit» von Hans Joachim Schoeps. In diesem Artikel
erklärte der Autor, daß die Kehilla die Traditions-Wahrheit des

Judentums verwalte und fuhr fort: «sie schweigt und folgt auf dem
verkündeten Irrweg nicht nach, wie für die Neuzeit Westeuropas die
Fälle Konstantin Brunner und Oskar Goldberg lehren.» Konstantin
Brunner kannte ich, den Neo-Spinozisten im Judentum, aber wer
war Oskar Goldberg? Ich machte ein Fragezeichen hinter den Namen
dieses Mannes, der hier als moderner Ketzer avisiert war und

41


	Jacob Libermann

