
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 10 (1954)

Artikel: Vladimir Solovjev's Stellung zum Judentum

Autor: Haardt, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960955

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960955
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JUDAICA
BEITRÄGE ZUM VERSTÄNDNIS DES JÜDISCHEN SCHICKSALS

IN VERGANGENHEIT UND GEGENWART

VLADIMIR SOLOVJEV'S STELLUNG
ZUM JUDENTUM

von Dr. Robert Haardt, Wien

Vorbemerkung. Ich bin Dozent Dr. Kurt Schubert für seine wertvollen
Hinweise im Gebiete der Hebräistik sehr verbunden. — Aussprache des
Namens: etwa Ssalawjöff. — Die Werke Solovjevs werden zitiert nach der
2. Auflage der russischen Gesamtausgabe Sobranie Socinenij Vladimirs
S. Solov'eva, Petersburg 1911, X Bände. (Die römischen Ziffern bezeichnen
die Bände.) Verweise auf Solovjevs Korrespondenz werden zitiert nach
Pis'ma Vladimira Solov'eva, herausgegeben von E. Radlow, Band I—III,
Petersburg 1908—1911. Für den Gegenstand dieser Untersuchung sind
folgende Schriften von besonderem Interesse: Das Judentum und die christliche

Frage, 1884 (IV), Das neutestamentliche Israel, 1885 (IV), Geschichte
und Zukunft der Theokratie, 1885—1887 (IV), Der Talmud und die neueste
polemische Literatur über ihn in Österreich und Deutschland, 1886 (VI),
Besprechung eines Buches von S. I. Diminskij (Glaubens- und Sittenlehre
der Juden, Petersburg, 1891) (VI), 1891, Kurze Erzählung vom Antichrist
1899—1900 (X), Passim: «Die nationale Frage in Rußland», 1883—1888,
2. Ausgabe 1888—1891, (V). Passim: «Vorlesungen über das Gottmenschentum»

1877—1881 (III). Vgl. zum Thema auch: Faivel Götz, «Über Vladimir
Solvjevs Verhältnis zur jüdischen Frage», Voprosy Filosofii i Psichologii
XII (1901), 56, und die Beilage «Vladimir Solovjev und das Judentum» zum
Buche Ludolf Müllers «Solovjev und der Protestantismus», Freiburg 1951,
Seite 125.

Aufgabe vorliegender Untersuchung ist es, Solovjevs Stellung
zum Judentum zu beleuchten. Das große Interesse und die tiefe
Sympathie, die der Philosoph dem jüdischen Volk, seiner Religion

1

1 Judaica, Band 10, 1



und Geschichte entgegenbrachte, ist durch Solovjevs philosophisch -

theologische Ansichten bedingt. Es soll daher zunächst versucht
werden, die Rolle aufzuzeigen, die das Judentum in der Geschichtsphilosophie

Solovjevs spielt.
Das Ziel des historischen Prozesses ist in allen drei Schaffensperioden

Solovjevs, die wir mit Strémooukhoff1 in eine theosophische,
theokratische und apokalyptische Periode teilen wollen, die
Verkörperung der Zocpla xov Oeov in der Welt und im menschlichen
Leben, oder mit anderen Worten, das Gottmenschentum als freies,
integrales Zusammenwirken des göttlichen und menschlichen Prinzips

in allen Bereichen des Lebens. Anfang und Grundlage des
Gottmenschentums ist Jesus Christus, seine Vollendung ist die
Vereinigung der Menschheit mit Gott, ihre décooiç. Von hier aus wird
die Notwendigkeit der Kirchenunion, der freien Theokratie, der
universalen Kirche und der Versöhnung von Christentum und
Judentum begriffen. Erscheinungsform und Rahmen, in denen die

Verwirklichung der göttlichen Weisheit erfolgt, werden je nach der
Entwicklungsperiode des Philosophen unter verschiedenem Aspekt
gesehen.

Wenn es auch nicht möglich ist, in dieser Arbeit auf Solovjevs
Ansichten über den Weltprozeß in seiner Gesamtheit einzugehen, so

wird es jedoch nützlich sein, die Entwicklungsstadien, die die
Menschheit, bzw. die einzelnen Völker im historischen Prozeß nach
der Ansicht Solovjevs durchlaufen, kurz zu streifen, um so den Ort
näher bestimmen zu können, den das Judentum in der Geschichtskonzeption

des Philosophen einnimmt. Es soll hier nicht auf die
historiosophische Schematisierung eingegangen werden, die Solov-
jev in seinen frühesten Werken, wie in den 1877 veröffentlichten
«Philosophischen Grundlagen eines integralen Wissens» anwendet,
da dort der Begriff des Judentums zu summarisch in das triadische

1 Vgl. D. Strémooukhoff, Vladimir Soloviev et son œuvre messianique,
Paris, 1935. — Die Abgrenzung der Entwicklungsphasen ist in mancher
Beziehung zu schematisch, genügt aber für das Ziel dieser Arbeit.

Theosophische Periode: 1874—1881, nach einer kurzen Übergangszeit
folgt die Theokratische Periode 1883—1889 (Strémooukhoff 1881—1890).
Apokalyptische Periode: 1890—1900.

2



Schema gepreßt wird, das sich durch eine äußerliche Anwendung
des Hegeischen dialektischen Prinzips auf die Geschichte ergibt.

Der Ausgangspunkt unserer Darstellung wird in dem zwischen
1877—1881 erschienenen Meisterwerk der ersten Schaffensperiode
Solovjevs, den «Vorlesungen über das Gottmenschentum», liegen.
Hier fällt der Unterschied zu dem erwähnten Frühwerk insofern
auf, als der historische Entwicklungsprozeß nicht mehr auf eine
Trichotomie reduziert ist, sondern Solovjev hier ein fünfgliedriges
Schema zur Periodisierung der Geschichte bis zum Erscheinen des

Christentums aufstellt. Der historische Prozeß erhält die Bedeutung
einer «gottmenschlichen» Entwicklung, d. h. eines Zusammenwirkens

von Gott und Mensch in der Geschichte. Drei Elemente: die

Natur, als «Material des Lebens und Bewußtseins» (III, 40), dann
das sich allmählich offenbarende göttliche Prinzip als gesuchtes
Ziel und Inhalt, und endlich die menschliche Persönlichkeit als

Subjekt des Lebens und Bewußtseins, bilden die drei Prinzipien des

geschichtlichen Prozesses, wobei der Mensch in dem Maße, als er
das Absolute in sich verwirklicht, auch die Natur mit der Gottheit
verbindet.

Das Absolute offenbart sich im Laufe der fünf Entwicklungsphasen

immer allseitiger und der jeder Phase zukommende Aspekt
erscheint im Lichte der jeweils nachfolgenden Stufe als einseitig
und unzureichend und wird in seiner positiven Form in die höheren

Entwicklungsstadien einbezogen. Die verschiedenen Aspekte des

Absoluten treten in bestimmten Kulturen und Völkern zu Tage, so

daß hier der Geschichtsprozeß als Entwicklung der Offenbarung der
Gottheit im menschlichen Bewußtsein bezeichnet werden kann.
Diese Verteilung der geschichtlichen Aufgaben auf verschiedene
Völker bezeichnet Solovjev als «historische Arbeitsteilung».

Auf der ersten Entwicklungsstufe, dem Stadium der «unmittelbaren

Offenbarung», wirkt das göttliche Prinzip für das religiöse
Bewußtsein in der Natur, d. h. im «Anderen». «.. das göttliche
Prinzip ist hinter der Welt der Naturerscheinungen verborgen und
nur die dienstbaren Wesen und Kräfte, die unmittelbar in der
Natur wirken und das materielle Leben und Schicksal des Menschen

in engster Berührung bestimmen, bilden den direkten Gegenstand
des religiösen Bewußtseins» (III, 40). Diese Phase wird als Poly-

3



theismus bezeichnet. Der Mensch selbst «verleiht der Natur das,

was sie nicht besitzt, das, was er aus sich selbst schöpft» (III, 44).
Wenn sie dieses scheinbaren Reichtums durch das fortschreitende
Bewußtsein entkleidet wird, erscheint sie dem Menschen als blinde
und böse Kraft. Dieser Erkenntnis entspringt das Bewußtsein, daß
der Mensch mehr ist als bloße Natur und anders geartet ist als sie.

Da jedoch dem Menschen kein anderer Bewußtseinsinhalt als die
Natur gegeben ist, erscheint das, was nicht mehr mit ihr identisch
ist, notwendigerweise als Nichts. «Wenn die Natur Alles ist, so ist
das, was nicht Natur ist — nichts» (III, 44).

Und so wird auf der nächsten Stufe der religiösen Entwicklung,
«der negativen Offenbarung», das Absolute als Negation und Gegensatz

der Natur verstanden.
Die typischen Vertreter dieser Richtung sind die Sankhiaphilo-

sophie und vor allem der Buddhismus. Während in Phase eins und
zwei das Absolute «sich nur in dem offenbarte, was es nicht ist, d. h.

in seinem ,Anderen' (der Natur) oder in der einfachen Verneinung
dieses Anderen» (III, 41), so setzt mit der dritten Phase das Anfangsstadium

der positiven Offenbarung ein. Wenn aus dem Bewußtsein,
daß die Welt der Erscheinungen nicht das wahrhaft Seiende ist, der
Buddhismus den Schluß zog, daß das wahrhaft Seiende nicht sei,
bzw. nichts sei, so schließt die platonische Philosophie aus einer
ähnlichen Prämisse auf eine andere Wirklichkeit, der allein wahres
Sein zukommt. Wenn auf diese Weise «unsere natürliche Welt
wegen ihres durchaus relativen Charakters nicht der wahre Inhalt
des göttlichen Prinzips sein kann, so kann sich ein solcher Inhalt,
d. h. das positive Alles (die Ganzheit oder Fülle des Seins) nur im
übernatürlichen Gebiet befinden, welches, im Gegensatz zur Welt
der materiellen Erscheinungen, als Welt der ideellen Wesenheiten,
als Reich der Ideen bestimmt wird» (III, 49).

Wenn die wahre Wirklichkeit nicht inhaltsärmer sein soll als
die Welt der materiellen Erscheinungen, so entspricht jedem Seienden

dieser Welt ein Seiendes in der wahren Wirklichkeit. Diese
wahre Wirklichkeit als das Reich der Ideen ist nach Solovjev das

ideelle Alle, der eigentliche Inhalt des göttlichen Prinzips, als solcher
die absolute Liebe, die die einzelnen Ideen umfaßt und verbindet
und «Alles als Einheit» ist. Unter griechischem Idealismus wird

4



nicht nur die platonische Philosophie verstanden, sondern auch
«. die gesamte Weltbetrachtung des griechischen Volkes, die sich
in seiner ganzen Kultur ausdrückte und seine eigentliche Religion
war» (III, 68). Das Vorhandensein der griechischen Kunst, wie auch
das der Kunst im allgemeinen, ist für Solovjev ein Weg zum Beweis
der Existenz der Ideen. Der platonische Idealismus konnte die volle
Wahrheit des göttlichen Prinzips nicht aufzeigen und faßte nur
einen besonderen Aspekt der Gottheit. Wenn der alte Grieche das

göttliche Prinzip nur als Harmonie und Schönheit erkannte, so
erkannte er natürlich nicht seine ganze Wahrheit, denn es ist mehr
als Harmonie und Schönheit» (III, 68). Da aber Harmonie und
Schönheit «ein notwendiges und wesentliches Element der Gottheit
bilden» (III, 68), so muß der griechische Idealismus als erste positive
Stufe in der Entwicklung der religiösen Offenbarung angesehen
werden. Da «... jede Idee, d. h. jeder positive Inhalt mit Notwendigkeit

ein bestimmtes Subjekt oder einen bestimmten Träger
voraussetzt, der über bestimmte Kräfte zu ihrer Verwirklichung
verfügt» (III, 69), so kann auch die absolute Idee nicht nur «reine
Idee, bzw. reines Objekt» sein, sondern «die all-eine Idee muß eine

eigene Bestimmung der einen zentralen Wesenheit sein» (III, 69).
«Und so ist der Träger der Idee oder die Idee als Subjekt eine
Person» (III, 70).

Bei Anwendung dieses Begriffes auf die absolute Idee gelangt
Solovjev zum Begriff des lebendigen Gottes und so erhält das göttliche

Prinzip in der vierten Entwicklungsphase, d. h. in der zweiten
Stufe der positiven Offenbarung, den Aspekt des reinen Ich und der
absoluten Persönlichkeit. Das «ehje asher ehje» des Exodus wird
von Solovjev in diesem Sinne interpretiert (III, 71).

Wenn bei Piaton das Ideal des Menschen der Philosoph war, der
dem Leben abstarb und sich der Anschauung der Ideen hingab, und
wenn den Stoikern die Ataraxie als praktisches Leitprinzip galt, so

rührt dies daher, daß hier die Gottheit als reines und unpersönliches
Objekt, dem keine Willensäußerung eigen ist, aufgefaßt wurde. Bei
einem solchen Begriff des göttlichen Prinzips bleibt das sittliche
Element im Leben unentwickelt, ja «das ganze Gebiet des
praktischen Handelns war den Instinkten und nicht den Prinzipien
überlassen» (III, 72).

5



« Wenn das wahrhaft Seiende sich nur dem betrachtenden
Verstände als Welt der Ideen offenbart, so bleibt folgerichtig das
persönliche Leben des Menschen, die Sphäre seines Willens und seiner

Tätigkeit außerhalb der Wahrheit in der Welt des falschen materiellen

Seins» (III, 157). «Nur jene Religion konnte positiv sittliche
Bedeutung haben und konnte die Sphäre des praktischen Lebens
bestimmen und erfüllen — nur jene Religion, in der die Gottheit
sich als wollende Person offenbarte, deren Wille dem menschlichen
Willen die höchste Norm gibt» (III, 72).

Gerade hierin liegt für Solovjev die wesentliche Bedeutung der
alttestamentlichen Religion. Der Begriff der Gottheit jedoch wird
nicht durch ihre Bestimmung als Person erschöpft. Indem das göttliche

Prinzip «Person ist oder persönliches Sein besitzt, ist es damit
auch der absolute Inhalt oder die Idee, die dieses persönliche Sein
erfüllt» (III, 73). Von den beiden Aspekten der Gottheit, den
persönlichen oder subjektiven und den ideellen oder objektiven,
verwirklichte die hellenische Welt den zweiten, das Judentum jedoch
den ersten, wobei allerdings dem Gegensatze zwischen diesen beiden
Aspekten ein nur relativer Charakter zukommt. Wenn auch bei
Piaton der Begriff der Gottheit als Demiurg vorkommt und im
Judentum die Auffassung einer Gottheit zu finden ist, der absoluter
Inhalt eignet, so ändert dieser Sachverhalt nichts an den typischen
und vorherrschenden Begriffsbestimmungen des göttlichen Prinzips.

Der Wille des inhaltfreien absoluten Ichs erscheint als Willkür,
die sich für den Menschen als Gesetz äußert. «Das absolute Ich ist
undurchdringlich für ein anderes Ich» (III, 75). Das absolute Ich
tritt für das andere Ich als äußere Kraft und Notwendigkeit in
Erscheinung. Die Anerkennung dieser Notwendigkeit durch den
Menschen ist das Gesetz. «So ist die Religion des absoluten persönlichen

Gottes eine Gesetzesreligion, weil die absolute Wesenheit für
das sich selbst behauptende menschliche Ich, so lange es in dieser

Selbstbehauptung verharrt, notwendigerweise als eine äußerliche
Gegebenheit und sein Wille als äußeres Gesetz erscheinen muß»

(III, 75).
Aber aus den Schriften der Propheten geht hervor, «... daß die

Gesetzesreligion nicht die normale, wahre Religion, sondern nur
ein notwendiger Übergang zu einer anderen, nicht äußerlichen

6



Beziehung oder Verbindung mit dem göttlichen Prinzip ist» (III, 75)

(in Anlehnung an Isaias I, 11—14, Jeremias VII, 21—23). Solovjev
sieht die Wahrheit der alttestamentlichen Religion darin, daß sie

«. nicht nur eine Religion des Gesetzes, sondern auch eine Religion

der Propheten ist» (III, 75). Die gesetzlich vorgeschriebenen
Riten und Opfer als solche sind nicht imstande, dem göttlichen
Willen Ausdruck zu verleihen, da der absolute Wille «... an keinen
äußeren Gegenstand gebunden sein kann und ihn keine äußere

Handlung befriedigen kann — vor ihm verschwindet jede
Unterscheidung zwischen heilig und profan in den äußeren Gegenständen
und Handlungen» (III, 76). «... wenn der Mensch glaubt, allein
durch den Vollzug dieser Handlungen den absoluten Willen zu

befriedigen, so werden schon dadurch diese Handlungen unrein
und verbrecherisch» (III, 76) (vgl. Isaias, LXVI, 1—3).

Wenn der absolute göttliche Wille kein abgetrenntes, besonderes

Objekt haben kann, sich aber doch — da er ja Wille ist — auf etwas
beziehen muß —, so kann sein Gegenstand nur «Alles» sein. Der
göttliche Wille ist nicht auf etwas in seiner Ausschließlichkeit
gerichtet, d. h. «er behauptet gleicherweise das Sein und Heil aller
und wird daher als absolute Güte oder Liebe bestimmt» (III, 76)

(vgl. Jeremias XXXI, 3).
Wird der göttliche Wille als Liebe erkannt, so bildet er dadurch

auch die innere Richtlinie des menschlichen Willens (Isaias, LVIII,
6—10). Der Wille der Gottheit soll aber nicht die Norm des menschlichen

Handelns als «anerkannte Willkür, sondern als erkanntes
Gutes» (III, 77) sein. Das Vorhandensein einer solchen inneren
Beziehung bildet den Ansatzpunkt für die «neue gottmenschliche
Ordnung, die auf die Übergangsreligion des äußeren Gesetzes

folgen wird».
Diese neue, auf dem Gesetz der Liebe gegründete gottmensch-

liche Ordnung sieht Solovjev im 31. Kapitel des Jeremias angedeutet,

das vom neuen Bund spricht, den der Herr mit dem Haus
Israel und Juda schließt. «Der neue innerliche Bund ist ein allweltlicher

Bund, der die ganze Menschheit und durch sie auch die

gesamte Natur wiederherstellt» (III, 77) (Isaias II, 2—4, XI 6—10).
Die Offenbarung Gottes als absolutes Ich erfährt also bei den

Propheten insofern eine Erweiterung, als die Gottheit dort nicht

7



nur als absolutes Subjekt erscheint, dessen Willen der Mensch mit
äußerer Gewalt unterworfen wird, sondern unter die Bestimmung
der allumfassenden Liebe gebracht wird. Diese veränderte
Begriffsbestimmung bedingt auch eine veränderte Beziehung der Gottheit
zum Menschen, die nun als «objektive Idee des absoluten Heils»

(III, 79) manifest wird, und das Gesetz Gottes tritt nicht mehr
«als reine Willkür (in Ihm) und äußere gewaltsame Notwendigkeit
(für den Menschen), sondern als innere Notwendigkeit oder wahre
Freiheit in Erscheinung» III, 79).

Der Erweiterung, die der Begriff des Absoluten hier erfährt,
entspricht eine Erweiterung des jüdischen nationalen Bewußtseins bei
den Propheten, während der Auffassung der Gottheit als absolutes
Ich eine konzentriertere nationale Selbstbehauptung des jüdischen
Volkes entspricht.

Isaias und Jeremias verkünden das messianische Reich und Jonas
predigt Buße in Ninive. Die Propheten waren Patrioten und
verfochten gleichzeitig die der jüdisch-nationalen Idee innewohnende
universale Bedeutung.

In den bisher durchlaufenen positiven Entwicklungsstufen der
Offenbarung hatte sich die absolute Idee der Gottheit (d. h. ihr
Inhalt) hauptsächlich den Hellenen enthüllt, wogegen der Begriff
der absoluten Person Gottes vorzugsweise dem jüdischen Volke
zugänglich wurde. Damit Gott in seiner Fülle dem Bewußtsein
offenbar werde, war eine Synthese dieser beiden Aspekte notwendig.

Den Anfang dieses Prozesses bildeten die Lehren der
jüdischhellenistischen Schule Alexandriens mit Philon an der Spitze, die
den Logosbegriff als «Mittler zwischen dem einen Gott und allem
Seienden» (III, 81) entwickelten. Die Lehre vom Logos erfuhr dann
von Seiten der Neuplatoniker eine Fortsetzung in der Lehre von
der Trinität, den 3 göttlichen Hypostasen, die die Beziehung Gottes
als «des Einen zu Allem, d. h. zu seinem universalen Inhalt» (III, 81)
ausdrückte. Diese Lehre entwickelte sich hier ohne Einwirkung des

Christentums und steht zu diesem in Beziehung. Wenn in Alexandrien

das Wesen der Gottheit auf spekulativem Wege bestimmt
wurde, so erschien im Christentum «dasselbe all-eine göttliche Leben
als Faktum, als historische Wirklichkeit — in der lebendigen
Individualität einer historischen Person» (III, 81).

8



Als im Christentum das Bedürfnis entstand, die Glaubensinhalte
denkend aufzuhellen, bewegten sich die Kirchenlehrer wie Justin,
Hippolyt, Klemens v. Alexandrien und Origines im wesentlichen
in den Denkbahnen Philons und des Neuplatonismus. Das Originale
am Christentum liegt daher nicht im «spekulativen Inhalt seiner
Idee, sondern in ihrer persönlichen Verkörperung» (III, 82).

Die Aspekte des göttlichen Prinzips, die sich dem religiösen
Bewußtsein im Laufe der 4 Phasen, von der negativen Offenbarung
des Buddhismus angefangen bis zu den vorchristlichen Trinitäts-
spekulationen, gezeigt haben, sind im Christentum mit Notwendigkeit

enthalten. Obwohl das asketische Prinzip und der Idealismus
als Lehre vom Himmelreich als einer jenseitigen Welt, der
Monotheismus und die Trinitätslehre Elemente des Christentums sind, so
machen sie doch nicht den spezifischen Inhalt desselben aus, da das
ausschließlich ihm zukommende Wesentlichste Christus selbst ist.
Christi Lehre allein ist weder als Moraldoktrin noch als Aussage
über den Vatergott ausschließlich für das Christentum
charakteristisch. Der wesentliche Unterschied im Vergleich mit anderen
Religionen liegt in dem, was Christus über sich selbst, als die
fleischgewordene Wahrheit, aussagt.

Jede Offenbarung des göttlichen Prinzips wird wesentlich vom
nationalen Charakter des Volkes bestimmt, dem sie gegeben ist.

Gott zeigte sich den Juden als absolutes Ich und nicht als
unpersönliche Kraft oder Idee, weil im jüdischen Volkscharakter der
subjektive Wesenszug ganz besonders ausgeprägt ist. In der Dichtung
schufen die Juden nur dort Bedeutendes, wo vor allem das subjektive

Wesen zum Ausdruck gelangen konnte, so z. B. auf dem Gebiet
der Lyrik in den Psalmen und dem Hohen Lied, wogegen sie weder
Drama noch Epos besaßen.

Aus denselben Gründen zeichneten sich die Juden auch in der
Musik aus, während das Judentum in der Philosophie zur Zeit
seiner Blüte nicht weiter als zu einer praktischen Sittenlehre
gelangte, d. h. «zu einem Gebiet, in dem das praktische Interesse
der sittlichen Persönlichkeit die objektive Betrachtung und
Denktätigkeit des Verstandes überwog» (III, 160). Das subjektive, sich
selbst behauptende Element vermag Großes im Guten wie im
Bösen. «... wenn die sich in ihrer Absonderung behauptende Kraft

9



der Persönlichkeit das Übel und die Wurzel des Übels ist, so

erscheint dieselbe Kraft in ihrer Unterwerfung unter das höchste

Prinzip als die Kraft der weltumspannenden, alles umfassenden
Liebe» (III, 160). So ist auch das jüdische Volk, das «die übelsten
Seiten der menschlichen Natur aufweist», «das halsstarrige Volk
mit dem steinernen Herzen» (III, 161) gleichzeitig das auserwählte
Volk.

In den persönlichen Beziehungen Gottes zum jüdischen Volk,
wie sie im Alten Testament erscheinen, unterscheidet Solovjev
3 Stadien:

Abraham, Isaak und Jakob «glauben an den persönlichen Gott
und leben aus diesem Glauben» (III, 161).

Moses, David und Salomon «erhalten klare Offenbarungen des

persönlichen Gottes, die sie im Leben der Gesellschaft und im
religiösen Kult ihres Volkes zu verwirklichen trachten; Gott schließt
in ihrer Person einen gewissen äußeren Bund oder ein Abkommen
mit Israel, wie von Person zu Person» (III, 161).

Die dritte Stufe bilden die Propheten, die eine innere Vereinigung
des Menschen mit Gott in der Person des Messias verkünden.

Der Ort der Verkörperung des Logos war also wesentlich durch
den jüdischen Nationalcharakter bestimmt, während der Zeitpunkt
seines Erscheinens vom allgemeinen Verlauf des historischen
Prozesses abhing.

Das hier in den «Vorlesungen über das Gottmenschentum» nur
skizzenhaft angedeutete Entwicklungsschema der Offenbarungsgeschichte

im Judentum wird dann in dem zentralen Werke der
theokratischen Periode Solovjevs, der «Geschichte und Zukunft der
Theokratie» (1885—1887) ausführlicher fortgesetzt.

Wurde indes in den «Vorlesungen» die historische Bedeutung des

Judentums hauptsächlich darin gesehen, daß es als Glied in dem
Evolutionsschema der göttlichen Offenbarung das Heraufkommen
des Christentums vorbereitete, so wird dem auserwählten Volke im
Aufsatz «Das Judentum und die christliche Frage» (1884), der die
erste Frucht der hebräistischen Studien Solovjevs war, in der
Geschichtsutopie des Philosophen an der Seite Rußlands und Polens
eine messianistische Funktion bei der Errichtung der Freien
Theokratie zugeteilt. Wie bekannt, nährte Solovjev während seiner zwei-

10



ten Schaffensperiode (von etwa 1881 bis 1889) die Hoffnung, daß
die Idee des Gottmenschentums als Verkörperung der göttlichen
Weisheit im kollektiven Rahmen der Freien Theokratie auf Erden
verwirklicht werden könnte.

Solovjev sieht drei ausschlaggebende Tatsachen in der jüdischen
Geschichte :

1. Christus und seine Mutter waren Juden. Das Christentum ging
aus dem Judentum hervor.

2. Christus wurde vom Großteil des jüdischen Volkes abgelehnt, das

in dieser negativen Haltung dem Christentum gegenüber
verharrt.

3. Die Hauptmasse der Juden und das religiöse Zentrum des Judentums

befinden sich gegenwärtig zwischen Rußland und Polen.

Im geschichtsphilosophischen Paradigma Solovjevs werden diese
3 Fakten mit der Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft Israels in
Beziehung gesetzt. Die Inkarnation Christi bestimmt die Vergangenheit

Israels, d. h. seine Erwählung durch Gott. Die Abkehr des

jüdischen Volkes von Christus bestimmt die gegenwärtige Lage des

Judentums, seine zeitweilige Verwerfung, während die Ansiedlung
Israels auf slawischem Boden zwischen Völkern, die «der Welt noch
nicht ihr Wort gesagt haben», für die zukünftigen Schicksale des

Judentums und die endgültige Wiederherstellung seiner religiösen
Bedeutung grundlegend ist. Zu einer solchen Wiederherstellung
wird es kommen, wenn das Judentum in einem erneuerten Christentum

das Bild des vollkommenen Gottmenschen erkennt. Den Grund
für die Erwählung Israels sieht Solovjev nicht nur in dem souveränen

Willen der Gottheit, sondern auch in den dem Gegenstand der

Erwählung innewohnenden Eigenschaften. Solovjev greift hier auf
das in den «Vorlesungen» (III, 159, 160) nur in kurzen Strichen
entworfene Bild des jüdischen Charakters zurück, das jetzt eine bedeutende

Entwicklung erfährt. (Vgl. auch VIII, 317.) Da die Aus-

erwählung eine Beziehung Gottes zu einem bestimmten Objekt
bedeutet, so müssen sich auch im jüdischen Volke Charakterzüge
finden, die Israel für diese Erwählung geeignet machen. Die 3

Haupteigenschaften des jüdischen Volkscharakters sind: erstens, tiefe
Religiosität und Ergebenheit dem Gotte Israels gegenüber, zweitens,

11



ein äußerst entwickeltes Selbstgefühl, gesteigertes Selbstbewußtsein
und Energie, und drittens: eine starke Neigung und einen
ausgeprägten Sinn für die materiell-konkrete Seite des Lebens. Wie lassen
sich nun diese anscheinend durchaus widersprechenden Elemente
vereinigen \

Wenn der Jude an Gott glaubt, so sieht er nicht die Aufgabe
der Religion in einer Verschmelzung mit der Gottheit. Gott erscheint
als das absolute Ich und daher besteht die Religion in einer
Wechselwirkung zwischen göttlicher und menschlicher Person. Da das

jüdische Volk zu einer solchen Auffassung der Gottheit fähig war,
konnte es zum auserwählten Volke werden. «Der selbstseiende Gott
offenbart sich nur der ihrer selbst bewußten Persönlichkeit; der
heilige Gott verbindet sich nur mit dem Menschen, der Heiligkeit
sucht und fähig ist zur sittlichen Tat» (IV, 145). In der Verbindung
des Glaubens an Gott mit der höchsten Anspannung der individuellen

Energie strebt der Jude nach möglichst rascher Verkörperung
seines Ideales auf Erden, wobei er sich als freier Mitarbeiter der
Gottheit versteht. Von hier aus gesehen wird der spezifisch-jüdische
Materialismus verständlich. Im allgemeinen lassen sich 3 Arten des

Materialismus unterscheiden: der praktische, der wissenschaftlich -

philosophische und der religiöse Materialismus. Der Materialismus
der ersten Gattung hängt direkt von der Herrschaft der niederen
Seite der menschlichen Natur in einem bestimmten Individuum ab.
Zur Rechtfertigung dieses Zustandes wird das betreffende
Individuum die Existenz alles dessen leugnen, was über die Grenze des

Trieblebens hinausgeht. Wird eine solche Ansicht zum allgemeinen
die Prinzip erhoben, so entsteht der in seinen verschiedenen Abarten
die ganze Philosophiegeschichte durchziehende philosophisch-wissen-
schaftliche Materialismus. Keiner dieser beiden Aspekte des
Materialismus ist für das Judentum charakteristisch. Der praktische
Materialismus findet sich selten in reiner Form bei den Juden und
auch der wissenschaftlich-philosophische Materialismus entstand
nicht auf jüdischem, sondern auf griechisch-römischem Boden. Die
Juden konnten sich diese ihnen wesentlich fremde Philosophie erst
in ihrer späteren Entwicklungsform aneignen.

Die 3. Art des Materialismus jedoch war im jüdischen Charakter
von jeher vorhanden und besteht darin, daß der Jude eine materielle

12



Form seines Lebens fordert. «Er glaubt an den Geist, aber nur an
einen solchen, der alles Materielle durchdringt, der sich der Materie
als Hülle und Werkzeug bedient» (IV, 149)2.

So waren die Juden einerseits nicht der Materie als solcher
verhaftet und andererseits dem abstrakten Spiritualismus und
östlichen Dualismus in gleicher Weise abhold.

Die Neigung der Juden, das göttliche Prinzip in das materielle
Leben einzuführen und die materielle Natur zu reinigen und zu
weihen, bildet die für die Fleischwerdung des Logos geeignetste
Vorbedingung. Die genannten 3 Charaktereigenschaften bildeten in
ihrem richtigen Zusammenhang, d. h. beim Primat des ersten über
das zweite und dritte Prinzip den großen Vorzug des auserwählten
Volkes. Wird jedoch die Beziehung dieser drei Eigenschaften
untereinander gestört, und wird das erste Prinzip der Herrschaft des

zweiten und dritten unterworfen, so tritt eine Verzerrung des

jüdischen Charakters ein: das nationale Selbstgefühl wandelt sich
in nationalen Egoismus und Chauvinismus und «... der Realismus
des jüdischen Geistes entartet zu jenem ausschließlich
geschäftstüchtigen, gierigen und niedrigen Charakter, hinter dem für den
Außenstehenden und um so mehr für die voreingenommene Betrachtung

die besten Züge des wahren Judentums fast gänzlich verborgen

sind» (IV, 151).
Durch diese Verschiebung im jüdischen Charakter wird auch das

Verhalten Israels zu Christus beleuchtet, obwohl sich an den Gegnern

Jesu im Evangelium eher Fehler allgemein menschlicher, als

spezifisch jüdischer Natur zeigen.
Die gewöhnliche Erklärung, daß das jüdische Volk Jesus Christus

abgelehnt habe, weil seine Gestalt und Lehre nicht mit dem
Messias übereinstimmte, den es erwartete und der als politischer
Herrscher alle Völker Israels unterwerfen müsse, erweist sich nicht
als stichhaltig. Der politische Sieg des Judentums machte nicht den

2 Solovjev hat sich die spielerisch allegorische Deutung (1er hebräischen
Schrift zu eigen gemacht, derzufolge die hebräischen Buchstaben den im
jüdischen Charakter verankerten Sinn für das Materielle symbolisieren
sollen, indem sie nur die Konsonanten, den Leib des Wortes, wiedergeben,
während die Vokale gar nicht oder nur durch Punkte und Striche bezeichnet
werden.

13



ganzen Inhalt der messianisohen Erwartungen aus, ebensowenig
wie sich die Predigt Christi mit der Anbetung Gottes «im Geist und
in der Wahrheit begnügt». Die messianisohen Erwartungen des

Judentums gründeten sich vor allem auf die prophetischen Schriften,

in denen das messianische Reich vorzugsweise als volle
Offenbarung und Triumph der wahren Religion aufgefaßt wird.

Die Sadduzäer erkannten die prophetischen Schriften nicht an
und erwarteten überhaupt keinen Messias3. Diejenigen aber, die
den Prophezeihungen Glauben schenkten, konnten keinesfalls die

religiöse Seite des messianisohen Reiches übersehen. Die christliche
Lehre hingegen ist auch nicht auf abstrakte Geistigkeit beschränkt,
da ihre Zentralidee die Fleischwerdung der zweiten göttlichen Person,

eine geistig-materielle Tatsache ist. Das Reich Gottes ist nicht
nur die ßardeia xov Oeov ivîoç v/imv, sondern auch die universelle Theo -

kratie, die ja das gemeinsame Ziel von Christentum und Judentum
ist, als die Verwirklichung des Göttlichen in der materiellen Welt.
Das Christentum sieht den Weg zu diesem Ziel im Kreuz.

Das Verständnis dieses Mysteriums war dem damaligen Judentum

verwehrt, das eine unmittelbare Offenbarung der Gottheit
erwartete und das Ziel unter Berufung auf den Abrahamsbund und
die göttlichen Verheißungen durch einen äußerlich-formalen Prozeß

zu erlangen hoffte, und nicht durch Leiden und sittlichen Kampf
zu erringen gewillt war. «Das Kreuz Christi, durch das das Reich
Gottes erobert wird, forderte vom jüdischen Volke eine zweifache
sittliche Tat : erstens, Lossagung von seinem nationalen Egoismus,
und zweitens, zeitweilige Aufgabe der weltlichen Bestrebungen und
seiner Verhaftetheit an das irdische Wohlergehen» (IV, 157).

Erst durch diese Überwindung wäre Israel fähig geworden, das
Reich Gottes auf Erden zu realisieren. Das dem jüdischen Charakter

eigene Selbstgefühl und sein Haften am irdischen Wohlergehen
empörte sich gegen christliche Selbstentäußerung und Askese.

3 Die Sadduzäer haben das ganze Alte Testament anerkannt, lehnten
daher die messianische Hoffnung im politischen Sinne nicht völlig ab, wenn
sie auch für sie keine große Aktualität besaß. Die Sadduzäer stützten sich
auf Stellen aus den Propheten (z. B. Sanhédrin, Blatt 100), leugneten aber
die Auferstehung von den Toten.

14



Hätten sich die Juden gleich der Urkirche in den Verfolgungen als

Märtyrer und nicht als Rebellen erwiesen — so folgert Solovjev —,
so hätten sie die Welt besiegt und «sich mit dem Christentum im
gemeinsamen Triumphe vereinigt» (IV, 157)4. Um die göttliche Idee
in der materiellen Welt zu verwirklichen, ist es nötig, sich über die
Grenzen des rein natürlichen Lebens durch Selbstentäußerung zu
erheben, es von dieser Höhe her umzuformen und in die gottmenschliche

Vereinigung einzubeziehen. «... der christliche Universalismus

hat nicht die Vernichtung der natürlichen Besonderheiten jeder
Nation zum Ziele, sondern, im Gegenteil, die Kräftigung des nationalen

Geistes durch seine Reinigung von jeglichem egoistischen
Ferment» (IV, 158).

Das Judentum mühte sich um die Reinigung seiner materiellen
Natur und arbeitete an der Rechtfertigung des nationalen Geistes,

nur hatten die jüdischen Gesetzeslehrer hiebei den mehr äußerlich
formalen Aspekt der Sache im Auge. «Sie suchten Einigung mit
Gott durch ein äußerliches bedingtes Abkommen, nicht aber durch
innerliche Vergottung auf dem Weg des Kreuzes, durch die sittliche
Tat, durch persönliche und nationale Selbstentäußerung» (IV, 157).

Wenn schon das individuelle Kreuz und der offenbare
Widerspruch, der in der Forderung hegt, durch Entsagung und Leiden
zur Verwirklichung des Zieles zu gelangen, für den Juden ein Ärgernis

bildete, so mußte er um so mehr am gekreuzigten Gotte Anstoß
nehmen. «... dasselbe jüdische Volk, das durch seine besten Glieder
Umwelt und Stofflichkeit für die Fleischwerdung des Wortes Gottes
bereitet hatte, erwies sich in seiner Mehrheit am wenigsten auf-
nahmsfähig für das Geheimnis dieser Fleischwerdung» (IV, 158).
«Die Juden, die in jeder Sache ein praktisches Endresultat suchen,
dachten nur an eine kollektive Vereinigung mit Gott und sahen
nicht die Notwendigkeit einer individuellen Initiative und Vermitt-

4 Obigen Ausführungen Solovjevs wäre entgegenzuhalten, daß das Mysterium

Israels darin besteht, daß dieselben Kräfte und Voraussetzungen, die
es seit der Zerstörung des ersten Tempels in seiner völkischen Existenz
erhalten haben, auch zur Ablehnung Christi und somit zum Galutbewußtsein
führten. Das Nationaljudentum machte es möglich, daß Christus in die Welt
kam. Warum hätten sich die Juden einer Sache entäußern sollen, die ihnen
bisher die Möglichkeit gegeben hatte, als Heilsnation zu existieren

15



lung zur Erreichung dieses gemeinsamen Zieles ein» (IV, 158). So

wird durch die Ablehnung des Gottmenschen als Anfang der
allgemeinen Rettung auch der Sinn der Gottmenschlichkeit entstellt
und aus ihr ein dem Hause Israel ausschließlich zukommendes
Vorrecht gemacht.

«Bei Bewahrung der positiven Eigenschaften seines Charakters
hätte das Judentum seine Religion verbreitern und somit vertiefen
müssen, ihr völlig universale Bedeutung und besonders jenen
asketischen Geist, der ihr immer gefehlt hatte, verleihen müssen»

(IV, 157).
Christentum und Judentum eignet dieselbe theokratische

Aufgabe: die Schaffung einer gerechten, «gottmenschlichen»
Gesellschaft. In der jüdischen Geschichte finden wir die drei Prinzipien
der freien Theokratie: das Hohepriestertum, Königtum und
Prophetenamt so angeordnet, daß das Prophetentum als Quelle der
beiden ersten Prinzipien erscheint. «Der größte Vertreter des
jüdischen Volkes war nicht der Hohepriester Aron, sondern der Prophet
Moses, und wenn dann David einen so wichtigen Platz in den
Schicksalen der j üdischen Theokratie einnahm, so nur deshalb, weil er
nicht nur König, sondern auch Prophet war» (IV, 161). In der Folgezeit

erwies sich die Schwäche der Königsmacht und des Hohen-
priestertums als äußerst verderblich für die politische Selbständigkeit

Israels und die Entwicklung seiner Religion. Es setzte dann
jener Prozeß ein, den Solovjev «die pharisäisch-talmudische
Kristallisation des Judentums» (IV, 162) nennt. Diese Entwicklungsphase

gelangte zur Vollendung, als nach dem völligen Verschwinden
des Königtums in Israel auch das Priestertum nach der Zerstörung
des 2. Tempels abkam, und das Prophetenamt sich endgültig in den
Rabbinismus verwandelt hatte, «der seine Seele in die Erfüllung des

väterlichen Vermächtnisses legte, einen Zaun um die Thora zu
bauen» (IV, 162). So konnte das Judentum nach Wegfall des

hohenpriesterlichen und königlichen Prinzips und nach Umwandlung
des prophetischen Elementes seiner theokratischen Aufgabe nicht
mehr gerecht werden.

Aber auch in der Geschichte des Christentums fand keine
harmonische Entwicklung der theokratischen Elemente statt, die im
Westen wie im Osten eine meist einseitige und entstellende Anwen-

16



dung fand. «Wenn in Byzanz die Hauptursache alles Übels in der
übermäßigen Betonung der kaiserlichen Alleinherrschaft lag, so war
im Westen hingegen die Schwäche und Zersplittertheit der Staatsgewalt

das größte Hindernis für die Sache der Theokratie» (IV, 166).
Da Europa der theokratischen Idee entfremdet ist und zum Großteil

der Säkularisierung anheimfiel, sieht Solovjev in den «frischen

Kräften», den Kräften der slawischen Völker, d. h. Rußlands und
Polens, die sich noch nicht von den — allerdings entstellten —
Prinzipien der christlichen Theokratie abwandten, die Garanten einer

zukünftigen universalen Theokratie. Solovjev sieht im Katholizismus

Polens einen kräftigen Ansatz des hohenpriesterlichen Elementes

und in der kaiserlichen Macht Rußlands eine, wenn auch
ungenügende, Verwirklichung des theokratischen Königtums. Solovjev
hält die polnischen Bestrebungen nach nationaler Unabhängigkeit
für unrichtig und sieht die historische Aufgabe dieser Nation in der

Bildung einer Brücke zwischen Ost und West. «Die besten Söhne
Polens und auch die Masse des polnischen Volkes bleiben eifrige
Katholiken und halten die theokratische Idee Roms mit Hingebung
aufrecht. Die besten Söhne Rußlands und die Masse des russischen
Volkes bewahren der östlichen Orthodoxie die Treue und bleiben
den theokratischen Traditionen von Byzanz verbunden» (IV, 161).
Dem Umstände, daß zwischen Rußland und Polen, in denen noch
theokratische Ideen wirksam sind, der größte Teil des jüdischen
Volkes lebt, das seine eigenen theokratischen Ideen besitzt, schreibt
Solovjev eine ausschlaggebende providentielle Bedeutung zu. Dem
polnischen Volk, das römisch-katholisch ist und gleichzeitig der
Gewalt des Zaren untersteht, soll bei der Bildung der zukünftigen
universalen Theokratie, der notwendigerweise eine Vereinigung der
Kirchen untereinander und eine wenigstens teilweise Vereinigung
des Christentums mit dem Judentum vorausgeht, die Mittlerrolle
zufallen. «Der mächtige Zar wird dem verfolgten Hohenpriester
seine hilfreiche Hand reichen» (IV, 183).

Wenn die Einigung des Christentums erfolgt, wird sich auch
Israel bekehren, da es dann das Reich des Messias erkennt. Gleichzeitig

wird diese Vereinigung auch den Anlaß zu einer Teilung im
Judentum bieten, denn «der bessere Teil des Judentums wird in die
christliche Theokratie eingehen, der schlechtere aber außerhalb

17
2 Judaica, Band 10, 1



ihrer verbleiben» (IV, 184). Dieser Rest wird jedoch am Ende der
Tage nach dem Worte des Apostel Paulus gerettet.

Im Rahmen der Theokratie wird dem Judentum das als Aufgabe
zufallen, worin seine besondere Kraft und Begabung liegt: die

Beherrschung der Natur und der ökonomischen Seite des Lebens.
Das persönlich-subjektive Prinzip Israels zeigte sich zuerst in den

Propheten («in der göttlichen Sphäre»), dann im Rabbinismus («der
rational-menschlichen Sphäre»), und endlich ist es in der
hauptsächlich auf das wirtschaftliche Element bezogenen Tätigkeit der
Juden («der Sphäre des materiellen menschlichen Lebens») manifest

geworden.
In der Theokratie wird diese Tätigkeit des Judentums einen

anderen Charakter erhalten, als sie in der säkularisierten Welt
besessen hatte, in der für Juden und Nichtjuden der Zweck der
wirtschaftlichen Tätigkeit im materiellen Gewinn lag. Denn in der
Theokratie ist das Ziel des Wirtschaftsprozesses «Vermenschlichung
des materiellen Lebens und der Natur, ihre Ordnung durch die
menschliche Vernunft, ihre Beseelung durch das menschliche
Gefühl» (IV, 185). Wie das Judentum einst den Boden für die

Fleischwerdung Gottes bereitete, «so wird das künftige Israel als

tätiger Vermittler für die Vermenschlichung des materiellen Lebens
und der Natur und für die Schaffung einer neuen Erde dienen, auf
der Wahrheit und Gerechtigkeit leben» (IV, 185).

Bald nach Vollendung des Aufsatzes über das Judentum, wo ein
erster skizzenhafter Entwurf der theokratischen Idee gegeben wurde,
machte sich Solovjev an eine großangelegte Darstellung dieser Idee,
der das Hauptwerk seiner zweiten Schaffensperiode, die «Geschichte
und Zukunft der Theokratie», gewidmet ist. Dieses Buch trägt den
bezeichnenden Untertitel «Erforschung des weltgeschichtlichen
Weges zum wahren Leben», und sollte das Ziel verfolgen, «den
Glauben unserer Väter zu rechtfertigen und ihn auf eine neue Stufe
des vernünftigen Bewußtseins zu heben; zu zeigen, wie dieser alte
Glaube, von den Fesseln der lokalen Absonderung und des nationalen
Egoismus befreit, mit der ewigen und universellen Wahrheit
zusammenfällt» (IV, 243).

Das Werk war ursprünglich in 3 Bänden geplant, von denen aber

nur der erste Band, der eine ausführliche Erklärung der biblischen

18



Geschichte bietet, geschrieben wurde. Er wird von Solovjev als

«Philosophie der biblischen Geschichte» bezeichnet, erschien wegen
Zensurschwierigkeiten in Agram (1885) und war die Frucht der im
Anfang der achtziger Jahre unter der Leitung des Rabbiners Faivel
Götz aufgenommenen alttestamentlich-rabbinistischen Studien des

Autors. Der 2. Band sollte einer «Philosophie der Kirchengeschichte»
und der 3. Band den «Aufgaben der Theokratie» gewidmet sein.
Das Werk fand jedoch in dem im Jahre 1889 in Paris in französischer

Sprache erschienenen Buche «La Russie et l'église universelle

» sowie in einer Reihe von Aufsätzen derselben Zeit in gewisser
Weise Fortsetzung und Abschluß.

Der Sinn der biblischen Geschichte liegt nach Solovjev in der

Verbindung und im Zusammenwirken des göttlichen Prinzips und
des Menschen, d. h. in der Theokratie. In der Geschichte des
jüdischen Volkes werden die historischen Vorbedingungen für die

Inkarnation des Gottmenschen providenziell geschaffen. Die Gründe
für die Erwählung Israels liegen wesentlich im Charakter dieses

Volkes, bzw. in den persönlichen Eigenschaften der Erzväter, wie

Solovjev in seiner originellen Analyse des jüdischen Charakters in
der Abhandlung «Das Judentum und die christliche Frage» (siehe
oben S. 11) und im 3. Buche der «Geschichte und Zukunft der
Theokratie» erklärt, wo wir dieselbe Stelle fast wörtlich
wiedergegeben finden.

Solovjev gliedert im V. Buche des vorliegenden Werkes die
biblische Geschichte vom Sündenfallsbericht bis zum Erscheinen
Christi in ein sechsphasiges Schema, das er in Analogie zum
Schöpfungsbericht der Genesis aufstellt.

Wie der Erschaffung des Menschen durch Gott sechs vorbereitende

Weltperioden vorausgingen, so wird das Kommen Christi
durch sechs Stadien des historischen Prozesses vorbereitet. Solovjev
suchte seine historiosophischen Periodisierungen dadurch
aufzulockern, daß er ein und denselben Inhalt in verschieden gegliederte
Systeme einordnete. So bietet auch dieses Schema, verglichen mit
den vorhergehenden Einteilungen, manches Neues, jedoch sind
die Berührungspunkte mit dem in der 10. Vorlesung über das

Gottmenschentum (siehe oben S. 2 ff.) flüchtig skizzierten
Paradigma evident.

19



Der erste Abschnitt der Weltgeschichte liegt zwischen Sündenfall

und Sintflut und entspricht dem ersten Tag der Schöpfungsgeschichte.

Hier wird der Sündenfall als Verwerfung des theokra-
tischen Weges gedeutet, wobei die Sünde nicht im zu erreichenden
Ziel der Vervollkommnung des Menschen, sondern in den falschen
Mitteln zu ihrer Verwirklichung gesehen wird. Die Nachkommenschaft

des Weibes wird vom Samen der Schlange geschieden. In der
Vermischung der Bne Elohim mit den Töchtern der Menschen wird
versucht, eine neue Vereinigung der gespaltenen Menschheit
anzubahnen. Diese Verbindung erfolgt aber rein äußerlich in der Sphäre
des Fleisches und führt daher zu allgemeiner Verderbnis, die die
Sintflut austilgt.

Der zweite Abschnitt entspricht der Zeit von Noah bis Abraham.
Der Turmbau zu Babel wird als rein formale, nicht auf Gott gegründete

Einigungstendenz der Menschen gedeutet, die durch ihre
Aufteilung und Zerstreuung bestraft werden.

Die dritte Phase dauert von der Berufung Abrahams bis zum
Auftreten Mosis. Die allegorische Interpretation des dritten kosmo-
gonischen Tages ist besonders gepreßt. Solovjev ist bemüht, das

Hervortreten des Festlandes mit der Erwählung Abrahams in
Analogie zu setzen: «In der Person des Patriarchen tritt das
gottmenschliche Festland, die heilige gottgebärende Erde, hervor und
sondert sich von den stürmischen und dunklen Wassern des Heidentums»

(IV, 576). Mit der Erwählung Abrahams setzt der theokra-
tische Prozeß ein.

Die Grundlage für die Erwählung Abrahams ist in seinen
persönlichen Eigenschaften, den «theokratischen Tugenden» (IV, 364),
zu suchen. Diese Charakterzüge werden als freiwilliger Gehorsam,
bewußter Glaube und als Eifer für die Sache Gottes bestimmt. Das
Wesen dieser drei Tugenden bildet die Selbstaufopferung als Basis
der Theokratie. In der Geschichte der Erzväter Abraham, Isaak
und Jakob wird die Theokratie in ihrem Keime sichtbar. In diesem

Anfang liegt bereits ihr Wesen beschlossen: «Vereinigung des
Menschen mit Gott durch Opfer in Gnade, durch Unterwerfung in
Freiheit» (IV, 414).

Diese primordiale Theokratie wird hier von einzelnen Individuen
getragen und offenbart in dieser Form bereits das universale Ziel,

20



das in der Verheißung der Einbeziehung aller Völker in das Gottesreich

ausgesprochen ist. Zur Verwirklichung dieses Versprechens
muß aber der Keim der Theokratie, der bei den Erzvätern noch
einen individuellen Charakter trägt, die Form einer nationalen
Existenz annehmen. Dieses Resultat wird mit Hilfe des historischen
Prozesses erreicht, wobei Solovjev die Gottheit mit einem Züchter
vergleicht, der einerseits durch Isolierung des Zuchtmaterials vor
schädlichen Einflüssen, andrerseits durch Kreuzung und
Umweltveränderung die gewünschte Entwicklung erzielt. Hiebei bedient
sich die göttliche Weisheit des Zufälligen zur Erreichung des

Notwendigen, und des Notwendigen zur Durchsetzung des Erwünschten.

Der hier gebotene Gottesbegriff hat eine bei weitem persönlichere

Funktion, als es in dem geschichtsphilosophischen Schema
der «Vorlesungen über das Gottmenschentum» der Fall war.

Wenn auch der Ansatz zur Theokratie in der Folge bald von
persönlichen Lastern und Fehlern entstellt wurde, so dienen letztlich

auch diese dem Ziele der Vorsehung und dem Wohle des
jüdischen Volkes (vgl. die Erzählung von den Bne Hamor und von
Thamar). Mit Moses endlich geht die mehr an den Personen der
Patriarchen haftende Theokratie in eine nationale Theokratie über.
Die Gottheit gibt sich Moses im brennenden Dornbusch als «ehje
asher ehje» kund, was Solovjev interpretiert: «Ich werde sein der
Ich sein werde», d. h. als Gott, «der in der Aufeinanderfolge der
Zeiten wirkt, als Gott der Geschichte»5 (IV, 385). In Moses sind die
theokratischen Gewalten in ihren Anfängen vereint : Er setzt das

Priestertum ein und bestellt die Richter und den Rat der Siebenzig.
Der vierte kosmogonische Tag, die Schaffung der Gestirne und

die Festigung der kosmischen Ordnung wird mit der Epoche von
Moses bis Salomo in Parallele gesetzt. Die allegorische Interpretation

Solovjevs sieht in der Sonne den Hohenpriester, im Monde
den König und in den Sternen die Propheten angedeutet.

Das Königtum in Israel wird als Notwendigkeit gesehen, die

aus der Unfähigkeit des jüdischen Volkes zur idealen Theokratie
entspringt. Das Königtum an sich gehört nicht zum Urbild der

5 Eine ähnliche Deutung dieser Stelle schlägt auch Buber vor. (Königtum

Gottes.)

2t



idealen Theokratie, die in einem allgemeinen königlichen Priester -

tum, d. h. der vollen Verbindung der Menschheit mit Gott besteht
Daher wird das Volk ob seines Verlangens, einen König zu haben,
von Jahve und Samuel getadelt. Saul erwies sich der Erwählung
unwert und errichtete eine gottlose Alleinherrschaft. Unter David
war die Harmonie zwischen den drei Gewalten hergestellt.

Der Hohepriester ist der Mittelpunkt der Theokratie, die
Verbindung zur Gottheit. Das Königtum führt das Volk auf den vom
Hohenpriester gewiesenen Weg. Die Propheten bereiten das Volk
auf das kommende Reich Gottes vor. Die in David verwirklichte
Theokratie ist der Kulminationspunkt der nationalen Theokratie
und der Beginn ihres Zerfalls, der den Übergang zur universalen
Theokratie einleitet, deren Begründer der kommende Messias ist.

Der 5. Tag entspricht in der jüdischen Geschichte dem Zeitraum
vom ersten bis zum zweiten Tempel und in der hellenischen Welt
der Epoche vom Trojanischen Krieg bis zu den Perserkriegen. Diese
Periode ist durch eine hohe Blüte von Religion, Philosophie und
Kunst in der heidnischen Welt gekennzeichnet6, die so zur Aufnahme
des Christentums vorbereitet wird.

Der 6. Tag endlich erstreckt sich vom Bau des zweiten Tempels
bis zum Erscheinen Christi. In dieser Zeit gelangt das religiöse
Bewußtsein Israels zu größter Fülle. Die Thora wird zur realen

Grundlage des jüdischen Lebens. So war die Zeit zur Inkarnation
des zweiten Adam gereift, «... nachdem sich der Körper der
Menschheit gebildet hatte, der dann seine lebendige Seele (nefesli
liaja) in den rational-theoretischen Spiegelungen der göttlichen Idee
(im aufgeklärten Heidentum) und in den sittlich-praktischen
Verknüpfungen mit dem Willen und Wirken Gottes (im erleuchteten
Israel) aufgefaltet hatte — als alle diese oberflächlichen und
einseitigen Verbindungen der Seele mit Gott erschöpft waren und sie

nicht befriedigten» (IV, 579).
Neben diesen historiosophischen Perspektiven gibt Solovjev in

diesem Werk eine Erklärung des mosaischen Opfergesetzes und
eine in vieler Hinsicht gepreßte allegorische Interpretation hebräischer

Termini, die uns in diesem Zusammenhang nicht interessiert.
6 Vgl. die «Achsenzeit» in Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der

Geschichte.

22



Im Buche «La Russie et l'église universelle», Paris 1889, das den
Abschluß der theokratischen Schaffensperiode Solovjevs bildet, ist
Solovjevs Einstellung zum Judentum im wesentlichen unverändert

Im 9. Kapitel des 3. Buches des genannten Werkes wird das

Entwicklungsschema der religiösen Offenbarung aus den
«Vorlesungen» in verkürzter Form wieder aufgenommen. Oer
Verabsolutierung eines Teilaspektes der Gottheit bei Indern und Hellenen
wird die in organischer Evolution fortschreitende Manifestation der

göttlichen Offenbarung im Judentum gegenübergestellt.
Oie Idee der Trinitarischen Theokratie war im Bewußtsein

Israels immer lebendig und verwirklichte sich konkret in den
wichtigsten Momenten der jüdischen Geschichte.

In seiner letzten Schaffensperiode 1890—1900 kam Solovjev zur
Einsicht, daß die Verwirklichung der Freien Theokratie auf Erden
ein Ding der Unmöglichkeit ist und das Problem des Bösen beginnt
erst jetzt im letzten Jahrzehnt seines Lebens den Philosophen intensiv

zu beschäftigen. Sein auf das Diesseits ausgerichteter Messianis-

mus beginnt einer apokalyptisch -eschatologischen Konzeption zu
weichen, wenngleich Solovjev auch den endgültigen Verzicht auf
die so lange gehegten theokratischen Hoffnungen erst in den letzten
drei Jahren seines Lebens vollzog.

War Solovjevs schwärmerischer Optimismus früher geneigt, das
Böse als einen Mangel zu verharmlosen, der bei entsprechendem
Fortschreiten des Guten verschwinden würde, und einer origene-
nistischen Wiederherstellungslehre zu huldigen, so nimmt es jetzt
den Charakter einer realen, die Welt beherrschenden, aber nicht
unüberwindlichen Macht an: Der gesamten Menschheit wird das

Evangelium vorgelegt, aber nur ein geringer Teil wird sich für
Christus entscheiden, gegen den Antichrist ankämpfen und das

ewige Heil erlangen. Solovjev will nun durch Aufhellung des christlichen

Glaubensgutes mit Hilfe der Philosophie eine freie und
bewußte Wahlentseheidung für oder gegen Christus ermöglichen
und wendet sich daher wiederum der Arbeit an der theoretischen
Philosophie zu. Dieser Tätigkeit verdankt Solovjevs moralphilosophisches

Werk «Die Rechtfertigung des Guten» und eine Reihe
kleinerer Schriften über Ästhetik und Erkenntnistheorie ihr Dasein.

Sah Solovjev in seiner ersten Periode die Bedeutung des Juden -

23



turns vorzugsweise als historische Vorbereitung auf die Fleisch-
werdung Christi, so teilte er ihm in der folgenden Epoche überdies
noch eine besondere Rolle bei der Aufrichtung der Theokratie zu.
In seiner letzten Schaffensperiode sieht der Philosoph im Judentum
die einzige Macht, die sich am Ende der Zeiten dem Antichrist
bewaffnet entgegenstellt.

Das letzte, und in vieler Beziehung genialste Werk des

Philosophen, die in Dialogform abgefaßten «Drei Gespräche» (1899 bis

1900), das hauptsächlich dem Problem des Bösen gewidmet ist,
enthält die «Kurze Erzählung vom Antichrist», aus der wir Solov-

jevs endgültige Ansichten über die Bedeutung des Judentums
entnehmen.

Diese Schrift endet nicht mit dem Untergang der Welt, sondern
mit dem Abschluß des historischen Prozesses und dem Anbruch
eines metahistorischen, apokalyptischen Milleniums. Rußland fällt
hier keinerlei messianistische Funktion zu, es ist in die vereinigten
Staaten Europas, bzw. in die Weltmonarchie des XXI. Jahrhunderts

eingegliedert und zeichnet sich vor den anderen Nationen
durch nichts aus7.

Die Erzählung wurde in Europa wiederholt in Übersetzungen
verbreitet8, so daß es nicht nötig ist, hier auf den Gang ihrer
Handlung bis zum Ende des vom Weltmonarchen einberufenen
Kirchenkonzils und auf die erfolgte Vereinigung der Kirchen
einzugehen.

Die Juden, die zur Zeit des Konzils etwa 30 Millionen zählten,
hatten den Weltherrscher bei der Festigung und Ausbreitung seiner
Macht unterstützt. Palästina war ein autonomes Gebiet mit
vorzugsweise jüdischer Bevölkerung. Als der Monarch seine Residenz
nach Jerusalem verlegte, und heimlich unter den Juden das Gerücht
verbreiten ließ, daß seine eigentliche Aufgabe die Aufrichtung der

' Eventuell könnte in der Tatsache, daß der Starec Johannes als
Vertreter der griechisch-orthodoxen Kirche den Antichrist als erster entlarvt,
eine Andeutung auf eine besondere Stellung der Orthodoxie gesehen werden.

8 «Drei Gespräche», übersetzt von Harry Köhler in «Vladimir Solovjev,
Ausgewählte Werke», I. Band (Jena, 1914). — «Erzählung vom Antichrist»,
übersetzt von E. Müller, Kamp (Bonn, 1947), Ludolf Müller (München,
Rinn 1947), Paul Viator (Wien, 1947) etc.

24



Weltherrschaft Israels sei, wurde er von ihnen für den Messias

gehalten und begeistert verehrt. Als aber der Imperator sich zur
Verkörperung der höchsten Gottheit erklärte und man durch einen
Zufall entdeckte, daß er entgegen der Überzeugung der Juden, die
ihn für ihren Rassegenossen hielten, nicht einmal beschnitten war,
erhob sich das jüdische Volk «wie ein Mann» gegen den Usurpator.
Die bisherige Ergebenheit der Juden gegenüber dem Weltherrscher
schlug in flammenden Haß um. Jetzt wurde offenbar, «daß die
Seele Israels in ihrer Tiefe nicht von Berechnungen und von der

Begierde nach Mammon geleitet wurde, sondern von der Kraft
eines lebendigen Herzens, von Hoffnung und Zorn seines uralten
Messiasglaubens» (X, 219).

Der Kaiser begann hierauf unter den unbotmäßigen Juden und
Christen zu wüten und ließ viele Tausende niedermetzeln. Darauf
schloß eine jüdische Millionenarmee Jerusalem ein und belagerte
den Antichrist in seinem Palast. Durch die Künste seines Papstes
Appolonius gelingt dem Imperator die Flucht aus der Stadt. An der

Spitze eines zahllosen Heeres von Heidenvölkern erscheint er in
Syrien und rückt der jüdischen Streitmacht entgegen. Am Toten
Meer treffen die beiden Heerhaufen aufeinander, ein Vulkan öffnet
sich und verschlingt den Antichrist mit seiner Armee. Inzwischen
hatten sich die Juden nach Jerusalem auf den Weg gemacht, um
den Gott Israels um Rettung anzuflehen. Als sie der Stadt ansichtig
wurden, zerriß ein Blitz den Himmel und Christus im kaiserlichen
Purpur mit den Nägelmalen an den Händen steigt zu ihnen herab.

Gleichzeitig bewegt sich vom Sinai eine Schar Christen, die von
Petrus, Johannes und Paulus als den Repräsentanten der nunmehr
vereinigten katholischen, orthodoxen und evangelischen Christen
geführt wird, auf Sion zu. Von allen Seiten strömen die Juden und
Christen herbei, die der Antichrist getötet hatte. Der historische
Entwicklungsprozeß ist beendet und das tausendjährige Reich der

Apokalypse bricht an.
* **

Solovjevs positive Einstellung dem Judentum gegenüber äußerte
sich nicht nur in seinen philosophisch-theologischen Schriften: Er
war auch bereit, in der Presse und in seinem praktischen Wirken

25



für das Judentum einzutreten und war ein eifriger Verfechter des

Gleichberechtigungsanspruches der russischen Judenschaft. Für
Solovjev ist die jüdische Frage eine eminent christliche Frage und
erhält so ausschließlich religiösen Charakter. Er sieht mit Recht in
der Toleranz, die den Juden gegenüber in Europa geübt wird, nur
den Ausdruck völliger Indifferenz in Sachen der Religion und somit
keine Lösung der Judenfrage. «Nicht das christliche, sondern das

glaubenslos gewordene Europa duldet die Juden» (VI, 136). Das

Hauptinteresse des säkularisierten Europa ist das Geld. Da die
Juden Meister des Geldwesens sind, nehmen sie beherrschende

Stellungen im zeitgenössischen Europa ein.
Die Lage des Judentums in Rußland zählt Solovjev zu den

Hauptübeln, von denen sein Vaterland heimgesucht ist9. Als sich
Solovjev im Jahre 1890 mit dem Plan eines kollektiven Protestes

gegen die antisemitische Pressekampagne trug und an Graf Lev
Tolstoj mit dem Vorschlag herantrat, den Text dieser Proklamation
zu verfassen, erhielt er von diesem einen Brief, in dem es u. a.
heißt: «Wenn Sie, Vladimir Sergeevic, Ihren Gedanken über diesen

Gegenstand Ausdruck verleihen, so weiß ich im voraus, daß Sie

auch meine Ansichten und Gefühle ausdrücken, weil der Grund
unser beider Abscheu vor den Unterdrückungsmaßnahmen gegen
die jüdische Nationalität derselbe ist: das Bewußtsein brüderlicher
Verbundenheit mit allen Völkern und vor allem mit den Juden, in
deren Mitte Christus geboren wurde, und die so viel von der
heidnischen Unwissenheit der sogenannten Christen gelitten haben, und
noch immer leiden» (Briefe II, 159). So verfaßte Solovjev selbst ein
Protestschreiben, in dem er das Judentum verteidigte und den
verderblichen Einfluß des Antisemitismus auf die russische Gesellschaft

aufzeigte, und es gelang ihm, über 100 Unterschriften
namhafter Persönlichkeiten in Moskau und Petersburg zu erhalten. Des

ungeachtet blieb der Protest infolge antisemitischer Quertreibereien
unveröffentlicht und Solovjev wandte sich in dieser Angelegenheit
mit einem Brief an Alexander III., wurde aber von den Behörden
zur Aufgabe seines Vorhabens veranlaßt. Der Rabbiner Faivel Götz,

9 «Diese Übel sind meiner Meinung nach: 1. die Lage des Judentums,
2. die Russiflzierung Polens, 3. das Fehlen der Religionsfreiheit» (Solovjev
an Götz, Briefe II, 150).

26



den eine aufrichtige Freundschaft mit Solovjev verband, suchte
die Absicht des Philosophen auf einem anderen Weg wenigstens
teilweise zu verwirklichen und ließ ein Büchlein über die jüdische
Frage erscheinen, das ein von Solovjev verfaßtes Vorwort und
Briefe Lev Tolstojs, Cicerins und Korolenkos mit judenfreundlichen
Äußerungen enthielt. Das Buch wurde jedoch gleich nach Erscheinen

von der Zensur konfisziert10.
Solovjev ist es in seiner Bekämpfung des Antisemitismus nicht

nur um die Verteidigung des Judentums zu tun, sondern auch die

Sorge um diejenigen, die durch den Judenhaß sittlich verwildern,
liegt ihm am Herzen, nach den Worten des Ezechiel: «Wenn Du
nicht dem Sünder verkündest, daß er sich von seinem Weg bekehre,
und lebe so werde ich sein Blut von Deiner Hand fordern.»
(Vgl. Br. II, 163.)

Die aufrichtige Sympathie, die Solovjev für das jüdische Volk
hegte, blieb nicht unerwidert und der Rabbiner Götz konnte anläßlich

Solovjevs Ableben schreiben: «Überhaupt kann man ruhig
behaupten, daß es seit dem Tode Lessings keinen christlichen
Gelehrten und Literaten gegeben hat, der sich einer solchen
Verehrung, einer so weitgehenden Popularität und einer so aufrichtigen
Liebe unter den Juden erfreut hätte, wie Vladimir S. Solovjev»11.

Solovjev machte im Jahre 1879 die Bekanntschaft des Rabbiners
Faivel Götz, die bald in eine bis zum Tode des Philosophen
währende Freundschaft überging. Solovjev begann am Anfang der 80er
Jahre mit dem Studium der althebräischen Sprache, in der ihn sein
Freund unterwies. Er las mit ihm das Alte Testament im Urtext
und interessierte sich besonders für die rabbinischen Interpretationen,

die sein Lehrer an die Lektüre knüpfte. Solovjev beschäftigte
sich auch in späteren Jahren mit dem Studium der biblischen Texte.
So finden wir in seinen Briefen an Götz aus den Jahren 1886 und
1887 Bemerkungen über die Fortsetzung seines Sprachstudiums

10 Vgl. S. Dubnow, Weltgeschichte des jüdischen Volkes, Berlin 1929,
Band 14, Seite 179.

11 Ob Otnosenii VI. S. Solov'eva k evrejskomu voprosu, Voprosy Filo-
sofii i Psichologii, XII (1901), 56. Vgl. hiezu die offizielle Meinung des

Judentums in Jüd. Lexikon IV, 491 «S. ist einer der besten Kenner und
aufrichtigsten Freunde des Judentums», und auch Dubnow, op. cit. XTV, 179.

27



(Briefe II, 138, 140). Auch fügte er seinen täglichen Gebeten einige
hebräische Psalmverse bei, z. B. Psalm 25, 16—17, um, wie er sagte,
«die Pflicht der religiösen Höflichkeit zu erfüllen» (Briefe II, 144).
Solovjev machte sich in jeder Weise mit den Lebensgewohnheiten
der jüdischen Bevölkerung vertraut und ließ keine Gelegenheit
ungenützt, mit Juden bekannt zu werden. Er zeigte besonderes
Interesse für den Talmud und die jüdische Überlieferung. Er las
mit seinem Lehrer die Traktate Abhoth, Abhoda Sara, Joma und
Sukka im Urtext und beschäftigte sich eingehend mit deutschen
Werken über talmudische Literatur und jüdische Geschichte. Dieses
Studium gab Solovjev das Rüstzeug, sich in seinem 1886 erschienenen

Artikel «Der Talmud und die neueste polemische Literatur
über ihn in Österreich und Deutschland» (VI) mit den in den

berüchtigten Büchern von Rohling und Justus enthaltenen
antisemitischen Anwürfen auseinanderzusetzen. Ebenso deckt er in
seiner 1891 erschienenen Kritik einer russischen Tendenzschrift
(S. Diminskij, Glauben- und Sittenlehre (1er Juden, Petersburg
1891, in VI) die philologischen Irrtümer des Autors auf.

In einer anderen Arbeit tritt Solovjev der Ansicht Ernest Havets
(«La modernité des Prophètes», Paris 1891) in «Wann lebten die
jüdischen Propheten», 1896, VII) entgegen, der die Prophetae
Posteriores nach den Makkabäischen Freiheitskriegen ansetzte —
1885 verfaßte Solovjev einen kurzen Bericht über eine neutesta-
mentlich-israelitische Glaubensgemeinschaft, die sich ein Jahr vorher

in Kischinew unter der Führung eines gewissen Josef Rabbino-
vic konstituiert hatte, und deren Ziel eine Verschmelzung von
Judentum und Christentum war. Solovjev gibt in dem Artikel
«Das neutestamentliche Israel» (IV) seiner Meinung Ausdruck, daß
diese Gründung unter Umständen die Keimzelle einer jüdischen
Nationalkirche werden könnte. Die Religionsgemeinschaft brach
jedoch in wenigen Jahren völlig zusammen und teilte so das Schicksal
ähnlicher ephemerer sektenhafter Reformversuche im russischen
Judentum, wie die Brüderschaft Jakob Gordins oder die 1882

gegründete Sekte «Neues Israel»12.

12 Simon Dubnow «Weltgeschichte des jüdischen Volkes», Berlin 1929,
Band X, S. 224. Vgl. hiezu auch Thomas G. Masaryk, «Zur russischen
Geschichts- und Religionsphilosophie», Jena 1913, Band II, S. 237.

28



Zum Schluß möge noch Solovjevs Beschäftigung mit der Kabbala
Erwähnung geschehen. Als er sich im Jahre 1875 zwecks
philosophischer und religionswissenschaftlicher Studien in London
aufhielt, hatte er auch Gelegenheit, sich in die Sekundärliteratur über
die Kabbala zu vertiefen. Während seines Londoner Aufenthaltes,
der für die Formation seines Begriffsystems von großer Wichtigkeit

war, beschäftigte ihn besonders das Problem der Sophia, der
Weisheit Gottes, die er als podruga vecnaja, als ewige Gefährtin, in
seinen Gedichten besingt. Im Gedicht «Drei Begegnungen» (1898)

spielt Solovjev auf die Erlebnisse jener Zeit an. Strémoouchoff sagt
mit Recht: «Ses études étaient entièrement consacrées à Celle qui,
vague encore, possédait déjà son âme» (V. Solovjev et son œuvre
messianique, Seite 40). Es würde jedoch den Rahmen dieser Arbeit
überschreiten, wollten wir uns an dieser Stelle mit der Ideengeschichte

Solovjevs Sophianischer Doktrin beschäftigen.
Solovjev legte seine Ansichten über die Kabbala im Vorwort

zum Artikel I). Ginsburgs «Kabbala, die mystische Philosophie der
Juden» (Voprosy Filosofii i Psichologii III, XXXIII, 1896, Seite

279) nieder.
Solovjev hält die Kabbala, die ihm auch nach seinen hebrä-

istischen Studien nur in Übersetzungen und Sekundärliteratur
zugänglich war, im wesentlichen für das Resultat einer
Wechselbeziehung zwischen der jüdischen Religion und der «babylonischpersischen

Magie und Theosophie», dem gegenüber späteren
griechisch-jüdischen, griechisch-ägyptischen und christlichen Einflüssen
eine nur sekundäre Bedeutung zukäme. Als Hinweise auf die
Kabbala gilt Solovjev u. a. die Stelle 'En Dorshin, Chagiga II, wo
vor dem Vortrag über M a'ase Bereshith und Ma'ase Merkabha in
der Anwesenheit zweier, bzw. einer Person gewarnt wird, und auch
die Erzählung in der jerusalemitischen Gemara, die die Gefahren
einer unvorsichtigen Beschäftigung mit der «Geheimen Theosophi-
schen Lehre» vor Augen führt. Die Wechselbeziehung zwischen
Christentum und Judentum auf dem Boden der Kabbala erzeugte
die Bewegung Sabbatai Zwi's, der Frankisten und des Chassidismus,
der nach Solovjev zur Zeit der Abfassung dieses Artikels im
südwestlichen Rußland und Galizien noch in Blüte stand. Für Solovjev
dürfte die Gotteslehre der Kabbala, die in wesentlichen Punkten

29



an seine, hauptsächlich auf Schelling gestützte Doktrin vom Absoluten

und seinem «Anderen» erinnert, sowie der Begriff der Shechina
als Erscheinung der Gottheit in diesem «Anderen», die als weibliche
Seite des Absoluten verstanden wird, besonderes Interesse besessen

hat. Welchen Weg Solovjevs kabbalistische Studien im einzelnen

genommen haben, läßt sich nicht genau bestimmen, jedenfalls
dürfte das Werk Kabbala denudata von Knorr von Rosenroth,
Frankfurt 1677—1684, die Hauptquelle seiner kabbalistischen
Kenntnisse gewesen sein13.

*

Wie aus dem Vergleich von Solovjevs philosophischem
Lehrgebäude mit seinem praktischen Einsatz für ein wahres Verständnis

des Volkes Israel gegen einen primitiven Antisemitismus hervorgeht,

war Solovjev auch in dem Sinne Philosoph sokratischer
Prägung, daß er das Leben als Voraussetzung auffaßte, in der er seine
Lehre verwirklichen konnte. Solovjev war Mensch und Denker und
begnügte sich nicht nur mit der Klarstellung von Begriffen. Dieses
Phänomen erklärt auch, daß in Solovjevs Leben drei Schaffensperioden

zu unterscheiden sind, in denen der Philosoph oft wesentlich

über sich selbst hinauswuchs. Zuerst ging es ihm darum, Israel
zu verstehen, und als er seinen Sinn erfaßt hatte, schlug sein Herz
für dieses Volk, das unter dem Gesichtspunkt der Ewigkeit mit der
Kirche eins ist. Daher betete Solovjev noch auf seinem Totenbett
in hebräischer Sprache für das Volk Israels.

13 Strémoouchoff, op. cit. Seite 41. — Wie aus den in diesem Aufsatz
verwendeten Werken Solovjevs hervorgeht, hat er weder das Buch Sohar
noch die Lurianische Kabbala in ihren Quellen gekannt. Zu seiner Zeit war
auch die im strengen Sinn des Wortes wissenschaftliche Kabbalaforschung
noch bestenfalls in ihren Anfängen. Der eigentliche Anbeginn der
wissenschaftlichen Forschung auf dem Gebiete der Kabbala setzt mit den Werken
G. Sholems nach dem ersten Weltkrieg ein. Die gegenwärtig vorhandene
beste Darstellung der Kabbala findet sich in G. Sholem, Major Trends in
Jewish Mysticism, New York, 1946.

30


	Vladimir Solovjev's Stellung zum Judentum

