
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


UMSCHAU

WELTANSCHAUUNGSFRAGEN AN DER
HEBRÄISCHEN UNIVERSITÄT*

In seinen Erinnerungen an den jüdischen Pholosophen Henri Bergson
schreibt der italienische Schriftsteller Giovanni Papini (im neuesten Heft der
«Zeitschrift für Religions- und Geistesgeschichte»): «Heute, nach den beiden
Kriegen, kommt es nicht einmal in Frankreich mehr vor, daß ein Professor
so viele begierige und beifällige Scharen von Studenten rings um seinen Lehrstuhl

anzieht (wie s. Zt. Bergson). Es kann sein, daß die gegenwärtige
Lieblosigkeit auf den Mangel an echten Lehrern zurückzuführen ist, aber es kann
auch sein, daß sie von der immer mehr offenbareren Gleichgültigkeit für die
ideellen Passionen und für die Probleme des Gedankens abhängig sei. »

Würde Papini unsere Hebräische Universität in Jerusalem und ihre
Studenten kennen, so müßte er sein Urteil über das Desinteresse der akademischen

Jugend am Rein-Geistigen doch wohl revidieren.
Gerade in der letzten Zeit waren verschiedene Vorlesungen an unserer

Universität Gegenstand des allerregsten Interesses. Vorlesungen für Hörer
aller Fakultäten und für das breite Publikum, die eigentlich ein Thema hatten,
erregten die Anteilnahme vor allem der akademischen Jugend, die die größten
Hörsäle der Universität füllten, so daß viele Teilnehmer stehen mußten. Das
Thema, um das es ging, war die Beziehung der Religion zu anderen Gebieten
des Lebens und Denkens.

Drei Dozenten behandelten, ganz unabhängig voneinander, in sehr
verschiedener Weise, diesen Themenkreis, der seine gewaltige Attraktion auf
unsere Jugend unter Beweis stellen konnte. Hierdurch wurde das Bild, das
sich viele von unserer «Sabre»-Jugend machen, wohl etwas revidiert. Man
hört immer wieder, daß diese Jugend, auch die akademische, eigentlich
«ungeistig» sei und nur praktische Kenntnisse erwerben wolle, aber das
Ringen um echte Erkenntnis durch die Adaption politischer Schlagworte
längst ersetzt oder «verdrängt» habe.

Ich bezeuge : Das stimmt nicht Jugend — Burschen und Mädchen aller
Richtungen — füllte die Hörsäle bis auf das letzte Plätzchen, als es in diesen
Wochen in drei beachtlichen Vorlesungen um die letzten Fragen menschlicher

Erkenntnis ging.
Den Auftakt bildeten die Gedächtnis-Vorlesungen für den verewigten

Universitätspräsidenten Dr. Magnes. Diesmal wurde mit der ehrenvollen
Aufgabe, diese Vorlesungen zu halten, ein Naturwissenschaftler, der Chemiker
Dr. phil. Dr. med. Isaiah Leiboivitz, betraut, der in den Mittelpunkt seiner
dreiteiligen Vorlesung das Problem: Religion und Naturwissenschaft rückte.
Die Frage, die die vergangene Aufklärungsperiode so tief bewegt hat : Sind

• Nachdruck mit freundlicher Erlaubnis des Verfassers aus «Hakidmah», 16. Jan. 1953.

190



die offenbaren Widersprüche zwischen dem naturwissenschaftlichen Weltbild

und dem religiösen Glauben zu lösen?, wies der moderne Naturwissenschaftler,

der zugleich ein orthodoxer Jude ist, als Problemstellung zurück.
Die moderne Naturwissenschaft kann nicht mehr in Konflikt mit der Religion
geraten, denn sie hat, unter der Fülle der Detail-Erkenntnisse, darauf
verzichten müssen, ein in sich geschlossenes Weltbild zu bieten, das dem religiösen
konträr sein könnte. Naturphilosophie ist also nicht mehr möglich. Wo man
früher noch starre Gesetze der Kausalität aufzustellen bestrebt war, die das

religiöse Weltbild durch seine «Wunder» durchbrach, gibt es heute nur noch
relative Beobachtung, gewissermaßen punktuelles Experiment, das immer
nur diesen oder jenen Vorgang, niemals aber «das Ganze» umfassen kann.
Die Wissenschaft (im engeren Sinne : die Naturwissenschaft) ist also religiös
indifferent. Aus den wissenschaftlicher Arbeiten moderner Forscher ist nicht
mehr zu ersehen, ob der Mensch, der dahinter steht, religiös oder antireligiös
ist. In der Tat gibt es sowohl religiöse wie atheistische Geister unter den
führenden Naturwissenschaftlern unserer Zeit. Ebenso ist die Naturwissenschaft
ethisch indifferent: die selben naturwissenschaftlichen Erkenntnisse, etwa der
Atomforschung, können zum Heile und ebenso zur Vernichtung des
Menschengeschlechtes eingesetzt werden. Leibowitz sieht von der Naturwissenschaft
her keine Bedrohung des Glaubens mehr. Soweit, sprach er die Dinge aus.
Unausgesprochen blieb — die logische Konsequenz, daß dieses Selbstbescheiden

der Naturwissenschaften, die keine letzten Antworten mehr geben will,
das Tor zum Glauben dem heutigen Menschen wieder öffnen kann. Kann —
nicht muß.

Stellte Leibowitz die Frage des Verhältnisses von Naturwissenschaft und
Glauben, so sprach Prof. Martin Buber in demselben Auditorium Maximum
über «Religion und Ethik». Wiederum reichte der größte Saal unserer (noch
immer eigentlich unbehausten) Universität nicht aus, tun die Fülle der
Herbeigeströmten zu fassen. Bubers Vorlesung unterschied sich von der vorher

erwähnten zunächst durch die äußere Form. Buber benutzt nicht das

«gesprochene Hebräisch», sondern eine bis zur feinsten Differenzierung gesteigerte,

sehr persönlich geprägte hebräische Terminologie, der nicht immer
leicht zu folgen ist. Schwer war hier der Fluß seiner an tiefsten Gedanken
überreichen Rede, aber es lohnte sich der Mühe, sorgfältig jeden Gedanken
nachzudenken. Das wiederum vorwiegend jugendliche Auditorium folgte der
zweistündigen Rede des Weisen von Jerusalem mit mehr als Aufmerksamkeit,
mit «kritischer Andacht», könnte man sagen. Es kann hier der komplizierte
Gedankenbau Bubers nicht nachgezeichnet werden, aber so viel sei
festgehalten: Die in anderen Gedankenwelten kontroverse Beziehung des
Moralischen zum Religiösen löst sich, nach Buber, im Weltbild der Propheten,
in der übergeordneten Kategorie des «Heiligen» auf. Das Bundesvolk Jisrael
ist aufgerufen, nicht ein gutes, sondern ein heiliges Volk zu werden, und diese

Heiligkeit umschließt beides: das Religiöse und das Ethische.
Endlich sprach der Dekan der philosophischen Fakultät, Prof. Schmuel

191



Hugo Bergmann, im Rahmen der Vorträge der «Philosophischen Gesellschaft»

vergangene Woche über «Philosophie und Religion». Wiederum reichte der
Hörsaal an der Universität nicht aus, und man mußte, im letzten Augenblick,
in einen größeren Saal umziehen.

Bergmann führte in die Erlebniswelt des zeitgenössischen indischen
Philosophen Aurobindo (neben Gandhi und Tagore wohl die größte geistige Gestalt
des neuen Indien) ein, und von hier aus wies er auf den zentralen und zugleich
problematischen Charakter der «Begegnung» hin, der Begegnung des
Individuums mit Gott. Die Philosophie, so meinte Bergmann, kann heute nicht
mehr, wie es Kant tat, vom «vermeintlichen Umgang mit Gott» reden und
wird auch nicht mehr, wie Santayana, die Religion als «Dichtimg, die Wissenschaft

sein möchte», bezeichnen. Vielmehr glaubt Bergmann, daß die
Philosophie in ihrem Verhältnis zur Religion gleichsam die Aufgabe einer
«Übersetzerin» hat. Sie muß den Dialog der Begegnung, das Zwiegespräch zwischen
Gott und dem Ich, in die Begriffssprache übersetzen, sie muß das Erlebnis
aus der innigen Sphäre des Gebetes in die kühlere Luft der objektiven Aussage
transponieren.

Das sind Oedankengänge, die unsere Jugend zutiefst ansprechen. In
sichtlicher Erregung kam ein Student nach dieser Vorlesung aufmich zu und fragte
mich: «Gibt es aber für uns, für diese junge Generation von heute und hier,
die den Zusammenhang mit dem Religiösen meist verloren hat, noch einen
Weg zu jener .Begegnung' (Pegiska), von der Professor Bergmann spricht?»

Ich antwortete zuversichtlich. Diese Frage, die Einer von Vielen gestellt
hat —, ist ja schon ein Zeichen dafür, daß der Weg nicht ganz verschüttet ist.
Freilich gibt es oft sonderbare Wege auf der Suche nach jenem «wesenhaften
Erlebnis», von dem Max Brod in seinen philosophischen Arbeiten handelt.
Wer um das Geheimnis weiß, der wartet — bis die Stunde der Begegnung und
Erkenntnis ihm, ganz unverhofft, erblüht. Aber Jugend drängt ungestüm
auch zum Letzten vorwärts. Vielleicht war es etwas von diesem Suchen, das
so viele junge Juden in diesem Jahre am Weihnachtsabend in das
Jerusalemer YMCA führte und sie dort Choräle mitsingen ließ, die nicht der Welt
unserer Empfindungen angehören. Es gab viele unter uns, die sich darüber
erregten und dieses «Ärgernis» entrüstet konstatieren. Man kann diese an sich
problematische Erscheinung auch tiefer interpretieren -.EineunbestimmteSehn -

sucht lebt in vielen jungen Herzen, eine Sehnsucht, die durch die Losungen
politischer Parteien nicht gestillt werden kann. Diese Sehnsucht nach übergeordneten

Werten treibt «Sabre-Jugend» in die philosophischen Hörsäle, wo um
die Erkenntnis des Denkens und Glaubens gerungen wird, treibt sie aber auch
zu einer fremden singenden Gemeinschaft, die ein überirdisches Erlebnis
andeuten will, — führt sie jedoch nicht mehr in die Synagogen, die den
Anschluß an das Leben, auch an das geistige Leben, in unserem Lande fast
gänzlich verloren haben.

Aber diese Jugend sucht Und wo gesucht wird — da ist Hoffnung.

Jerusalem Schalom Ben-Chorin

192


	Umschau

