Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog
Band: 9 (1953)

Rubrik: Umschau

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UMSCHAU

WELTANSCHAUUNGSFRAGEN AN DER
HEBRAISCHEN UNIVERSITAT*

In seinen Erinnerungen an den jiidischen Pholosophen Henri Bergson
schreibt der italienische Schriftsteller Giovanni Papini (im neuesten Heft der
«Zeitschrift fiir Religions- und Geistesgeschichte»): «Heute, nach den beiden
Kriegen, kommt es nicht einmal in Frankreich mehr vor, da8 ein Professor
so viele begierige und beiféllige Scharen von Studenten rings um seinen Lehr-
stuhl anzieht (wie s. Zt. Bergson). Es kann sein, daB die gegenwiirtige Lieb-
losigkeit auf den Mangel an echten Lehrern zuriickzufiihren ist, aber es kann
auch sein, daf8 sie von der immer mehr offenbareren Gleichgiiltigkeit fiir die
ideellen Passionen und fir die Probleme des Gedankens abhingig sei.»

Wiirde Papini unsere Hebréische Universitéit in Jerusalem und ihre Stu-
denten kennen, so mii3te er sein Urteil iiber das Desinteresse der akademis-
schen Jugend am Rein-Geistigen doch wohl revidieren.

Gerade in der letzten Zeit waren verschiedene Vorlesungen an unserer
Universitidt Gegenstand des allerregsten Interesses. Vorlesungen fiir Horer
aller Fakultiten und fiir das breite Publikum, die eigentlich esn Thema hatten,
erregten die Anteilnahme vor allem der akademischen Jugend, die die gréBten
Horsile der Universitét fillten, so daB viele Teilnehmer stehen muBten. Das
Thema, um das es ging, war die Beziehung der Religion zu anderen Gebieten
des Lebens und Denkens.

Drei Dozenten behandelten, ganz unabhéngig voneinander, in sehr ver-
schiedener Weise, diesen Themenkreis, der seine gewaltige Attraktion auf
unsere Jugend unter Beweis stellen konnte. Hierdurch wurde das Bild, das
sich viele von unserer «Sabre»-Jugend machen, wohl etwas revidiert. Man
hort immer wieder, daBl diese Jugend, auch die akademische, eigentlich
«ungeistig» sei und nur praktische Kenntnisse erwerben wolle, aber das
Ringen um echte Erkenntnis durch die Adaption politischer Schlagworte
léngst ersetzt oder «verdringt» habe.

Ich bezeuge: Das stimmt nicht! Jugend — Burschen und M#dchen aller
Richtungen — fiillte die Hérsile bis auf das letzte Plitzchen, als es in diesen
Wochen in drei beachtlichen Vorlesungen um die letzten Fragen mensch-
licher Erkenntnis ging.

Den Auftakt bildeten die Gedéchtnis-Vorlesungen fiir den verewigten
Universitétspriasidenten Dr. Magnes. Diesmal wurde mit der ehrenvollen
Aufgabe, diese Vorlesungen zu halten, ein Naturwissenschaftler, der Chemiker
Dr. phil. Dr. med. Isaiah Leibowitz, betraut. der in den Mittelpunkt seiner
dreiteiligen Vorlesung das Problem: Religion und Naturwissenschaft riickte.
Die Frage, die die vergangene Aufklirungsperiode so tief bewegt hat: Sind

* Nachdruck mit freundlicher Erlaubnis des Verfassers aus cHa.kidmia.h », 16. Jan. 1953.

190



die offenbaren Widerspriiche zwischen dem naturwissenschaftlichen Welt-
bild und dem religiosen Glauben zu lésen?, wies der moderne Naturwissen-
schaftler, der zugleich ein orthodoxer Jude ist, als Problemstellung zuriick.
Die moderne Naturwissenschaft kann nicht mehr in Konflikt mit der Religion
geraten, denn sie hat, unter der Fiille der Detail-Erkenntnisse, darauf ver-
zichten miissen, ein in sich geschlossenes Weltbild zu bieten, das dem religisen
kontrir sein kénnte. Naturphilosophie ist also nicht mehr moglich. Wo man
friither noch starre Gesetze der Kausalitit aufzustellen bestrebt war, die das
religiose Weltbild durch seine « Wunder» durchbrach, gibt es heute nur noch
relative Beobachtung, gewissermaBen punktuelles Experiment, das immer
nur diesen oder jenen Vorgang, niemals aber «das Ganze» umfassen kann.
Die Wissenschaft (im engeren Sinne: die Naturwissenschaft) ist also religios
indifferent. Aus den wissenschaftlicher Arbeiten moderner Forscher ist nicht
mehr zu ersehen, ob der Mensch, der dahinter steht, religiés oder antireligios
ist. In der Tat gibt es sowohl religiose wie atheistische Geister unter den fiih-
renden Naturwissenschaftlern unserer Zeit. Ebenso ist die Naturwissenschaft
ethisch indifferent: die selben naturwissenschaftlichen Erkenntnisse, etwa der
Atomforschung, k6nnen zum Heile und ebenso zur Vernichtung des Menschen-
geschlechtes eingesetzt werden. Leibowitz sieht von der Naturwissenschaft
her keine Bedrohung des Glaubens mehr. Soweit. sprach er die Dinge aus.
Unausgesprochen blieb — die logische Konsequenz, daf dieses Selbstbeschei-
den der Naturwissenschaften, die keine letzten Antworten mehr geben will,
das Tor zum Glauben dem heutigen Menschen wieder 6ffnen kann. Kann —
nicht mul.

Stellte Leibowitz die Frage des Verhiltnisses von Naturwissenschaft und
Glauben, so sprach Prof. Martin Buber in demselben Auditorium Maximum
iiber «Religion und Ethik». Wiederum reichte der gréfte Saal unserer (noch
immer eigentlich unbehausten) Universitdt nicht aus, um die Fille der
Herbeigestromten zu fassen. Bubers Vorlesung unterschied sich von der vor-
her erwithnten zundéchst durch die duBere Form. Buber benutzt nicht das
«gesprochene Hebréisch», sondern eine bis zur feinsten Differenzierung gestei-
gerte, sehr persénlich gepréigte hebriische Terminologie, der nicht immer
leicht zu folgen ist. Schwer war hier der FluB seiner an tiefsten Gedanken
iberreichen Rede, aber es lohnte sich der Miihe, sorgfiltig jeden Gedanken
nachzudenken. Das wiederum vorwiegend jugendliche Auditorium folgte der
zweistiindigen Rede des Weisen von Jerusalem mit mehr als Aufmerksamkeit,
mit «kritischer Andacht», kénnte man sagen. Es kann hier der komplizierte
Gedankenbau Bubers nicht nachgezeichnet werden, aber so viel sei fest-
gehalten: Die in anderen Gedankenwelten kontroverse Beziehung des Mora-
lischen zum Religiésen 16st sich, nach Buber, im ‘Welthild der Propheten,
in der iibergeordneten Kategorie des «Heiligen» auf. Das Bundesvolk Jisrael
ist aufgerufen, nicht ein gutes, sondern ein heiliges Volk zu werden, und diese
Heiligkeit umschlieBt beides: das Religiose und das Ethische.

Endlich sprach der Dekan der philosophischen Fakultét, Prof. Schmuel

191



Hugo Bergmann, im Rahmen der Vortriige der « Philosophischen Gesellschaft »
vergangene Woche tber «Philosophie und Religion». Wiederum reichte der
Horsaal an der Universitét nicht aus, und man muBte, im letzten Augenblick,
in einen groferen Saal umziehen.

Bergmann fiihrte in die Erlebniswelt des zeitgendssischen indischen Philo-
sophen Aurobindo (neben Gandhi und Tagore wohl die grote geistige Gestalt
des neuen Indien) ein, und von hier aus wies er auf den zentralen und zugleich
problematischen Charakter der «Begegnung» hin, der Begegnung des Indi-
viduums mit Gott. Die Philosophie, so meinte Bergmann, kann heute nicht
mehr, wie es Kant tat, vom «vermeintlichen Umgang mit Gott» reden und
wird auch nicht mehr, wie Santayana, die Religion als «Dichtung, die Wissen-
schaft sein méchte», bezeichnen. Vielmehr glaubt Bergmann, da die Philo-
sophie in ihrem Verhiltnis zur Religion gleichsam die Aufgabe einer « Uber-
setzerin» hat. Sie muBl den Dialog der Begegnung, das Zwiegesprich zwischen
Gott und dem Ich, in die Begriffssprache iuibersetzen, sie mull das Erlebnis
aus der innigen Sphére des Gebetes in die kiithlere Luft der objektiven Aussage
transponieren.

Das sind Gedankenginge, die unsere Jugend zutiefst ansprechen. In sicht-
licher Erregung kam ein Student nach dieser Vorlesung auf mich zu und fragte
mich: «Gibt es aber fir uns, fiir diese junge Generation von heute und hier,
die den Zusammenhang mit dem Religiésen meist verloren hat, noch einen
Weg zu jener ,Begegnung‘ (Pegiska), von der Professor Bergmann spricht ?»

Ich antwortete zuversichtlich. Diese Frage, die Einer von Vielen gestellt
hat —, ist ja schon ein Zeichen dafiir, da3 der Weg nicht ganz verschiittet ist.
Freilich gibt es oft sonderbare Wege auf der Suche nach jenem «wesenhaften
Erlebnis», von dem Max Brod in seinen philosophischen Arbeiten handelt.
Wer um das Geheimnis weil3, der wartet — bis die Stunde der Begegnung und
Erkenntnis ihm, ganz unverhofft, erblitht. Aber Jugend dringt ungestiim
auch zum Letzten vorwarts. Vielleicht war es etwas von diesem Suchen, das
so viele junge Juden in diesem Jahre am ... Weihnachtsabend in das Jeru-
salemer YMCA fiihrte und sie dort Chorile mitsingen lie3, die nicht der Welt
unserer Empfindungen angehéren. Es gab viele unter uns, die sich dariiber
erregten und dieses « Argernis» entriistet konstatieren. Man kann diese an sich
problematische Erscheinung auch tiefer interpretieren : Eineunbestimmie Sehn-
sucht lebt in vielen jungen Herzen, eine Sehnsucht, die durch die Losungen poli-
tischer Parteien nicht gestillt werden kann. Diese Sehnsucht nach ubergeord-
neten Werten treibt «Sabre-Jugend» in die philosophischen Horséile, wo um
die Erkenntnis des Denkens und (Glaubens gerungen wird, treibt sie aber auch
zu einer fremden singenden Gemeinschaft, die ein iberirdisches Erlebnis
andeuten will, — fiithrt sie jedoch nicht mehr in die Synagogen, die den
Anschluf3 an das Leben, auch an das geistige Leben, in unserem Lande fast
géinzlich verloren haben.

Aber diese Jugend sucht! Und wo gesucht wird — da ist Hoffnung.

Jerusalem Schalom Ben-Chorin

192



	Umschau

