
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Buchbesprechung: Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


wechselseitigen Märtyrer in Gemeinschaft zu gedenken. Sicher aber
ist, daß diese unsere Zivilisation über die wünschenswerte ehrliche
Verständigung von Ost und West hinaus erst dann wird wirklich
gerettet sein, wenn wir alle wieder lernen, in anderer Perspektive als in
der des Massenkontaktes und der Massensuggestion auch im schuldigen

Mitmenschen das Antlitz Christi zu sehen.3)

KEZENSIONEN
G. D. Kilpatrick: : The Origins of the Oospel according to St. Matthew. Oxford

(1946) 19502, Clarendon Press.

Der Ausbau der alten Zwei-Quellen-Theorie, die Matthäus literarisch aus
Markus und Lukas («Q») erklärt, zu einer Drei-Quellen-Theorie mit Markus,
«Q» und «M» als Urformen der drei Synoptiker, auf denen unser Matthäus
beruhen soll (K. 8—9, 34—5), bietet noch keine Garantie, daß der historische
Ursprung des ersten Evangeliums, sein «Sitz im Leben», wirklich erfaßt
wurde. Nach Kilpatrick (p. 70—1, 124—39) ist das Matthäus-Evangelium
a. 90—100 in einer griechisch sprechenden judenchristlichen Gemeinde einer
wohlhabenden phönikischen Hafenstadt entstanden und a. 125 in Analogie
zu bereits bestehenden Vorbildern als Evangelium «nach Matthäus» benannt
worden. Der Umstand, daß wir dieses Ergebnis nicht teilen können (s. Judaica
1952, 185—9; 1953, 1—33, zt. W.), soll die Anerkennung einer Reihe
wertvoller Einzelerkenntnisse der vorliegenden Arbeit (die freilich ohne jene
Grundeinstellung nur noch wirkungsvoller in Erscheinung treten würden)
keineswegs präjudizieren.

Hierher gehört vor allem (auf den Spuren von E. Lohmeyer und M. Dibe-
lius, K. 77) die These vom liturgischen Charakter des Matthäus-Evangeliums,

3 Die folgenden Nummern der Rosenberg-Literatur sind für den Historiker

wichtig: A false issue, Congress Weekly, 26. Mai 1952; Lucy Dawido-
wicz, «Anti-Semitism» and the Rosenberg Case, Commentary, Juli 1952;
Associate Justice William O. Douglas' Order staying death sentences of the
Rosenbergs, New York Times, 18. Juni 1953; Pinal Opinions of Supreme
Court Justices in the Rosenberg Atomic Spy Case, New York Times, 20. Juni
1953; Letter by Mrs. Rosenberg to the President, New York Times, 20. Juni
1953; Rosenbergs are put to death, Life, 29. Juni 1953; Associate Justice
Felix Frankfurter explains spy dissent, New York Times, 23. Juni 1953;
Chief Justice Fred M. Vinson defends Rosenberg Order by Douglas and
action vacating it, New York Times, 17. Juli 1953; Milton Lehman, The
Rosenberg Case. Judge Irving Kaufman's Two Terrible Years, The Saturday
Evening Post, 8. August 1953; Dorothy Day, Meditation on the Death of
the Rosenbergs, Catholic Worker, Juli-August 1953.

250



die dessen strukturelle Eigentümlichkeiten weithin zu erklären vermag
(K. 72—100; W. 26). Liturgisch, nicht katechetisch müssen die literarische
Ordnung, die sprachliche Durchsichtigkeit, die formelhaften Wiederholungen
und wenigstens zum Teil auch die Dubletten nach Kilpatrick (p. 84—92)
erklärt werden. «Liturgisch» heißt freilich nach ihm ausschließlich der Lese-

gottesdienst, für den das Matthäus-Evangelium als ältestes Lektionar
entstanden ist (K. 59). Den Opfergottesdienst der Eucharistie, auf den bei
Matthäus und Markus die beiden Brotvermehrungen (W. 7—8) und der
ihnen charakteristische Einsetzungsbericht (im Gegensatz zu Lukas und
Paulus) verweisen, erwähnt Kilpatrick (p. 67) nur kurz (nach Lohmeyer,
Theologische Rundschau 1937, 176—7); ergeht jedoch auf diesen Gedanken,
der sich gerade für seine These vom liturgischen Charakter des Matthäus-
Evangeliums als überaus fruchtbar erweisen könnte, nicht näher ein.
Kilpatrick will aus dem liturgischen Charakter des Matthäus-Evangeliums einen
neuen Beweis für den Primat des Markus-Evangeliums gewinnen, wo es viel
naheliegender wäre, darin geradezu den durchschlagendsten Beweis für die
Ursprünglichkeit des Matthäus-Evangeliums zu sehen. Während nämlich
das erste Evangelium aus einem liturgischen Guß ist, partizipiert das zweite
Evangelium (sicherlieh «kein ideales Buch für den liturgischen Gebrauch»,
K. 70) wohl noch deutlich an dieser Eigenart (gerade in den Fragen des eucha-
ristischen Opfergottesdienstes undder ihnvorbereitendenBrotvermehrungen
durchbricht sie aber ebenso deutlich in seiner katechetisch-lcerygmatischen
Gesamttendenz. Eine tiefere Einsicht in den liturgischen Charakter des

Matthäus-Evangeliums, die vor allem das liturgische Element in Beziehung
setzt zur historischen Situation der ältesten Kirche (wie es gerade für die
beiden Brotvermehrungen überaus nahe liegt, W. 7—8), stellt in der Tat ein
entscheidendes Argument für die Priorität des ersten Evangeliums vor dem
zweiten bereit, das Kilpatrick gänzlich übersieht. Die Annahme, daß das

Matthäus-Evangelium, weil es ein Lektionar ist, eine Spätform sein muß, die
eine Mehrzahl von Quellenschriften voraussetzt (Markus, («Q», «M»), verkennt
die Identität von Kirche und Liturgie, die das ursprüngliche ist. Gerade weil
das Matthäus-Evangelium vermutlich das älteste Lektionar ist, stellt es die
für uns allein greifbare Urform des Evangeliums dar, von der die
Gelegenheits-Evangelien des Markus und des Lukas abstammen.*

* Auf die Kontinuität zwischen Synagoge und Christentum im Lesegottesdienst, die
Kilpatrick (p. 68) betont, verweist ausführlich auch J. A. Jungmann SJ (Missarum Solemnia
1949, I. 483fC.). Jungmann schlägt aber auch Brücken zwischen der jüdischen Lehensform
und dem christlichen Opfergottesdienst (ib. 217ff., 269ff.). Nach seiner Erklärung der
Diskrepanz im Einsetzungsbericht zwischen Matthäus-Markus und Lukas-Paulus (ib. lift.)
zeigt sich darin die Verschiedenheit der bereits in der Urkirche bestehenden liturgischen
Praxis. Dabei berührt sich der lukanisch-paulinisehe Typus (die Einrahmung des Mahles
durch die beiden Konsekrationen, die in dem «postquam coenatum est« der römischen Liturgie

bis heute nachwirkt) mit der weltimmanenten Funktion der Segenssprüche («Brachoth»)
im jüdischen Alltag (wie sie Hugo Bergmann in Thiemes Rundbrief n. 12/15, p. 26-28
gedankenreich interpretiert). Doch stand dafür der entgegengesetzte Typus (das Zusammenrücken

der beiden Konsekrationen und ihre gleichzeitige Unterscheidung vom Mahle), den

251



Aus dem liturgischen Ursprung erklärt Kilpatrick (p. 72.75) sehr gut den
architektonischen Aufbau und die poetische Form des Matthäus-Evangeliums.

Um so verwunderlicher ist, daß er trotzdem die einzelnen Partien nach
all den hergebrachten Regeln literarhistorischer Mikrophilologie seziert, statt
das großartige geschlossene Ganze zu sehen, das gerade das Matthäus-Evangelium

darstellt und das die englische Benediktinerschule (Chapman, Butler)
vor allem veranlaßt hat, ihm die Priorität zuzuschreiben. Nicht das Primitive
und Fragmentarische, sondern das Vollkommene und Ganze steht am Anfang
der Entwicklung des Evangeliums, weil es auch am Anfang der Entwicklung
von Kirche und Liturgie steht. Die Hypothese von der redaktionellen
«conflation», dem kompilatorischen Zusammenleimen von Markus und Lukas
(«Q») durch Matthäus (nach Streeter) wird um nichts glaubwürdiger, wenn man
auch noch eine dritte Quellenschrift («M») anerkennt. Dabei soll mit nichten
übersehen werden, daß auch gelegentlich diese mikrophilologische Methode
Goldkörner finden läßt. In der Tat besteht, was Kilpatrick die «Neuschaffung
von Zusammenhängen» durch Matthäus nennt; dieselbe stammt jedoch nicht
aus der redaktionellen Kompilation von zwei oder drei Quellenschriften,
sondern aus der retouchierenden Tätigkeit des «kleinjakobäischen»
Schriftgelehrten der jerusalemitischen Kirche (W. 25), der ganz im Sinne der
überlieferten Schriftgelehrsamkeit sich aus liturgischen Gründen für berechtigt
ansah, die Quellen durch «beschönigenden Ausdruck» (Berakhoth IIb)
umzubilden. Liturgische Umbildungen dieser Art werden im Talmud teilweise mit
der «Nachrede» oder der «Ausartung» der Minim begründet (ib. 12a; 54a).
Ein Beispiel aus der Liturgie der Bußtage zwischen Neujahrsfest und
Versöhnungstag erwähnt und preist Hermann Cohen (Religion der Vernunft aus
den Quellen des Judentums, 19292, 259—260). Diese Praxis der Veränderung
eines überlieferten Textes aus liturgischer Absicht ist auch bei der Entstehung
unseres Matthäus-Evangeliums vorauszusetzen, wobei Anwendung des
schriftgelehrten Verfahrens einem heiligen Text (dem aramäischen oder hebräischen
Proto-Matthäus) gegenüber weitaus plausibler ist als Voraussetzung der
Tätigkeit eines antiken Kompilators, Redaktors und Historikers, der aus
drei unwahrscheinlichen historischen Quellenschriften eine nachträgliche
liturgische Einheit machte.

Ein gutes Beispiel für eine schriftgelehrte Dislokation aus liturgischen
Gründen, die mit den gemeindepolitischen identisch waren, bietet Matthäus
5,17—6, 18 (K. 25—6; W. 9). Das Gefühl, daß hier etwas nicht stimmt, ist
gewiß kein trügerisches. Sehr viel spricht für die von Kilpatrick angenommene
Reihenfolge: 5,41.19—20; 6,1—6. So gelingt es, daß das an seiner gegenwärtigen

textlichen Stelle heterogene Mittelglied (5,19—20) «nicht mehr als
Hinweis auf das Gesetz aufgefaßt zu werden braucht, was immer Schwierig-

Matth&us und Markus vertreten, den Interessen der synagogalen Organisation niiher, aus
der die frühe Kirche nicht minder ihre Nahrung zog. Gerade im eucharistlschen Gottesdienst
der Urklrche wird man freilich auch andere als jüdische, synagogale Einflüsse nicht verkennen
dürfen (A. Oepke).

252



keiten gemacht hat» (K. 25). Kilpatrick kommt zu seinem Ergebnis mit den
Mitteln der Drei-Quellen-Theorie, die er gerade an diesem Beispiel entwickelt,
wobei «M» alles erklären soll, was Markus und «Q» unerklärt lassen. Wenn man
freilich in «M» nichts anderes als die ältere Schichte des Matthäus-Evangeliums
sieht, in den davon abweichenden Umstellungen aber die jüngere Schichte
(die wir «groß- und kleinjakobäisch» genannt haben, W. 32), dann erübrigt
es sich, zu einer Drei-Quellen-Theorie Zuflucht zu nehmen. Es erklärt vielmehr
die Annahme zweier historischer Schichten weitaus klarer, wie es zu solchen
retouchierenden schriftgelehrten Dislokationen gekommen sein mag. Im
vorliegenden Falle ließe sich daraus noch weitaus deutlicher zeigen, wieso durch
bloße liturgisch-gemeindepolitische Umgruppierung, die wir der «kleinjako-
bäischen» Kirche von Jerusalem zuschreiben können, die Sentenz in Matthäus
5,17 (über die Aufhebung oder Erfüllung des Gesetzes) eine Zuspitzung
erfahren hat, die sie im ursprünglichen Zusammenhang der Bergpredigt, aus
deren anderen Bestandteilen zu schließen, unmöglich besessen haben kann.

Viele wertvolle Erkenntnisse stecken auch in dem Versuch, eine Reihe von
Eigenarten des Matthäus-Evangeliums aus dem rabbinischen Judaismus zu
erklären, dessen Lebensordnung und Einrichtungen von der palästinensischen
Kirche rezipiert wurden, und zwar «in einem viel weiteren Ausmaß, als
meistens angenommen wird» (K. 123). Wenn Kilpatrick (p. 109—10.114—5.
121—2) freilich aus einzelnen Wendungen («in ihren Synagogen», Mt. 4,23;
9,39; 10,17; 12,9; 13,54; 23,34; Joh. 9,22; 12,42; 16,2) schließen will, daß
das Matthäus-Evangelium als Ganzes erst nach der synagogalen Exkommunikation

durch das Birkath ha-Minim entstanden sei (das er a. 85 datiert), so
verwechselt er offenbar die Grundtendenz des ersten Evangeliums mit
etlichen Arabesken. Es genügt, anzunehmen, daß möglicherweise in einzelnen
antijüdischen Wendungen die Spuren der post-jakobäischen Redaktion, also
einer dritten historischen Schicht, erhalten geblieben sind (W. 33). Abt
Butler (Downside Review 1948, 127) hat sich nicht mit Unrecht über den
Begriff der «Rejudaisierung» bei Kilpatrick (p. 102—3) lustig gemacht.
Darnach würde im Matthäus-Evangelium nur ein sekundärer Judaismus stecken,
eigentlich die abgesunkene Form einer judenchristlichen Renaissance, dazu
in eigentümlicher Ambivalenz, einerseits in deutlicher Opposition gegen das
Rabbinat von Jamnia, andererseits aber auch in unwillkürlicher Akkommodation

an die seit a. 70 entfalteten rabbinischen Normen. Im Gegensatz dazu
soll das Markus-Evangelium eine geistige Situation verkörpern, «wo der
Judaismus noch vielfältiger und der entwickelte Rabbinismus imbekannt
war» (K. 103).

Weitaus weniger kompliziert ist es jedoch, an den Judaismus des
Evangeliums in doppelter, sadduzäischer und pharisäischer Gestalt als die
historische Atmosphäre des Matthäus-Evangeliums zu denken, wie wir ihm auch
in der Apostelgeschichte begegnen (W. 27—8). Gerade die liturgische Funktion

des ersten Evangeliums steht dem fünften und sechsten Jahrzehnt des
1. Jahrhunderts näher als dem letzten Jahrzehnt, das bereits nach der voll-

253



zogeüen synagogalen Trennung von Judentum und Christentum lag. Dabei
bleibt die Möglichkeit durchaus offen, daß es über die beiden Urschiehten des
ersten Evangeliums hinaus eine dritte gab, eine ausgleichende und einrenkende
redaktionelle Hand (die im Sinne der christlichen Legende dem Kreis des
Simon Kleophas, Bruder des Herrn und Nachfolger des Jakobus Minor,
zugeschrieben werden könnte). Man könnte es auch dieser dritten Schichte
anrechnen, daß jenes Buch, welches bisher «das Evangelium» hieß (Streeter),
doch wohl nur weil es das erste war, nunmehr erst eindeutig «nach Matthäus»
beschriftet wurde (K. 138). Beweis gibt es dafür keinen. Doch könnte man
diese Hypothese als die letzte Zuflucht der Zwei-Quellen-Theorie immerhin
tolerieren. Daß freilich das Matthäus-Evangelium als liturgisches Ganzes erst
in diesem späten Zeitalter entstanden sei, wurde von Kilpatrick ebenso wenig
bewiesen wie von seinen zahlreichenVorgängern, die der Zwei-Quellen-Theorie
bedingungslos folgten.

Tappan, N. Y. Ernst Karl Winter

Flobence Guggenheim-Gbünbebg : Pfarrer Ulrich als Missionar im Surb-
tal. Ein Beitrag zur Judenmission in der Schweiz im 18. Jahrhundert.
Verlag Jüdische Buchgemeinde, Zürich 1953. 21 S., mit Bildbeilage.

Die Geschichte des unglücklichen Joseph Guggenheim, geboren am 1. Mai
1723 in Oberlengnau, wird in diesem Heft erzählt. Unter dem Einfluß des
bekannten Zürcher Fraumünsterpfarrers Joh. Caspar Ulrich kam er zum
christlichen Glauben, winde aber von seinen jüdischen Verwandten zunächst
am Ubertritt verhindert, indem sie ihn außer Landes schafften. Dort verfiel
er der geistigen Umnachtung.

Die Darstellung ist so aufgezogen, daß der Leser den Eindruck gewinnt,
Pfarrer Ulrich habe Guggenheims Erkrankung verschuldet durch seine intensive

«Bearbeitung» des zwar begabten, aber ihm geistig doch nicht gewachsenen

Juden. Ein Brief, den Ulrich nach der Entführung Guggenheims
schrieb, soll den Beweis erbringen, daß der missionierende Pfarrer, dem zwar
einleitend zugebilligt war, daß er «nicht zu Unrecht als der erste Judenfreund
in der Schweiz» gelte, im Grunde seines Herzens eben doch ein Antisemit
gewesen sei. Die Tatsache, daß Guggenheim schließlich doch zum Bekenntnis

seines christlichen Glaubens kam, wird mit den Worten glossiert: «Dürfen
wir es Joseph Guggenheim zum Vorwurfe machen, daß er, der kleine Schweizer

Ghetto-Jude, letztendlich nicht die Geisteskraft des großen Philosophen
von Berlin (gemeint ist Mendelssohn) gefunden hat, das an ihn gestellte
Ansinnen zurückzuweisen? 26 Jahre lang, seine ganzen Mannesjähre hindurch,
hat er einen heroischen Kampf mit dem missionsfreudigen Pfarrer ausge-
fochten. Immer wieder gelang ihm die zeitweise Befreiung von dessen
Beeinflussung. Aber die innern und äußern Konflikte haben seine Widerstands-

254



kraft aufgezehrt und ihn in die Geisteskrankheit hineingetrieben, in welcher
er schließlich dem Bedränger erlag.»

Wenig Liebe zum historischen Stoff und ein starker Wille, diesen einem
bestimmten Zwecke dienstbar zu machen, geben dieser Schrift das Gepräge.
So ist ein Pamphlet gegen die Judenmission entstanden, dem auch ein Hinweis

auf die Tätigkeit der heutigen Schweizerischen Evangelischen
Judenmission und selbst ihr Jahresbudget nicht fehlt. Eine Auseinandersetzimg
mit demselben lohnt sich freilich nicht, weil es den jüdischen Leser, für den
es bestimmt ist, allzusehr unterschätzt.

Schade, daß die Herausgeber der Hefte der Jüdischen Buchgemeinde
nicht etwas höhere Anforderungen an ihre Autoren stellen. An Leuten, die
solchen gewachsen sind, fehlt es hiezulande nicht.

Zürich Robert Brunner

Douglas Reed: Der große Plan der Anonymen. Ins Deutsehe übertragen
von James Schwarzenbach. (Titel des englischen Originals : From Smoke
to Smother.) Thomas Verlag, Zürich 1951/52, Druck bei Calendaria AG
in Immensee.

Um es gleich zu sagen: Die Anonymen dieses Buches heißen: Kommunismus

und Zionismus, und der große Plan, dem sie, einander konkurrenzierend
— und doch Hand in Hand, zustreben, ist die Weltherrschaft, die Zerstörung
der christlichen Welt, der Freiheit der Völker. Schon der erste Weltkrieg
hat nur diesen beiden Mächten genützt: es kam die bolschewistische
Herrschaft in Rußland, und die Juden erhielten das Versprechen auf eine Heimstätte

in Palästina. Der zweite Weltkrieg hat die kommunistische Macht
erweitert und den zionistischen Staat ins Leben gerufen. Die eigentlichen
Sieger der beiden Kriege sind die Juden. Sollten sie nicht auch die Anstifter
derselben sein? Die Nürnberger Urteile über die Hauptkriegsverbrecher fielen
auf die Tage der großen jüdischen Feste, den Jom Kippur und den Roseh
Haschana. Sie waren das Werk des jüdischen Rachegottes. Unerbittlich geht
der Krieg um die Ausrottung des Christentums und die Knebelung der Völker
weiter. Die Rationierung und die gelenkte Wirtschaft im Nachkriegsengland
sind das Werk der Juden gewesen. Die bevorzugte Kriegslist ist das Geschrei

gegen den Antisemitismus, die Sondergesetze zugunsten der Juden.
So wird in diesem Buche in wildester Weise kombiniert und supponiert,

fast hätte ich gesagt: getreu den Richtlinien der Faschistischen Internationale,

die im Jahre 1951 im Malmö gegründet wurde. Eindeutig tritt aus dieser
jämmerlichen Geschichtsklitterei immer wieder nur das eine hervor: der
hemmungsloseste Judenhaß.

Das Buch Reeds ist in Deutschland verboten. Wenn Verbote in solchen •

Dingen etwas taugen, dann mit Recht. Was unser Land anbetrifft, das auf

255



solche Verbote verzichtet, möchten wir das Urteil des «Beobachters» wiederholen

und sagen: «Es ist eine Schande, daß es Verlagsunternehmen in der
Schweiz gibt, die sich mit den von ihnen herausgegebenen Büchern und
Zeitschriften in den Dienst des Neonazismus und Antisemitismus stellen
und mit diesen üblen Hetzereien Geschäfte machen wollen.»

Zürich Robert Brunner

UMSCHAU

Ein israelisch- Überfall auf
die arabische OrtschaftKibia ist in der
ganzen zivilisierten Welt mit
Entsetzen zur Kenntnis genommen worden.

Viele jüdische Menschen lehnen
solche Gewaltakte entschieden ab
und distanzieren sich von jeglichem
Patriot ismus dieser Art. Es wird jüdi-
scherseits aber darauf hingewiesen,
daß 5 Jahre nach einem
Waffenstillstandsabkommen nicht durch jüdische

Schuld noch kein Friede mit den
arabischen Nachbarn zustande
gekommen ist und daß dem Überfall
auf Kibia unzählige ähnliche Überfälle

auf jüdische Siedelungen
vorangegangen sind.

Martin Buber ist der Friedenspreis

des deutschen Buchhandels

für das Jahr 1953zuerkanntwor-
den. Er hat denselben angenommen.
Der Preis wurde in Frankfurt in
Gegenwart von Bundespräsident Heuß
übergeben. Buber mag diese Ehrung
angenommen haben in der Meinung,
daß man guten Willen nicht zurückstoßen

soll. Er ist aber von jüdischer
Seite schwer kritisiert worden.

BenOurion, der erste Ministerpräsident

des Staates Israel, ist zurück¬

getreten. Er scheint der Schonung zu
bedürfen und amtsmüde zu sein. Alle
Versuche, ihn zu halten, blieben ohne
Erfolg. Ben Gurion wird sich in die
im Negev gelegene Kolonie Sde Boker
zurückziehen.

Am 9. November 1953sprach
Rabbiner Dr. Leo Baeck zum 15. Jahrestag

der « Kristallnacht », in welcher in
Deutschland die Synagogen in Feuer
aufgingen, über den amerikanischen
Sender Rias-Berlin. Er schloß mit den
Worten: «Aus der Zerstörung hervor
bricht diese Mahnung : Bahnet dem
Ewigen den Weg!»

Der Israelitische Frauenverein
Zürich, gegründet 1878, hat sein 75.
Jubiläum gefeiert. Der Liebesdienst an
Kranken und Armen, die Kinderfürsorge

gehören zu den vornehmsten
Zwecken dieses Vereines.

Der Prozeß gegen den früheren
russischen Innenminister Beria soll
im Frühjahr 1954 stattfinden. Eine
der Anklagen bezieht sich aufdie
Verhaftung der jüdischen Ärzte in Moskau.

Ihm wird vorgeworfen, die
neuliche russische Kampagne gegen die
Juden geführt zu haben.

Zürich Robert Brunner

256


	Rezensionen

