Zeitschrift: Judaica : Beitrage zum Verstehen des Judentums
Herausgeber: Zurcher Institut fur interreligiosen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Entwicklung und Motive der Auferstehungshoffnung vom AT bis zur
Rabbinischen Zeit

Autor: Molin, Georg

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-960921

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-960921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nis zu den Juden herausgespiirt haben.

Wenn wir uns in der Betrachtung der Stellung Pascals zum A.T.
und den Juden in manchem von ihm distanzieren zu miissen glaub-
ten, so bleibt sie trotzdem in vielem beachtungswert, ja vorbildlich.
Sie hat ihren tiefsten Ansatzpunkt in Pascals Erleben vom Jahre
1654:

Dieu d’Abraham, Dieu d’Isaak, Dieu de Jacob non des philo-
sophes et des savants. ‘

ENTWICKLUNG UND MOTIVE
DER AUFERSTEHUNGSHOFFNUNG VOM AT
BIS ZUR RABBINISCHEN ZEIT

Probevorlesung, gehalten von Dr. phil. et theol. GEorc MorLn am 15. Mai
1953 an der Philosophischen Fakultit der Karl-Franzens-Universitat zu Graz

Auch wenn einer nicht wiiBte, in welcher Richtung die religions-
geschichtliche Forschung im ersten Drittel unseres Jahrhunderts
sich bewegte, so wiirde doch ein Blick in die groflen Nachschlag-
werke, die in dieser Zeit entstanden sind, geniigen, um ihn dariiber
zu belehren. Wer etwa in die Encyclopedia Biblica oder in die RGG
oder in das jidische Lexikon blickt und ein wenig darin blittert,
der findet dort alle Stirken und alle Schwichen dieser Epoche ver-
einigt. Die Stidrke dieser Zeit ist ihr unbéndiger Forschungseifer
und Flei3, der sie Material aus aller Herren Linder zusammen-
tragen lieB, mit dessen Hilfe manche Erscheinungen aus ihrer
Isolierung befreit, auf andere neues Licht geworfen werden und so
zu ihrer Erklarung beigetragen werden konnte. Ihre Schwiche liegt
in der Deutung des Materials nach einem Entwicklungsschema,
das langst seine Unhaltbarkeit erwiesen hat. Soweit Erscheinungen
der biblischen Religionsgeschichte in Betracht kommen, fillt iiber-
dies die naive Glaubigkeit an die Hypothesen gewisser Schulen
auf sowie die Annahme, daf alle neuauftauchenden Erscheinungen

225

3 Judaica, Band 9,



auf fremde Einfliisse zuriickgehen miiten, die noch dazu sehr grob
und primitiv angenommen wurden, und daB bei Konkurrenz bi-
blischer und auBerbiblischer Erscheinungen die biblischen immer
sekundir sein miifiten. Nach diesem Schema verfuhr man auch in
der Frage der Auferstehungshoffnung, die lange Zeit fast einmiitig
auf persischen EinfluB} zuriickgefithrt wurde, obwohl das AT selbst
auch in sicher ilteren Schichten mancherlei Ankniipfungspunkte
bietet. Konservative Bibelexegeten und Theologen haben sich
immer gegen diese Uberfremdung gewehrt ; ihre Stellung war jedoch
dadurch geschwiicht, daBl es so aussehen muflte, als sprichen sie
nicht aus wissenschaftlicher, sondern aus religioser Uberzeugung.
Zumindest in der Theologie ist jedoch weithin ein Wandel einge-
treten. Genaueste Kleinarbeit hat das Odium der Unwissenschaft-
lichkeit von den Verfechtern der Eigenstindigkeit jiidisch-christ-
licher Auferstehungshoffnungen genommen. Ein Standardwerk wie
die 1934 erschienene «Eschatologie der jidischen Gemeinde im
neutestamentlichen Zeitalter» von Volz hat einen niichternen aus-
geglichenen Standpunkt erreicht, der fremde Einfliisse zwar nicht
ausschlie3t, aber auch die alttestamentlichen Ansatzpunkte der
Auferstehungshoffnung beriicksichtigt und den Hauptstrang der
Entwicklung in den innerjiidischen Bereich verlegt. Auf derselben
Linie laufen die Neuerscheinungen der letzten Jahre auf dem Ge-
biete der alttestamentlichen Theologie. Was bisher nicht versucht
wurde, ist, die Ideenwandlung vom AT zum spiteren Judentum in
Verbindung zu bringen mit einer Verinderung der vilkischen Sub-
stanz im Judentum. Es fragt sich, ob unsere Methoden und die uns
zur Verfiigung stehenden Daten ausreichen, um diesem unter-
irdischen, durch viele Generationen gehenden Proze nachzuspiiren.
Hier kann er jedenfalls nicht gemacht, sondern nur eine niichterne
Darstellung des augenblicklichen Standes gegeben werden. GroBe
Neuigkeiten sind dabei nicht zu erwarten; ist ja zu dem bis etwa
1930 bekannten Material kaum etwas dazugekommen, was fiir
unsere Frage wesentlich wire. Die vor wenigen Jahren gefundenen
Texte von ‘En Feicha schweigen dazu und fiihren fiir ihre Ent-
stehung in eine Zeit, da die Auferstehungshoffnung im Judentum
lingst weit verbreitet war. Eher konnten die ugaritischen Texte,
sobald sie uns wirklich verstéindlich geworden sind, etwas abgeben,

226



da sie die religivse Umwelt des AT beleuchten und z. B. von der
biblischen Anthropologie ein besseres Bild gewinnen lassen.
Zunichst wird festzuhalten sein, dal die dlteren Teile des AT
nirgends von einer Auferstehung reden. Erst in nachexilischen Tei-
len erscheinen einige spirliche Hinweise. Auch die Rabbinen konn-
ten nur durch sehr gewagte Deutungen aus dem Zusammenhang
gerissener Verse diese Hoffnung schon in der Tora ausgesprochen
finden. Die dlteren Texte des AT sind in der Frage des Todes von
einer groBartigen Unerbittlichkeit, die vielleicht durch die Abwehr
fremder Gedankenginge mitbedingt ist. Der Mensch, der stirbt,
lebt fiir sie nicht mehr und wird auch nicht mehr leben. Damit ist
nicht gesagt, dal} er nicht existiere. Aber zwischen Existenz und
Leben mufl genauestens unterschieden werden. Das Dasein in der
Seol ist nicht als Leben zu bezeichnen. Ahnlich dem Hades Homers
und der babylonischen Unterwelt ist es ein Schattendasein ohne
wirkliche Lebenséduflerungen. Es fehlt dem Toten ein wesentlicher
Bestandteil des lebenden Wesens, die ruach oder neSanrh, die aus
dem gottlichen Lebenshauch stammt. Gott hat sie zuriickgerufen,
ohne sie aber gibt es kein wirkliches Leben. Was bleibt ist basar,
der Leib, der zerfillt, und die nefes, die vegetative Seele, die im
Grabe oder in der 8eol haust, die man speisen oder durch magische
Riten beschworen kann, die aber kein Lebewesen mehr ist. Immer-
hin ist es moglich, in dieser vegetativen Seele, die auch der Anthro-
pologie von Ugarit bekannt zu sein scheint (nfs: brlt), einen An-
kniipfungspunkt fiir spitere Auferstehungsgedanken zu sehen, weil
mit ihr ein Bestandteil menschlichen Wesens gegeben ist, der, wenn
auch in schattenhafter Form, weiterbesteht, wenn der Lebenshauch
entschwunden ist. Wird aber der Unterschied zwischen Toten und
Lebenden im AT darin gesehen, dafl Gott déem Toten seinen Lebens-
hauch (ruach) entzogen hat, so erweist sich damit, dal Gott allein
des Menschen Leben schafft, erhilt und wieder wegnimmt (Jes.
38/18), eine Anschauung, die durchaus damit in Einklang steht,
daB im AT Gott der Alleinwirksame ist, neben dem andere Michte
nicht in Betracht kommen. Auch dies ist spiiter bei der Entwick-
lung der Auferstehungshoffnung in Rechnung zu stellen. Zunéchst
wird das Totenreich als ein Ort gesehen, der zwar nicht aullerhalb
des Machtbereiches Gottes liegt, um den Er sich aber nicht mehr

227



kiimmert. Das Furchtbare am Dasein in der Seol ist gerade das, daf3
man dort Gott nicht loben, Thm nicht opfern, Thn nicht anrufen
kann, dafl man von Thm abgeschnitten ist (Ps. 88/12). Verbindung
mit Thm gibt es nur in der Oberwelt, wo man Seinen Befehl und
Seine VerheiBung horen und sich bittend und anbetend Thm nahen
kann. Darum ist boser schneller Tod ein Gericht Gottes, darum
wiinscht sich der alttestamentliche Fromme alt und lebenssatt zu
sterben. (Gen. 25/8, 35/27) und erinnert bei schwerer Krankheit
und Not Gott daran, daBl er IThn aus der Seol nicht mehr loben
konne (Ps. 88). Im «alt und lebenssatt» ist zunéchst enthalten, daf3
man an den Giitern der Erde seinen Anteil gehabt, dafl man ein
ehrwiirdiges Alter erreicht und Kind und Kindeskind gesehen habe.
Unzihligen mag das ausreichender Sinn und Erfiillung ihres Lebens
gewesen sein. Aber zum «lebenssatt» und zu einem friedlichen Ende,
wie es von den Patriarchen berichtet wird (Gen. 49/33) gehort doch
mehr, ndmlich, dal man in der rechten Haltung gegeniiber Gott
gestanden habe. Nur ein Saddiq, ein Mensch, dessen Wille und
Handeln in Einklang mit dem gottlichen Wollen gestanden hat,
kann auch in Frieden (8alom) das Leben wieder verlassen.

Und hier ist die Stelle, wo der Tod fiir den Menschen Altisraels
seine ganze Schwere und Bitterkeit entfaltet. Gottes Forderungen
sind hart und unerbittlich. Wer kénnte sagen, dall er ihnen allezeit
nachgekommen sei? Selbst wenn wir einen guten Teil des mosaischen
Gesetzes erst der nachexilischen Zeit zuschreiben, bleibt noch genug
iibrig. Steht doch auch das ganze Alltagsleben im Bereich des gott-
lichen Gebotes. Autonome Lebensgebiete kennt diese Zeit nicht.
Der Tod aber schneidet jede Moglichkeit ab, die Rechnung mit
Gott wieder ins Reine zu bringen. So wird die natiirliche Trauer
und der Schrecken iiber das Todesschicksal, die uns auch in anderen
antiken Zeugnissen entgegentreten, iiberhoht durch das Wissen um
den Zusammenhang von Tod und Schuld. Schuld ist Gottesferne,
Gottesferne trennt vom Leben. Gen. 3 spricht das unerbittlich aus,
ebenso Ps. 14,88 und 90. Es ist dabei gleichgiiltig ob die Theologen
der alttestamentlichen Zeit dem Menschen im Urstand die Unsterb-
lichkeit oder die Féhigkeit zu ihr zuschreiben wollen, oder ob sie
nur der Meinung waren, dafl} die Vertreibung aus dem Paradies den
Tod aus einem natiirlichen Ereignis in eine gottliche Strafe ver-

228



wandelt habe. Aus dem Strafzusammenhang bezieht er seinen
Schrecken und trotz Versohnungstag und Siihnopfern kennt die
vorexilische Zeit kein Mittel, alle Schuld vor Gott zu verséhnen
und damit dem Tod Schrecken und Macht zu nehmen. Die ganze
Schwere des Todesschicksals fiir den Einzelnen wird allerdings noch
nicht gleich empfunden. Noch geht es der alten Zeit mehr um den
Bestand des Volkes und dieses fiihlt sich durch seine Erwihlung
gedeckt und garantiert. Prophetische Gerichtspredigt und der Gang
der Ereignisse zerstoren aber diese Ideologie, und mit voller Wucht
fallt 721 und 587 die Erkenntnis auf viele, dafl auch das erwihlte
Volk vernichtet werden kann, dal weder Erzviiter, noch Tempel
noch Bund eine Garantie seines Bestehens sind. Hos. 6/1ff. hat uns
aus der letzten Zeit des Nordreiches eine etwas leichtfertige AuBe-
rung aufbewahrt. Gott sei nicht so streng, meint man dort. Er tétet
zwar, aber nach drei Tagen macht Er wieder lebendig. Man hat die
Vermutung ausgesprochen, daf3 dieser Trostversuch in Zusammen-
hang mit dem Kult eines sterbenden und nach drei Tagen wieder-
auferstehenden Gottes stehe. Hosea schneidet jedenfalls alle billigen
Trostmoglichkeiten ab. Das Gleichnis der sterbenden und auf-
erstehenden Natur trifft auf den Menschen nicht zu. Die Erzviter,
auf die man sich gerne berufen mochte, sind selbst mit Siinde
beladen, der Bund ist mutwillig zerbrochen; magische Praktiken
kennt zumindest die offizielle Religion Israels nicht. Wenn Israel
Trost suchen will, mul} es dies der ganzen Anlage seiner Religion
gemif allein bei Gott tun. Zwei Manner sind dabei fiihrend gewor-
den, von denen einer viel verkannt, der andere viel gepriesen wor-
den ist: beide vermutlich unter den Exulanten in Babel lebend,
Ezechiel und Dtjes. Schon hier zeigt sich wie auch spiter, dafB3
Zeiten tiefer offentlicher und individueller Not die geistige Ent-
wicklung weitertreiben. Ez. 37 enthilt jene merkwiirdige Vision,
deren Deutung so viel umstritten ist, von dem Feld voller Toten-
gebeine, die lebendig werden, als das durch den Propheten gespro-
chene Gotteswort sie trifft und der gottliche Lebenshauch iiber sie
hinstreicht. Der Zusammenhang, in dem die Vision steht, scheint
dazu zu zwingen, sie zunichst auf die Wiederbelebung des Volkes
zu beziehen. Man darf aber auch nicht vergessen, dafl schon seit
den Tagen des Elias die Propheten immer wieder den Einzelnen in

229



seiner Verantwortung vor Gott auf sich gestellt und ihn aus der
Deckung durch das Kollektiv herausgeholt haben. Ez. selbst ist
gerade der, der deutlicher als alle anderen von der Verantwortung
des Einzelnen spricht. Gewil geht es auch ihm, wie die Kapitel
40—48 zeigen, um die Wiederherstellung des Volkes. Aber es liegt
doch iiber der Totengebeinvision ein Zwielicht, das die Tiir zu
weiteren Entwicklungen offen 1i8t. Hierin liegt die Berechtigung
jener, die von den Rabbinen an bis zu neuesten Auslegern diese
Stelle als ein Zeugnis fiir einen aufbrechenden personlichen Auf-
erstehungsglauben werten wollen. Einen weiteren Schritt tut Dtjes.,
unermiidlich hélt er den Verzagten Gottes Verheilungen vor Augen,
alte und neue. Auf diese VerheiBungsworte darf man sich verlassen
(40/6, 41/8), auch wo es gegen alle Wahrscheinlichkeit geht (giwwah).
Ihr Inhalt aber ist Vergebung, Heil, Leben, Wiederherstellung. Bei
Dtjes. steht auch jenes merkwiirdige Kapitel 52/13—53/12 von dem
unbekannten leidenden Gottesknecht, der sich selber, den Unschul-
digen, als Siithnopfer gibt fiir die Schuld der anderen. Wo die Schuld
gesiihnt ist, hat aber der Tod seinen Schrecken verloren. Er wird
zu einem natiirlichen Ereignis ohne Gerichtscharakter. Da die tren-
nende Mauer zwischen Gott und Mensch beseitigt ist, kann die
Lebenskraft Gottes nun auch die Totenwelt erreichen. Man lernt,
daB Gott noch groBer ist als man zu denken gewohnt war, dafl
nicht nur Seine Macht bis in die 8eol reicht, sondern auch Sein
Wille, zu helfen und lebendig zu machen, dafl die Todesgrenze kein
Hindernis ist fiir Thn. Vielleicht hat man schon damals begonnen,
die von Elias und Elisa berichteten Totenerweckungen, die spéter
den Rabbinen so wichtig wurden, zur Grundlage einer noch unbe-
stimmten Hoffnung zu machen. Zwei groe Krifte treiben nun die
Entwicklung weiter, von der wir allerdings nur hie und da eine
Etappe fassen konnen. Die eine ist, wenn ich so sagen darf, mehr
an Gott, die andere mehr an den Menschen gebunden. Gott hat
Heil verheillen und immer dringender wird das Gefiihl, dal der
alte Aon seinem Ende zugehe und man in den Wehen eines neuen
Aons stehe, der tagtéglich hereinbrechen kénne. Dieser neue Aon
soll aber eine Heilszeit sein, alle gottfeindlichen Michte sollen ver-
nichtet werden und Gottes kabod soll die ganze Welt durchstrah-
len. Damit ist es aber schwer vereinbar, daBl es eine Totenwelt

230



geben sollte, die auBerhalb dieser Herrlichkeitsoffenbarung bleibt,
die sich dagegen versperren konnte, in der Gottes lebenserneuernde
Macht nicht gespiirt werden sollte. Wieder macht sich die treibende
Kraft der Notzeiten bemerkbar, die ja der Ungeduld der heils-
hungrigen Menschen immer wieder als die letzte Not erscheinen.
Deutlich zeigt sich das in der kleinen Apokalypse Jes. 24—27, die
man in die bewegten Zeiten nach dem Zerbrechen des Perserreiches
verlegt. Hier erscheint klar die Hoffnung, daBl Gott die Toten bele-
ben werde, allerdings noch in Gebetsform und ganz ausgerichtet
auf die gottliche Herrlichkeitsoffenbarung, von der die Vernichtung
des Todes in Kap. 25 und 26 einen integrierenden Bestandteil bil-
det. Ganz unvermittelt steht diese Hoffnung neben der bitteren
Feststellung, dafl die Toten nicht mehr lebendig werden koénnen,
die sich mit der Anschauung des Qohelet deckt, fiir dessen Ratio-
nalismus Mensch und Vieh das gleiche Schicksal haben. Weiter
fortgeschritten als Jes. 24 ff. ist Dan. 12. Auch hier treffen wir noch
nicht die Auferstehung aller. Viele werden auferstehen, aber nicht
nur Fromme. Die Heilszeit steht hier unmittelbar vor der Tiir; der
gottlichen Herrlichkeit entspriche es nicht, wenn die nicht daran
teilhaben sollten, die fiir ihre Durchsetzung eingestanden sind und
kiimpfend oder leidend dafiir ihr Leben gegeben haben. Auch die
besondere Herrlichkeit der Lehrer im neuen Aon gehért dazu
(11/33). Aber auch die Schmach der Gottesfeinde dient der Erho-
hung der Herrlichkeit Gottes. Hiemit ist nun in der Makkabéerzeit
der Durchbruch vollzogen. Babylonische Weisheit hat vor dem
Todesschicksal resigniert; was einst Utnapistim gelang, erlebt kein
Spiterer mehr. Gilgames niitzt weder seine gewaltige Kraft etwas
noch seine Macht, um das Lebenskraut zu erringen. Etana stiirzt
vom Adler, als er es aus dem Himmel holen will. Selbst der weise
und groBe Zauberer Ea kann Adapa nicht helfen, ja, sein kluger
Rat zerstort das Vertrauen zu Anu und 148t dadurch verlorengehen,
was fester Besitz werden konnte. In Agypten war man iiberzeugt
davon, daBl durch Opfer und magische Riten der Tote mit Osiris
oder einem anderen Gotte identisch werden, so sicher und ungehin-
dert durch das Gericht hindurchgehen und in das selige Leben des
Jenseits eintreten konne. Aber es finden sich auch sehr skeptische
AuBerungen dazu und auBerdem haften diesem Glauben doch

231



erhebliche Schwichen an. Fortdauer des Leibes und Totenopfer
sind nétig fiir das Leben dort dritben. Nur Magie 6ffnet den Weg
dazu. Und so herrlich es geschildert wird, es ist doch nur ein iiber-
hohtes Diesseits, dessen Freuden in KEssen, Trinken und Liebe
bestehen. Von der hiesigen Welt unterscheidet es nur seine Ewig-
keit und der Fortfall der Todesangst. Dem frommen Juden geht es
zuerst um die Gerechtigkeit und Herrlichkeit seines Gottes. Weil
aber dieser Gott grol und herrlich ist iiber alles, darum zerbricht
Er auch die Riegel des Todes. Beweggriinde und Ethos der jiidischen
Hoffnung lassen sich mit der dgyptischen nicht vergleichen, wie
sich Zauber und gottliches Gnadengeschenk nicht vergleichen
lassen. Eher kann die persische neben ihr bestehen, die streng
ethisch ausgerichtet, aber durch ihren grundsitzlichen Dualismus
und durch den Mangel einer leiblichen Auferstehung von der
jidischen Hoffnung unterschieden ist.

Gerade bei Daniel aber zeigt sich wie das Hauptmotiv der gott-
lichen Herrlichkeitsdurchsetzung begleitet ist von Nebenmotiven,
die schon viel menschgebundenere Ziige aufweisen. Da ist einmal
das der Theodizee, das in der nachexilischen wie in jeder glaubens-
schlaffen und reflektierenden Zeit eine gewaltige Rolle spielt. Der
kleine Mensch erkennt den Sinn des von Gott geschaffnen Daseins
nicht mehr, er kann nicht mehr bekennen «es war alles sehr gut».
Er zweifelt an Gottes Gerechtigkeit, von der er meinte, sie miisse
sich nach einem strengen Vergeltungsschema schon hier auf Erden
sich zeigen. Aus dem Kollektiv herausgetreten kann er dort keine
Zuflucht mehr finden. Die Zweifel an Gott treiben ihn in die Hinde
der Dimonen. Um Gottes Gerechtigkeit willen, um der Sinnhaftig-
keit der von Gott geschaffenen Welt willen sucht er nach einem
Ausgleich in einer anderen Welt. Da aber das alttestamentliche
Denken, wie iiberhaupt das des alten Orients diese Welten nicht
nebeneinander, sondern hintereinander stellt und weil es in die
himmlische Welt noch nicht einzudringen wagt, ist entweder Fort-
dauer des Lebens oder ein neues Leben notwendig, um die Gerech-
tigkeitsforderung zu erfiillen. Das Schattendasein der nefes in der
Seol geniigt weder der Forderung der Identitdt noch der des Lebens.
Ruach, nefe§ und basar (Leib) miissen wieder vereinigt werden!
Wie der totale Mensch gefrevelt oder Gutes getan hat, so mufl auch

232



der totale Mensch gerichtet werden. Seit Daniel ist die jiidische
Auferstehungshoffnung verbunden mit dem Gedanken des Gerich-
tes, worin vielleicht, aber nicht notwendigerweise, persische Gedan-
ken wirksam sind. Leider geht es bei dieser Verbindung nicht nur
um Theodizee und gottliche Gerechtigkeit, sondern auch um mensch-
liche Vergeltungssucht, positiv und negativ. Der Mensch will sich
belohnt und seine Feinde bestraft sehen, wobei er in naiver Weise
sich selbst mit fromm und den Feind mit Frevler gleichsetzt.
Eine besondere Stellung nimmt hier das Hiobbuch ein. Auch in
ihm geht es um Vergeltung. Aber hier wird das Schema durch-
brochen. Hiobs gutes Gewissen 148t sich nicht in das Vergeltungs-
schema seiner Freunde einspannen. Fast wird er irre an Gott
(16/181t.), aber dann erlebt er durch die scheinbare Strafe hindurch
die Gemeinschaft mit Gott, die groBer ist als alles irdische Gut und
auch vom Tod nicht mehr zerstért werden kann. Wie weit Hi. 19
dabei an eine Auferstehung denkt, ist unklar, da die Stelle restlos
verderbt und kaum mehr deutbar ist. Damit fiihrt uns Hi. zu einer
anderen Linie, die ebenfalls im AT zu finden ist, und von anderen
Motiven ausgehend als die erste zu anderen Resultaten kommt.
Ps. 16, 49 und 73 sind ihre Zeugen, Jeremias Leben und Wirken ihr
Vorliufer. Sie geht nicht von der gottlichen Herrlichkeit aus, son-
dern von der Anfechtung des Menschen und seinem Trost in unlds-
barer Gemeinschaft mit Gott. Die Anfechtung entziindet sich an
der scheinbaren Ungerechtigkeit Gottes, an Glanz, Macht und
Reichtum der Gottlosen und Armut und Unterdriickung der From-
men. Aber gerade aus ihrer Tiefe erhebt sich die GewiBheit einer
Gemeinschaft mit Gott, die mehr bietet als alle Giiter der Erde
und die den Menschen auch iiber die Todesgrenze hinweg nicht
verlif3t. Es bleibt sich dabei gleich, ob Ps. 73 aus tiefster Not zu
ihrer Erkenntnis durchbricht, ob Ps. 16 sie in jubelndem Hymnus,
vielleicht beim Opfer im Tempel erlebt, ausspricht oder Ps. 49 sie
als Geheimbesitz einer kleineren Gruppe andeutet. Bezeichnend ist
das Auftauchen des Terminus lqch npb, der auch von der Ent-
riickung Henochs und Elias gebraucht wird (Gen. 5/24 I1. Kon. 2/11)
und so eine Parallele mit diesen beiden herstellt. Der Gedanken-
gang ist fast noch kiithner, als der, der zur Auferstehungshoffnung
fithrt. Hier rechnet der Fromme mit einer Versetzung in die unmit-

233



telbare Gemeinschaft Gottes. Elias und Henoch zeigen ihm aber,
dafl er nicht allein diese Gegenwart Gottes genielen wird. Eine
himmlische Gemeinde aus Engeln und vorangegangenen Frommen
empfingt ihn. An Stelle des Schemas alter Aon : neuer Aon tritt
das andere Erdenwelt : Himmelswelt. Henoch und Elias wurden
wohl samt ihrem Leibe in die Himmelswelt aufgenommen, aber
weitere Verbreitung solcher Ideen muflte sich doch damit abfinden,
daB die Leiber der Frommen ebenso vergehen wie die der Gottlosen.
Ein anderer Bestandteil des Menschen mufl Triger der Identitat
und Kontinuitit sein. Uberdies verfillt in nachbiblischer Zeit der
Unterschied nefes-ruach, sie flieBen zusammen, so da3 eine Kon-
zeption entsteht, die sehr der der Psyche dhnelt. Damit aber wird
vielleicht unter Nachhilfe fremder (dgyptischer) Einfliisse der Weg
frei zu dem Glauben an die Unsterblichkeit der Seele. Immerhin ist
bemerkenswert, da3 diese Gedanken im AT nur in hymnischer Form
auftauchen, ebenso wie spiter in den Hymnen von “En Fescha.
Von der Makkabéerzeit an macht die Verbreitung des Gedankens
einer Auferstehung oder eines Weiterlebens nach dem Tode rasche
Fortschritte. Wahrend die deuterokanonischen Biicher sonst kaum
etwas davon wissen, steht IT. Makk. schon fest auf dem Standpunkt
der Auferstehung (7/9, 7/36, 14/26), ja meint sogar, man kénne das
Schicksal der Toten noch durch Siihnopfer verbessern (12/43ff.).
Die gesamte Apokalyptik rechnet ebenfalls in irgendeiner Form
mit einem Fortleben der Toten. Jesus scheint in seiner Verkiindigung
durchaus weitverbreitete und fast allgemein angenommene Gedan-
ken zu verwenden, sowohl im Gleichnis vom armen Lazarus (Lk. 16)
als auch in den eschatologischen Reden. Er verteidigt die Auf-
erstehung Zweiflern gegeniiber mit Argumenten, die denen der
spiiteren Rabbinen #hnlich sind (Mt. 22/24ff. und Parall.). Aller-
dings geht er weniger vom Wortlaut des Bibelwortes aus als von
der Lebensmacht Gottes und setzt damit die Hauptentwicklungs-
linie des AT fort. Martha, die Schwester des verstorbenen Lazarus,
spricht Joh. 11/24 ganz unbefangen von der Auferstehung am jiing-
sten Tage, ebenso tun es die Jiinger Mk. 9/10ff. Allerdings lernen
wir in der Auseinandersetzung Jesu mit seinen Gegnern schon eine
konservativ-rationalistische Gruppe kennen, die Sadduzéer, von
denen in den Evangelien und der Apg. ofter berichtet wird, daB

234



sie die Auferstehung leugnen (Mt. 12/18, 22/23, Lk. 20/27, Acta
4/2, 23/8). Ahnlich berichtet auch Josephus von ihnen Ant.
XVIII/15, daB nach ihrer Meinung die Seelen mit den Leibern
zusammen vergehen. Man wird Josephus hier genau so im Verdacht
haben, etwas zu hellenisieren wie bei seinen Auflerungen iiber die
Essener und ihren Glauben an die Inseln der Seligen im Westen.
Immerhin bezeugt er die Ablehnung der Auferstehung durch diese
Richtung, wihrend er von Pharisiern und Essenern den Glauben
an die Auferstehung der Toten oder an die Unsterblichkeit berich-
tet. Sein Zeugnis stimmt da ganz und gar mit Acta 23/6-8 iiberein.

Die Zukunft gehorte der Lebenshoffnung in ihren verschiedenen
Formen. Die Rabbinen diskutieren nicht mehr das «ob», sondern
das «wie und wo» der Auferstehung. Sanh. 90a erklirt, daBl keiner
an der zukiinftigen Welt Anteil haben werde, der nicht daran fest-
halte, dal die Auferstehung der Toten schon in der Tora gelehrt
sei. Mogen die Schriftbeweise der Rabbinen an den Haaren herbei-
gezogen sein, sie zeigen wie tief die Hoffnung schon Wurzel geschla-
gen hatte, so dall sie nicht mehr auszurotten war. Verschiedene
Midraschim, z. B. Gen. Rabba, und Lev. rabba haben sie weiter-
getragen, Gebetsformulierungen wie die 2. Bitte des 18. Gebetes
haben sie tief im VolksbewuBitsein verankert. Sa ‘adja hagga’on
und Maimun verteidigen sie gegeniiber Skeptikern ihrer Zeit!
Maimun bringt sie unter seinen 13 Grundséitzen jiidischen Glaubens
und hat ihr auch eine eigene Schrift «ma’ amar techijat hammetim »
gewidmet. Von der biblizistischen Sekte der Qarier weill man, dafl
sie sich viel mit ihren Problemen beschéftigte.

Ein paar Worte wiren noch iiber Details der Hoffnung zu sagen.
Es ist allerdings hier nicht mdoglich, den unentwirrbaren Knéuel
aufzulésen, den die verschiedenen Abarten der Lebenshoffnung
und ihre gegenseitigen Ausgleichsversuche bilden, in den noch dazu
mancherlei andere Motive miteingeschlungen sind. Ein besonders
gutes Beispiel dieser Verwirrung bietet das dthiop. Henochbuch,
von dessen vielen Schichten jede eine andere Art der Hoffnung ver-
tritt. Nur wenige Hauptlinien sollen hier angedeutet werden. Die
jiidische Diaspora, besonders in Agypten, neigt im allgemeinen
dazu, die Unsterblichkeit der Seele der Auferstehung vorzuziehen.
Nach ihrem Glauben findet gleich nach dem Tode ein Gericht iiber

235



die Seele statt, das bereits endgiiltig entscheidet und sie entweder
einem seligen Zustand oder der Verdammnis zufiihrt. Diese Kon-
zeption ist leicht verstdndlich! Wir haben gesehen, dall sie mit
ihrem Ansatzpunkt weit ins AT zuriickreicht. Dazu kommt der
EinfluB der hellenistischen Umwelt, der, so weit sie nicht in Skepti-
zismus und Materialismus versunken war, an der Fortdauer des
Leibes wenig, an der der Seele alles gelegen war. Anders ist es in
Paléstina. Hier steht man der stidrkeren Linie des AT niher. Seele
ohne Leib ist fiir den Paléstiner kein volles Menschenwesen. Auch
wirkt die altorientalische Idee der aufeinanderfolgenden Aonen
hier stirker nach, ebenso die nationale Hoffnung, die dem Lande
und Volke Israel in der endzeitlichen Hoffnung einen besonderen
Platz einrdumt. Doch auch hier ist die Idee einer himmlischen
Gemeinde, in die man aufgenommen wird, nicht unbekannt. Der
Bericht des Josephus iiber die Essener, enthellenisiert, diirfte so
etwas ergeben. Dazu stimmen vereinzelte AuBerungen der “En
Fescha -Texte, in denen jedenfalls von einer leiblichen Auferstehung
nie die Rede ist. Auch das Buch der Jubildien ist hierher zu ziehen,
in dem es heif3t, daB3 der Leib ruhe, wihrend der Geist Freude habe.
Nur ist nicht klar, ob damit der endgiiltige oder ein Zwischen-
zustand gemeint ist. Ahnlich ist es in den Patriarchentestamenten
und in den Ps.-Sal. Nur Test. Benj. spricht von einer stufenweisen
Auferstehung, die mit den Erzvitern beginnt und bei den Heiden
endet. Wenn im Sektenkanon von “En Feicha die Vernichtung der
Bosen an den Beginn des neuen Aons gekniipft erscheint, so ist
wohl auch dort ein Kompromifl der beiden Hauptlinien angedeutet.
Es zeigt sich immer wieder, wie sich auf paldstinensischem Boden
die Unsterblichkeit der Seele nicht rein durchsetzen kann, sondern
mit dem Gedanken der Auferstehung verquickt wird. Nicht nur in
Schriften, die irgendwie mit dem Essenismus in Verbindung stehen,
ist das zu beobachten. Auch viele andere, besonders apokalyptische
Schriften wissen von einem Zwischenzustand der Seele zwischen
Tod und jiingstem Tag zu berichten. In der Esra und Baruchapokal.
z. B. sind die Seelen in Kammern aufgehoben. Von einem vollkom-
menen Tode auch der Seele und ihrer Wiedererweckung zugleich
mit dem Leibe ist mir kein Zeugnis bekannt, obwohl manche
Theologen dies als die biblische Lehre hinstellen wollen. Die Sorge

236



um die Identitit des Menschen im neuen Aon und die alte Vor-
stellung von der in der Seol hausenden vegetativen Seele scheinen
diese Gedanken nicht zuzulassen. Wo, wie in der Apokalyptik, das
Ende sehr nahe erwartet wird, macht man sich meist noch keine
Gedanken dariiber, was zwischen Tod und Weltende mit der Seele
geschehe, aber je mehr man auf das Ende warten lernen mufite,
desto mehr sorgte man sich um ihr Schicksal wihrend der Zeit der
Leiblosigkeit. Gott bewahrt sie auf, um sie mit dem Leibe wieder
zu vereinigen. Dieser Zwischenzustand kann neutral und als Schlaf
gesehen werden, doch liegt es nahe auch fiir ihn, schon eine ver-
schiedene Behandlung der Frommen und der Frevler anzunehmen.
So diirfte Lk. 16/22ff. und 23/43 gemeint sein. Auch Chag. 12b kit
die Leiber der Saddiqim im 7. Himmel weilen. Diese Kompromi0-
16sung kann nun wieder sehr verschiedene Formen annehmen, je
nach der Verquickung mit andern Motiven, wie dem Gericht, dem
Aussehen der Auferstandenen, den Vorrechten Israels. Man kann
Israel oder alle Frommen friiher auferstehen lassen und sie auf
dieser Erde leben lassen ehe die allgemeine Auferstehung beginntf
eine Ansicht, die sich auch Ap. Joh. 20/6 findet und als Chiliasmus
noch heute in der christlichen Theologie bekannt ist. Man kann
Israel eine hohere Seligkeit zuerkennen als den anderen Frommen.
Man kann auch die Menschen in drei statt in zwei Klassen teilen,
wobei die mittlere entweder eine verminderte Seligkeit erhélt oder
vernichtet wird, weil sie fiir Seligkeit zu schlecht und fiir ewige
Qual zu gut ist. Alle diese Losungen finden sich vertreten. Bei den
Rabbinen finden sich allerlei krause Gedanken vor allem in Sanh.
90a, 91a, 109b und Keth. 111a. So stritten Hillel und éammai, ob
der Mensch bei der Auferstehung so aussehe wie bei seinem Tode
oder wie ein neugeborener Sdugling, andere dariiber, ob er mit oder
ohne Bekleidung auferstehe, ob es aulerhalb Palistinas eine Auf-
erstehung géibe oder nur dort, und wenn das Zweite wie die From-
men dorthin gelangten. Solche Gedanken erscheinen uns heute
miiBBige Spielereien, waren aber einst von existentiellem Interesse.
Die Rabbinen haben aber auch Gedanken Raum gegeben, die heute
noch ernst genommen werden miissen. So zwang sie der Gegensatz
zu den Heiden und zu Leugnern im eigenen Volk zur Apologetik.
Hier erscheinen die Gleichnisse vom MutterschoB3 oder von Samen-

237



korn und Pflanze, sei es, daf sie aus rabbinischen Kreisen stam-
men (vgl. auch 1. Kor. 15/32ff.), sei es, daBl sie aus fremden Tra-
ditionen (Agypten) iibernommen sind. Elias, Elisa und Ez. erschei-
nen als Beweise dafiir, daB man Tote auferwecken kénne. Als
ernstester Faktor erscheint aber immer wieder die Allmacht Gottes,
der in der Entstehung des Menschen aus einem Samentropflein im
Mutterschofl kein geringeres Wunder vollbringt als in der Auf-
erweckung der Toten. Auch wird darauf hingewiesen, dall die Seele
sich sonst vor dem Gericht auf den Leib ausreden koénnte und
umgekehrt. Wie sie gemeinsam gesiindigt haben, miissen sie auch
gemeinsam ins Gericht. In diesem Gedankengang zeigt sich nun,
dafl der Vergeltungsgedanke die Hoffnung stark beherrscht, aber
doch nicht nur er. Wenn die ungeheure Fruchtbarkeit des neuen
Aons betont wird, so steckt darin doch auch das BewuBtsein, daB
nun Gottes Segenskrifte wieder frei und ungehindert die Welt
durchfluten, die dadurch zum Paradiese werden muf3. Die volle
Seligkeit ergibt sich erst durch die Beseitigung alles Bisen, selbst
des bosen Triebes im Menschen (ber. 17a). Gedanken dieser Art
fiigen sich gut zu den Heilsweissagungen des AT. Sie zeigen, daBl
auch den Rabbinen die neue Schopfung mehr als eine Fortsetzung
der alten war, dal} hier alle irdischen Moglichkeiten gesprengt sind.
Vielleicht war das auch ein Grund dafiir, daBl sich an Stelle des
neuen Aons auf Erden immer mehr ein himmlisches Paradies zu
schieben begann.

Wir finden also vom AT ausgehend zwei Entwicklungslinien,
von denen die eine stirkere Neigung zeigt, sich mit fremden Gedan-
ken zu verbinden. Es ist bezeichnend, daB sie sich auch im Christen-
tum besonders in den Zeiten zeigt, wo philosophische Ideen den
Glauben an das biblische Zeugnis erweichen. Sie spricht von der
Unsterblichkeit der Seele, nicht von der Auferstehung des Leibes.
Die andere ist mehr an den Boden Paldstinas gebunden. Thr kommt
es auf die Auferstehung des ganzen Menschen an. Thr erster Beweg-
grund ist weniger die Sehnsucht des Menschen nach ewiger Gemein-
schaft mit Gott, als die Durchsetzung der gottlichen Herrlichkeit
auch in der Welt des Todes. Sie spricht davon, daB der Leib erweckt
wird durch einen gottlichen Befehl, der ihm wieder Leben einhaucht
und die nefed wieder mit ihm vereinigt. Ihr legitimster Nachfolger

238



ist die NT-Aussage, dafl Christus von den Toten erweckt sei durch
die Herrlichkeit des Vaters (R. 6/3), das heillt durch die der gott-
lichen ddfa (kabod) innewohnenden Schopfer- und Lebenskraft.
Aber auch Chag. 12b spricht davon, daBl der Tau, durch den Gott
die Toten auferweckt, aus dem 7. Himmel komme, der mit Gottes
kabod erfiillt ist. Fremde Einflisse scheinen bei dieser Linie zu
wirken in der Ausgestaltung des Gerichtsgedankens, der mit der
Auferstehung verbunden wird, und in der Umgestaltung der nefes
zur Psyche. Dies kann auch als erster Kompromif} der beiden Linien
gedeutet werden. Sie hilt sich besonders dort, wo man am Bibel-
wort hingt und mit leichter Umgestaltung in der Liturgie des
Judentums und des Christentums. Beide Linien gehen weit ins AT
zuriick und wachsen aus altisraelitischen Motiven heraus. Keine
hat jemals die andere ganz verdringen kénnen. Auch im NT laufen
sie nebeneinander her und beschéftigen noch heute das dogmatische
Denken christlicher und jiidischer Theologen.

DER FALL ROSENBERG

von Prof. ERNsT KARL WINTER, Tappan, N.Y.

Der Tod des jiidischen Ehepaares Julius und Ethel Rosenberg,
35 und 37 Jahre alt, im elektrischen Stuhl, des ersten Ehepaares,
das auf diese Weise starb, der ersten Amerikaner, die wegen Kriegs-
spionage zum Tode verurteilt wurden, und die erste amerikanische
causa celebris auf diesem Gebiete seit 173 Jahren, hat die ganze
Welt aufgewiihlt. Da es sich um zwei Juden handelte, die wegen
Spionage angeklagt und verurteilt wurden, ist es nicht unwichtig,
festzustellen, daB in ihrem ProzeB der Staatsanwalt, der Richter,
die Mitangeklagten, die Verteidiger, die Kronzeugen, die Sachver-
stdndigen wie auch etliche Geschworene nicht minder Juden waren.
Wenn von konfessionellen Vorurteilen die Rede sein soll, dann
héchstens 'im Sinne innerjiidischer Auseinandersetzungen. Von
einer Verfolgung des Judentums in Amerika, wie die einen wollen,

239



	Entwicklung und Motive der Auferstehungshoffnung vom AT bis zur Rabbinischen Zeit

