
Zeitschrift: Judaica : Beiträge zum Verstehen des Judentums

Herausgeber: Zürcher Institut für interreligiösen Dialog

Band: 9 (1953)

Artikel: Entwicklung und Motive der Auferstehungshoffnung vom AT bis zur
Rabbinischen Zeit

Autor: Molin, Georg

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-960921

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-960921
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


nis zu den Juden herausgespürt haben.
Wenn wir uns in der Betrachtung der Stellung Pascals zum A. T.

und den Juden in manchem von ihm distanzieren zu müssen glaubten,

so bleibt sie trotzdem in vielem beachtungswert, ja vorbildlich.
Sie hat ihren tiefsten Ansatzpunkt in Pascals Erleben vom Jahre
1654:

Dieu d'Abraham, Dieu d'Isaak, Dieu de Jacob non des

philosophes et des savants.

ENTWICKLUNG UND MOTIVE
DER AUFERSTEHUNGSHOFFNUNG VOM AT

BIS ZUR RABBINISCHEN ZEIT

Probevorlesting, gehalten von Dr. phil. et theol. Georg Molin am 15. Mai
1953 an der Phüosophischen Fakultät der Karl-Franzens-Universität zu Graz

Auch wenn einer nicht wüßte, in welcher Richtung die
religionsgeschichtliche Forschung im ersten Drittel unseres Jahrhunderts
sich bewegte, so würde doch ein Blick in die großen Nachschlagwerke,

die in dieser Zeit entstanden sind, genügen, um ihn darüber
zu belehren. Wer etwa in die Encyclopedia Biblica oder in die RGG
oder in das jüdische Lexikon blickt und ein wenig darin blättert,
der findet dort alle Stärken und alle Schwächen dieser Epoche
vereinigt. Die Stärke dieser Zeit ist ihr unbändiger Forschungseifer
und Fleiß, der sie Material aus aller Herren Länder zusammentragen

ließ, mit dessen Hilfe manche Erscheinungen aus ihrer
Isolierung befreit, auf andere neues Licht geworfen werden und so

zu ihrer Erklärung beigetragen werden konnte. Ihre Schwäche hegt
in der Deutung des Materials nach einem Entwicklungsschema,
das längst seine Unhaltbarkeit erwiesen hat. Soweit Erscheinungen
der biblischen Religionsgeschichte in Betracht kommen, fällt überdies

die naive Gläubigkeit an die Hypothesen gewisser Schulen
auf sowie die Annahme, daß alle neuauftauchenden Erscheinungen

225
3 Judaica, Band 9,



auf fremde Einflüsse zurückgehen müßten, die noch dazu sehr grob
und primitiv angenommen wurden, und daß bei Konkurrenz
biblischer und außerbibbscher Erscheinungen die biblischen immer
sekundär sein müßten. Nach diesem Schema verfuhr man auch in
der Frage der Auferstehungshoffnung, die lange Zeit fast einmütig
auf persischen Einfluß zurückgeführt wurde, obwohl das AT selbst
auch in sicher älteren Schichten mancherlei Anknüpfungspunkte
bietet. Konservative Bibelexegeten und Theologen haben sich
immer gegen diese Überfremdung gewehrt ; ihre Stellung war jedoch
dadurch geschwächt, daß es so aussehen mußte, als sprächen sie

nicht aus wissenschaftlicher, sondern aus religiöser Überzeugung.
Zumindest in der Theologie ist jedoch weithin ein Wandel
eingetreten. Genaueste Kleinarbeit hat das Odium der Unwissenschaftlichkeit

von den Verfechtern der Eigenständigkeit jüdisch-christlicher

Auferstehungshoffnungen genommen. Ein Standardwerk wie
die 1934 erschienene «Eschatologie der jüdischen Gemeinde im
neutestamentlichen Zeitalter» von Volz hat einen nüchternen
ausgeglichenen Standpunkt erreicht, der fremde Einflüsse zwar nicht
ausschließt, aber auch die alttestamentlichen Ansatzpunkte der
Auferstehungshoffnung berücksichtigt und den Hauptstrang der
Entwicklung in den innerjüdischen Bereich verlegt. Auf derselben
Linie laufen die Neuerscheinungen der letzten Jahre auf dem
Gebiete der alttestamentlichen Theologie. Was bisher nicht versucht
wurde, ist, die Ideenwandlung vom AT zum späteren Judentum in
Verbindimg zu bringen mit einer Veränderung der völkischen
Substanz im Judentum. Es fragt sich, ob unsere Methoden und die uns
zur Verfügung stehenden Daten ausreichen, um diesem
unterirdischen, durch viele Generationen gehenden Prozeß nachzuspüren.
Hier kann er jedenfalls nicht gemacht, sondern nur eine nüchterne
Darstellung des augenblicklichen Standes gegeben werden. Große

Neuigkeiten sind dabei nicht zu erwarten; ist ja zu dem bis etwa
1930 bekannten Material kaum etwas dazugekommen, was für
unsere Frage wesentlich wäre. Die vor wenigen Jahren gefundenen
Texte von 'En Fescha schweigen dazu und führen für ihre
Entstehung in eine Zeit, da die Auferstehungshoffnmig im Judentum
längst weit verbreitet war. Eher könnten die ugaritischen Texte,
sobald sie uns wirklich verständlich geworden sind, etwas abgeben,

226



da sie die religiöse Umwelt des AT beleuchten und z. B. von der
biblischen Anthropologie ein besseres Bild gewinnen lassen.

Zunächst wird festzuhalten sein, daß die älteren Teile des AT
nirgends von einer Auferstehung reden. Erst in nachexilischen Teilen

erscheinen einige spärliche Hinweise. Auch die Rabbinen konnten

nur durch sehr gewagte Deutungen aus dem Zusammenhang
gerissener Verse diese Hoffnung schon in der Tora ausgesprochen
finden. Die älteren Texte des AT sind in der Frage des Todes von
einer großartigen Unerbittlichkeit, die vielleicht durch die Abwehr
fremder Gedankengänge mitbedingt ist. Der Mensch, der stirbt,
lebt für sie nicht mehr und wird auch nicht mehr leben. Damit ist
nicht gesagt, daß er nicht existiere. Aber zwischen Existenz und
Leben muß genauestens unterschieden werden. Das Dasein in der
Seol ist nicht als Leben zu bezeichnen. Ähnlich dem Hades Homers
und der babylonischen Unterwelt ist es ein Schattendasein ohne
wirkliche Lebensäußerungen. Es fehlt dem Toten ein wesentlicher
Bestandteil des lebenden Wesens, die ruach oder nesanrh, die aus
dem göttlichen Lebenshauch stammt. Gott hat sie zurückgerufen,
ohne sie aber gibt es kein wirkliches Leben. Was bleibt ist basar,
der Leib, der zerfällt, und die nefes, die vegetative Seele, die im
Grabe oder in der Seol haust, die man speisen oder durch magische
Riten beschwören kann, die aber kein Lebewesen mehr ist. Immerhin

ist es möglich, in dieser vegetativen Seele, die auch der Anthropologie

von Ugarit bekannt zu sein scheint (nfs: brlt), einen
Anknüpfungspunkt für spätere Auferstehungsgedanken zu sehen, weil
mit ihr ein Bestandteil menschlichen Wesens gegeben ist, der, wemi
auch in schattenhafter Form, weiterbesteht, wenn der Lebenshauch
entschwunden ist. Wird aber der Unterschied zwischen Toten und
Lebenden im AT darin gesehen, daß Gott dem Toten seinen Lebenshauch

(ruach) entzogen hat, so erweist sich damit, daß Gott allein
des Menschen Leben schafft, erhält und wieder wegnimmt (Jes.
38/18), eine Anschauung, die durchaus damit in Einklang steht,
daß im AT Gott der Alleinwirksame ist, neben dem andere Mächte
nicht in Betracht kommen. Auch dies ist später bei der Entwicklung

der Auferstehungshoffnung in Rechnung zu stellen. Zunächst
wird das Totenreich als ein Ort gesehen, der zwar nicht außerhalb
des Machtbereiches Gottes liegt, um den Er sich aber nicht mehr

227



kümmert. Das Furchtbare am Dasein in der âeol ist gerade das, daß

man dort Gott nicht loben, Ihm nicht opfern, Ihn nicht anrufen
kann, daß man von Ihm abgeschnitten ist (Ps. 88/12). Verbindung
mit Ihm gibt es nur in der Oberwelt, wo man Seinen Befehl und
Seine Verheißung hören und sich bittend und anbetend Ihm nahen
kann. Darum ist böser schneller Tod ein Gericht Gottes, darum
wünscht sich der alttestamentliche Fromme alt und lebenssatt zu
sterben. (Gen. 25/8, 35/27) und erinnert bei schwerer Krankheit
und Kot Gott daran, daß er Ihn aus der äeol nicht mehr loben
könne (Ps. 88). Im «alt und lebenssatt» ist zunächst enthalten, daß

man an den Gütern der Erde seinen Anteil gehabt, daß man ein
ehrwürdiges Alter erreicht und Kind und Kindeskind gesehen habe.

Unzähligen mag das ausreichender Sinn und Erfüllung ihres Lebens

gewesen sein. Aber zum «lebenssatt» und zu einem friedlichen Ende,
wie es von den Patriarchen berichtet wird (Gen. 49/33) gehört doch
mehr, nämlich, daß man in der rechten Haltung gegenüber Gott
gestanden habe. Nur ein Saddiq, ein Mensch, dessen Wille und
Handeln in Einklang mit dem göttlichen Wollen gestanden hat,
kann auch in Frieden (salom) das Leben wieder verlassen.

Und hier ist die Stelle, wo der Tod für den Menschen Altisraels
seine ganze Schwere und Bitterkeit entfaltet. Gottes Forderungen
sind hart und unerbittlich. Wer könnte sagen, daß er ihnen allezeit
nachgekommen sei Selbst wenn wir einen guten Teil des mosaischen
Gesetzes erst der nachexilischen Zeit zuschreiben, bleibt noch genug
übrig. Steht doch auch das ganze Alltagsleben im Bereich des
göttlichen Gebotes. Autonome Lebensgebiete kennt diese Zeit nicht.
Der Tod aber schneidet jede Möglichkeit ab, die Rechnung mit
Gott wieder ins Reine zu bringen. So wird die natürliche Trauer
und der Schrecken über das Todesschicksal, die uns auch in anderen
antiken Zeugnissen entgegentreten, überhöht durch das Wissen um
den Zusammenhang von Tod und Schuld. Schuld ist Gottesferne,
Gottesferne trennt vom Leben. Gen. 3 spricht das unerbittlich aus,
ebenso Ps. 14,88 und 90. Es ist dabei gleichgültig ob die Theologen
der alttestamentlichen Zeit dem Menschen im Urständ die Unsterblichkeit

oder die Fähigkeit zu ihr zuschreiben wollen, oder ob sie

nur der Meinung waren, daß die Vertreibung aus dem Paradies den
Tod aus einem natürlichen Ereignis in eine göttliche Strafe ver-

228



wandelt habe. Aus dem Strafzusammenhang bezieht er seinen
Schrecken und trotz Versöhnungstag und Sühnopfern kennt die
vorexilische Zeit kein Mittel, alle Schuld vor Gott zu versöhnen
und damit dem Tod Schrecken und Macht zu nehmen. Die ganze
Schwere des Todesschicksals für den Einzelnen wird allerdings noch
nicht gleich empfunden. Noch geht es der alten Zeit mehr um den
Bestand des Volkes und dieses fühlt sich durch seine Erwählung
gedeckt und garantiert. Prophetische Gerichtspredigt und der Gang
der Ereignisse zerstören aber diese Ideologie, und mit voller Wucht
fällt 721 und 587 die Erkenntnis auf viele, daß auch das erwählte
Volk vernichtet werden kann, daß weder Erzväter, noch Tempel
noch Bund eine Garantie seines Bestehens sind. Hos. 6/1 ff. hat uns
aus der letzten Zeit des Nordreiches eine etwas leichtfertige Äußerung

aufbewahrt. Gott sei nicht so streng, meint man dort. Er tötet
zwar, aber nach drei Tagen macht Er wieder lebendig. Man hat die
Vermutung ausgesprochen, daß dieser Trostversuch in Zusammenhang

mit dem Kult eines sterbenden und nach drei Tagen
wiederauferstehenden Gottes stehe. Hosea schneidet jedenfalls alle billigen
Trostmöglichkeiten ab. Das Gleichnis der sterbenden und
auferstehenden Natur trifft auf den Menschen nicht zu. Die Erzväter,
auf die man sich gerne berufen möchte, sind selbst mit Sünde

beladen, der Bund ist mutwillig zerbrochen; magische Praktiken
kennt zumindest die offizielle Religion Israels nicht. Wenn Israel
Trost suchen will, muß es dies der ganzen Anlage seiner Religion
gemäß allein bei Gott tun. Zwei Männer sind dabei führend geworden,

von denen einer viel verkannt, der andere viel gepriesen worden

ist; beide vermutlich unter den Exulanten in Babel lebend,
Ezechiel und Dtjes. Schon hier zeigt sich wie auch später, daß
Zeiten tiefer öffentlicher und individueller Not die geistige
Entwicklung weitertreiben. Ez. 37 enthält jene merkwürdige Vision,
deren Deutung so viel umstritten ist, von dem Feld voller
Totengebeine, die lebendig werden, als das durch den Propheten gesprochene

Gotteswort sie trifft und der göttliche Lebenshauch über sie

hinstreicht. Der Zusammenhang, in dem die Vision steht, scheint
dazu zu zwingen, sie zunächst auf die Wiederbelebung des Volkes
zu beziehen. Man darf aber auch nicht vergessen, daß schon seit
den Tagen des Elias die Propheten immer wieder den Einzelnen in

229



seiner Verantwortung vor Gott auf sich gestellt und ihn aus der
Deckung durch das Kollektiv herausgeholt haben. Ez. selbst ist
gerade der, der deutlicher als alle anderen von der Verantwortung
des Einzelnen spricht. Gewiß geht es auch ihm, wie die Kapitel
40—48 zeigen, um die Wiederherstellung des Volkes. Aber es liegt
doch über der Totengebeinvision ein Zwielicht, das die Tür zu
weiteren Entwicklungen offen läßt. Hierin liegt die Berechtigung
jener, die von den Rabbinen an bis zu neuesten Auslegern diese
Stelle als ein Zeugnis für einen aufbrechenden persönlichen
Auferstehungsglauben werten wollen. Einen weiteren Schritt tut Dtjes.,
unermüdlich hält er den Verzagten Gottes Verheißungen vor Augen,
alte und neue. Auf diese Verheißungsworte darf man sich verlassen
(40/6, 41/8), auch wo es gegen alle Wahrscheinlichkeit geht (qiwwah).
Ihr Inhalt aber ist Vergebung, Heil, Leben, Wiederherstellung. Bei
Dtjes. steht auch jenes merkwürdige Kapitel 52/13—53/12 von dem
unbekannten leidenden Gottesknecht, der sich selber, den Unschuldigen,

als Sühnopfer gibt für die Schuld der anderen. Wo die Schuld
gesühnt ist, hat aber der Tod seinen Schrecken verloren. Er wird
zu einem natürlichen Ereignis ohne Gerichtscharakter. Da die
trennende Mauer zwischen Gott und Mensch beseitigt ist, kann die
Lebenskraft Gottes nun auch die Totenwelt erreichen. Man lernt,
daß Gott noch größer ist als man zu denken gewohnt war, daß
nicht nur Seine Macht bis in die seol reicht, sondern auch Sein

Wille, zu helfen und lebendig zu machen, daß die Todesgrenze kein
Hindernis ist für Ihn. Vielleicht hat man schon damals begonnen,
die von Elias und Elisa berichteten Totenerweckungen, die später
den Rabbinen so wichtig wurden, zur Grundlage einer noch
unbestimmten Hoffnung zu machen. Zwei große Kräfte treiben nun die

Entwicklung weiter, von der wir allerdings nur hie und da eine

Etappe fassen können. Die eine ist, wenn ich so sagen darf, mehr
an Gott, die andere mehr an den Menschen gebunden. Gott hat
Heil verheißen und immer drängender wird das Gefühl, daß der
alte Äon seinem Ende zugehe und man in den Wehen eines neuen
Äons stehe, der tagtäglich hereinbrechen könne. Dieser neue Äon
soll aber eine Heilszeit sein, alle gottfeindlichen Mächte sollen
vernichtet werden und Gottes kabod soll die ganze Welt durchstrahlen.

Damit ist es aber schwer vereinbar, daß es eine Totenwelt

230



geben sollte, die außerhalb dieser Herrlichkeitsoffenbarung bleibt,
die sich dagegen versperren könnte, in der Gottes lebenserneuernde
Macht nicht gespürt werden sollte. Wieder macht sich die treibende
Kraft der Notzeiten bemerkbar, die ja der Ungeduld der
heilshungrigen Menschen immer wieder als die letzte Not erscheinen.
Deutlich zeigt sich das in der kleinen Apokalypse Jes. 24—27, die
man in die bewegten Zeiten nach dem Zerbrechen des Perserreiches

verlegt. Hier erscheint klar die Hoffnung, daß Gott die Toten beleben

werde, allerdings noch in Gebetsform und ganz ausgerichtet
auf die göttliche Herrlichkeitsoffenbarung, von der die Vernichtung
des Todes in Kap. 25 und 26 einen integrierenden Bestandteil
bildet. Ganz unvermittelt steht diese Hoffnung neben der bitteren
Feststellung, daß die Toten nicht mehr lebendig werden können,
die sich mit der Anschauung des Qohelet deckt, für dessen
Rationalismus Mensch und Vieh das gleiche Schicksal haben. Weiter
fortgeschritten als Jes. 24ff. ist Dan. 12. Auch hier treffen wir noch
nicht die Auferstehung aller. Viele werden auferstehen, aber nicht
nur Fromme. Die Heilszeit steht hier unmittelbar vor der Tür ; der
göttlichen Herrlichkeit entspräche es nicht, wenn die nicht daran
teilhaben sollten, die für ihre Durchsetzung eingestanden sind und
kämpfend oder leidend dafür ihr Leben gegeben haben. Auch die
besondere Herrlichkeit der Lehrer im neuen Äon gehört dazu
(11/33). Aber auch die Schmach der Gottesfeinde dient der Erhöhung

der Herrlichkeit Gottes. Hiemit ist nun in der Makkabäerzeit
der Durchbruch vollzogen. Babylonische Weisheit hat vor dem
Todesschicksal resigniert ; was einst Utnapistim gelang, erlebt kein
Späterer mehr. Gilgames nützt weder seine gewaltige Kraft etwas
noch seine Macht, um das Lebenskraut zu erringen. Etana stürzt
vom Adler, als er es aus dem Himmel holen will. Selbst der weise
und große Zauberer Ea kann Adapa nicht helfen, ja, sein kluger
Rat zerstört das Vertrauen zu Anu und läßt dadurch verlorengehen,
was fester Besitz werden konnte. In Ägypten war man überzeugt
davon, daß durch Opfer und magische Riten der Tote mit Osiris
oder einem anderen Gotte identisch werden, so sicher und ungehindert

durch das Gericht hindurchgehen und in das selige Leben des

Jenseits eintreten könne. Aber es finden sich auch sehr skeptische
Äußerungen dazu und außerdem haften diesem Glauben doch

231



erhebliche Schwächen an. Fortdauer des Leibes und Totenopfer
sind nötig für das Leben dort drüben. Nur Magie öffnet den Weg
dazu. Und so herrlich es geschildert wird, es ist doch nur ein
überhöhtes Diesseits, dessen Freuden in Essen, Trinken und Liebe
bestehen. Von der hiesigen Welt unterscheidet es nur seine Ewigkeit

und der Fortfall der Todesangst. Dem frommen Juden geht es

zuerst um die Gerechtigkeit und Herrlichkeit seines Gottes. Weil
aber dieser Gott groß und herrlich ist über alles, darum zerbricht
Er auch die Riegel des Todes. Beweggründe und Ethos der jüdischen
Hoffnung lassen sich mit der ägyptischen nicht vergleichen, wie
sich Zauber und göttüches Gnadengeschenk nicht vergleichen
lassen. Eher kann die persische neben ihr bestehen, die streng
ethisch ausgerichtet, aber durch ihren grundsätzlichen Dualismus
und durch den Mangel einer leiblichen Auferstehung von der
jüdischen Hoffnung unterschieden ist.

Gerade bei Daniel aber zeigt sich wie das Hauptmotiv der
göttlichen Herrlichkeitsdurchsetzung begleitet ist von Nebenmotiven,
die schon viel menschgebundenere Züge aufweisen. Da ist einmal
das der Theodizee, das in der nachexilischen wie in jeder glaubensschlaffen

und reflektierenden Zeit eine gewaltige Rolle spielt. Der
kleine Mensch erkennt den Sinn des von Gott geschaffnen Daseins
nicht mehr, er kann nicht mehr bekennen «es war alles sehr gut».
Er zweifelt an Gottes Gerechtigkeit, von der er meinte, sie müsse
sich nach einem strengen Vergeltungsschema schon hier auf Erden
sich zeigen. Aus dem Kollektiv herausgetreten kann er dort keine
Zuflucht mehr finden. Die Zweifel an Gott treiben ihn in die Hände
der Dämonen. Um Gottes Gerechtigkeit willen, um der Sinnhaftig-
keit der von Gott geschaffenen Welt willen sucht er nach einem
Ausgleich in einer anderen Welt. Da aber das alttestamentliche
Denken, wie überhaupt das des alten Orients diese Welten nicht
nebeneinander, sondern hintereinander stellt und weil es in die
himmlische Welt noch nicht einzudringen wagt, ist entweder
Fortdauer des Lebens oder ein neues Leben notwendig, um die
Gerechtigkeitsforderung zu erfüllen. Das Schattendasein der nefes in der
seol genügt weder der Forderung der Identität noch der des Lebens.
Ruach, nefes und basar (Leib) müssen wieder vereinigt werden!
Wie der totale Mensch gefrevelt oder Gutes getan hat, so muß auch

232



der totale Mensch gerichtet werden. Seit Daniel ist die jüdische
Auferstehungshoffnung verbunden mit dem Gedanken des Gerichtes,

worin vielleicht, aber nicht notwendigerweise, persische Gedanken

wirksam sind. Leider geht es bei dieser Verbindung nicht nur
um Theodizee und göttliche Gerechtigkeit, sondern auch um menschliche

Vergeltungssucht, positiv und negativ. Der Mensch will sich
belohnt und seine Feinde bestraft sehen, wobei er in naiver Weise
sich selbst mit fromm und den Feind mit Frevler gleichsetzt.

Eine besondere Stellung nimmt hier das Hiobbuch ein. Auch in
ihm geht es um Vergeltung. Aber hier wird das Schema
durchbrochen. Hiobs gutes Gewissen läßt sich nicht in das Vergeltungsschema

seiner Freunde einspannen. Fast wird er irre an Gott
(16/18ff.), aber dann erlebt er durch die scheinbare Strafe hindurch
die Gemeinschaft mit Gott, die größer ist als alles irdische Gut und
auch vom Tod nicht mehr zerstört werden kann. Wie weit Hi. 19

dabei an eine Auferstehung denkt, ist unklar, da die Stelle restlos
verderbt und kaum mehr deutbar ist. Damit führt uns Hi. zu einer
anderen Linie, die ebenfalls im AT zu finden ist, und von anderen
Motiven ausgehend als die erste zu anderen Resultaten kommt.
Ps. 16, 49 und 73 sind ihre Zeugen, Jeremias Leben und Wirken ihr
Vorläufer. Sie geht nicht von der göttlichen Herrlichkeit aus,
sondern von der Anfechtung des Menschen und seinem Trost in unlösbarer

Gemeinschaft mit Gott. Die Anfechtung entzündet sich an
der scheinbaren Ungerechtigkeit Gottes, an Glanz, Macht und
Reichtum der Gottlosen und Armut und Unterdrückung der Frommen.

Aber gerade aus ihrer Tiefe erhebt sich die Gewißheit einer
Gemeinschaft mit Gott, die mehr bietet als alle Güter der Erde
und die den Menschen auch über die Todesgrenze hinweg nicht
verläßt. Es bleibt sich dabei gleich, ob Ps. 73 aus tiefster Not zu
ihrer Erkenntnis durchbricht, ob Ps. 16 sie in jubelndem Hymnus,
vielleicht beim Opfer im Tempel erlebt, ausspricht oder Ps. 49 sie
als Geheimbesitz einer kleineren Gruppe andeutet. Bezeichnend ist
das Auftauchen des Terminus lqch npb, der auch von der
Entrückung Henochs und Elias gebraucht wird (Gen. 5/24 II. Kön. 2/11)
und so eine Parallele mit diesen beiden herstellt. Der Gedankengang

ist fast noch kühner, als der, der zur AuferstehungshofFnung
führt. Hier rechnet der Fromme mit einer Versetzung in die unmit-

233



telbare Gemeinschaft Gottes. Elias und Henoch zeigen ihm aber,
daß er nicht allein diese Gegenwart Gottes genießen wird. Eine
himmlische Gemeinde aus Engeln und vorangegangenen Frommen
empfängt ihn. An Stelle des Schemas alter Äon : neuer Äon tritt
das andere Erdenwelt : Himmelswelt. Henoch und Elias wurden
wohl samt ihrem Leibe in die Himmelswelt aufgenommen, aber
weitere Verbreitung solcher Ideen mußte sich doch damit abfinden,
daß die Leiber der Frommen ebenso vergehen wie die der Gottlosen.
Ein anderer Bestandteil des Menschen muß Träger der Identität
und Kontinuität sein. Überdies verfällt in nachbiblischer Zeit der
Unterschied nefes-ruach, sie fließen zusammen, so daß eine
Konzeption entsteht, die sehr der der Psyche ähnelt. Damit aber wird
vielleicht unter Nachhilfe fremder (ägyptischer) Einflüsse der Weg
frei zu dem Glauben an die Unsterblichkeit der Seele. Immerhin ist
bemerkenswert, daß diese Gedanken im AT nur in hymnischer Form
auftauchen, ebenso wie später in den Hymnen von rEn Fescha.

Von der Makkabäerzeit an macht die Verbreitung des Gedankens
einer Auferstehung oder eines Weiterlebens nach dem Tode rasche
Fortschritte. Während die deuterokanonischen Bücher sonst kaum
etwas davon wissen, steht II. Makk. schon fest auf dem Standpunkt
der Auferstehung (7/9, 7/36, 14/26), ja meint sogar, man könne das
Schicksal der Toten noch durch Sühnopfer verbessern (12/43ff.).
Die gesamte Apokalyptik rechnet ebenfalls in irgendeiner Form
mit einem Fortleben der Toten. Jesus scheint in seiner Verkündigung
durchaus weitverbreitete und fast allgemein angenommene Gedanken

zu verwenden, sowohl im Gleichnis vom armen Lazarus (Lk. 16)
als auch in den eschatologischen Reden. Er verteidigt die
Auferstehung Zweiflern gegenüber mit Argumenten, die denen der
späteren Rabbinen ähnlich sind (Mt. 22/24ff. und Parall.). Allerdings

geht er weniger vom Wortlaut des Bibelwortes aus als von
der Lebensmacht Gottes und setzt damit die Hauptentwicklungs-
linie des AT fort. Martha, die Schwester des verstorbenen Lazarus,
spricht Joh. 11/24 ganz imbefangen von der Auferstehung am jüngsten

Tage, ebenso tun es die Jünger Mk. 9/10fiF. Allerdings lernen
wir in der Auseinandersetzung Jesu mit seinen Gegnern schon eine
konservativ-rationalistische Gruppe kennen, die Sadduzäer, von
denen in den Evangelien und der Apg. öfter berichtet wird, daß

234



sie die Auferstehung leugnen (Mt. 12/18, 22/23, Lk. 20/27, Acta
4/2, 23/8). Ähnlich berichtet auch Josephus von ihnen Ant.
XVIII/15, daß nach ihrer Meinung die Seelen mit den Leibern
zusammen vergehen. Man wird Josephus hier genau so im Verdacht
haben, etwas zu hellenisieren wie bei seinen Äußerungen über die
Essener und ihren Glauben an die Inseln der Seligen im Westen.
Immerhin bezeugt er die Ablehnung der Auferstehung durch diese

Richtung, während er von Pharisäern und Essenern den Glauben
an die Auferstehung der Toten oder an die Unsterblichkeit berichtet.

Sein Zeugnis stimmt da ganz und gar mit Acta 23/6-8 überein.
Die Zukunft gehörte der Lebenshoffnung in ihren verschiedenen

Formen. Die Rabbinen diskutieren nicht mehr das «ob», sondern
das «wie und wo» der Auferstehung. Sanh. 90a erklärt, daß keiner
an der zukünftigen Welt Anteil haben werde, der nicht daran
festhalte, daß die Auferstehung der Toten schon in der Tora gelehrt
sei. Mögen die Schriftbeweise der Rabbinen an den Haaren
herbeigezogen sein, sie zeigen wie tief die Hoffnung schon Wurzel geschlagen

hatte, so daß sie nicht mehr auszurotten war. Verschiedene
Midraschim, z. B. Gen. Rabba, und Lev. rabba haben sie

weitergetragen, Gebetsformulierungen wie die 2. Bitte des 18. Gebetes
haben sie tief im Volksbewußtsein verankert. Sa 'adja hagga'on
und Maimun verteidigen sie gegenüber Skeptikern ihrer Zeit!
Maimun bringt sie unter seinen 13 Grundsätzen jüdischen Glaubens
und hat ihr auch eine eigene Schrift «ma' amar techijat hammetim»
gewidmet. Von der biblizistischen Sekte der Qaräer weiß man, daß
sie sich viel mit ihren Problemen beschäftigte.

Ein paar Worte wären noch über Details der Hoffnung zu sagen.
Es ist allerdings hier nicht möglich, den unentwirrbaren Knäuel
aufzulösen, den die verschiedenen Abarten der Lebenshoffnung
und ihre gegenseitigen Ausgleichsversuche bilden, in den noch dazu
mancherlei andere Motive miteingeschlungen sind. Ein besonders

gutes Beispiel dieser Verwirrung bietet das äthiop. Henochbuch,
von dessen vielen Schichten jede eine andere Art der Hoffnung
vertritt. Nur wenige Hauptlinien sollen hier angedeutet werden. Die
jüdische Diaspora, besonders in Ägypten, neigt im allgemeinen
dazu, die Unsterblichkeit der Seele der Auferstehung vorzuziehen.
Nach ihrem Glauben findet gleich nach dem Tode ein Gericht über

235



die Seele statt, das bereits endgültig entscheidet und sie entweder
einem seligen Zustand oder der Verdammnis zuführt. Diese
Konzeption ist leicht verständlich! Wir haben gesehen, daß sie mit
ihrem Ansatzpunkt weit ins AT zurückreicht. Dazu kommt der
Einfluß der hellenistischen Umwelt, der, so weit sie nicht in Skeptizismus

und Materialismus versunken war, an der Fortdauer des

Leibes wenig, an der der Seele alles gelegen war. Anders ist es in
Palästina. Hier steht man der stärkeren Linie des AT näher. Seele

ohne Leib ist für den Palästiner kein volles Menschenwesen. Auch
wirkt die altorientalische Idee der aufeinanderfolgenden Äonen
hier stärker nach, ebenso die nationale Hoffnung, die dem Lande
und Volke Israel in der endzeitlichen Hoffnung einen besonderen
Platz einräumt. Doch auch hier ist die Idee einer himmlischen
Gemeinde, in die man aufgenommen wird, nicht unbekannt. Der
Bericht des Josephus über die Essener, enthellenisiert, dürfte so

etwas ergeben. Dazu stimmen vereinzelte Äußerungen der 'En
Fescha-Texte, in denen jedenfalls von einer leiblichen Auferstehung
nie die Rede ist. Auch das Buch der Jubiläen ist hierher zu ziehen,
in dem es heißt, daß der Leib ruhe, während der Geist Freude habe.
Nur ist nicht klar, ob damit der endgültige oder ein Zwischenzustand

gemeint ist. Ähnlich ist es in den Patriarchentestamenten
und in den Ps.-Sal. Nur Test. Benj. spricht von einer stufenweisen
Auferstehung, die mit den Erzvätern beginnt und bei den Heiden
endet. Wenn im Sektenkanon von 'En Fescha die Vernichtung der
Bösen an den Beginn des neuen Äons geknüpft erscheint, so ist
wohl auch dort ein Kompromiß der beiden Hauptlinien angedeutet.
Es zeigt sich immer wieder, wie sich auf palästinensischem Boden
die Unsterblichkeit der Seele nicht rein durchsetzen kann, sondern
mit dem Gedanken der Auferstehung verquickt wird. Nicht nur in
Schriften, die irgendwie mit dem Essenismus in Verbindung stehen,
ist das zu beobachten. Auch viele andere, besonders apokalyptische
Schriften wissen von einem Zwischenzustand der Seele zwischen
Tod und jüngstem Tag zu berichten. In der Esra und Baruchapokal.
z. B. sind die Seelen in Kammern aufgehoben. Von einem vollkommenen

Tode auch der Seele und ihrer Wiedererweckung zugleich
mit dem Leibe ist mir kein Zeugnis bekannt, obwohl manche
Theologen dies als die biblische Lehre hinstellen wollen. Die Sorge

236



um die Identität des Menschen im neuen Äon und die alte
Vorstellung von der in der äeol hausenden vegetativen Seele scheinen
diese Gedanken nicht zuzulassen. Wo, wie in der Apokalyptik, das
Ende sehr nahe erwartet wird, macht man sich meist noch keine
Gedanken darüber, was zwischen Tod und Weltende mit der Seele

geschehe, aber je mehr man auf das Ende warten lernen mußte,
desto mehr sorgte man sich um ihr Schicksal während der Zeit der
Leiblosigkeit. Gott bewahrt sie auf, um sie mit dem Leibe wieder
zu vereinigen. Dieser Zwischenzustand kann neutral und als Schlaf
gesehen werden, doch hegt es nahe auch für ihn, schon eine
verschiedene Behandlung der Frommen und der Frevler anzunehmen.
So dürfte Lk. 16/22ff. und 23/43 gemeint sein. Auch Chag. 12b läßt
die Leiber der Saddiqim im 7. Himmel weilen. Diese Kompromißlösung

kann nun wieder sehr verschiedene Formen annehmen, je
nach der Verquickung mit andern Motiven, wie dem Gericht, dem
Aussehen der Auferstandenen, den Vorrechten Israels. Man kann
Israel oder ahe Frommen früher auferstehen lassen und sie auf
dieser Erde leben lassen ehe die allgemeine Auferstehung beginntf
eine Ansicht, die sich auch Ap. Joh. 20/6 findet und als Chiliasmus
noch heute in der christlichen Theologie bekannt ist. Man kann
Israel eine höhere Seligkeit zuerkennen als den anderen Frommen.
Man kann auch die Menschen in drei statt in zwei Klassen teilen,
wobei die mittlere entweder eine verminderte Seligkeit erhält oder
vernichtet wird, weil sie für Seligkeit zu schlecht und für ewige
Qual zu gut ist. Alle diese Lösungen finden sich vertreten. Bei den
Rabbinen finden sich allerlei krause Gedanken vor allem in Sanh.

v
90a, 91a, 109b und Keth. lila. So stritten Hillel und Sammai, ob
der Mensch bei der Auferstehung so aussehe wie bei seinem Tode
oder wie ein neugeborener Säugling, andere darüber, ob er mit oder
ohne Bekleidung auferstehe, ob es außerhalb Palästinas eine
Auferstehung gäbe oder nur dort, und wenn das Zweite wie die Frommen

dorthin gelangten. Solche Gedanken erscheinen uns heute
müßige Spielereien, waren aber einst von existentiellem Interesse.
Die Rabbinen haben aber auch Gedanken Raum gegeben, die heute
noch ernst genommen werden müssen. So zwang sie der Gegensatz
zu den Heiden und zu Leugnern im eigenen Volk zur Apologetik.
Hier erscheinen die Gleichnisse vom Mutterschoß oder von Samen-

237



korn und Pflanze, sei es, daß sie aus rabbinischen Kreisen stammen

(vgl. auch 1. Kor. 15/32ff.), sei es, daß sie aus fremden
Traditionen (Ägypten) übernommen sind. Elias, Elisa und Ez. erscheinen

als Beweise dafür, daß man Tote auferwecken könne. Als
ernstester Faktor erscheint aber immer wieder die Allmacht Gottes,
der in der Entstehung des Menschen aus einem Samentröpflein im
Mutterschoß kein geringeres Wunder vollbringt als in der Auf-
erweckung der Toten. Auch wird darauf hingewiesen, daß die Seele
sich sonst vor dem Gericht auf den Leib ausreden könnte und
umgekehrt. Wie sie gemeinsam gesündigt haben, müssen sie auch
gemeinsam ins Gericht. In diesem Gedankengang zeigt sich nun,
daß der Vergeltungsgedanke die Hoffnung stark beherrscht, aber
doch nicht nur er. Wenn die ungeheure Fruchtbarkeit des neuen
Äons betont wird, so steckt darin doch auch das Bewußtsein, daß

nun Gottes Segenskräfte wieder frei und ungehindert die Welt
durchfluten, die dadurch zum Paradiese werden muß. Die volle
Seligkeit ergibt sich erst durch die Beseitigung alles Bösen, selbst
des bösen Triebes im Menschen (ber. 17a). Gedanken dieser Art
fügen sich gut zu den Heilsweissagungen des AT. Sie zeigen, daß
auch den Rabbinen die neue Schöpfung mehr als eine Fortsetzung
der alten war, daß hier alle irdischen Möglichkeiten gesprengt sind.
Vielleicht war das auch ein Grund dafür, daß sich an Stelle des

neuen Äons auf Erden immer mehr ein himmlisches Paradies zu
schieben begann.

Wir finden also vom AT ausgehend zwei Entwicklungslinien,
von denen die eine stärkere Neigung zeigt, sich mit fremden Gedanken

zu verbinden. Es ist bezeichnend, daß sie sich auch im Christentum

besonders in den Zeiten zeigt, wo philosophische Ideen den
Glauben an das biblische Zeugnis erweichen. Sie spricht von der
Unsterblichkeit der Seele, nicht von der Auferstehung des Leibes.
Die andere ist mehr an den Boden Palästinas gebunden. Ihr kommt
es auf die Auferstehung des ganzen Menschen an. Ihr erster Beweggrund

ist weniger die Sehnsucht des Menschen nach ewiger Gemeinschaft

mit Gott, als die Durchsetzung der göttlichen Herrlichkeit
auch in der Welt des Todes. Sie spricht davon, daß der Leib erweckt
wird durch einen göttlichen Befehl, der ihm wieder Leben einhaucht
und die nefes wieder mit ihm vereinigt. Ihr legitimster Nachfolger

238



ist die NT-Aussage, daß Christus von den Toten erweckt sei durch
die Herrlichkeit des Vaters (R. 6/3), das heißt durch die der
göttlichen ô6£a (kabod) innewohnenden Schöpfer- und Lebenskraft.
Aber auch Chag. 12 b spricht davon, daß der Tau, durch den Gott
die Toten auferweckt, aus dem 7. Himmel komme, der mit Gottes
kabod erfüllt ist. Fremde Einflüsse scheinen bei dieser Linie zu
wirken in der Ausgestaltung des Gerichtsgedankens, der mit der
Auferstehung verbunden wird, und in der Umgestaltung der nefes

zur Psyche. Dies kann auch als erster Kompromiß der beiden Linien
gedeutet werden. Sie hält sich besonders dort, wo man am Bibelwort

hängt und mit leichter Umgestaltung in der Liturgie des

Judentums und des Christentums. Beide Linien gehen weit ins AT
zurück und wachsen aus altisraelitischen Motiven heraus. Keine
hat jemals die andere ganz verdrängen können. Auch im NT laufen
sie nebeneinander her und beschäftigen noch heute das dogmatische
Denken christlicher und jüdischer Theologen.

DER FALL ROSENBERG

von Prof. Ernst Karl Winter, Tappan, N.Y.

Der Tod des jüdischen Ehepaares Julius und Ethel Rosenberg,
35 und 37 Jahre alt, im elektrischen Stuhl, des ersten Ehepaares,
das auf diese Weise starb, der ersten Amerikaner, die wegen
Kriegsspionage zum Tode verurteilt wurden, und die erste amerikanische
causa Celebris auf diesem Gebiete seit 173 Jahren, hat die ganze
Welt aufgewühlt. Da es sich um zwei Juden handelte, die wegen
Spionage angeklagt und verurteilt wurden, ist es nicht unwichtig,
festzustellen, daß in ihrem Prozeß der Staatsanwalt, der Richter,
die Mitangeklagten, die Verteidiger, die Kronzeugen, die
Sachverständigen wie auch etliche Geschworene nicht minder Juden waren.
Wenn von konfessionellen Vorurteilen die Rede sein soll, dann
höchstens im Sinne innerjüdischer Auseinandersetzungen. Von
einer Verfolgung des Judentums in Amerika, wie die einen wollen,

239


	Entwicklung und Motive der Auferstehungshoffnung vom AT bis zur Rabbinischen Zeit

